
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 85 (1985)

Artikel: Wilhelm Lübke, Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance

Autor: Meier, Nikolaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wilhelm Lübke, Jacob Burckhardt und
die Architektur der Renaissance

Nikolaus Meier

Der «Tausendkerl Lübke»

So nannte ihn Jacob Burckhardt. «Es geht Leben von ihm aus»,
so charakterisierte er ihn ein anderes Mal'. Er schätzte Lübkes
Organisationstalent, sein Geschick im Umgang mit Verlagen und
seine rednerische Begabung, Eigenschaften, die ihn zu einem der
einflussreichsten Kunsthistoriker des 19. Jahrhunderts werden liessen.

Heute freilich ist er nur gerade den Fachleuten bekannt. Im
Leben Jacob Burckhardts spielte er während weniger Jahre freilich
eine bedeutende Rolle, und aus in anderen verschiedenen Nachlässen

erhaltenen Briefen Lübkes geht hervor, dass seine Freundschaft

zu Jacob Burckhardt neben derjenigen zu Theodor Fontane,
dem Musiker Julius Stockhausen und vor allem dem Mediziner
Hermann Kestner die einzige langandauerndc in seinem Leben

gewesen ist und über das bloss Fachliche und Administrative
hinausging2.

1 An Bernhard Kugler am 11. Dez. 1872; Briefe V, S. 180, und an Friedrich
von Preen am 19. Dez. 1884; Briefe Vili, S. 264.

2 Die Briefe Lübkes an Hermann Kestner aus den Jahren 1846-1859 sind
1895 herausgegeben worden (vgl. Anm. 20); Lübkes Briefe sind an viele Orte
zerstreut; etwas über hundert Briefe befinden sich in der Handschriftenabteilung
der Stadt- und Landesbibliothek Dortmund von verschiedenen, teilweise nicht
identifizierten Adressaten; an anderen Orten befinden sich folgende wichtigere
Briefgruppen: 73 Briefe an das Ehepaar Stockhausen in der Badischen
Landesbibliothek Karlsruhe; 12 Briefe Paul Heyses in der Bayerischen Staatsbibliothek
München; 17 Briefe an Eduard Paulus d.J. im Deutschen Literaturarchiv in
Marbach; 13 Briefe an Friedrich Theodor und Robert Vischer in der Universitätsbibliothek

Tübingen; 9 Briefe an Gottfried und Johanna Kinkel in der
Universitätsbibliothek Bonn, davon zwei abgedruckt in: Wolfgang Beyrodt: Gottfried
Kinkel als Kunsthistoriker. Darstellung und Briefwechsel (Veröffentlichungen
des Stadtarchivs Bonn) Bonn 1979, Nrn. 38 und 71. - Zu Lübke: Lemcke:
Wilhelm Lübke, in: Allgemeine Deutsche Biographie LII, München 1906,
S. 106-111. - Ludwig Rohling: Wilhelm Lübke, in: Westfälische Lebensbilder,
Hauptreihe VI, Münster 1957, S. 145-165. - Seine Lebenserinnerungen, Berlin
1891 führen nur bis zum Jahr 1864.



152 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

Sein kunstwissenschaftliches und sein kunstschriftstellerisches
Werk ist sehr umfangreich, die Qualität aber schwankt sehr. Auch
wenn Lübke wenig sagen wollte, glaubte er, mit vielen Worten ein
angenehmes Ganzes machen zu müssen. In einem weitschweifigen
Text, der nur Bekanntes zu wiederholen scheint, kann jedoch
durchaus eine neue wichtige Erkenntnis oder eine treffende erhellende

Beobachtung zu finden sein. Probleme zu durchdenken, liess

ihm seine Produktionsfreude keine Zeit; seine Stärke war das
Sammeln. Man kann aus Lübke also nachträglich nicht einen der
bedeutendsten Kunsthistoriker machen; so sah ihn sein Jahrhundert.

Indes ist noch heute von Interesse seine Teilnahme an der
Diskussion und später an den Streitereien um die Neurenaissance.

Allem und jedem seiner Schriften und seines Lebens nachzugehen

lohnt sich nicht; es sind nur einzelne Aspekte, die eine
Beschäftigung verdienen; deshalb mögen die folgenden Ausführungen

auch etwas disparat erscheinen.
Der 1826 in Dortmund geborene Sohn eines Schulmeisters

durchlief eine kaum vergleichbare Karriere. Wer sich mit der
Kunst und vornehmlich der Architektur und der Kunstwissenschaft

des vergangenen Jahrhunderts beschäftigt, trifft früher oder
später auf seinen Namen: er hat zu viele Bücher geschrieben und
war an zu vielen wissenschaftlichen Unternehmen beteiligt. Seine
«Geschichte der Architektur» war lange Zeit das ausgezeichnete
«Weihnachtsgeschenk für Bauschüler» und cm «Schmuckstück der
Bibliothek eines jeden Kunstfreundes»3. So 1875 und zwei Jahre-

später: «Als erfreulichen Beweis, wie sehr die Kunstgeschichte als

Lehrgegenstand in den Schulen sich überall einzubürgern beginnt,
verzeichnen wir die Thatsache, dass von dem unter W. Lübke's
Auspicien bei Ebnert und Seubert in Stuttgart bereits in vierter
Auflage herausgegebenen < Leitfaden für den Unterricht in der
Kunstgeschichte) nicht weniger als sechs Übersetzungen erschienen

sind»,4 nämlich je eine französische, holländische, englische,
schwedische, portugiesische und vlämische. Zu dem «Grundriss»
und zur «Geschichte der Architektur» gesellten sich 1863 eine
«Geschichte der Plastik», 1869 eine «Geschichte der Renaissance in
Frankreich», 1873 eine «Geschichte der Renaissance in Deutschland»,

1878 eine «Geschichte der italienischen Malerei», und
zuletzt 1890 eine allgemeine Darstellung der deutschen Kunst, fast
alles mehrbändige Werke, von denen die meisten auch in mehre-

3 Zeitschrift für Bildende Kunst XI, 1875, Chronik, S. 1,
4 Zeitschrift für Bildende Kunst XII, 1877, Chronik, S. 352 f.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 153

ren Auflagen und in verschiedenen Übersetzungen erschienen
sind. Lübke charakterisierte denn auch in einer der Seefahrt
entnommenen Metapher seine Arbeiten, «welche ich im Laufe der
Jahre habe vom Stapel laufen lassen»5.

Als Cornelius Gurlitt 1899 die «Ziele und Taten der deutschen
Kunst des neunzehnten Jahrhunderts» schilderte und prüfte, welches

die Beiträge der deutschen Kunstwissenschaft gewesen seien,
zählte er Karl Friedrich von Rumohrs und Jacob Burckhardts
Verdienste um die italienische Kunst auf, Carl Schnaases «Niederländische

Briefe» und Franz Kuglers «Handbuch der Malerei»,
beschloss seinen Überblick aber: «Und endlich darf man nicht
vergessen, was Wilhelm Lübke für die Verbreitung einer allgemeinen
Bildung durch seinen <Grundriss der Kunstgeschichte) tat, der in
neununddreissig Jahren zwölf starke Auflagen erlebte6.» Dass kein
anderer wie Lübke für die Verbreitung des Sinnes für die Kunst
und Kunstgeschichte in den weitesten Schichten der Gebildeten
Deutschlands gewirkt hat, darüber war man sich einig. Einen
Grund für diesen Erfolg nannte Theodor Fontane: «Die Bedeutung

des Grundrisses der Kunstgeschichte besteht darin, dass erst
seit dem Erscheinen dieses und verwandter Lübkescher Bücher auf
den spezielleren Gebieten der Plastik und Architektur ein
allgemeines Sich kümmern der Gcbildctcten um diese Dinge und Fragen

Platz gegriffen hat. Diese (im besten Sinne) Popularisierung

des Stoffes war Lübkes vorgesetztes Ziel... Die raschen
Erfolge waren allerdings nur dadurch möglich, dass das Verlangen
nach Orientierung über diese Dinge allmählich immer lebendiger

geworden war... Diese Bücher erschienen zur rechten
Stunde.»

Lübke, begabt zur gefälligen Schriftstellerei, wusste das

Bildungsbedürfnis des wilhelminischen Bürgertums zu befriedigen
wie den Bedarf der jungen Kunstverlage7. Er spürte genau, was

5 An Gottfried Kinkel am 22.X.1866 (Universitätsbibliothek Bonn). - Die
siebte Auflage seines Grundrisses erschien in einer Auflage von 20 000 Exemplaren.

6 Cornelius Gurlitt: Die deutsche Kunst des neunzehnten Jahrhunderts. Ihre
Ziele und Thaten, Berlin 1899, S. 321. Gurlitt war 1869-1872 Schüler Lübkes
in Stuttgart; dass seine Charakterisierung trifft, bestätigen die Rezensionen der
zahlreichen Werke Lübkes, die aufzuzählen allerdings belastend wäre.

7 Lübke war «Hausautor» des Stuttgarter Verlages Ebner und Seubert;
Rudolf Schmidt: Deutsche Buchhändler, deutsche Buchdrucker, Berlin 1902,
und des Seemann-Verlages in Dresden: Alfred Langer: Kunstliteratur und
Reproduktion. 125 Jahre Seemann-Verlag im Dienste der Erforschung und
Verbreitung der Kunst, Leipzig 1983, S. 27 f., zuerst «Geschichte der Architektur»
und «Vorschule zum Studium der kirchlichen Kunst des deutschen Mittelalters».



154 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

seine Leser wissen wollten, so etwa im Aufsatz «Die Kunst und der
Kaufmann»8. Da schilderte er, wie die Phönizier, ein handeltreibendes

Volk, zur Verbreitung der Kunst viel mehr getan hätten als

die unter dem Despotismus lebenden Babylonier und die Ägypter.
Und auch die Griechen wie die Römer, zwar aus eigener Kraft zu

politischer Unabhängigkeit und republikanischer Selbstherrlichkeit

gelangt, verdienten das Lob, eine kaufmännische Kultur
begründet zu haben, ebenso wenig wie die Mittelalterlichen, deren
Kultur ja eine hierarchisch-aristokratische gewesen sei. Erst die
Renaissance sei wieder eine durchaus kaufmännische. Zwar in
Frankreich bleibe die Renaissance an den Hof gebunden; in
Deutschland jedoch sei sie getragen allein von dem Bürgertum, der
Kaufmannschaft! Die Fugger seien das beste Beispiel. Das war ein
grossartiges, verführerisches Modell kunstpolitischer Identifikation.

Die Deutschen des zweiten Kaiserreiches die neuen Phönizier!
Wenn auch weniger der kunstpflcgcnde Bürger als der wilhelminische

Fabrikant und Banquier.

Lübkes kunstwissenschaftliches Programm:
Kunst, Staat, Wissenschaft

Hat hier Lübke, bloss um des Erfolges willen, auf das Publikum
geschielt, oder ist es ihm darum gegangen, einer bestimmten
Bevölkerungsschicht in didaktischer Manier Kunst und Kultur
mundgerecht zu machen? Ursprünglich für den Schuldienst
ausgebildet, war es ihm, wie er in Vorworten und Briefen oft
wiederholte, ein Anliegen, dass «alle Klassen unseres Volkes ihre herzliche

Freude» an der Kunst haben, denn zumal «seit der Reformationszeit

ist die Bildung unseres Volkes eine gar zu einseitig
gedankliche, gelehrte geworden»9; indes war cr überzeugt, dass

gerade die Bildende Kunst vor Poesie und Musik rangiere, und vor
allem, dass sie ein Indikator des nationalen Zustandes sei. So schrieb
er denn 1866 in seiner wichtigsten Programmschrift «Die heutige
Kunst und die Kunstwissenschaft»: «Wir werden von den Wellen
desselben Stromes dahingetragen, auf dessen Rücken sich auch die
Kunst bald ruhig schaukeln lässt, und mit dessen aufgeregten

8 W.L.: Die Kunst und der Kaufmann, in: Kunstwerke und Künstler. Breslau
[1887], S. 123-156, laut Vorwort zuerst erschienen in der Zeitschrift Nord-Süd.

9 W.L.: Grundriss der Kunstgeschichte, 7. Aufl., Stuttgart 1876, S. X.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 155

Wogen sie bald auf Leben und Tod ringen muss10.» So entwarf er
das Bild einer Einheit von Künstler, Kunst und Publikum.

Der Künstler schaffe zwar aus seinem persönlichen Erleben und
aus seiner «völligen Entfesselung der subjektiven Phantasie»,
gerade deshalb jedoch sei er auf das Mitleben des ganzen Volkes,
des Publikums angewiesen.

Das Publikum hinwiederum sei «ein wichtiger Faktor im nationalen

Kunstleben. Denn das Schöne ist zwar die schöpferische Tat
des einzelnen Meisters; aber sein ganzes Volk arbeitet mit an der
Hervorbringung desselben, und der Künstler ist nur der hochbegabte

Genius, der das im gesamten Volkgeistc gleichsam latente
Schöne aus dem Marmor befreit oder aufdie Leinwand mit Farben
hinzaubert.» Lübke diagnostizierte aber, dass das Publikum diese

Aufgabe noch nicht erfüllen könne, weil es gespalten sei: nämlich
in «fein angelegte Geister, denen in der scharfen Luft der Gegenwart

der Atem ausgeht». Sie geniessen, «ohne aufdie Kämpfe zu
blicken, ohne die Wehen mitzufühlen, unter denen noch zu allen
Zeiten das wahrhaft Grosse geboren wurde». Diesen ganz entgegen

seien die «echauffierten Optimisten», freilich weit gefährlicher,

weil sie «kein Kriterium für die Unterscheidung des Grossen
und Echten» haben und alles Neue in die «Treibhaushitze von
unverständigem Enthusiasmus» setzten. Aus diesen beiden Parteien
müsse jetzt ein einziges grosses Publikum entstehen, die Konservativen

müssen die moderne Kunst kennenlernen, die Optimisten
müsse man dämpfen. Und dieses Publikum dürfe sie nicht, wie bis
anhin oft, «aus frivoler Genusssucht» lieben, sondern müsse sich
«auf dem Grunde einer ernsten wissenschaftlichen Betrachtung»
mit ihr beschäftigen.

Diese Erziehung obliege nun der Kunstwissenschaft. Zwar einer
«der jüngsten Sprösslinge des modernen Geistes, eine letztgeborene

Tochter der Wissenschaft» sei sie seit Lessings und Winckelmanns

Schriften wie ein «Baum einer historisch-kritischen
Kunstforschung» kräftig gewachsen, den auch die «Schlingpflanze» des

10 Dieses wie die folgenden Zitate: W.L.: Die heutige Kunst und die
Kunstwissenschaft, in: Zeitschrift für Bildende Kunst I, 1866, S. 3-13, wieder
abgedruckt in: Bunte Blätter aus Schwaben, Stuttgart 1885, S. 1-20. - Ähnlich auch
W.L.: Die Aufgabe der Kunstgeschichte, in: Zeitschrift für Bildende Kunst II,
1867, Chronik, S. 41-42. Ein anderer Text «Die Kunstgeschichte und die Uni-
versitätem) ist ein Referat aus der Allgemeinen Zeitung, wieder abgedruckt in:
Bunte Blätter aus Schwaben, S. 42-49, ist eine Aufforderung, die Kunstwissenschaft

an den deutschen Universitäten zu institutionalisieren. Er stellt fest, dass das

erst an den Polytechnica von Zürich, Stuttgart, Karlsruhe, Braunschweig, München

der Fall sei.



156 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

Hegeischen Systems nicht zu ersticken vermochte. Er zählte dann
eine Reihe vornehmlich deutscher Kunstforscher auf, die mit
ihren Werken die noch beschränkte klassizistische Schau auf alle
Länder, auf den Orient sogar und alle Zeiten ausgeweitet haben,
zuletzt vor allen Franz Kugler und Carl Schnaase mit ihren
allgemeinen Darstellungen der Geschichte der Kunst. Dank dieser
kunsthistorischen Arbeiten verfüge die Kunstwissenschaft über
eine sichere Grundlage des künstlerischen Urteilens: «Die
Kunstgeschichte ist es, die uns aus der Betrachtung der höchsten
Meisterwerke den idealen Massstab für jede neue Schöpfung herleitet;
die für das einzelne Werk aus seiner geschichtlichen Stellung den
Schlüssel des tieferen Verständnisses gewinnt; die vor allem den
Grundgedanken zu befestigen sucht, dass alle Kunst aller Zeiten
eine und dieselbe ist, nach ewigen Gesetzen fortschreitend und
nach innerer Notwendigkeit den Inbegriff des Geisteslebens der
Menschheit zu schönen Gestaltungen verklärend.» Sie suche «eine
Quelle der edelsten Erquickung, der geistigen Erhebung und der
ethischen Läuterung klar zu erhalten und durch vorsichtige
Fassung vor Trübungen zu bewahren». Die Zeitgenossen sprachen
deshalb von der «Mission der Kunstwissenschaft».

Um diese Mission erfüllen zu können, die Erziehung eines
kunstlicbenden Publikums, nahm sich Lübke vor «über Künstlerisches

nur künstlerisch zu schreiben»". So leicht er das auch sagte,
er wusste genau, «dass ein gutes populäres Buch unendlich viel
schwerer zu schreiben ist als ein streng wissenschaftliches»; er
forderte dazu «nicht bloss Gelehrsamkeit, sondern vor allem ein
Hauch nachempfindender Phantasie, ein kleines Stück dichterischer

Begabung und vor allem das von sehr Wenigen besessene

Geheimnis anziehender, lebensvoller Schilderung»12. Lübke war
überzeugt, dass das genau auf seine Schreibkunst zutrifft; und die
zeitgenössischen Rezensionen lobten denn immer wieder seine
Gestaltungskraft13. Gutes Handwerk möchte man ihm zugestehen;
vor allem aber den für das Erreichen pädagogischer Ziele wichtige
Sinn für das richtige Mass. Er wusste das auch selbst; dieses Mass

«trug vielleicht am meisten dazu bei, meinen Arbeiten schnell die

" Selbstbiographie, wie Anm. 2, S. 214.
12 ebendort, S. 323.
13 Beliebig herausgegriffene Urteile: «nachhaltige Gestaltungskraft»,

Zeitschrift für Bildende Kunst XIV, 1879, Chronik, Sp. 318; «glückliche Gestaltungskraft»,

Zeitschrift für Bildende Kunst XV, 1888, S. 154; «vortrefflich geschrieben

und deshalb leicht und angenehm zu lesen», Zeitschrift für Bildende Kunst
NF III, 1892, S. 70.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 157

Gunst grosser Leserkreise zu gewinnen»14. Er konnte nicht genug
in Tageszeitungen und Blättern für Kunstliebhaber kleine Aufsätze
und Besprechungen erscheinen lassen, denn er sah «das Bedürfnis
der verschiedenartigsten Zeitschriften, ja selbst der Tagesblätter,
ihren Lesern durch Referate über neu entstehende Kunstwerke
sich angenehmen zu machen»15. Wenn das schon geschehen soll,
dann wenigstens auf gute Art, denn die Kunst war längst nicht
mehr Luxusartikel, und deshalb durfte sie nicht zeitungsschreiben-
den Dilettanten überlassen werden. Aus diesem erzieherischen
Eifer setzte cr auch als erster durch, dass Frauen wenigstens als

Hospitantinnen seine Vorlesungen besuchen durften.
Der Titel seiner Programmschrift stellte die Kunstwissenschaft

der Kunst der Gegenwart gegenüber; und da er überzeugt war,
dass seit der Renaissance und der Reformation die Wissenschaft
prinzipiell führend sei, nahm er auch in Anspruch, die Künstler zu
ihrer Aufgabe hinzuführen. Denn wie das Publikum geeint sein
soll, so auch die Künstler. Die Kunst darf nicht zur Opponentin
öffentlichen Lebens werden. Es lebt da noch die romantische Idee
weiter, dass die gotischen Kathedralen zwar von Architekten
gebaut und von Malern und Bildhauern geschmückt wurden, diese
aber eben alle Kinder eines einzigen Volkes gewesen seien, wie ja
auch die Ilias das Werk eines Dichters und eines Volkes sei. Lübke
gab in seinem Programm nicht fertige Rezepte; er stellte nur eine
Hierarchie der Künste auf. An erster Stelle steht die Architektur;
ihre wichtigste Aufgabe sei, «die ruhige Sicherheit eines unbeirrbaren

Stilgefühles» zu finden; dieses sei zu bestimmen entsprechend

der Tatsache, dass die Architektur der «Ausdruck eines
Lebens (sei), das in mannhafter Arbeit, in ernstem Erfassen seiner
materiellen und geistigen Zwecke den Schwerpunkt der Entwicklung

wieder in die natürliche Mitte, in den Bürgerstand geworfen
hat». Die Plastik aber müsse wieder in ein Verhältnis zur Architektur

treten, und die Malerei vor allem «bedeutende Momente»
nationaler Geschichte zeigen. Das Kunsthandwerk endlich müsse
sich «aus charakterlosem Flitterwesen zu kunstgeweihter Formenwelt»

entwickeln, die «Grundlage eines natürlichen Gefühles für
Schmuck des Lebens entfalten» und so Kunst und Leben verbinden.

In diesem System und Programm zeigt sich Lübkes Pragmatismus.

In anderen Systemen stand die Architektur an letzter Stelle,
weil sie zweckgebunden ist. Lübke sah aber, dass sie im 19. Jahr-

14 wie Anm. 12, S. 214.
15 wie Anm. 10.



158 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

hundert quantitativ die wichtigste künstlerische Aufgabe geworden
ist. Und das Kunsthandwerk hat eine wichtige Funktion, weil

das Volk auch in den unbedeutendsten Formen die Gesetze der
Schönheit erblicken soll, denn dann erfasst es auch in den selbständigen

Werken der Kunst die tiefere Bedeutung.
Das alles ist auf ein nationales Kunstleben hin programmiert.

Künstler, Kunsthistoriker und Publikum sind eine Schicksalsgc-
meinschaft wie Kunst und Staat. Nation, Wissenschaft und Kunst
sind in höherem Sinne verbunden, weil der Staat für das Gerechte
und Gute sorgt, die Wissenschaft das Wahre sucht und die Kunst
das Schöne zeigt. Es ist eine andere Dreiheit für die romantische
von Kunst, Religion und Vaterland.

Lübkes Ideen waren nicht neu; schon während des Vormärz
bemühte man sich, der Kunst ein Publikum heranzubilden16. Man
sah, dass die Zeiten sich geändert hatten: «Vordem bemühte sich
das Publikum um die Kunst, jetzt bemüht sich die Kunst um das

Publikum.» Und man ging immer noch von der Voraussetzung
aus: «Ein rechter Künstler beabsichtigt, wie jeder tüchtige Mensch,
das Wohl der Welt und ihr Fortkommen im Guten.» Vor allem
Franz Kugler stellte 1847 ein präzises Programm für das gesamte
Kunstlcben auf und glaubte, Kunstproduktionen wie auch ihre
Rezeption durch die Staatsverwaltung organisieren zu können17.
Der Aufgabenbereich der Kunsterziehung und des künstlerischen
Lebens trat dann in der Folge auch in den Handbüchern für Ver-
waltungslehrcn auf. Damit wurde freilich nur die Trennung
zwischen offizieller und oppositioneller Kunst forciert. In einem
Staatswörterbuch von 1861 bemerkte denn der Kulturhistoriker
Moriz Carriere lakonisch, dass diese Kunstförderung auch ihre
Kehrseite habe18. Lübkes Programm war nochmals ein Versuch,
Staat, Kunst und Wissenschaft für eine grosse Aufgabe zu vereinen,
geschrieben in der Atmosphäre von 1866.

16 Anonym. Das kunstliebendc Publikum, in: Deutsches Kunstblatt 1830,
Nr. 5, S. 18-20 und Nr. 6, S. 23-24.

17 Franz Kugler: Über die Kunst als Gegenstand der Staatsverwaltung mit
besonderem Bezüge aufdie Verhältnisse des preussischen Staates, Berlin 1847.
Lübke kannte diese und andere kulturpolitische Schriften Kuglers; vgl. seine
Selbstbiographic, wie Anm. 2, S. 156 f.

18 Moriz Carriere: Art. Kunstakademie, Kunstpflege, in: Johann Caspar
Bluntschli und K. Brater: Deutsches Staatswörterbuch VI, Stuttgart und Leipzig
1861, S. 167 f.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 159

Kunstwissenschaft als Vehikel der Emanzipation

Dieses nationale Pathos darf man nicht einfach belächeln. Die
Kunstwissenschaft war für Lübke das Vehikel seiner persönlichen
Emanzipation. Seine ärmliche Herkunft drückte ihn lange, und in
Berlin moquierte man sich über seine billigen Stehkragen19. «Und
das Allerschlimmste wird sein», so klagte cr damals seinem Freund
Hermann Kestner, «dass ich als katholischer Gymnasiallehrer ewig
werde unfrei bleiben müssen»20. Jedoch wollte er Lehrer werden,
denn zum Lehrer geboren zu sein, davon allein war er sein Leben
lang überzeugt. Während seiner philologischen Studien in Berlin,
im Kreis um Franz Kugler, interessierte er sich freilich immer
mehr für die Kunstgeschichte und verfasste neben seinem Lehramt
kunsthistorische Artikel. Nachdem sich nach und nach kleinere
literarische Erfolge eingestellt hatten, wandte cr sich gleichsam aus

«unerquicklichen Verhältnissen» flüchtend immer mehr seinen
«Lieblingsstudicn»21, der Kunstgeschichte, zu, und um seine
Karriere mit einem ersten wissenschaftlichen Werk fest zu begründen,
borgte er sich einige hundert Taler und schrieb sein Buch «Die
mittelalterliche Kunst Westphalens», das 1853 erschien22. Theodor
Fontane, den er aus Berliner Zeit kannte, meinte anerkennend
dazu: «Ohne Wagestück geht es nicht23.»

Es ist bezeichnend, dass Lübke ausschliesslich an technischen
Hochschulen lehrte. Dort war - an den Architekturabteilungen -
die junge Disziplin der Kunstwissenschaft am frühesten eingerich-

19 Theodor Fontane: Von Zwanzig bis Dreissig, hrsg. von Kurt Schreinert und
Jutta Neuendorff-Fürstenau, München 1973.

20 An Hermann Kestner am 7. Juli 1847, in: Briefe von W. Lübke an H. Kestner

aus den Jahren 1846-1859, ed. von seiner Gattin, Karlsruhe 1895, S. 48.

Kunstgeschichte als Möglichkeit der Emanzipation stellte er auch in der
Biographic Kinkels fest: W.L.: Gottfried Kinkel, in: Zeitschrift für Bildende Kunst
XVII, 1882, Chronik, Sp. 177-187; «aus den beengenden Schranken der Theologie

ins freie Reich der Kunst77 sci Kinkel getreten.
21 An Hermann Kestner am 16. Nov. 1850, wie Anm. 20, S. 161.
22 W.L.: Die mittelalterliche Kunst in Westphalen, Leipzig 1853. Diesem Buch

sind Arbeiten vorausgegangen über die mittelalterliche Kunst in Niedersachsen
(Deutsches Kunstblatt 1850, Nrn. 20 und 21, und 1851, Nrn. 7, 8, 10 und 11);
weitere topographische über Mecklenburg (Deutsches Kunstblatt 1852, Nrn. 34,
36, 37, 38, 39) und zur mittelalterlichen Malerei in Westphalen (Deutsches
Kunstblatt 1853, Nrn. 43, 44, 45); Kunstwerke des Mittelalters in Osnabrück
(Deutsches Kunstblatt 1853, Nrn. 1, 2, 3, 10).

23 Fontane an Wilhelm und Henriette Merckcl am 13.Jan. 1857, in: Theodor
Fontane: Gesammelte Werke, Berlin 1908-1914, Serie II, Bd. 10, S. 164.



160 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

tet worden, und sie waren die meist geförderten Lehrstätten jener
Zeit. Zuerst Lehrer der Berliner Bauakademie, war Lübke seit
1861 als Nachfolger Burckhardts am Eidgenössischen Polytechnikum

in Zürich, seit 1866 an demjenigen von Stuttgart, 1885 wechselte

er nach Karlsruhe. An all diesen Schulen konnte er direkt auf
die Bildung künftiger Architekten wirken und so Kunst und
Leben zu verbinden suchen.

Dass ein so marktbeherrschender Kunsthistoriker von seinen

Kollegen bisweilen heftig kritisiert wurde und es ihnen zudem bei
einem Vielschreiber wie Lübke auch leicht fiel, versteht sich von
selbst. Während des 19. Jahrhunderts hatte sich die Kunstgeschichte
von einer Beschäftigung der Dilettanten zu einer veritablen
wissenschaftlichen Disziplin entwickelt. Da Lübke jedoch von Anfang
an von seiner Schreiberei leben musste, entwickelte sich ein Werk
aus dem andern, ganze Partien aus einem alten kamen in einem
neuen wörtlich wieder vor; seine lebhafte Einbildungskraft
gaukelte ihm historische und landschaftliche Unmöglichkeiten vor, in
der Eile unterliefen ihm grobe Fehler. Er hatte Feinde genug, die
auch den letzten fanden. Und da er überall Konkurrenten witterte,
und ihm die Selbstironie fehlte, antwortete er auf jede kleinliche
Nörgelei mit einem Zeitungsartikel, bis aus dem Hin und Her der
Polemiken ganze Streitschriften entstanden: Man blieb sich nichts
schuldig. In einer dieser Schriften findet sich trotz aller Übertreibungen

ein Körnchen Wahrheit über Lübke: «Ein Schönsprechcr
und Vielschreiber, ausgestattet mit jener Beredsamkeit, von welcher

Strauss sagt, sie wisse immer noch Worte zu finden, wenn ihr
längst die Gedanken ausgegangen24.»

Man darf indes Lübkes kunstwissenschaftliche Qualitäten und
Verdienste nicht unterschätzen. Sein erstes Buch verzeichnete zum
ersten Mal die mittelalterlichen Kunstwerke jenes Landes und war
ein früher Beitrag zur Denkmälerinventarisation wie zur
Kunstgeographie, inspiriert von Franz Kuglers Pommerschen Kunstgeschichte.

Seine «Geschichte der Plastik» bot den ersten Überblick
über die Entwicklung dieser Gattung. Zahlreiche seiner Aufsätze

24 [Ludwig Pfau|. Zur Charakteristik des Herrn Lübke, Stuttgart 1884, S. 24.
Die Broschüre fasst Artikel zusammen, die zuerst in loser Folge im Stuttgarter
Beobachter erschienen und für die Broschüre überarbeitet worden sind. Der
Vorwurf des Schnellschreibers haftete ihm seit seinem ersten Buche an:
C. Becker: Nachträge zu Lübkes mittelalterlicher Kunst in Westphalen, in: Deutsches

Kunstblatt 1855, S. 141-142 und S. 148-149, bemerkt - neben grossem Lob
- süffisant, dass er nur fünf Monate für seine Publikation gebraucht habe, ergänzt
ihn für alle Gattungen und man ist erstaunt, dass L. nicht mehr entgangen ist.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 161

waren kleinen Entdeckungen gewidmet. Als in den späten sechziger

Jahren der Wunsch nach einer den modernen wissenschaftlichen

Ansprüchen genügenden Zeitschrift wuchs und man schliesslich

das «Repertorium für Kunstwissenschaft» gründete, fiel die
Ehre des ersten publizierten Beitrages Wilhelm Lübke zu25.

«Wir Kunsthistoriker sind ein empfindliches Geschlecht. Wir
lassen uns nicht gerne beraten und bald bildet jeder Einzelne allein
seine Partei»26, sagte der Wiener Kunsthistoriker und Leiter der
Albertina Moriz Thausing. Und richtig: müsste man das Berufsbild
der deutschen Kunsthistoriker des neunzehnten Jahrhunderts
skizzieren, müsste es ungefähr so aussehen: Sie begannen ihre Studien
als Philologen, wie Thausing und Lübke etwa, waren ausgebildete
Juristen wie etwa Schnaase, ehemalige Theologen wie Kinkel und
Otto Mündler, oder zuerst Journalisten wie Springer. In der ersten
Jahrhunderthälfte konnte man gerade nur in Berlin Kunstgeschichte

studieren bei Waagen oder kunsthistorische Vorlesungen
hören an der Bauakademie bei Franz Kugler. Ein Brotberuf war es

ohnehin nicht. Die kunsthistorischen Kollegien, die an anderen
Universitäten von Historikern oder Ästhetikern von Fall zu Fall

gehalten wurden, waren «besucht von vornehmen jungen Herren,
die sich für die grosse Tour durch Europa etwas vorbereiten
wollten»27. Als Burckhardt und Wilhelm Lübke sich der Kunsthistorie
widmeten, war das ungewöhnlich, für Lübke vor allem, den armen
Lchrerssohn. Die Väter der berühmten Kunsthistoriker waren
Privatier (Schnaase), Kaufleute (J.D. Passavant, Kugler), Pfarrherren
(Burckhardt, Carl Justi), Professoren (Grimm, J.P. Richter), Maler
(Waagen). Noch die Teilnehmer des ersten und zweiten Internationalen

Kunsthistorischen Kongresses von 1871 und 1873
entstammten dem höheren Beamtentum und dem Offiziersstand,
Kaufleuten und Unternehmern28.

Erst in den siebziger und achtziger Jahren begann die Kunstgeschichte,

allgemein nicht mehr nur als ein gediegener Herrensport
betrachtet, sondern als strenge wissenschaftliche Disziplin aner-

25 W.L.: Zur Geschichte der holländischen Schützen- und Regentenbilder, in:
Repertorium für Kunstwissenschaft I, 1876, S. 1-27. - Lübkes wissenschaftlicher
Ruhm war am grössten in den Sechzigerjahren: «eine unserer achtungswerthe-
sten Autoritäten», in: Zeitschrift für Bildende Kunst I, 1866, S. 228.

26 M. Th. in seiner Rezension von Anton Springers Buch Raphael und
Michelangelo, in: Repertorium für Kunstwissenschaft III, 1880, S. 427-435.

27 So im Nachruf auf Springer, in: Zeitschrift für Bildende Kunst XX, 1885,
S. 173-180.

28 Heinrich Dilly: Kunstgeschichte als Institution. Studien zur Geschichte
einer Disziplin, Frankfurt 1879, S. 50 f.



162 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

kannt zu werden. Nicht zuletzt der unermüdliche Lübke trug dazu
bei. Aber gerade diese Entwicklung der Kunstgeschichte zu einer
historisch-kritischen Wissenschaft brachte es mit sich, dass man
sich des fleissigen Handbuchschreibers zu schämen begann.
Wissenschaftliche Anerkennung verdiente man sich jetzt mit
Aufsätzen, Quelleneditionen und Künstlermonographien. Die Zeit der
Handbücher war vorbei; sie waren in den Verdacht gekommen,
blosse coffee-table-books zu sein29. Als Wilhelm Lübke 1891 den
ersten Band seiner Selbstbiographie publizierte, wollte er sich vor
allem gegen den Vorwurf der Kompilation verteidigen: Über alle
seine Reisen gab er Rechenschaft, um zu beweisen, dass seine
Kenntnisse auf Autopsie beruhen. In seinem Nachlass finden sich
denn auch Skizzenbücher voll von selbst aufgenommenen
architektonischen Grundrissen und Ansichten. Auch kehrte er deutlich
heraus seinen Fleiss und sein Streben als moralische Argumente
gegen seine Neider.

Lübke sammelte in vier Bänden seine kleineren Schriften30;
keine war einem seiner Kollegen gewidmet. Dafür nahm er eine
Skizze eines anderen Aussenseiters auf, eines Archäologen: Hem-
rich Schliemann31. In ihm schien sich Lübke zu spiegeln, als er ihn
als eine «Persönhchkeit» schilderte, «die fern vom Staube der
Schule ihren Weg durchs praktische Leben gemacht hatte und an
die Stelle unfruchtbarer Silbenstecherei die frischen Thatsachen
der Wirklichkeit setzte». Ihn fesselte, wie Schliemann als Waisenkind

ohne Mittel sich den Lebensweg suchte: vom Kaufmannslehrling

zum Kajütenjungen, zum Soldaten in den Kolonien und
zuletzt zum erfolgreichen Kaufmann. Er sollte wie kaum ein andc-

29 Lübke rechtfertigte seine Handbücher mit einem Artikel «In eigener
Sache», in: Zeitschrift für Bildende Kunst XXI, 1886, S. 228-231 mit dem Argument,

dass es nicht nur um das Sammeln äusserer Tatsachen gehe, «sondern die
ihnen zu Grunde liegenden geistigen Prinzipien sind das Ziel jeder echten
historischen Darstellung». Er konnte sich scharf gegen billige Publikationen wenden,
so etwa in seiner Rezension des Handbuches der Kunstgeschichte von
A.H. Springer in: Deutsches Kunstblatt 1856, S. 76-78. - In einer Rezension von
Adolf Stahrs «Torso. Kunst, Künstler und Kunstwerke der Alten», Erster Teil,
Braunschweig 1854, in: Deutsches Kunstblatt 1855, S. 271-274, betonte Lübke,
dass gerade ein Buch, das an ein breites Publikum sich wendet, frei von
Irrtümern, kleinen Fehlern und Ungenauigkeiten sein muss, weil diese Leser nicht
fähig sind, diese zu erkennen.

30 Kunsthistorische Studien, Stuttgart 1869; Bunte Blätter aus Schwaben,
Stuttgart 1885; Kunstwerke und Künstler, Breslau [1887]; Altes und Neues,
Breslau 1891.

31 W.L.: Heinrich Schliemann, in: Kunstwerke und Künstler, Breslau [1887],
S. 1-68, laut Vorwort zuerst erschienen in Nord-Süd.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 163

rer Vorbild der Jugend sein, denn seine Geschichte war eine der
bedeutendsten Erfolgsgeschichten des Jahrhunderts und Schliemann

als Vorbild geeignet wie kaum einer, denn für ihn war
«Begabung nichts anderes als Energie und Ausdauer»32.

Auch Lübke war von zähem Fleiss, und er tat Burckhardt leid,
wie er unter dem Druck immer neuer Auflagen seiner Werke litt,
dieser «von Hause aus baumstarke und kerngesunde Lübke»33.
Diese Überlastung und eine Diabetes raubten ihm die Kräfte so,
dass er bereits mit siebenundsechzig Jahren 1893 starb34. Das

Leichenbegräbnis in Karlsruhe war grossartig35: der Grossherzog und
die Grossherzogin hatten Vertreter entsandt, die Rektoren der
Technischen Hochschulen in Stuttgart und Karlsruhe sprachen im
Beisein des badischen Erziehungsministers, und sein Nachfolger
auf dem kunstgeschichtlichen Lehrstuhl, Adolf von Öchelhäuser
lobte in seiner Grabrede Lübkes Methode mit derjenigen der
naturwissenschaftlichen Forschung verwandt. Diese Würdigung
war gut gemeint, im Sinn des berühmten Berliner Physiologen
Emil Du Bois-Reymond, der zwei Jahre zuvor Naturwissenschaft
und Bildende Kunst gegen einander gestellt und betont hatte, dass

die Kunst sich nur Geltung verschaffen könne, wenn sie sich
naturwissenschaftlichen Gesetzen unterwerfe, und erst recht gelte das

für die Kunstwissenschaft. Solche Gedanken begeisterten den jungen

Heinrich Wölfflin; Wilhelm Lübke fand sie «wunderlich»36.
Unter seinen dankbaren Verehrern sammelte seine zweite

Gemahlin Geld für ein Denkmal; der Auftrag ging an den
Bildhauer Heinrich Weltring. Am 5. Juni 1895 wurde es auf dem Platz
der Malerinnenschule in Karlsruhe enthüllt: Wilhelm Lübke sitzt
vor den Trümmern einer romantischen Architektur und ist mit

32 Schliemann an seinen Stiefbruder Ernst am 9. April 1863, in: Heinrich
Schliemann: Briefwechsel, 1842-1875, Bd. I, S. 121.

33 An Robert Grüninger am 1. August 1877; Briefe VI, S. 149.
34 Carl von Lützow: Wilhelm Lübke, in: Zeitschrift für Bildende Kunst

NF IV, 1893, Chronik, Sp. 337 und 340; im Repertorium für Kunstwissenschaft
erschien, bezeichnend für den streng wissenschaftlichen Charakter, den die
Zeitschrift pflegen wollte, kein Nachruf.

35 Die Schilderung des Begräbnisses, eine redaktionelle Mitteilung in:
Zeitschrift für Bildende Kunst NF IV 1893, Chronik, Sp. 380 f.

36 Heinrich Wölfflin: Autobiographie. Tagebücher und Briefe, hrsg. von
Joseph Gantner, Basel und Stuttgart 1982, S. 30. - Wilhelm Lübke: Kunst und
Künstler (wie Anm. 3), S. 549; auch in seiner Geschichte der italienischen Malerei,

Stuttgart 1878, Bd. 1, S. VI; er sieht darin ein «Verkennen der Gränzen
kunstgeschichtlicher Betrachtung», und: «Nie wird sie die Bestimmtheit und
Allgemeingültigkeit gewinnen, welche der Naturwissenschaft in ihren Untersuchungen

zu erreichen möglich ist.»



164 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

dem Schreiben eines Buches beschäftigt37. Wilhelm Lübke scheint
der einzige Kunsthistoriker zu sein, dem man ein Denkmal gesetzt
hat. Trotzdem ist er heute vergessen38.

Der anfangs schon zitierte Cornelius Gurlitt stellte am Ende des

Jahrhunderts fest: «Die Absicht, durch Kunstgeschichte das Volk
zum Schönen zu erziehen, kann aber heute als ebenso gescheitert
gelten, wie die ästhetischen Versuche Ganz und gar aufgegeben
ist aber die Absicht, durch Kunstgeschichte die Künstler zu erziehen,

wie man wohl einst gehofft hatte39.» Lübkes Einfluss galt als

so gross, dass Max Liebermann einmal bitter bemerkte: «Die Lübkes

haben viel Schuld daran, dass in Deutschland der Sinn für
Bildende Kunst weniger ausgebildet ist als in anderen Ländern40.»

Nun denn, Künstler und Kunsthistoriker sind kaum zur Freundschaft

da; und manchmal möchte es scheinen, als adle die Ablehnung

der Kunstwissenschaft erst recht des Künstlers Werk und der
Künstler ziehe aus diesem Widerspruch einen Teil der Kräfte seiner

Existenz. Auch Adolph Menzel sprach Lübke eine «tiefere
Berechtigung des Urtheils» ab bei allem Respekt vor seinem
Wissen; aber zu den Kritiken Franz Kuglers und anderer meinte
er: «alles unsagbar lächerlich»41.

37 Zum Denkmal von Weltnng vgl. Zeitschrift für Bildende Kunst NF V,
1884, Chronik, Sp. 385. - Weltnng hatte in Karlsruhe schon die «Nymphengruppe»

im Garten des Erbprinzenpalais geschaffen, von Lübke vorgestellt in der
Zeitschrift für Bildende Kunst NF III, 1892, S. 20-21.

38 Wilhelm Waetzold: Deutsche Kunsthistoriker, Bd. 2: Von Passavant bis

Justi, Leipzig 1924, erwähnt Lübke nur am Rande, wie auch Udo Kultermann:
Geschichte der Kunstgeschichte. Der Weg einer Wissenschaft, Wien und
Düsseldorf 1966. Wolfgang Beyrodt: Kunstwissenschaft. Entwicklungslinien der
Kunstgeschichtsschreibung im 19. Jahrhundert bis zum kunstwissenschaftlichen
Kongress von 1873, in: Kunsttheoric und Malerei. Kunstwissenschaft, Bd. 1 von
Kunsttheorie und Kunstgeschichte des 19. Jahrhunderts in Deutschland, hrsg.
von Wolfgang Beyrodt u.a., Stuttgart 1982, würdigt Lübke mit der Vorstellung
des Textes «Die heutige Kunst und die Kunstwissenschaft». Bezeichnenderweise
unter dem Kapitel «Kunstwissenschaftliche Gesamtdarstellungen», S. 321-346
neben den Kapiteln «Das wissenschaftliche Interesse an Quellen und Originalen»
und «Von der allgemeinen Kunstgeschichte zur Spezialforschung». - Heinrich
Dilly: Kunstgeschichte als Institution. Studien zur Geschichte einer Disciplin,
Frankfurt 1979, verzichtete leider auch auf eine Darstellung des «Phänomens»
Lübke, obwohl er gerade im Zusammenhang der Institutionalisierung der
Kunstwissenschaft interessant ist.

39 Cornelius Gurlitt, wie Anm. 6, S. 322 f
40 Zitiert von Johanna Richter: Die Entwicklung des kunsterzieherischen

Gedankens, Leipzig 1909, S. 45.
41 Fontane an Karl Zöllner am 30. Juni 1871; wie Anm. 23, Serie II, Bd. 10,

S. 287 f



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 165

Wie es sich mit diesen generellen Urteilen auch verhält, eine
Qualität Lübkes und ein Zug seines Charakters werden sehr gut
greifbar in seinem freundschaftlichen Verhältnis zu Jacob Burckhardt.

Mit Burckhardt in Berlin

Wilhelm Lübke trafJacob Burckhardt zum ersten Mal 1846 in
Berlin. Seine Studien der Philologie hatte er in Bonn begonnen
und dort auch bei Gottfried Kinkel kunsthistorische Vorlesung
gehört. Als er im Winter 1846 nach Berlin kam, brachte er Burckhardt

zu Handen Kuglers Andreas Simons Publikation über die
Kirche von Schwarz-Rheindorf mit, die in einzelnen Passagen
verdeckt gegen Kugler polemisierte42. Mit Burckhardt verkehrte er
im «Tunnel», einem literarischen Kreis um Franz Kugler43. Burckhardt

überarbeitete damals Kuglers «Geschichte der Malerei» und
dessen «Handbuch der Kunstgeschichte» und lebte ob der vielen
Arbeit sonst zurückgezogen, wogegen Lübke auch Mitglied der
«Ellora», eines anderen literarischen Kreises um Kugler war44. Später

wurde er auch Mitglied des «Rütli», einer 1852 begründeten
Abzweigung des «Tunnels»45. Es ist überliefert, dass Kugler Lübke
nicht uneingeschränkt geschätzt hat; Lübke seinerseits fand ihn
anfangs einsilbig, ja etwas Abstossendes sei in seinem Wesen46 ; da

mag Lübkes naher Umgang mit Fontane mitgespielt haben, der
über den «Tunnel» etwa urteilte: «Es ist da weder Herz noch Geist»
sondern nur «aller trivialste Neugier»47. Und daher erklärt sich
wohl auch Paul Heyses unverhohlene Abneigung gegen Lübke.
Unter solchen Rivalitäten scheint die Beziehung zwischen Burck-

42 Welches Burckhardt im Deutschen Kunstblatt 1847 Nr. 5 vom 30. Jan.
rezensierte. - Lübke zu seiner Begegnung mit Burckhardt in Berlin: Selbstbiographic,

wie Anm. 2, S. 100 ff. und 139 ff. - Burckhardts Antwort an Kinkel vom
6. Dez. 1846; Briefe III, S. 43.

43 Lübkes Verkehr im Tunnel: Selbstbiographie, wie Anm. 2, S. 100 ff, 139 ff.
und weiteres bei Theodor Fontane, wie Anm. 19.

44 Mitglied der Ellora zusammen mit dem Kunsthistoriker Friedrich Eggers
und dem Architekten Richard Lucae: Theodor Fontane an Friedrich Wille am
4. Dez. 1852; wie Anm. 23, Serie II, Bd. 10, S. 54.

45 Theodor Fontane an Friedrich Eggers am 22. Juli 1853, wie Anm. 23,
Serie II, Bd. 10, S. 76, und Selbstbiographie, wie Anm. 2, S. 185 f.

46 An Hermann Kestner am 13. Oktober 1847; wie Anm. 20, S. 52.
47 Allertrivialste Neugier, Theodor Fontane an Friedrich Eggers am 22. Juli

1853; wie Anm. 23, Serie II, Bd. 1, S. 76; Lübke wanderte mit Fontane auch in
der Altmark: Stendal, Salzwedel, Tangermünde; Fontane an Storm, Mitte Juli
1860, ebendort S. 207.



166 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

hardt und Lübke nicht gelitten zu haben. Man sah sich dann und
wann und pflegte einen regen Gedankenaustausch48, bis Burckhardt

im Herbst 1847 Berlin verliess, um nach Italien zu reisen.
Gemeinsam befreundet waren sie auch mit Hermann Kestner,

einem Grosskinde Charlotte Buffs. Ihn hatte Lübke in Bonn
kennengelernt. Da Hermann nicht mit nach Berlin kam, teilte Lübke
ihm seine Begegnungen mit Burckhardt mit und unterrichtete ihn
später im Juni 1848 auch darüber, dass Burckhardt in Basel Lehrer
am Gymnasium sei und «Direktor des dortigen Museums»49.
Lübke machte vorerst sein Lehrerexamen. Im Oktober bekannte
er: «Ich bin Republikaner geworden, und zwar entschiedenst;
Socialrepublikaner obendrein50.» Für Lübke war es schmerzlich zu
erfahren, dass Hermann an einem anderen Ort stehe, wie Burckhardt

ja auch.
Sei es dieser verschiedenen politischen Ansichten, sei es auch

bloss der geographischen Trennung wegen, Burckhardt und Lübke
verloren sich aus den Augen. Als Burckhardt aber am 7. Februar
1858 am Zürcher Polytechnicum demissionierte, um endgültig die
historische Professur an der Basier Universität zu übernehmen, da

empfahl er zu seinem Nachfolger Wilhelm Lübke. Dieser hatte in
Berlin inzwischen ein Lehramt an der Bauakademie erhalten und
benutzte die Verhandlungen mit Zürich zuerst dafür, seine Stellung

dort zu verbessern. Zürich vermochte ihn nicht zu locken und
er blieb in Berlin51.

Gemeinsame Arbeit an Kuglers Handbüchern

In nähere Verbindung mit Burckhardt kam cr jedoch auch einer
anderen Sache wegen: Am 18. März 1858 war Franz Kugler
gestorben. In den fünfziger Jahren hatte er eine Geschichte der
Baukunst zu schreiben begonnen, deren erster, der Architektur der
Alten Welt, der Ägypter, Griechen und Römer, der altchristlichen
Zeit und des Islams gewidmeter Teil 1856 erschienen war. Bei
seinem Tode waren der zweite und der dritte Band, welche die
Baugeschichtc des Mittelalters schildern, im Druck. Geplant hatte er als

48 An Hermann Kestner am 7. Juli 1847; wie Anm. 20, S. 47.
49 An Hermann Kestner am 23. Juni 1848; wie Anm. 20, S. 81.
50 An Hermann Kestner am 27. Oktober 1848; wie Anm. 20, S. 87.
51 Lübkes Berufungsverhandlungen an die Eidgenössische Polytechnische

Schule im Protokoll und im Missivprotokoll des Schweizerischen Schulrates und
im Protokoll des Präsidenten des Schweizerischen Schulrates im Archiv der Eidg.
Technischen Hochschule Zürich; Lübkes Briefe in der Schachtel 1860 ebendort.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 167

letzten, der modernen Zeit gewidmeten Band, eine Geschichte der
Renaissance-Baukunst. Parallel zu diesem grossen Unternehmen
hatte Kugler wieder selbst die neue dritte Auflage seines Handbuches

der Kunstgeschichte vorbereitet, dessen zweite Auflage einst
Jacob Burckhardt besorgt hatte.

Schon am 28. März unterrichtete Paul Heyse Burckhardt über
den Stand der verschiedenen Arbeiten52. Er schlug ihm nun vor,
ja drängte ihn, die neue Auflage des Handbuches der Kunstgeschichte

fertig zu bearbeiten und für die umfangreiche Geschichte
der Baukunst den letzten vierten Band ganz zu schreiben; er
beschäftige sich ja ohnehin mit der Renaissance. In seiner Antwort
vom 4. April schlug Burckhardt jedoch vor, den Teil der Gotik des
Handbuches solle Lübke liefern, cr sei der bessere Kenner dieser
Periode, obwohl Heyse in seinem Briefsich abschätzig über Lübke
geäussert hatte; den modernen Teil solle man nach der zweiten
Auflage herausgeben; was aber die Geschichte der Baukunst
betreffe, sei er bereit, wenigstens einen kurzen Anhang zu schreiben53.

Paul Heyse war mit diesen Vorschlägen nicht einverstanden:
Lübke sei doch wohl nicht der rechte Mann, am Kuglerschen
Werke mitzuarbeiten54. WoraufBurckhardt im nächsten Brief darauf

beharrte, Lübke müsse die Gotik bearbeiten, sein Angebot
aber, die Geschichte der Renaissancebaukunst wenigstens kurz
abzuhandeln, rasch wieder zurückzog: Kuglers Baukunst müsse
nicht um alles fertig gemacht werden55. Heyse akzeptierte am
17. April wohl oder übel und teilte mit, dass er Lübke in Burckhardts

Sinne geschrieben habe56.
Diese Aufforderung war für Lübke der Grund, am 20. April an

Burckhardt selbst zu schreiben57: Auch er bat Burckhardt, die
fehlenden Teile des Handbuches zu ergänzen, denn er, Lübke, brächte
ein drittes, fremdes Element in den Text, zudem wolle er, schon
32jährig, endlich einmal nach Italien reisen. Was Burckhardt ihm
darauf geantwortet hat, wissen wir nicht, da seine Briefe nicht

52 Paul Heyse an Jacob Burckhardt am 28. März 1858, in: Der Briefwechsel
von Jakob Burckhardt und Paul Heyse, hrsg. Erich Petzet, München 1916, S. 42;

- zum Folgenden Walther Rehm:Jacob Burckhardt und Franz Kugler, in: Basler
Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde XLI, 1942, S. 155-252, vor allem
S. 244-247; Werner Kaegi IV, S. 191-194.

53 Burckhardt an Heyse am 4. April 1858; Briefe IV, S. 16.
54 Heyse an Burckhardt am 6. April; wie Anm. 52, S. 48.
55 Burckhardt an Heyse am 9. April; Briefe IV, S. 18.
56 Heyse an Burckhardt am 17. April; wie Anm. 52, S. 54.
57 Die Briefe an Lübke im Jacob Burckhardt-Archiv, deponiert im Staatsarchiv

Basel (im folgenden JBA), JBA 207.52.L.



168 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

erhalten sind. Jedenfalls, nachdem noch einige gewechselt worden
waren, machte sich Lübke an die Darstellung der Gotik; der Band
erschien noch im gleichen Jahr, und Lübke konnte nach Italien rei-

Die Suche nach einem neuen Stil: die Renaissance

Dass Burckhardt damals an einem Buch über die Renaissance
schrieb, war bekannt; auch Lübke hatte sich im Frühsommer nach
dem Fortgang erkundigt. Der vornehmste Interessent seiner
Arbeit aber war der bayerische König Maximilian II. gewesen. Er
hat durch Geibel oder Heyse von den Plänen gehört. Aufschlussreich

ist nun, dass der König davon ausging, Burckhardt werde eine
«Geschichte der Renaissance und des Rokoko-Styles» schreiben59.

König Max erwartete also ein kunsthistorisches und nicht ein
kulturhistorisches Buch, das um so mehr, als damals der Begriff
Renaissance noch ein ausschliesslich architekturhistorischer60, und
die positive Würdigung der Renaissance-Architektur die grosse
Neuheit des «Cicerone» gewesen war. Denn beim Erscheinen dieses

Buches, 1855, herrschte immer noch die eine Meinung, dass

nur die griechische und gotische Architektur gross sei, die griechische

zeige das Ruhige und Beständige, die gotische das Handelnde
und Strebende. Die Bauten beider Stile seien ein organisches Ganzes61.

Obwohl oder gerade weil man nicht genau wusste, was diese

Begriffskombination sagen wollte, war sie in der Architekturtheorie

eine beeindruckende mystagogische Metapher. Die römische

und die Renaissance-Architektur dagegen waren nur abgeleitet.

Auch Burckhardt hatte in der zweiten Auflage von Kuglers
«Handbuch der Kunstgeschichte» die Kritik, dass die Renaissance
sich der Vorzüge der organischen Architektur entäussert habe,
weder gestrichen noch modifiziert62. Erst im «Cicerone» trug cr

58 Noch am 9. Mai schrieb Burckhardt an Heyse, dass cr keinen Beitrag leisten
könne für Kuglers Baukunst der Renaissance; aus einem Brief Lübkes vom
12. Mai muss man annehmen, dass Burckhardt sich auch für diese Mitarbeit
bereit erklärt hat. Jedenfalls kurz darauf schied er die kunsthistorischen Excerpte
aus seinem Vorbercitungsmaterial für sein Buch über die Kultur der Renaissance

aus; Kaegi IV, S. 194.
59 Der Brief ist abgedruckt in GA V, S. XLV und Kaegi III, S. 663.
60 Vgl. dazu Adolf Philippi: Der Begriffder Renaissance, Leipzig 1912, S. 150.
61 Georg Germann: Das organische Ganze, in: archithese II, 1972, S. 36-41.
62 Franz Kugler: Handbuch der Kunstgeschichte, 2. Aufl. mit Zusätzen von

Jacob Burckhardt, Stuttgart 1848, S. 659-660; schon Kugler schrieb im positiven
Sinn, dass die Renaissance-Architektur mit ihrem «Rhythmus der Massen» «eine



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 169

dann vor, dass der Mangel dieses Stiles, eben nicht organisch zu
sein, offensichtlich sei, fügte aber doch bei: «Ich glaube indes, dass

es eine bauliche Schönheit gibt, auch ohne streng organische
Bildung der Einzelformen63.» Diese Bemerkung genügte dem
Rezensenten Gustav Friedrich Waagen, auf dieses neue Verständnis
der Renaissance ausdrücklich hinzuweisen und auf Burckhardts
Formulierung «des eigentümlichen italienischen Gefühls für
Räume, Linien und Verhältnisse»64. Das war Burckhardts Versuch
einer ungefähren Formel, um den eigenständigen Wert der
Renaissance sichtbar zu machen. Erstaunlich ist ebenfalls seine fast

prophetische Bemerkung: «Es lässt sich voraussehen, dass die
Renaissance noch lange in der heutigen Architektur eine grosse
Rolle spielen wird65.»

Die Neu-Renaissance pflegte man damals noch kaum, am ehesten

übernahm man einzelne ihrer Elemente; in der Regel griff
man auf den griechischen und gotischen Stil zurück. Man erwartete

jedoch, dass das Jahrhundert bald einen eigenen entwickeln
werde. Man hoffte auf eine reichere Zukunft und Kugler vermutete

1837, dass man sich bald einem Höhepunkt nähere66. Die
weite historische Sicht liess aber je länger je mehr den Mangel eines

eigenen Stiles sehen. Man war ratlos und spürte ein Ungenügen
und war sich auch bewusst, dass man sich an vergangene Stile
anlehnte aus Mangel eines besseren. Diesen Zustand erklärte man
mit etwas diffusen Begriffen: es fehle an Leben und Anschauung,
es herrsche kein günstiger Weltzustand67. Erst viele Jahre später
wird Burckhardt dazu sagen: «Wir riskieren es nicht mehr»68.

So veranstaltete Maximilian II. 1850 ein Preisausschreiben zur
Gewinnung eines neuen Stiles. Er wollte damit den seit dem Ende

neue Schönheit der Verhältnisse» erreicht habe; er nannte diese Baukunst eine
«malerische» im Gegensatz zur «organischen» der Gotik, die einen «Rhythmus
der Bewegung» ausgebildet habe.

63 Die wichtigsten Stellen GA III, S. 153-155.
64 Deutsches Kunstblatt 1855, S. 218-219. - Auch Lübke hatte schon 1855 zu

Gunsten der Architektur der Renaissance geschrieben, sich aber nicht um solche
architekturtheoretischen Überlegungen gekümmert: W.L.: Dresden in
architektonischer Beziehung, in: Zeitschrift für Bauwesen V, 1855, S. 42.

65 GA III, S. 153.
66 F.K.: Handbuch der Geschichte der Malerei von Constantin dem Grossen

bis aufdie neuere Zeit, Berlin 1837, Bd. 2, S. 318.
67 Zu diesen Problemen vorzüglich: Michael Brix und Monica Steinhauser:

Geschichte im Dienste der Baukunst. Zur historischen Architektur-Diskussion in
Deutschland, in: «Geschichte allein ist zeitgemäss». Historismus in Deutschland,
hrsg. von M'B' und M'St', Giessen 1978, S. 199-327.

68 An Max Alioth am 20. November 1880; Briefe VII, S. 187.



170 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

des 18. Jahrhunderts dauernden Prinzipienstreit zwischen klassisch
und romantisch, zwischen Antikisieren und Gotisieren endlich
schlichten69. Den neuen Stil sah er als eine Synthese aller bekannten
an. Aus diesem Interesse also schrieb er denn auch an Burckhardt,
weil er von ihm die kompetente Darstellung der Renaissance
erwartete.

Burckhardt publizierte bekanntlich dann nur eine Darstellung
der «Kultur der Renaissance in Italien». Dass er damit die an ihn
gestellten Erwartungen nicht erfüllte, wusste er genau, denn er
versprach seinen Lesern im Vorwort, den kunsthistorischen Teil
bald nachzuliefern. Man begreift die Verlegenheit des Publikums.
Man las ein kulturhistorisches Buch und hatte ein vornehmlich
kunsthistorisches erwartet70.

Inzwischen war Lübke von Italien zurückgekehrt und hatte den

Ruf nach Zürich schliesslich doch angenommen71. Burckhardt
hatte jetzt einen Freund in der Nähe, mit dem cr schwatzen
konnte, «was das Zeug hält»72. Sie hatten genügend gemeinsame
Bekannte aus früheren Tagen, Gottfried Kinkel, Paul Heyse und
aus Zürich Gottfried Keller, Gottfried Semper, Friedrich Theodor
Vischer. Dann werden sie sich gemeinsamer froher Berliner Tage
im Kreis um Franz Kugler erinnert haben. Sie besuchten zusammen

Hermann Kestner in Mülhausen und verkehrten gemeinsam
im Hause von Eduard His-Heusler, dem Präsidenten der
Kunstkommission und bekannten Holbeinforscher, wobei Burckhardt
sich für das Essen entschuldigte und nur zum Kaffee kam73.

Hie Gotik - hie Renaissance, oder

wie es zur «Geschichte der Renaissance in Italien» kam

Es sind indes nicht diese geselligen Zusammenkünfte, weswegen

Wilhelm Lübke eine besondere Rolle im Leben Burckhardts
gespielt hat. Es ging einmal mehr um Publikationen! Nachdem
Lübke aus Italien zurückgekehrt war, spielte er mit dem Gedanken,

69 Dazu Eberhard Drucke: Die Maximilianstrasse in München. Zum Problem
des neuen Baustils, in dem in Anm. 68 genannten Sammelband, S. 107-120.

70 Die zweite Auflage erschien 1868, die dritte 1877, die vierte 1885.
71 An den Präsidenten des Schweizerischen Schulratcs Carl Kappelcr schrieb

er am 19. August 1860: «Mit dem grössten Vergnügen bin ich nun Lübke's
gegenwärtig und werde ihm gerne jeden Rath widmen, den er irgend wünschen
kann»; Briefe IV, S. 54 f.

72 An Paul Heyse am 3. April 1864; Briefe IV, S. 143.
73 Lübke äussert sich in seiner Selbstbiographie, wie Anm. 2, S.368 f., über

diese Besuche nur kurz. Besuche bei Burckhardt ergeben sich auch aus seinem



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 171

Rciseskizzen über die Renaissance herauszugeben74. Vorerst kam
er jedoch nicht dazu: «Einstweilen liegen noch Schulz und andere
Berge auf mir: der altchristliche Fanatiker Hübsch, der Dalmatiner
Eitelberger, der norddeutsche Backsteinmensch Adler u. dgl.» So

schrieb Lübke an Burckhardt am 3. Januar 1861 noch aus Berlin.
«Die Mittelalterforschung nimmt eine entsetzliche <Siegerposo,
um mit Semper zu reden, an, und man möchte jetzt rufen: <In die
Ecke, Besen, Besen.) Es hilft nichts, die Schleusen sind geöffnet.»
Auch Spanien, Polen und Russland seien von der Epidemie ergriffen:

«Es ist hohe Zeit, einen Damm aufzusetzen und aufdas zeitlich
Bedingte, Beschränkte und Verzwickte der meisten dieser Dinge
schärfer hinzuweisen - kam ich doch einmal mit Quast in eine

Krypta, wo man keine Hand vor Augen sehen konnte, und ehe
noch Licht gebracht war, rief Q. in dumpf feierlichstem
Enthusiasmus: Welch ein herrliches Material!» Lübke selbst hatte seine
frühesten Arbeiten der mittelalterlichen Kunst gewidmet,
vornehmlich der romanischen und gotischen Baukunst. Nachdem die
Reise nach Italien ihm die Augen für die Kunst der Renaissance

geöffnet hatte, musste ihm die schwärmerische Verehrung des

Mittelalters horribel sein. Ferdinand von Quast, mit dem er in Berlin

noch Mitglied des Vereins für Mittelalterliche Kunst war75, und
seinen blinden Eifer konnte er nur belächeln. Rudolf Eitelbcrgers
Publikation über die mittelalterlichen Kunstdenkmäler Dalmatiens
war ein beispielhaftes Zeugnis des damals jungen, vornehmlich auf
die Erforschung mittelalterlicher Geschichte gerichteten Institutes
für österreichische Geschichtsforschung in Wien, und mit anderen
begann Eitelberger die Herausgabe der mittelalterlichen
Kunstdenkmäler des österreichischen Kaiserstaates nach moderner
historisch-kritischer Methode76. Der Architekt Friedrich Adler hatte
gerade begonnen, sein Werk über mittelalterliche Backstein-Bau-

Briefwechsel mit Eduard His-Heusler im Staatsarchiv Basel. - Zu Lübkes Zürcher

Jahren vgl. Johann Rudolf Rahn: Jugenderinnerungen, in: Zürcher
Taschenbuch 1919, S. 1-98 und 1920, S. l-90;jedc Woche ein geselliger Abend,
wo man sich traf; Lübke galt als Freund Jacob Burckhardts (1919, S. 97 98); zum
Vorlesungsstil: nicht «geistreich und glänzend» wie Springer, aber «geordnet und
gleichmässig fesselnd» (1920, S. 1); Lübke forderte Rahn auf, eine schweizerische
Kunstgeschichte zu schreiben.

74 Erschienen nicht. Er bearbeitete zuerst (wozu Burckhardt sich nicht hatte
entschliessen können) Franz Kugler: Handbuch der Kunstgeschichte, 4. Aufl.,
bearb. von Wilhelm Lübke, Stuttgart 1861; Lübke wird auch die 5. Aufl.
bearbeiten in 2 Bdcn., Stuttgart 1872.

75 Wilhelm Waetzold, wie Anm. 38, Bd. II, S. 75.
76 Hubert Jamtschek: Rudolf Eitelberger, in: Repertorium für Kunstwissenschaft

VIII, 1885, S. 398-404.



172 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

werke des preussischen Staates auszuliefern77. Der Architekt Heinrich

Hübsch war nicht ein Fanatiker einer «altchristlichen» Gesinnung,

wie Lübke meinte, sondern einzig ein Verfechter der
Bogen- und Gewölbearchitektur aus bautechnischen Gründen; da

er deshalb bei Profanbauten vornehmlich romanische und bei
sakralen frühchristliche Bauformen wiederbelebte, gehörte er aber
für Lübke zu jenen, welche das dunkle Mittelalter lebendig erhalten

wollten78. Angesichts dieser Mittelaltermode war ihm die Lektüre

von Burckhardts Renaissance-Buch eine «wahre Erquik-
kung». Burckhardt war ihm der Antipode all dieser dunklen
Borniertheit: «Dass Ihnen in mir ein heimlicher Anbeter aus alten Zeiten

auf den Leib rückt, will ich Ihnen nur schon verraten, denn es

wird sich doch verraten, sollte die Glut auch nicht lichterloh durch
meine Weste brennen - aber ich werde mich zu menagieren wissen

und mich hüten, Ihnen unbehaglich zu werden. Mindestens
sollen Sie mich doch als standhaften Freischärler einrangieren, und
Sie sollen mich mit dem Feldgeschrei: <Hie Renaissance) immer
auf dem Platz finden.»

All diesem Enthusiasmus fügte Lübke doch eine kurze kritische
Bemerkung bei: Sein Freund, der vorzügliche Gcmäldekenner
Otto Mündler, freue sich am Cicerone, bedaure jedoch, dass

Burckhardt die englischen Galerien nicht gesehen habe, denn viele
Originale seien von Italien nach England verkauft und in Italien
durch Kopien ersetzt worden, das habe Burckhardt nicht überall
gemerkt; mit Kuglers Geschichte der Malerei verhalte cs sich
ähnlich79. Deshalb schlug Lübke Burckhardt vor, im nächsten Jahr
gemeinsam nach London zu einer Ausstellung alter Meister zu fahren.

Solche Hinweise mussten Burckhardt in seiner Überzeugung
bestärken, dass seine kunstwissenschaftlichen Kenntnisse kaum
mehr genügen, und eine neue, junge Generation «richtiger»
Kunsthistoriker herangewachsen sei. So zögerte er erst recht, die
zwei, drei versprochenen Bände über die Kunst der Renaissance zu
schreiben.

Dass er schon seine Kultur der Renaissance für Kunsthistoriker
geschrieben hatte, geht etwa daraus hervor, dass er sein Buch dem

77 Zu Friedrich Adler: Thieme-Becker. Leipzig 1907, Bd. 1, Sp. 84-85.
78 Zu Hübsch vgl. Wulf Schirmer: Einige Bemerkungen zu Heinrich Hübsch

und dieser Schrift, in: Heinrich Hübsch: In welchem Style sollen wir bauen
Nachdruck der Ausg. von 1828, Karlsruhe 1984.

79 Zu Mündler vgl. Wilhelm Lübke: Otto Mündler, in: Zeitschrift für
Bildende Kunst VI, 1871, S. 1-7. - Auch Burckhardt kritisierte wissenschaftliche
Arbeiten von Ferdinand von Quast und Heinrich Hübsch in einem Brief an
Eduard Paulus vom 7. Jum 1867; Briefe IV, S. 254.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 173

Gemäldekenner Waagen nach Berlin geschickt hatte. Dieser liess

sich mit dem Danken Zeit, weil er nicht einfach Floskeln schreiben,

sondern das Buch lesen wollte. Dafür dankte er dann am
11. April 1861, «dass mir seit Jahren kein Buch so viel Freude
gemacht, so viel Belehrung gewährt hat als das Ihrige». Er habe in
seinen kunsthistorischen Vorträgen immer wieder über die
Renaissance sprechen müssen; aber erst jetzt könne er sich ein Bild
davon machen80. Er muss gerade in jenen Tagen gehört haben, dass

Burckhardt die weitere Arbeit aufgeben wolle, allein schon, weil
sich das Buch schlecht verkaufe. Deshalb schrieb er nur wenige
Tage später noch einmal an Burckhardt: «Mit dem grössten
Unwillen hat es mich erfüllt, dass Ihr treffliches Werk über die
Kultur der Renaissance so wenig Resonanz gefunden hat, mit dem
lebhaftesten Schmerz aber, dass sie deshalb Ihren Plan, eine Kunst
der Renaissance zu schreiben aufgegeben haben.» Und er spendete
ihm freilich nur einen schwachen Trost: Von den 1800 Studenten
der Universität Berlin kämen nur sechs bis zehn in seine Vorlesung
über allgemeine Kunstgeschichte: das Bedürfnis nach Bildung sei

nun einmal klein81.

Die Nachricht, dass Burckhardt seine Arbeit nicht fortführen
wolle, muss wie ein Lauffeuer umgegangen sein. Auch Lübke
sandte am 30. April Burckhardt ein Ermunterungsschreiben aus

Zürich: «Erst seit wenigen Tagen taucht bei mir wieder Land aus
der Sintflut empor. Ich habe mir wieder einen Schreibtisch und
meine Bücher aufgebaut, meine Penaten aufgehängt und aufgestellt,

und nun kann ich wieder leben. Verhöhnen Sie mich nicht,
aber eine meiner besten Empfindungen ist die einer fast unpassenden

Sehnsucht, Sie endlich nach fünfzehn Jahren von Angesicht
wieder zu sehen.» Er beteuerte erneut, dass das Renaissance-Buch
seine «tägliche Speise» sei: «Es ist eine so compacte Darstellung,
dass man fast jeden Satz auszuspinnen und mit der Phantasie weiter
auszuführen versucht ist. Es kommt mir vor wie ein Bau aus lauter
dicken, fest zusammengeschliffenen Marmorquadern. Welche
Versuchung für Leute meines Schlages, die eigenen Backsteinbauten

mit dünnen Platten aus Ihrem soliden Material hübsch zu
bekleiden! Bei Ihnen ist nicht Incrustation, alles solide Construction.»

Die beiden trafen sich in Basel, Lübke freute sich an Burckhardts
weissen Haaren, man verkehrte bei Fräulein Kestner und ihrem
Neffen, kam mit dem Architekten Riggenbach zusammen, aber

80 Waagens Briefe; JBA 207.52.WI.
81 Waagen an Burckhardt am 20. April 1861; JBA 207.52.W.1.



174 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

für die Renaissancepläne fruchtete das vorerst alles nichts82. Deshalb

glaubte Lübke am 2. Juli, Burckhardt, dem «Grossfürsten der
Schelmerei» erneut Passagen aus einem an ihn gerichteten Briefe
Mündlers mitteilen zu müssen: «Wie mag der treffliche Mann nur
seine gute Laune und seine Freudigkeit des Schaffens von solchen
Nebensachen wie der augenblickliche und äussere Erfolg abhängig
machen? Seine Bücher, so namentlich seine reichhaltigen,
inhaltschweren Studien über die Renaissance sind nicht für einen
augenblicklichen Erfolg berechnet. Ich kann ihn versichern, dass sie auch
in Italien schon anerkannt und bekannt sind; mein Freund, der
treffliche Dr. Gio. Lor. Morelli in Bergamo ist sehr dafür
eingenommen. B. soll um's himmelswillen nicht ermüden und im
Gegenteil mit der festen Überzeugung einer endlich glänzenden
Anerkennung und des Dankes aller wahren Kunst- und
Geschichtsfreunde an seine Kunst der Renaissance gehen83.»

Burckhardt machte sich also an die Arbeit. König Maximilian
hatte inzwischen auch ohne das Renaissancebuch in München
weitergebaut und Lübke spottete denn auch nach einem Besuch der
Stadt in einem Briefe vom 8. Oktober 1861 tüchtig über die
Münchner Architektur, an der Maximilianstrasse seien Giftpilze in
die Höhe geschossen, es sei «zum Totlachen», aber es stimme auch

«wehmütig». Und Lübke sah klar: «Theüerster, ich glaube, das sind
die Folgen der Kunstgeschichte. Als man noch keine Kunsthistorie
trieb, arbeitete man für die Kunstgeschichte. Jetzt aber erlebt die
Architektur ein Satyrspiel, und was für eins. Gothischcr Hexensabbat

und klassische Walpurgisnacht durcheinander? Das kommt
davon, wenn die Leute so gescheit werden.»

Ende 1861 trug sich Burckhardt mit dem Gedanken, den Aufbau

seines Textes zu ändern. Am 5. Januar schrieb er an Mündler,
es gebe nur ein «Gerippe»84, und am 26. September begann er ein
neues Manuskript85: Er ordnete ein architekturgeschichtliches

82 Im Mai 1961; im Juni sandte Lübke an Burckhardt den ersten Band der
vierten Auflage des Kuglerschen Handbuches der Kunstgeschichte.

83 Zu Giovanni Morelli: Carlo Ginzburg: Spie. Radici di un paradigma
indiziario, in: Corsi della ragione. Nuovi modelli nel rapporto tra sapere e attività
umane, Turin 1979, S. 57-106. - Burckhardt ironisierte später den Attribuzzler
Morelli: «Dann kommt und zeigt den Lälli der schreckliche Morelli», an
Grüninger am 22. August 1882; Briefe VIII, S. 73 f ; vgl. auch Briefe IX, S. 303.

84 Mündler an Burckhardt am 3.Januar 1862 ; JBA 207.52. M. Burckhardt
antwortete am 5. Januar 1862; Briefe IV, S. 103. Mündler hatte ihm geschrieben,
dass die englische Übersetzung des Cicerone Fortschritte, wenn auch langsame,
mache.

85 Kaegi IV, S. 228-229.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 175

Material nicht mehr nach Künstlern, sondern nach Bauaufgaben. Es

sollte nur ein «Grundriss» werden86. Vielleicht stellte Burckhardt
um, weil er, etwa den Architekten, so besser zeigen konnte, wie
damals bestimmte Aufgaben gelöst worden waren, denn schon im
«Cicerone» hatte er einzelne Stellen für die Architekten geschrieben.

Von dieser Umstellung muss er auch Lübke berichtet haben.
«Die alten Götter sollen Sie dafür segnen», antwortete er am
5. Dezember 1862. Es ist bezeichnend, dass Lübke die methodische
Absicht nicht erkannt hat: «Zwar wäre es schöner gewesen, wenn
Sic die ganze Herrlichkeit in anmutiger Erzählung, wie sie Ihnen
so einzig zu Gebote steht, ausgebreitet hätten; allein da Sie nun einmal

nicht wollen, so müssen wir Ihnen auch für die kürzeste
Fassung dankbar sein. Die lange kunstgeschichtliche Dünnbrühe werden

wir Andern doch unfehlbar darüber giessen87.»
Vielleicht hätte Burckhardt wirklich lieber erzählt, nämlich zu

jedem Bauwerk den unmittelbaren, frischen Eindruck geschildert.
Länger nach Italien reisen konnte er aber nicht, da er durch seine
Professur an Basel gebunden war. Das Darstellen nach Sachen
bereitete ihm offensichtliche Mühe. Am 15. Februar 1863 schrieb
er an Friedrich Salomon Vögelin, dass er «sehnlich» wünsche, «bis
Ende April damit fertig zu sein»88. Das muss Vögelin an Lübke
weitererzählt haben, denn an ihn hatte Burckhardt Vögelin wegen
Publikationsproblemen gewiesen. Darauf versuchte der gute
Lübke am 18. März Burckhardt erneut Mut zu machen: «Je mehr
ich an Ihre neue Arbeit denke und an das, was ich davon bei Ihnen
erfahren habe, um so inständiger möchte ich Ihnen zurufen: lassen

Sie nicht ab und führen Sie das Ganze nach Ihrem Plan durch.» Das
Buch fertig zu machen, schien Lübke um so dringender als im
Morgenblatt Nr. 124 zur Bayrischen Zeitung eine Polemik eines

gewissen Koch erschienen war gegen die Loggia dei Lanzi mit
Ausfällen gegen Jacob Burckhardt und seine Freunde. Lübke
wollte getreu der Maxime «Hie Renaissance» Burckhardt darüber
informieren, um ihm klar zu machen, wie wichtig dieser Kampf
für die Renaissance sei.

Da teilte ihm Burckhardt plötzlich am 15. Mai 1863 mit, dass er
nicht mit von der Partie sein werde, sondern 7/s des vollendeten

86 An Paul Heyse am 30. Nov. 1862; Briefe IV, S. 123.
87 Zwischen dem vorher zitierten Brief vom 8. Oktober 1861 und diesem

vom Ende des Jahres 1862 schrieb Lübke am 19. Januar 1862 Grüsse vom Maler
Stückelberger ausrichtend, und am 3. Mai wegen Berufungsfragen, vgl. dazu
Burckhardts Brief an Andreas Heusler-Ryhiner vom 4. Mai 1862; Briefe IV,
S. 119.

88 Briefe IV, S. 128.



176 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

Manuskriptes in die Schublade gelegt habe. Auch an Wilhelm
Vischer Sohn und an Otto Ribbeck berichtete er darüber; sie

waren am Fortgang der Arbeit freilich weniger interessiert als

Lübke und kamen in ihren Antworten nicht darauf zu sprechen89.
Dagegen ereiferte sich Lübke: «Nun aber bitte ich Sie: Was heisst
denn das, dass Sie die Vn des vollendeten Manuscriptes in den
Kasten legen und Ihr Buch nicht fertig machen? Ich hoffe noch
immer, es ist das nur in einer unvernünftigen Stimmung geschrieben,

denn nicht bloss ich, sondern Alle, die von Ihnen schon lange
das erwarten, was ausser Ihnen keiner uns geben kann, würden es

tief beklagen, wenn Sie hartnäckig bei Ihrem Entschluss blieben.

- Sie lachen und sagen, das kümmere Sie wenig? - Aber es muss
Sie kümmern, und ich hoffe, dass die Geister, die in einer einmal
begonnenen Arbeit stecken, ihre Kraft bereits bewährt und Sie zur
Fortführung des Werkes bereits gezwungen haben. Selbst Semper
hofft und wartet auf Ihr Buch. Was wollen Sie mehr? Und Sie wissen

doch, was der thut, der den <besten seiner Zeit genug gethan >. »

Weder der Brief noch das Schiller-Zitat jedoch vermochten
Burckhardt umzustimmen. Das Manuskript blieb in der Schublade.
Noch am 3. April 1864 berichtete Burckhardt an Paul Heyse vom
kassierten Manuskript90. In der Antwort jedoch kein Wort des

Umstimmens. Früher hatte Heyse sich um Burckhardts Buch der
Renaissance bemüht, wenn auch mit kurzen Worten, er bestärkte
seinen Freund darin, sich Zeit zu lassen, alles müsse eben reifen,
schwatzte ihm aber doch schon von weiteren Auflagen. Das lok-
kere, unbeschwerte Animieren eines Lübke, die jugendliche
drängende Art lagen ihm nicht; und so wichtig schienen ihm Burckhardts

Pläne nicht zu sein wie gerade die eigenen, deren sich freilich

Burckhardt ausführlich und sorgfältig annahm.

«Unsere grosse Sache der Renaissance»

Als alles Zureden und alle Briefe nicht halfen, fädelte der
praktische Lübke im Spätherbst 1864 die Verbindung zum Stuttgarter
Verleger Ebner ein, schrieb am 26. November Burckhardt einen
Brief, legte ein Schreiben Ebnerts bei und erinnerte Burckhardt an
Franz Kugler: Burckhardts Studien zur Architektur der Renais-

89 Briefe IV, S. 130 und 133. Die an Jacob Burckhardt gerichteten Briefe Otto
Ribbecks sind nicht erhalten; Wilhelm Vischer, damalsjunger Professor für
mittelalterliche Geschichte in Tübingen, beschäftigten in seinen Briefen an Burckhardt

seine eigenen Themen, die Zuhörer und die Vortragsweise.
90 Briefe IV, S. 142.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 177

sance sollten als vierter Band von Kuglers Geschichte der Baukunst
erscheinen. Burckhardt hatte schon kurz nach Kuglers Tod sich
einmal kurz bereit gefunden, Kuglers Werk mit einer Kurzfassung
abzurunden. Damit er sich jetzt eher zu diesem Plane entschliesse,
anerbot sich Lübke, die Illustrationen zu besorgen und erst noch
die Darstellungen der deutschen und französischen Renaissance-
Architektur zu übernehmen. Da antwortete Burckhardt am
gleichen Tag, dass er sich dazu verstehe im Andenken an Franz Kugler.
«Auch habe ich, ungelogen gesagt, den Wunsch, der grossen Sache

der Renaissance einen Dienst zu erweisen; soweit meine Kräfte
reichen91.» Er stelle sein Material zur Verfügung, wenn auf dem
Titelblatt stehe: «Kuglers Geschichte der Baukunst, IV Teil, von
Wilhelm Lübke, mit Benützung des Materials von J. Burckhardt»
und sein Name solle nur in kleinen Lettern gesetzt sein92.

Lübke machte sich also an die Arbeit, da er alles vermehren,
überarbeiten und illustrieren sollte92*3. Beflissen orientierte er am
2. Dezember 1865: «Wenn es mir nur gelingt, Ihnen ein
Beifallsgemurmel abzugewinnen, ist mir alles Andre Schleckwurst.» Wie
Burckhardt dann zwei Jahre später das Buch in Händen hielt, war
er nicht ganz glücklich darüber. Er hatte erwartet, dass Lübke
seinen Text «umarbeiten und beleben» würde; auch einzelne
Illustrationen gefielen ihm nicht93. Trotzdem blieb Lübke für ihn in
Sachen Publizieren «ein erfahrener Odysseus»93*3. Die «Geschichte
der Renaissance in Italien» erschien 1867. Von Burckhardts
kunsthistorischen Büchern, dem «Cicerone», den «Erinnerungen aus

Rubens» und den «Beiträgen zur Kunstgeschichte Italiens» ist es

das methodisch anregendste und meistdiskutierte. Die darin
praktizierte Kunstgeschichte nach Aufgaben, auch «systematische
Kunstgeschichte» genannt, ist - so sagt man - von Heinrich Wölfflin

und Aby Warburg weiter gepflegt und entwickelt worden und
wird auch heute noch als Modell genannt94.

91 Der einzige erhaltene von Burckhardt an Lübke gerichtete Brief: Briefe IV,
S. 167 f.

92 So in seinem Brief vom 1. Dezember 1864 an die Verleger Ebner und Seubert,

Stuttgart; Briefe IV, S. 168.
92** Vgl. Briefe IV, S. 188 (an Eduard Paulus) und S. 197 (an Otto Ribbeck).
93 An Heinrich Schreiber am 2. Juni 1867; Briefe IV, S. 254; und an Eduard

Paulus am 15. Dezember 1868; Briefe V, S. 42.
93* An Bernhard Kugler am 11. Februar 1873; Briefe IV, S. 190.
94 Norbert Huse: Anmerkungen zu Burckhardts «Kunstgeschichte nach

Aufgaben», in: Festschrift Wolfgang Braunfels, hrsg. von F. Piel und J. Traeger,
Tübingen 1977, S. 157-166. - Dieter Jähnig: Kunstgeschichtliche Betrachtungen.
Jacob Burckhardts Topologie der Künste, Bd. I, o.O. 1984, S. 324-575. - Peter
Murray: Jacob Burckhardt's Geschichte der Renaissance in Italien, in: Scritti di
storia dell'arte in onore di Roberto Salvini, Florenz 1984, S. 571-574.



178 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

Zu Lebzeiten Burckhardts wurde das Buch noch dreimal aufgelegt95.

Müssig ist die Frage, was geschehen wäre, wenn diese
«Geschichte der italienischen Renaissance» nicht publiziert worden

wäre. Die «Randglossen zur Skulptur der Renaissance», der
zweite ausgeschiedene Teil, erst 1934 im Rahmen der Gesamtausgabe

erschienen, blieben ohne Wirkung. Die «Beiträge zur
Kunstgeschichte von Italien», drei grosse, aus den Materialien zur Malerei

entstandene Aufsätze über das Altarbild, das Porträt und die
Sammler, von Hans Trog 1898 aus dem Nachlass herausgegeben,
waren nach den Rezensionen nichts als Erzählungen. Die sechziger
Jahre waren die richtige Zeit für Burckhardts Buch. Die Genesis
des Buches hatte ihre heitere Seite. Lübke, unbeschwert, intellektuell

bald einmal zufrieden, liess sich durch methodische Probleme,
die Burckhardt bedrängten, nicht verunsichern. Für ihn gab es kein
Zögern; er sah nur die grosse Aufgabe und half Burckhardt, seine

Abneigung gegen das Publizieren zu vergessen. Der bisweilen
burschikose Ton Lübkes hat diesen vielleicht an die ausgelassene
Maikäferzeit oder an die heiteren, unbeschwerten literarischen Zirkel
um Kugler erinnert.

Jedenfalls waren verschiedene Hindernisse endlich überwunden.
Der Misserfolg seines Buches von 1860 war wohl nicht das grösste.
Er glaubte, den kunstwissenschaftlichen Erwartungen nicht mehr
entsprechen zu können, dass es für die Darstellung der Kunst der
Renaissance eben einen Kusthistoriker der jüngeren Generation
brauche. Neben diesen jungen Fachleuten sah er sich als einen
«steinalten Mann»95a. Er charakterisierte seine Methode als eine
«curiose und wildgewachsene Manier»96, den Anforderungen
einer aktuellen Architekturdiskussion nicht gewachsen. Dass er
keine Reisen unternehmen konnte, war ein weiteres Argument,
und vielleicht liegt auch darin ein Grund der neuen Methode nach
Sachen, denn dazu hatte er das Material wenigstens schon beisammen.

Zudem scheint sein Interesse an der Renaissance nach 1860
etwas zurückgegangen zu sein, denn seit er in jenem Jahr in London

die Elgin Marbles gesehen hatte, beschäftigte ihn immer mehr
der Plan einer griechischen Kulturgeschichte97. Die Erinnerung an

95 2. Auflage vom Verfasser selbst durchgesehen und vermehrt, Stuttgait
1878; 3. Auflage unter Mitwirkung des Verfassers bearbeitet von Heinrich
Holtzinger, Stuttgart 1891 ; 4. Auflage bearbeitet von Heinrich Holtzinger, Stuttgart
1904.

95a An Albert von Zahn am 13. Dezember 1869; Briefe V, S. 63.
96 An Otto Ribbeck am 10. Juli 1864; Briefe IV, S. 155.
97 Zu diesem zunehmenden Interesse an der Griechischen Kulturgeschichte

in den frühen sechziger Jahren: Kaegi VII, S. 5 f



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 179

Franz Kugler und vor allem die grosse Sache der Renaissance

jedoch halfen Lübke, Burckhardt umstimmen zu können.
Wie der junge Kunsthistoriker Eduard Paulus an Burckhardt

1865 schrieb von einer Publikation über die Renaissancearchitektur
in der Toscana, die er mit dem Architekten Mylius herausgeben

wolle, da freute sich Burckhardt nicht nur darüber, dass damit Bru-
nellesco endlich eine Würdigung erhalte, sondern der zurückhaltende

Burckhardt forderte ihn auf: «Wenn Sie mir sonst Jemanden
zusenden wollen, dem ich unserer grossen Sache durch Notizen etc.
nützlich sein kann, so thun Sie dieses immer.» Und als Paulus ihm
seine Schrift «Hauptgedanken der italienischen Renaissance»
sandte, lobte Burckhardt: «wieder einmal ein kräftiger Trompe-
tenstoss mit Paukenwirbel zu Gunsten der guten Sache.» Jenen
Carl Jonas Mylius aber pries er, «ein kräftiger und flotter Mitarbeiter

im Weinberg der Renaissance» zu sein98.

«Im Süden ist das Grosse und Schöne von selber heilig»

«Der grossen Sache der Renaissance» tat Burckhardt einen
Dienst allein schon dadurch, dass er die Geschichte ihrer Architektur

darstellte. Im neuen Buch ging er in der Würdigung der
Renaissance im Vergleich zum «Cicerone» einen Schritt weiter:
«Die gotische Baukunst war lauter Rhythmus der Bewegung, die
der Renaissance ist Rhythmus der Massen; dort sprach sich der
Kunstgehalt im Organischen aus, hier liegt er wesentlich in den
geometrischen und kubischen Verhältnissen.» Oder: «Der Raumstil,

der das neue Weltalter in der Baukunst mit sich führt, ist ein
exkludierender Gegensatz der organischen Stile, was ihn nicht
hindert, die von diesen hervorgebrachten Formen auf seine Weise
aufzubrauchen99.» Erst im Buch von 1867 beurteilte er die
Baukunst der Renaissance gleichwertig der hellenischen und griechischen.

Ja, er fügte sogar bei, dass die organischen Stile selbst in
Raumstile übergehen, sobald sie von ihrem Haupttypus, dem
griechischen oblongen rechtwinkligen Tempel oder der gotischen
mehrschiffigen Kathedrale, wechseln und zu kombinierten
Grundrissen übergehen. Der Raumstil der italienischen Renaissance

aber sei der vollendetste dieser Wandlungen. Dieses hier
statuierte Entwicklungsgesetz hat Burckhardt später ermöglicht, die

98 Am 28.Juni 1865; Briefe IV, S. 188, und am 15. Dezember 1868; Briefe V,
S. 41, und am 31. Januar 1868; Briefe V, S. 18.

99 GA VI, S. 43 und 45.



180 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

Barockarchitektur als logische weitere Stilwandlung zu sehen. Er
liebte die Renaissancearchitektur nun so sehr, dass er sie als Vorbild
empfahl, etwa ihre Fassadenkunst, von der man wieder lernen
werde, «wenn gewisse Täuschungen aus der Architektur unseres
Jahrhunderts geschwunden sein werden»100.

Carl Schnaase, ein Freund Lübkes, kritisierte in seiner Rezension

diese Begriffsbildung: Burckhardts Unterscheidungen scheinen

ihm nichts zu taugen. Sein wichtigster Einwand war, Burckhardt

habe nicht erkannt, dass die Renaissancearchitektur im
Individualismus begründet sei im Gegensatz zur Gotik, der Kunst einer
Bauhütte. Das individuelle Element indes sei der Nachteil der
Renaissance; nur deswegen habe sich die Barockkunst, auch sie ein
Individualstil, aus ihr entwickeln können. Daraus solle man lernen,
«dass die Renaissance an sich nicht unser ausschliessliches Panier
sein darf; wer ihr die Thüre öffnet, mag sich hüten, dass nicht der
Barockstil sich einschleiche». Das ist der mahnende Schlussatz der
Besprechung. Schnaase entschuldigte jedoch Burckhardts Fehlurteile

mit dessen «liebenswürdiger Begeisterung»101.
Ein anderer Rezensent, Wilhelm Unger, wies besonders auf

Burckhardts zweiten modernen Gedanken, dass die Renaissance
einen eigenen, sakralen Stil entwickelt und gepflegt habe, der in
seinem religiösen Gehalt dem gotischen ebenbürtig sei102. Dieses
Problem, ob die Renaissance in ihrer weltlichen Gesinnung fähig
gewesen sei, einen Kirchenbaustil zu formen, hatte Burckhardt in
seinem Cicerone noch nicht zur Sprache gebracht. Er konstatierte
damals einfach den «freien Schönheitssinn» der Renaissance, die
sich an Ritual und Liturgie nicht mehr gebunden fühlte103. Die
Neugotiker verurteilten die Renaissance als unfromm, also der
Entwicklung eines kirchlichen Baustiles unfähig. Burckhardt
entgegnete ihnen nun: «Sehr bedenklich aber ist es, sich aufdie geringere

Religiosität des damaligen Italiens im Vergleich mit der
gotischen Blütezeit des Nordens zu berufen, ganz als ob man Religiosität

und kirchliche Rechtgläubigkeit unserer nordischen Baumeister

des 13. und 14. Jahrhunderts genau messen könnte. Auf der
anderen Seite haben auch die sehr frommen Italiener der Renaissance

nicht heiliger gebaut als ihre Zeit- und Kunstgenossen.» Den
Kritikern unterschob er: «Wenn dann irgend etwas die religiöse

100 GA VI, S. 96.
101 Schnaases Rezension in: Zeitschrift für Bildende Kunst II, 1867,

S. 156-167.
102 F.W. Ungers Rezension in: Göttingische gelehrte Anzeigen, 6. Februar

1867, S. 201-210.
103 GA III. S. 168.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 181

Unsicherheit unserer Zeit beweist, so ist es die ungemeine
Empfindlichkeit gegen angeblich nicht heilige Formen». Die Neugotiker

mochten da Burckhardt Neuheidentum nachsagen,
Kirchenfeindlichkeit sogar, wenn cr pointiert sagte: «Ihr souveränes Werk
zumal, der Zentralbau, wäre ein Heiligtum in ihrem Sinne auch
abgesehen von allem Zweck und auch ohne Kirchenweihe.» Seit
seiner Reisen nach Italien war Burckhardt überzeugt: «Im Süden
ist das Grosse und Schöne von selber heilig104.» In dieser apodiktischen

Überzeugung zeigt er sich ganz: Das Schöne ist ihm schön;
Begriffe sollen ihn nicht hindern, sonst findet er sie schon dazu.

Unger hielt dagegen fest: «Die schönsten Kirchen der italienischen
Renaissance sind doch nur prunkende Festsäle, und nirgends erhält
man den erhebenden Eindruck, wird so gleichsam wider Willen
der Erde entrückt wie in einem gothischen Dome.»

Exkurs: Hegel oder Kulturgeschichte mit erhobenem Zeigefinger

In Schnaases Kritik liest man mit Erstaunen den Vorwurf,
Burckhardt habe die Kunstgeschichte zu wenig mit der Kulturgeschichte

verbunden und deshalb nicht erkannt, dass die Renaissance

ein Individualstil sei. In dieser Kritik zeigt sich die methodische

Verschiedenheit zwischen der Berliner Kunsthistorischen
Schule, der Burckhardt zugehörte, und Carl Schnaase.

Kugler hatte seine Bände der Geschichte der Architektur nach

Epochen und Regionen organisiert und sich «aufdie Darstellung
des Künstlerischen in der Architektur und ihrem historischen
Entwicklungsgange» konzentriert. Er hatte den Stil beobachtet, die
einzelnen Konstruktionsteile und ihre Funktion. Trotz seiner
Überzeugung, dass die Geschichte der Baukunst «einen wichtigen
Theil der allgemeinen Kulturgeschichte» begreife, hatte er weder
kulturhistorisch noch ideologisch interpretiert, weil er einen Beitrag

zur Erkenntnis «der allgemeinen Kunstlehre» hatte leisten
wollen105. Burckhardts Buch von 1867 war weniger aus der
unmittelbaren Anschauung, als vielmehr aus der Quellenicktüre
entstanden. So begann er sein Buch mit dem Kapitel über den
Ruhmsinn und die damit verbundene Baugesinnung, über die
Denkweise der Bauherren, weiter charakterisierte er sie nach
künstlerischem Wissen. Erst im dritten Kapitel wandte er sich den
Bauten selbst zu. Die ersten zwei Kapitel verbanden das Buch mit

104 GA VI, S. 81 und 109.
105 Franz Kugler: Geschichte der Baukunst, Stuttgart 1856, Bd. 1, Vorwort.



182 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

demjenigen von 1860, der «Kultur der Renaissance Italiens». Später,

im Vorwort zur 2. Auflage seiner «Geschichte der Renaissance»,

schrieb Burckhardt, dass er die «Präzendentien, von
welchen der einzelne Meister bedingt war», habe aufzeigen wollen106.

Deshalb versteht man Carl Schnaases Kritik kaum: «Auffallend
und in gewissem Grade bedauerlich ist, dass der Verfasser bei
diesem kunstgeschichtlichen Werke nicht tiefere Rücksicht auf seine

vorhergegangene grosse kulturhistorische Arbeit genommen hat.

Zwar wird die Kultur der Renaissance hin und wieder für Einzelheiten

citirt, aber der Beweis, wie die dort geschilderten
kulturhistorischen Erscheinungen aufdie Baukunst eingewirkt haben, wie
die einzelnen Eigenschaften der letzteren mit dem sittlichen Leben
zusammenhingen, ist nicht einmal angetreten107.» Immerhin
gestand er ihm zu, die «naive» Art, Kunstgeschichte allein aus der
Anschauung zu treiben, wie das am Anfang des Jahrhunderts
geschehen sci, überwunden zu haben.

«Naiv», so bezeichnete Franz Kugler just in einer Rezension
eines Schnaaseschen Werkes seine Methode: «die künstlerische
Erscheinung möglichst naiv gerade heraus aufzufassen, die
Bedingungen ihrer Existenz möglichst in ihr selbst zu suchen, ihre
Eigentümlichkeit möglichst einfach aus den zunächst liegenden Motiven
zu erklären108.» Der so beschriebene Begriff naiv wurde fürderhin
als Charakteristikum seiner Methode ausgegeben109, und seit den
fünfziger Jahren setzte man sie derjenigen Schnaases entgegen, die
«geistreich» sei, was soviel sagen soll wie «von Hegel bestimmt».
Burckhardt zählte man immer zur Schule Kuglers, man wies auf
seine Verehrung für seinen Lehrer hin, vor allem auf seine vielen
Bekenntnisse zur Anschauung und auf seine Ablehnung Hegcl-
scher Denkweise. Dennoch wollte man ihn neulich zum Hegelianer

machen und warf ihn mit Schnaase in einen Topf110. Verweilen
wir deshalb noch etwas bei diesem Thema.

Schnaase hatte 1866 den ersten Band der zweiten Auflage seiner
«Geschichte der bildenden Künste» publiziert und der historischen

106 GA VI, S. 304.
107 Wie Anm. 102, S. 157 und S. 159; Kaegi IV, S. 217.
108 Seine Rezension von Schnaases Geschichte der bildenden Künste, in:

Deutsches Kunstblatt 1850, S. 334.
109 Etwa Lübke in seiner Rezension von Kuglers Kleinen Schriften Bd. 1, in:

Deutsches Kunstblatt 1853, S. 179.
110 Ernst H. Gombrich: In search of cultural history. The Philipp Maurice

Deneke lecture 1967, Oxford 1969. - Dazu ganz kurz Kaegi VI, S. 58, Anm. 86.

- Ausführlicher Peter Ganz in seiner Einleitung zu Jacob Burckhardt: Über das

Studium der Geschichte, München 1982, S. 19-22.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 183

Darstellung eine allgemeine Einleitung vorangestellt, die dem
Schönen und der Kunst, der Idee des Kunstwerkes und seiner
geschichtlichen Bedeutung gewidmet ist1". Es ist da vom Genius
der Menschheit die Rede, von der Seele des Volkes, die Kunst sei

«der vollständigste, zugleich aber auch der zuverlässigste Ausdruck
des jedesmaligen Volksgeistes». «Eine fortlaufende Kunstgeschichte

gewährt daher zugleich eine Anschauung von der
fortschreitenden Entwicklung des menschlichen Geistes.» Schnaase
also ein Hegelianer? Die Freude an der Kunst und der Sinn für ihre
Erscheinung kam Schnaase nicht in Hegels Hörsaal. Den verliess er
bald, weil er sich der Gefahr bewusst war, «Abstractionen mit der
Realität der Dinge zu verwechseln.» Er hatte, enttäuscht vom
Rationalismus französischer Philosophie, einen «festen Standpunkt
für das innere Leben» gesucht. Den fand cr indes erst während seiner

Reise nach Italien; dort, angesichts der Kunstwerke, erlebte er
das «Gefühl, dass durch die Kunst mir die innere, religiöse Versöhnung

werden würde, deren ich bedurfte»"2. Und dieses subjektive
Erlebnis wurde ihm ein objektives Anliegen.

Es war übrigens dieses Verbinden von Kunst und Religion,
Kunst und Ethik und Moral, die Lübke an Schnaases Werken
schätzte. Es sci wichtig, «die Sehnsucht nach dem unbekannten
Ertrage, den die Kunst unserem selbstzufriedenen Wesen gewähren

könne, zu wecken und zu nähren»"3. Er unterstützte Schnaase,
der bemerkte, dass die Kunst, und die seiner Zeit vor allem, «immer

mehr ein hors d'œuvre, ein gleichgültiges Spiel für müssige
Leute» sci. Zu seiner Methode meinte er: «Schnaase ist ebenso weit
entfernt vom blossen Empiriker wie vom philosophischen
Theoretiker, gerade weil er von Beiden so viel hat114.» Was nun die
Verbindung von Kunst und Moral betrifft, so sah auch Kugler ein
Ziel der Kunst, die Sitten zu läutern, und was das Sehen der Kunst

111 Düsseldorf 1866.
112 Wilhelm Lübke: Carl Schnaase, Stuttgart 1879, S. 12 und 34. - Wenn also

Brix und Steinhausen (wie Anm. 67) daraufhinweisen, dass Schnaase bei Hegel
studiert habe (S. 294), sagt das nicht viel, sondern befördert nur eine vorgefasste
Meinung. - In der Nachfolge Gombnchs Michael Podro: The critical historians
of art, New Haven und London 1982, S. 31-43.-Jedoch schon Karl Mannheim:
Beiträge zur Theorie der Wcltanschauungsinterpretation, in: Jahrbuch für
Kunstgeschichte I (XV), 1921 22, S. 236-274, zu Schnaase: «eine im dilettantischen

verharrende Universalgeschichte, die Methoden und Begriffe unkritisch
durcheinander mengte.» (S. 237).

"' W.L.: Carl Schnaase, in: Zeitschrift für Bildende Kunst X, 1875,
S. 289-301; S. 296.

114 Wie Anm. 112, S. 36 und in seiner Rezension von Schnaases Geschichte
der bildenden Künste, Bd. IV, in: Deutsches Kunstblatt 1855, S. 105.



184 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

in grösseren geschichtlichen Zusammenhängen betrifft, hielt sein
Schüler Friedrich Eggers fest: «Kugler war immer gewohnt gewesen,

die künstlerischen Entwicklungen im Zusammenhange mit
der allgemein geschichtlichen zu betrachten"5.» Von naiver
Anschauung allein kann also keine Rede sein. Und so kann man
denn auch bei Burckhardt etwa die Stelle finden: «Mein Surrogat
ist eine täglich mehr auf das Wesentliche gerichtete, täglich sich
schärfende Anschauung. Aber es ist mir durch unablässiges Paral-
lelisieren der facta (was in meiner Natur liegt) gelungen, mir manches

Allgemeine zu abstrahieren. Über diesem mannigfaltigen
Allgemeinen schwebt, ich weiss es, ein höheres Allgemeines, und
auch diese Stufe werde ich vielleicht erreichen können... Die
höchste Bestimmung der Geschichte der Menschheit: die
Entwicklung des Geistes zur Freiheit, ist mir leitende Überzeugung
geworden"6.» Eine solche Briefstelle genügt nicht, Burckhardt zu
einem Hegelianer zu machen. Sie ist mit rascher Hand geschrieben,
spielerisch ironisch und erst noch in einem Brief. Das ist kein
Bekenntnis zu einem bestimmten philosophischen Konzept. Es ist
vielmehr jugendliche sympathische Schwärmerei eines Vierund-
zwanzigjährigen, der sich damit nicht fürs ganze Leben festlegt.
Und wenn er schreibt: «es erregt mir oft einen ehrfurchtsvollen
Schauer, wenn ich in der Vergangenheit die Gegenwart schon
deutlich daliegen sehe», so verrät der Begriff die seelenvolle,
romantische Stimmung. Auch als er Kinkel für ein Buch über die
niederländische Kunst riet, sich zu fragen: «Wie drückt sich der
Geist des 15. Jahrhunderts in der Malerei aus?» und alles weitere
werde sich ihm ergeben"7, so war das Wort «Geist» hier nicht als

strenger philosophischer Begriff gemeint. Er will wohl sagen, dass

Kinkel den allgemeinen kulturellen Zusammenhang bedenken
soll, wie er ja auch selbst später einzelne Erscheinungen auf
Grundbegriffe zurückführen, ihnen aber gleichzeitig immer misstrauen
wird"8.

So wenig Burckhardt Hegelianer war, so wenig auch Schnaase.

Der Begriff Volksgeist etwa ist in seinen Schriften nicht mehr als

115 Zur Läuterung der Sitten vgl. Kuglers Grundbestimmungen für die
Verwaltung der Kunst-Angelegenheiten im preussischen Staate. Aus dem Nachlass
hrsg. von Paul Heyse, Berlin 1859 [entstanden 1849]; und Friedrich Eggers:
Franz Theodor Kugler. Eine Lebensskizze, in: Franz Kuglers Handbuch der
Geschichte der Malerei, 3. Aufl. besorgt von Hugo Freiherr von Blombcrg.
Leipzig 1867, Bd. 1, S. 1-34, S. 17.

116 An Karl Fresenius am 19. Jum 1842; Briefe I, S. 206 f
117 Am 4. Mai 1847; Briefe III, S. 70.
118 Aufschlussreich dazu Wilhelm Diltheys Rezension der Kultur der Renaissance

in Italien, in: W.D.: Gesammelte Schriften, Bd. XI, S. 70-76.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 185

andeutend, manchmal blosser Schmuck. Nie aber hatte er eine
bestimmte Funktion in einem nach bestimmten Prämissen geordneten

System. Bei näherem Zusehen löst sich der Gegensatz
zwischen Kugler und Burckhardt, Schnaase und Lübke etwas auf:
Während des 19. Jahrhunderts wollten alle Kunsthistoriker zeigen,
wie alles durch einen lebendigen Bezug nahe miteinander verbunden

ist, lebhaft das eine auf das andere einwirkt. Die einen waren
mehr von dem Wunsch nach Anschauung des ganzen Lebens
bestimmt, vielleicht ein etwas profanes Ziel für die anderen, denen
jede Erscheinung ein dienender Ausdruck des Geistes, der Volksseele

ist. Alle aber wollten sie den verschränkten Zusammenhang
zeigen.

Burckhardts Verkehr mit Lübkes Freund Schnaase war denn
zwar nicht spontan und herzlich wie derjenige mit Kugler; aber er
war mehr als höflich. Schon in seinen «Kunstwerken der belgischen

Städte» vermerkte cr zum Antwerpener Dom, Schnaase
habe ihm eine Analyse gewidmet «und zwar so vortrefflich wie sie

kaum je von einem Bauwerk des Mittelalters gegeben worden
ist»"9. Und in späterer Zeit hat Burckhardt in seinen kunsthistorischen

Vorlesungen aus Schnaases Geschichte der bildenden Künste
zitiert120.

Im ersten Band jener Geschichte der Kunst liest man, dass alle
Kunst aus einem religiösen Trieb entstehe und dass sie der Moral
verwandt sei, weil sie das Äussere durch innere Regeln bilde, «den
Sinn für das Edle und Anständige, für das Kräftige und Beharrliche
stählt». Als Schnaase nun in der Architektur der itahenischen
Renaissance das Fortschreiten des Weltgeistes zeigen wollte, stellte
er fest, dass die Zeit da weltlich, voller Selbstgefühl, spielend und
leicht geworden sei, nannte das Leben der Humanisten mindestens
lose, wenn nicht schamlos, ihren Hang zu Invectiven, ihre religiöse
Gleichgültigkeit, alles Zeugnisse eines ungehemmten Individualismus,

kurz: er entwarf ein einseitiges Bild, sodass man kaum glauben

will, dass er Burckhardts Buch gelesen hat121. Die Darstellung

119 GA I, S. 133; eine mokante Bemerkung lässt sich freilich auch finden, vgl.
Brief in Anm. 117.

120 Kaegi VI, S. 445. - Zwei Briefe Schnaases an Burckhardt sind überliefert
(JBA 207.52.S.13); am 12. Juni 1861 schrieb er zum schlechten Absatz der Kultur
der Renaissance in Italien, die «Welt» wolle heute «leicht nachzusprechende
Resultate und Ihr Buch ist gerade für selbstdenkendc Leser geschrieben, die an
die Quellen historischen Lebens geführt werden wollen».

121 CS., wie Anm. 101, S. 16 und Geschichte der Kunst, Stuttgart 1879, Bd.
6, S. 521-563. Er stützte sich denn auch mehr auf Voigts «Wiederbelebung des

classischen Altertums». Zu Voigts und Burckhardts Renaissancebild vgl. Berthe



186 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

des «sittlichen Lebens» vermisste Schnaase in Burckhardts
«Geschichte der Renaissance», und das hiess für diese Epoche, die
Übelstände. Kulturgeschichte mit erhobenem Zeigefinger, das

konnte Burckhardt gar nicht leiden; das war es, was ihn mit Kugler
verband, wie das Moralisieren Schnaase mit Lübke!

Die deutsche Renaissance: Tugend und Kraft

Kunstgeschichte mit Kulturgeschichte vorbildlich verbunden
zu haben, lobte Schnaase an Lübkes Werk «Die Renaissance in
Deutschland», das 1873 in zwei Bänden erschienen war. Damit und
mit einer schon 1869 publizierten «Geschichte der Renaissance in
Frankreich» hatte Lübke sein Jacob Burckhardt gegebenes
Versprechen eingelöst. Seine Darstellung war anders aufgebaut, er
hatte nach Landschaften geordnet, voran aber einen allgemeinen
Teil gestellt, der die Renaissance des deutschen Geistes, ihre
Anfänge bei Malern und Bildhauern, die Entwicklung im
Kunstgewerbe, ihre Theoretiker und ein «Gesamtbild der deutschen
Renaissance» schildert. Da sci es Lübke gelungen, meinte Schnaase,
die «Ursache, welche auf den Geschmack des deutschen Publikums
und aufdie Gestaltung der deutschen Renaissance einwirkte», zu

zeigen, was umso wichtiger sci, weil die Bauwerke der deutschen
Renaissance, betrachte man sie nur künstlerisch, von geringem
Interesse seien. Ihre Bedeutung liege im Ausdruck des Edlen und
Anständigen, des Kräftigen und Beharrlichen122.

Lübke123 stellte seinen Lesern die Epoche vor als eine Zeit, «wo
das Bürgertum mächtig aufblüht, die Städte im Reichthum und
Bildung wachsen, die Lebenskunst sich überall kräftig regt», wie
es das Hutten-Zitat, das er seiner Einleitung voransetzte, sagt: «O
Jahrhundert, die Geister erwachen, die Studien blühen: es ist eine
Lust zu leben!» Er verurteilte das deutsche Kaisertum jener Zeit,
weil es auf seine Hausmacht und nicht auf das Wohl der Nation
bedacht, die zentrifugalen Kräfte gefördert habe: «Damals begann
jene Reihenfolge schmerzlicher Beraubungen, für welche es erst
in unseren Tagen dem deutschen Schwerte gelang, die späte Sühne
zu bringen.» Er kam aber nicht darum herum, einzugestehen, dass

gerade in jenen kleinen Fürstentümern die Kunst und Kultur

Widmer: Enea Silvio Piccolomini in der sittlichen und politischen Entscheidung,
Basel 1963.

122 Rezension von Schnaase, in: Zeitschrift für Bildende Kunst IX, 1874,
S. 204-214, S. 207.

123 Wilhelm Lübke: Die Geschichte der Renaissance in Deutschland, 1. Aufl,
Stuttgart 1872, S. 3-45.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 187

gepflegt und gefördert worden waren, dank der Reformation, wie
er beifügte, und jeder Leser merkt, schon damals wäre allein ein
stark einigendes protestantisches Kaisertum fähig gewesen, die
«verknöcherten Vorstellungen des Mittelalters», die «dumpfe
Dogmengläubigkeit» ganz zu überwinden. Die neue Blüte der
Kultur war also dem Bürgertum zu danken und dem damals
erwachenden Individualismus. In Italien hatte zwar diese «mit hoher
Begeisterung begonnene humanistische Bewegung vielfach in
einen verpesteten Sumpf» geführt, weil daran neben dem Bürgertum

auch der Adel, die Fürsten, ja der Papst selber beteiligt gewesen

waren, und zum Beweis wies er auf Pius II. hin. In Deutschland
dagegen sci dank des Buchdruckes «das lebendige Wort des Geistes,

der Strom antiker Weisheit und Schönheit Allen ohne
Unterschied» zugekommen, sogar dem armen Hirtenbuben Thomas
Platter im fernsten Alpental, der über ganz Europa den Schulen
nachgegangen sei. Sein Lerneifer rechtfertigte es sogar, dass er eine
Gans stahl, um seinen Hunger zu stillen. Wo «so viel harte Arbeit,
Entbehrung und Entsagung» zum Gewinnen der Kenntnis nötig
ist, da ist auch «der tiefe Drang nach Wahrheit» nicht weit, und
«erst auf diesem Boden erwuchs eine Wissenschaft, welche in
Wahrheit diesen Namen verdiente».

Wie stand es nun aber mit der bildenden Kunst? Wie verteidigte
Lübke die Reformation, der man seit anfangs vorgeworfen hat, sie

lasse die Kunst frieren? Er nannte Dürer einen Verehrer Luthers
und Cranach seinen Freund. Vor allem sei die neue Kunst eine
durchaus profane mit dem grössten Ziele der «verklärten
Menschengestalt». Und nun folgt eine mit ihrem Sowohl-als-auch für
Lübke typische Passage: «Diese Tendenz hat die Reformation nicht
hervorgerufen; eben hat sie dieselbe durch die Vertiefung des

religiösen Lebens etwas eingeschränkt, andererseits aber zugleich
fördernd eingewirkt, indem sie das Heilige schärfer vom Profanen
trennte und den Zug der Kunst zur Lebensweisheit und Weltwirklichkeit

in grösserer Reinheit hervorheben liess.» Und wenn er
auch erzählte, dass Dürer in Venedig daran dachte, wie er zu Hause

nur als Schmarotzer gelte, und Holbein nach der Reformation
seinen Verdienst ausserhalb Basels suchen musste, so vermerkte er
dazu, dass gerade in den Städten die Renaissance blühte dank
gesundem Handwerk, das nicht mehr mit «conventionellen
Schablonen» wie im Mittelalter, sondern individuell selbständig arbeitete.

Und war die «Weltlust der Zeit» auch einmal «roh», so
«veredelte sie sich allmählich durch die Pflege der Kunst». Nur der
Adel sei noch zu sehr den «Zeiten des Raubritterthums mit all
ihrer Rohheit» verbunden gewesen.



188 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

Solche Einleitungen und Kurzfassungen in Schwarzweiss-Male-
rei las das «breite Publikum». Das war die allgemeine historische
Sonntagsbildung. Lübkes Verdienst lag ja nicht in solchen
Einleitungen. Denkwürdig ist sein Buch, weil es zum ersten Mal die
Architektur der deutschen Renaissance darstellte. Ein Unternehmen

übrigens, das noch heute als «mühselig» gilt124. Von der
deutschen Renaissance kannte man das Heidelberger Schloss; der Rest
war eine verworrene Masse. Lübke war ein vorzüglicher Sammler
und mit Recht darf man ihn den eigentlichen Entdecker der
deutschen Renaissance nennen. 1882 erschien die zweite Auflage, 1914
eine von Haupt bearbeitete dritte.

Lübke, Ideologe der deutschen Neurenaissance

Das war nun «Hie Renaissance»! Schon 1855 hatte Lübke
Propaganda gemacht für die Neurenaissancebauten in Dresden. Dort
hatte sich seit etwa 1840 ein Kreis um den Architekten Gottfried
Semper und den Kunstpubhzisten Pccht gebildet, eine bürgerliche
Bewegung des Vormärz, die aus politischer Überzeugung die
Ncurcnaissance als den der modernen Zeit angemessenen Stil
pflegte und förderte. Sie hatten die Formen der italienischen
Renaissance übernommen. In der deutschen Renaissance sah

Lübke die Kunst, welche der politischen und gesellschaftlichen
Lage Deutschlands der siebziger Jahre besser entsprach. Noch in
der 1865 erschienenen dritten Auflage seiner «Geschichte der
Architektur» stellte cr fest, dass die Baukunst seiner Zeit noch nicht
über ein sicheres Stilgefühl verfüge. Das sei ein Zeichen für die
Unruhe der Zeit, aber auch ein Zeichen von «Streben nach Wahrheit

und Schönheit». Nach einem neuen Baustil zu verlangen,
dafür sei es noch zu früh125. Anders 1870.

Nach der Überzeugung des Historismus, dass jede Epoche eine
Individualität sei wie Herders «Völker», Hegels «Volksgeister»,
Droysens «sittliche Mächte», wurden Epochenstile zu
Weltanschauungseinheiten, die man als Vorbild wählen und die gegen
einander verglichen und ausgespielt werden konnten. Zu diesen

Weltanschauungsstilen heisse er nun Neuromantik, Neugotik,
Neurenaissance oder Neubarock, gehörte immer eine deutlich

124 So Klaus Merten in seiner Rezension von Hcnry-Russcl Hitchcock: German

Renaissance architecture, Princeton 1981, in: Kunstchronik XXXVIII,
1985. S. 236.

125 W.L.: Geschichte der Architektur, Leipzig 1865, S. 551.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 189

politisch-ideologische Dimension. So beschäftigte Lübke nicht das

Problem organischer oder abgeleiteter Architektur; er entschied
sich für die deutsche Renaissance, weil sie den «Culturformen, Sitten

und Einrichtungen des heutigen Lebens» entsprach, und so bat
er denn im Vorwort, die deutsche Nation «möge dieses künstlerische

Spiegelbild aus einer Zeit, die ebenfalls durch grosse Kämpfe
um Erneuerung des gesamten Lebens bewegt ward, freundlich
hinnehmen». Er wurde denn der Promotor der deutschen
Neurenaissance. Noch in den dreissiger Jahren war das den Architekten
bewusst126.

126 Etwa der Architekt Fritz Schumacher: Strömungen in der deutschen
Baukunst seit 1800, Leipzig 1935, S. 68. Zeitgenössische Zeugnisse in Auswahl: P.F.

Krell: Stuttgarts neuere Bauthätigkeit, in:Zeitschrift für Bildende Kunst X, 1875,
S. 107-116. - Albert Hofmann: In welchem Style sollen wir bauen?, in: Allgemeine

Bauzeitung 1890, S. 81-84, S. 89-92. - Eine Darstellung der Neurenaissance

mit dem Wert einer zeitgenössischen Quelle: Friedrich Haack: Die Kunst
des XIX. Jahrhunderts. Bd.V der 12. Auflage von Wilhelm Lübkes Grundriss der
Kunstgeschichte, Stuttgart 1905, S. 153-269. Hier wird nach dem Kapitel
«Romantik» und vor demjenigen über «Die Moderne» der «Renaissancismus»
vorgestellt, sowohl die Malerei, die zeichnenden Künste, die Bildnerci wie auch
die Architektur, S. 255-267; Hauptort der italienischen Ncu-Renaissance sei

Dresden, der deutschen München; als Hauptwerk gilt Lorenz Gedons Schack-
galcne, die aber ihrer «Zusammcnschachtelung» wegen bereits kritisiert wird,
S. 260 ff; so auch noch in der 14. Auflage des gleichen Werkes, Stuttgart 1909,
S. 305. - Zu Lübkes zweibändigem Werk: die neue Publikation von Henry-Rus-
scl Hitchcock (Anm. 124) nennt Lübke in seinem forschungsgeschichtlichen
Rückblick nicht; dafür Hans-Joachim Kadatz: Deutsche Renaissancebaukunst
von der frühbürgerlichen Revolution bis zum Ausgang des Dreissigjährigen
Krieges, Berlin 1983: «Sein zweibändiges Werk über die <Geschichte der
deutschen Renaissance) (1873) bildete dann ein Standardwerk, auf dem ebenso
bekannte bürgerliche Kunstwissenschaftler wie Adolf Haupt (1914), Bezold
(1908), Julius Hoffmann und Paul Klopfer (1909), Alfred Stange (1916) und
viele andere, ihre Untersuchungen aufbauten, die wie bei Heinrich Wölfflin
(1907) bis zur abstrakten Auflösung realgeschichtlicher Sachverhalte reicht.» -
Gustav von Bezold: Die Baukunst der Renaissance in Deutschland, Holland,
Belgien und Dänemark, Stuttgart 1909 Handbuch der Architektur. Zweiter Teil:
Die Baustile. Historische und technische Entwicklung, Bd. 7: Lübkes Buch sei
keine Geschichte, sondern eine Statistik, aber war und sei Grundlage für die weitere

Arbeit am Thema. - Alfred Stange: Die deutsche Baukunst der Renaissance,
München 1927, glaubte bezeichnenderweise sich, im Vorwort, entschuldigen zu
müssen, dieses Thema zu behandeln. Er wolle nur der deutschen Renaissance
endlich die systematische Behandlung geben, welche Burckhardt für die
italienische geleistet habe. Anders Carl Horst: Die Architektur der deutschen Renaissance,

Berlin 1920, (Propyläen Kunstgeschichte), im Vorwort: «In unserer Zeit '

tiefer politischer, wirtschaftlicher und sittlicher Verelendung tut es not, dass sich
der Deutsche aufseine Tüchtigkeit besinne ...» - Zur Neurenaissance Jutta
Zander-Seidel: Kunstrezeption und Selbstverständnis. Eine Untersuchung zur Architektur

der Neurenaissance in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, Erlangen



190 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

Burckhardts Kritik

In seiner Geschichte der Architektur sagte Lübke den Städten
Frankfurt und Wien eine grossartige, neue Architektur voraus.
Und wirklich: Jacob Burckhardt schrieb im Sommer 1875 an
seinen Freund und Architekten Max Alioth: «Samstag früh nach leidlich

durchschlafener Schnellzugnacht in Frankfurt. Heftiges Palast-
baucn, von Juden und andern Gründern, jetzt auch in deutscher
Renaissance, die unser Freund Lübke zu Ehren gebracht hat; es

versteht sich, dass man unter diesem Prätext allerlei plumpes Zeug
eingeschmuggelt; wer überhaupt nichts Schönes kann, kann es in
keinem Styl und wer keine echte Phantasie hat, dem helfen alle
<Motivcher> nichts; aber auch was in italienischer Renaissance

gebaut wird, ist bei allem Reichthum zum Theil grässlich.»
Nach dieser Kritik an der Neurenaissance schwärmte er von der

St. Ehsabethenkirchc in Marburg, die er auf der Reise nach Dresden

gesehen hatte, und charakterisierte sie und andere Bauten des

13. Jahrhunderts mit einer Metapher, die den Begriff des Organischen

in Erinnerung ruft: «Bauten wie lebendige Pflanzen aus dem
Boden hervorgewachsen»127. Das war eme Assoziation an das

romantische Vokabular Kuglers.
Auch später, wenn er in Frankfurt war, kritisierte er in Briefen

an den Architekten Alioth die grassierende deutsche Ncurenais-
sance; den «italienischen Renaissance-Stil», etwa das «Hôtel Francfort»)

von Carl Jonas Mylius, oder das Theater von Richard Lucac,
einem Freund Lübkes, goûtierte er, weil die «italienische» Neure-

1980 (Erlanger Studien 28), die auf Lübke nicht zu sprechen kommen muss, und
Kurt Milde: Neorenaissancc in der deutschen Architektur des 19. Jahrhunderts.
Grundlagen, Wesen, Gültigkeit. Dresden 1981, der Lübke nicht nennt. An Lübkes

Rolle erinnert wieder Ernst Badstübner: Zum Verhältnis von
Kunstgeschichtsschreibung und historischer Kunstpraxis: deutsche Renaissance nach
1871, in: Künstlerisches und kunstwissenschaftliches Erbe als Gegenwartsauf-
gabc, Berlin 1975, S. 165-179. - Zuletzt zur Neurenaissance Heinz Gollwitzer:
Zum Fragenkreis Architekturhistorismus und politische Ideologie, in: Zeitschrift
für Kunstgeschichte, ILII, 1979, S. 1-14. - Weitere Arbeiten Lübkes zur Renaissance:

W.L.: Württemberg und die Renaissance, Stuttgart 1873, und W.L.: Deutsche

Renaissance, in: Die Gegenwart. Wochenschrift für Literatur, Kunst und
öffentliches Leben XVI, 1879, S. 359 ff

127 Am 24. Juh 1875; Briefe VI, S. 42 f. auch an Ahoth am 24. Sept. 1850;
Briefe VII, S. 190. Gleiches beoachtete Burckhardt auch in Berlin: «Einige deutsche

Renaissance ist freilich sehr dubios ausgefallen und hierin wagen sie bisweilen,

wie auch in Frankfurt, das Unerhörte.» An Carl Lendorff-Berri am 9. August
1882; Briefe Vili, S. 58.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 191

naissance einen «reineren» Stil zu üben versuchte, in dem doch
noch Alberti und Bramante nachklingen sollten128. Alioth antwortete

ihm einmal: «Als ich doch noch viel lieber war a Frankfurter
Jud, welcher gar eine Überzeugung hat, als die daitsche Renaissance,

weil se gerad ist Mode! Und dass der Lübke daran schuld
oder doch mitschuldig ist, gereicht ihm doch gewiss nicht zum
Vorwurf; man mag ja den Deutschen vormachen was man will, so
machen sie eine Principienfrage daraus, und häufen dann
gesinnungstüchtig Schablone auf Schablone, bis man es vor Übersättigung

und Ekel nicht mehr sehen kann. Die Franzosen kochen doch
immer noch ihren Käs selber, wenn es dann schon hie und da arg
wüst kommt129.» Burckhardt vermutete, dass die Mode der
deutschen Neurenaissance vielleicht in ziemlich kurzer Frist mit Krach
aus der Welt weichen werde130.

Auch Lübke wollte rufen «In die Ecke Besen, Besen», er sah zu
viele geschmacklose, misslungene, in Verhältnissen und Einzelformen

gründlich verfehlte Werke. Dass im Stil der Neurenaissance
viel «gepfuscht» werde, liege im Umstand, dass in der Renaissance
«das Belieben des Einzelnen stärker zum Ausdruck kam als das

allgemeine Gesetz». Sie war eben doch kein organischer Stil. «Aus
diesem Grunde», so schloss Lübke, «halte ich die deutsche Renaissance

für eine Kunst, die nur für durchgebildete, reife Meister ist,
welche an den ewig mustergültigen Werken der Antike und der
italienischen Renaissance eine feste künstlerische Überzeugung
gewonnen haben, weshalb ich diesen Stil als Lehrgegenstand auf
unseren Bauschulen nur in sehr bedingter und vorsichtig
eingeschränkter Weise zugelassen sehen möchte131.»

Lübke musste vor allem beobachten, dass die Neurenaissance
immer mehr zu ihrer - wie er es nannte - Ausartung, dem
Neubarock, führte. Und der war ihm ein Zeugnis von veraltetem
Feudalismus und Frivolität. Bewunderungswürdig dagegen, wie
Burckhardt auf seinen späten Kunstreisen sich dem Erlebnis des

Barock öffnen konnte.

128 An Max Alioth am 4. September 1877; Briefe VI, S. 212; gegen die
Mischung von Haustein, Backstein, poliertem Stein und Majohk in der
Neurenaissance vgl. Brief an Alioth am 8. Oktober 1880; Briefe VII, S. 196; gegen die
deutsche Neurenaissance, welche die «göttliche Renaissance» verraten, polemisierte

auch Eduard Paulus, etwa in seinem Brief an Burckhardt vom 23. November

1880; JBA 207.52.P.3.
129 Brief an Burckhardt; JBA 207.52. A. 3,2.
130 An Max Alioth am 14. Mai 1889; Briefe IX, S. 186.
131 W.L.: Geschichte der Renaissance in Deutschland, 2. Aufl., Stuttgart

1881/82, S. XIII.



192 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

«Unserer Väter Werke»

Die Neurenaissance hatte sich nicht nur in der Architektur,
sondern auch im Kunstgewerbe ausgebreitet; man konnte auf ein
reiches Material aus dem 16. Jahrhundert zurückgreifen. Die
Geschichte des deutschen Kunsthandwerks der Renaissance zu
schreiben, hielt Lübke deshalb für eine der grössten Aufgaben.132
Publikationen sollten Vorbilder liefern für Ateliers und Werkstätten,

und das Kunsthandwerk könnte endlich ein echtes Bindeglied
der Künste für einen einheitlichen, umfassenden Stil werden.

Kunstgeschichte fördern liess sich vor allem durch Ausstellungen.

Die wichtigste fand 1876 in München statt unter dem Titel:
«Unserer Väter Werke». Die deutsche Neurenaissance war dort der
dominante Stil, und er blieb es während Bismarcks Zeit, als wäre
er ihr adäquater Ausdruck. Jetzt erfüllte sich, was Lübke schon
1863 gefordert hatte: «Stützen wir das gewerbliche Schaffen auf
die Renaissance133.» Auch Rudolf Eitelberger, früher der Dalmatiner

genannt, war jetzt mit Wilhelm Lübke im gleichen Lager:
«Wie in der deutschen Renaissance, so liegt auch heute die Kraft
der Nation im Bürgerthum, das auch auf dem Gebiete der Kunst
und Kunstindustrie Anhaltspunkte zur Fortentwicklung sucht134.»

Der Begriff «Deutsche Renaissance» wirkte jetzt wie ein Zauberwort.

Vielleicht konnte man sich da finden, nachdem weder Gotik
noch Hellenismus Einheit hatten bringen können. Ein weiterer
Verteidiger der Renaissance war Julius Lessing, der zu dieser
Ausstellung eine besondere kleine Schrift erscheinen liess135. Auf den

132 Wie Anm. 123, S. 91 ; in der zweiten Auflage des Werkes hat Lübke den
kunstgewerblichen Teil deshalb erweitert. - Dazu auch W.L.: Kunstgewerbliche
Publikationen, in: Zeitschrift für Bildende Kunst IX, 1874. Chronik.
Sp. 633-641.

133 W.L.: Styl und Style im Kunstgewerbe, in: Gewcrbehalle I, 1863,
S. 113-114.

134 Rudolf Eitelberger: Die deutsche Renaissance und die Kunstbewegungen
der Gegenwart, in: Zeitschrift für Bildende Kunst XI, 1876, S. 108-111. -
Damals begann Lübke Eitelberger zu schätzen, weil dieser m Österreich sich für
die Kunstwissenschaft und das Museumswesen einsetzte, die unter dem Metter-
nirhschen Polizeiregime gelitten hatten: WI..: Rez. von Gesammelte kunsthistorische

Schriften, in: Repertorium für Kunstwissenschaft III, 1880, S. 223-229. In
jenen Gesammelten kunsthistorischen Schriften, Wien 1879, Bd. 2, warder oben
genannte Aufsatz S. 370-404 wieder abgedruckt. - In der Basler Zeichenschule
benutzte man Vorlagen italienischer Renaissance; vgl. Erich Müller: 200 Jahre
Zeichenunterricht in Basel, Basel 1982, S. 19.

135 Julius Lessing: Die Renaissance im heutigen Kunstgewerbe. Vortrag gehalten

im wissenschaftlichen Verein der königl. Singakademie Berlin 1877, S. 22.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 193

alten, aber immer noch vorgebrachten Vorwurf, dass die Renaissance

ein von der Antike abgeleiteter Stil sci, entgegnete Julius
Lessing, dass sie zwar antike Formen übernommen, sie aber «theils
mit Bewusstsein, theils mit naiver Schaffenskraft so, wie sie dem

damaligen Leben entsprachen», verändert habe. Auch heute gelte
es, die Formen der Renaissance nicht sklavisch zu übernehmen.
Und gerade darin, dass die Kunsthandwerker die alten Vorbilder
willkürlich abänderten, sah Lessing die Stärke der Renaissancebewegung.

Im übrigen wiederholte er die bekannten, ideologischen
Begründungen.

Widerstand des Neugotikers August Reichensperger

gegen die heidnische Renaissance

Da meldete sich aber ein Kontrahent zu Wort, der später auch
ein Gegner Lübkes werden sollte: August Reichensperger136. Er
war einer der bedeutendsten Propagatoren der Neugotik. Seit
1858 war er Mitglied der «Fraktion des Zentrums», die in den
siebziger Jahren die neuen Realitäten anerkennen musste: dass die
nationale Einigung nur nach preussischen Vorstellungen zu erreichen

ist. Reichensperger zog sich aus der Politik zurück und
widmete sich hauptsächlich der Kunstpublizistik. Die Gotik war ihm
vornehmlich Vehikel politischer Propaganda für christlich-germanische

Weltanschauung, und man ist versucht zu sagen: Nicht
Liebe zur Form, sondern Absicht ist überall137. Die Gotik war die
Kunst des Volkes, ganz seine Sache, fromm und gut deutsch. Eine
seiner Schriften von 1865 hiess denn auch «Die Kunst. Jedermanns
Sache». Aber die Neugotik wurde nie eine Volksbewegung, die
politische und konfessionelle Gruppen zu verbinden vermocht
hätte. Reichensperger war zu einseitig, sah überall bald
«Fortschritts - Moral oder - Religion», verlangte als einzige Erzieherin
das Christentum, sah überall zuviele Freuden des Lebens und war
gegen jegliches «antikisierendes Sammelsurium», gegen die «wäl-

136 Zu August Reichensperger: Ludwig Pastor: August Reichensperger
(1808-1895), sein Leben und sein Wirken aufdem Gebiet der Politik, der Kunst
und der Wissenschaft, mit Benutzung seines ungedruckten Nachlasses, 2 Bde.,

Freiburg i.Br. 1899; er nennt ihn einmal «Kunstagitator» (Bd. 2, S. 276). - Und
Georg Germann: Neugotik. Geschichte ihrer Architekturtheorie, Stuttgart 1974,
S. 93-95, und 144-151.

137 August Reichensperger: Vermischte Schriften über christliche Kunst,
Leipzig 1856.



194 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

sehe» Kunstmanier. Er betonte, dass die Kunst, «und zwar in
eminentem Masse, Sache der Diener der Kirche ist»138.

Eine alte Feindschaft bestand zwischen Reichensperger und den
Kunsthistorikern, die um das «deutsche Kunstblatt» versammelt
waren: Kugler, Passavant, Waagen, Schnaase, Eitelberger und
Friedrich Eggers, ein Freund Wilhelm Lübkes139. Im zweiten Jahrgang

1851 zog der Redaktor Eggers gegen Reichenspergers
Mittelalterverständnis zu Felde. Reichensperger sah in diesem Blatt
einen solchen Verrat an der deutschen Kunst, dass er empfahl, den
den Titel zierenden Kopf Albrecht Dürers zu ersetzen durch die
Devise «Vive la fantaisie»; sie entspräche dem in diesem Blatt
gepflegten Bekenntnis zur Kunst ohne Religion besser. Doch das

Kunstblatt präsentierte im neuen Jahrgang Hans Holbein und
setzte hinzu: «Von den nordischen Malern ist Holbein zuerst
vollkommen innerlich profan im edlen Sinne; selbst an den kirchlichen
Aufgaben begeistert ihn rein das psychologische und malerische
Interesse; der Glaubensstreit scheint ihn in seiner sozusagen
kosmopolitischen Sicherheit gar nicht berührt zu haben. Seine Gestalten

haben, wie diejenigen Shakespeare's, ihre innere von aller
Convention unabhängige Nothwendigkeit.» Dieser Satz stammte vein
Burckhardt140.

Reichensperger antwortete also Julius Lessing: Schon am
Begriff der deutschen Renaissance stiess er sich und hielt
grundsätzlich fest, dass der christliche Geist, den die Gotik veranschauliche,

wie diese auch trotz aller Culturbewegung, Kunstkritik und
Bürokratie lebe. Und «Luther's Geist, der Geist der Reformation,
der Geist des Humanismus» könne nach den Schlachten von
Wörth und Sedan wohl nicht das «Einigungsmoment» bilden. Die
«Millionen glaubenstreuer Katholiken» könnten nicht an jene
Periode anknüpfen. In Lessings Schrift drücke sich die Angst eines
Kunstliteraten «vor dem Papst und dem Katholischwerden» aus.
Charakterlos war ihm aber, dass die Renaissance der Ausgangsstil

138 August Reichensperger: Die Kunst. Jedermanns Sache, Frankfurt 1865,
vor allem S. 4, 8, 18.

139 Vgl. die polemische Rezension von August Reichensperger: Vermischte
Schriften über christliche Kunst, Leipzig 1856, in: Deutsches Kunstblatt 1856.
S. 305 f, und seine Tagebuchnotizen vom 19. April 1861: «Das weitaus wichtigste

Moment in dem ganzen Culturleben des Mittelalters, die Kirche, ist Herrn
Giesebrecht offenbar nur eine historische Erscheinung, desgleichen auf dem
Kunstgebiet Schnaase, Kugler usw. - immer die Berliner Schule.» Pastor wie
Anm. 136 Bd. 1, S. 546.

140 Aus der zweiten von ihm besorgten Auflage von Kuglers Geschichte der
Malerei, dazu Kaegi III, und Walter Rehm wie Anm. 52, S. 204 f.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 195

für stilistisches Vor-und-zurück sein solle. Man solle einen Stil kennen

und pflegen. Die mittelalterliche Bauhütte gebe dafür das

beste Beispiel. Die Neurenaissance war ihm zudem ein Zeichen
jenes Humanismus, der den «Bruch mit den mittelalterlichen
Traditionen zuwege gebracht hat». So habe auch die humanistische
Rechtslehre «die christlich-germanischen Ordnungen» verdrängt
und die deutschen Kaiser mit derjenigen der Cäsaren bekannt
gemacht, die heute in der « <liberalen> Lehre von der Staatsomni-

potenz» weiterlebe. Und er schloss daraus: «Wie das Volksrecht, so

war denn auch die Volkskunst vom «omnipotenten Staate», dem
«Staatsgedanken» und von der «Wissenschaft» absorbiert. Nur
nach den Grundsätzen des Christentums, nach der Maxime «Bete
und arbeite» sei das Kunstleben zu fördern. Aber auch seiner
Meinung nach hat die Architektur die Führung im Kunstleben zu
übernehmen, die Malerei als monumentale sich ihr unterzuordnen,
nur dann sei sie für das Volk; das Staffelei-Bild dagegen sei nur für
den Genuss des Liebhabers141.

Seine kulturgeschichtlichen Thesen aber wissenschaftlich zu
fundieren, half ihm Johannes Janssen. Janssen hatte seit 1876 eine
«Geschichte des deutschen Volkes» erscheinen lassen; die Spätgotik
erschien darin im Glänze hellsten Lichtes; düster und dunkel aber
die Zeit der Reformation. Im 6. Band, 1888 erschienen, stellte er
die Kulturgeschichte dar; er geisselte das Eindringen der «anti-
kisch-wälschen Manier» und polemisierte in den Anmerkungen
kräftig und ausgiebig gegen Lübke142. Er befand sich sozusagen auf
einem Kreuzzug; seine «Deutsche Geschichte» sah er als «einen

heiligen Beruf» an143.

Reichenspergers und Janssens Geschichtsbild war so einseitig,
dass es auch bei den Katholiken nicht unbestritten bleiben konnte.
Johannes Graus, Professor in Graz, setzte sich vor allem für die
Rehabilitation der Renaissance ein in einer Serie verschiedener

141 August Reichensperger: Die Renaissance im heutigen Kunstgewerbe,
Aachen 1879, S. 9, 10, 18, 25 und 33.

142 Johannes Janssen: Culturzustände des deutschen Volkes seit dem Ausgang
des Mittelalters bis zum Beginn des Dreissigjährigen Krieges. Erstes und zweites
Buch. Geschichte des Deutschen Volkes seit dem Ausgang des Mittelalters. Sechster

Band. Kunst und Volksliteratur bis zum Beginn des Dreissigjährigen Krieges,
Freiburg i.Br. 1888. - Für die kunsthistorischen Teile half ihm Reichensperger
vgl. Janssen an Reichensperger am 26. Januar 1888 (wie Anm. 143) - Ludwig
von Pastor: Aus dem Leben des Geschichtsschreibers Johannes Janssen
1829-1891, mit einer Charakteristik Janssens, Köln 1929.

143 An Benjamin Herder, November 1871, in: Johannes Janssens Briefe, hrsg.
von Ludwig Freiherr von Pastor, Freiburg i.Br. 1920, 2 Bde.



196 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

Artikel, die 1888 auch als selbständige Publikation erschienen
unter dem Titel: «Die katholische Kirche und die Renaissance».
Der Stil der Gotik sei von der Kirche nie exclusiv beansprucht
worden, und für die Renaissance spreche allein schon, dass sie aus
einem Lande komme, welches nie dem Protestantismus verfallen
sei; den Künstlern sei die Kirche eine lebendige Wirklichkeit
gewesen; und was die Übernahme antiker Formen betreffe, so
finde man diese ja schon in den Katakombcnmalereien. Graus
trennte zwischen Form und Ideologie und verlangte für die christliche

Kunst keinen eigenen Stil. Sein Argument war letztlich ein
religiöses: er war «überzeugt, ein absolutes Schönes, ein Schönes,
das allein Recht hat zu bestehen, neben dem man allem anderen
Schönen die rechtliche Existenz absprechen muss, das gibt es nicht
unter Geschöpfen, das ist der Schöpfer, der Unendliche, das höchste

Gut nur ganz allein Deshalb hat auch niemand ein Recht,
einem Schönen zugunsten allem andern das Verdammungsurthcil
zu sprechen.» Zu Janssens Werk meinte er: «Der Exklusivismus
moderner Gotik, diese Modekrankheit, wird kaum schwinden,
ohne in eine Art Tollwut auszubrechen, ohne sich gewaltig auszutoben

und dadurch sich zu blamieren. Eine Richtung, die derart
um sich schlägt und niederwütet, was ausser ihr ist, wird nicht
lange leben144.»

Kesseltreiben gegen Lübke

Ein solcher Streit musste eskalieren: Reichensperger, der die
Kunstsachen des sechsten Bandes durchgesehen hatte, wehrte sich
für Janssen. Und natürlich musste Lübke polemisieren unter dem
Titel: «Ultramontane Kunstforschung» im Januar 1890 im Feuilleton

der Berliner Nationalzeitung. Worauf ihm Reichensperger
im Sonntagsblatt der «Berliner Germania» am 3. August replizierte.
Jedoch schon im Spätsommer 1890 hatten Janssen und Reichensperger

sich in Lies zusammengetan, um Pläne gegen Lübke zu
schmieden, und am 20. September schrieb Janssen an Reichensperger:

«Unter den frischen Eindrücken von dort habe ich Ehren-
Lübke inzwischen frisch und fröhlich abgefertigt und denke nun

144 Johannes Graus: Die katholische Kirche und die Renaissance, 2. verb. Aufl.,
Graz 1888, S. 4. - Pastor wie Anm. 136, S. 395, verzichtet aufdie Darstellung der
Auseinandersetzung Graus - Reichensperger, weil Graus später 1898, nach
Reichenspergers Tod also, seinen Frieden gemacht habe. - Zu Graus: Adolf Smit-
mans: Die christliche Malerei im Ausgang des 19. Jahrhunderts. Theorie und Kritik,

St. Augustin 1980, vor allem S. 50-62.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 197

doch die Arbeit nicht in den (Historisch-politischen Blättern),
sondern als Nr. 1 des neuen Jahrgangs der Frankfurter Broschüren
Ende Oktober erscheinen zu lassen Den Titel denke ich so zu
fassen: <Reichensperger-Janssen und der Kunsthistoriker Professor
Doktor Wilhelm Lübke. Zur Kennzeichnung neuester Kunst-
schriftstellerei, namentlich in Sachen der im 16. Jahrhundert in
Deutschland eingeführten 'antikisch-wälschen' Kunstmanier
genannt Renaissance). - Die Stelle von Kraus gegen Lübke in seiner

Vorrede zu der <Kunst in Elsass und Lothringen) habe ich
weder in Frankfurt noch in Freiburg erhalten können - auch an
letzterem Orte ist kein Exemplar zu finden; der Verfasser selbst für
längere Zeit verreist. Ist das Werk dort vorhanden, vielleicht hat
es Schnütgcn, so würde ich sehr dankbar sein, wenn Du mir die
betreffende Stelle herausschreiben wolltest. Sie soll für den Faiseur,
wie ich höre, sehr kompromittierend sein*45.» Reichensperger sandte
ihm das Buch postwendend; Janssen dann: «Richtig erhalten,
besten Dank. <Ego sum Phaeton) wird als echtes Motto paradieren.
Auf Kraus konnte ich dieses Mal nicht eingehen146.»

Mit Kraus und Lübke verhielt sich das so: Franz Xaver Kraus,
Kleriker und Professor für christliche Archäologie in Freiburg im
Breisgau, jagte - nach Janssen - zu sehr «der Gunst des Hofes und
der Liberalen» nach. Gegen seine Publikation über das Studium der
Kunstgeschichte an deutschen Hochschulen hatten aber auch die
«Liberalen» Springer und Lübke polemisiert147. Als Kraus in einer
Publikation Lübkes eine falsche Transcription einer Inschrift «Ego
sum Phaeton» für «Ego sum Alpha et Omega» fand, wies er auf
diesen Lapsus hin. Jene kleine Stichelei kam Janssen nun gerade
recht, um sie in seiner Streitschrift zu verarbeiten.

Es war nicht das erste gegen Lübke gerichtete Pamphlet. Schon
der Kunstkritiker Ludwig Pfau in Stuttgart hatte ihm unter anderem

Schludrigkeit vorgeworfen, und Hermann Riegel ihn des

Plagiates bezichtigt148. Zudem hatte Lübke gerade in der Zeitschrift
«Nord-Süd» seine Jugenderinnerungen publiziert für alle jene
«vielen, welche mich seit einem Vierteljahrhundert zum Führer in
die Kunstgeschichte erwählt haben»149. Sie sind langatmig, nicht

145 Am 20. September 1890 (wie Anm. 143).
146 Am 30. Oktober 1890 (wie Anm. 143).
147 Franz Xaver Kraus: Tagebücher, hrsg. von Hubert Schiel, Köln 1957,

S. 322, Lübke auch gegen sein Buch «Kunst und Altertum», S. 364.
148 Dem Herrn Wilhelm Lübke, Verfasser mehrerer kunstgeschichtlicher

Handbücher und dergl. mehr in Stuttgart. Offener Brief von Hermann Riegel,
Hannover 1874.

149 Wie Anm. 2, S. 5.



198 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

originell und von unkontrollierter Eitelkeit, so wenn er von
seinem Dortmunder Lehrer Uvermann schrieb: «Als er meine ersten
literarischen Arbeiten erhielt, war er in seiner blinden Vorliebe so

eingenommen, dass er zu sagen pflegte: <Wenn man solche Sachen
lesen wolle, müsse man seinen Sonntagsrock anziehen, sich eine
Pfeife feinsten Tabacks stopfen und dazu eine Tasse Mokka
trinken)150.» Janssen pflückte diese Stelle genüsslich heraus und braute
aus den beiden vorgenannten Polemiken und aus August
Reichenspergers in der «Germania» erschienenem Angriffein Schnft-
chcn zusammen, das auf Interesse rechnen konnte, weil es einmal
mehr Gotik gegen Renaissance ausspielte. Etwas Neues brachte es

freilich nicht. Es ging ihm ja zuerst darum, Lübke so lächerlich zu
machen wie nur möglich, und erst nach zweiundzwanzig Seiten
liess er die Katze aus dem Sack: es gehe ihm nicht um Kunstgeschichte,

sondern um «religiös-sittliche Fragen». Die Darstellung
des nackten Körpers, in der Renaissance wie im klassischen
Griechenland, sei verwerflich: «Erzeugnisse einer entarteten Kunst»151.

Die christliche Deutung der Renaissance :

Ludwig von Pastor und Heinrich von Geymüller

Janssen hatte seinem Schüler Ludwig Pastor 1871 Burckhardts
«Kultur der Renaissance» zum Lesen gegeben. Eine Mitteilung des

Basler Konvertiten Dr. Fritz Speiser an Pastor, dass Burckhardt mit
grossem Interesse den ersten Band seiner «Geschichte der Päpste»
gelesen habe, regte ihn an, Burckhardt am 4. Mai 1889 zu schreiben:

«Bei aller Verschiedenheit des Standpunktes stimmen wir
doch in der Anerkennung des unvergänglichen Geistes der
Renaissancekultur durchaus überein.» Und er fuhr fort: «Sehr
interessieren würde cs mich, zu vernehmen, was Sie zu der von mir
versuchten Scheidung zwischen einer christlichen und heidnischen
Renaissance denken. Die Ausdrücke, die Bezeichnungen sind hier

150 Ebendort, S. 76.
151 Reichensperger-Janssen und der Kunsthistoriker Professor Doctor

Wilhelm Lübke. Zur Kennzeichnung neuester Schnftstellcrci, namentlich in
Sachen der im sechzehnten Jahrhundert in Deutschland eingeführten «antikisch-
wälschcn Kunstmanier», genannt «Deutsche Renaissance», Frankfurt a.M. und
Luzern 1891, S. 22 und S. 30. - Dazu Pastor wie Anm. 136, S. 395: «Diese thcil-
weise der Vertheidigung Janssens gewidmete Abhandlung zeigte wieder einmal,
wie alle seine Geisteskräfte noch in jugendlicher Frische blühten, die Sicherheit
des treffenden Arguments, die Feinheit der Behandlung des Gegners, die Urbanität

der Polemik und doch zugleich auch die Freude am fröhlichen Kampf»



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 199

discutabcl, aber ich glaube die Sache ist wohl unleugbar152.» Diese

Hilfskonstruktion, die Renaissance in eine heidnische falsche,

repräsentiert durch Lorenzo Valla und Poggio, und eine christlich
wahre, repräsentiert etwa durch Lorenzo Bruni, Vittorina da Feltre
und Papst Nicolaus V, zu trennen, ermöglichte Pastor, aus dem
Widerstreit der Meinung einen Ausweg zu finden. Pastors Konzept

scheint aus der Betrachtung der itahenischen Malerei, etwa
eines Fra Angelico und eines Raffael, entstanden zu sein und hat
ihre Wurzeln in den «Herzensergiessungen eines kunstliebenden
Klosterbruders», wo die Zeit Raffaels als eine frommchristliche
geschildert ist, und zugleich als eine «mittelalterliche», weil schon
damals dem Klosterbruder Frömmigkeit und Renaissance unvereinbar

waren. Diesen Konflikt wollte Pastor nun lösen.

Diesen Versuch, die Renaissance seinen Glaubensgenossen zu
vermitteln, wusste Burckhardt wohl zu würdigen. Er antwortete
ihm am 12. Mai 1889 mit einer überraschenden Offenheit: «Sie
erwerben sich ein grosses Verdienst indem Sie das innerhalb Ihrer
Kirche, wenigstens in Deutschland vorhandene Vorurtheil gegen
die Renaissance überhaupt bekämpfen. Es hat mir immer wehe
gethan wenn ernste Catholikcn diesen Ton der Feindschaft
anstimmten und nicht einsahen, dass innerhalb der künstlerischen
und literarischen Renaissance Italiens der eine grosse und starke
Strom der Ehrfurcht vor der Religion und der Verherrlichung des

Heiligen gedient hat, mochte der andere Strom brausen wohin er
wollte.» Da in den vergangenen Jahren fast jeder, der sich positiv
mit der Renaissance beschäftigt hatte, ein Gegner der Kirche war,
glaubte sich der alte Burckhardt am Schlüsse des Briefes entschuldigen

zu müssen: «Wenn ich sonst etwa Catholiken wehe gethan
habe durch meine damaligen Anschauungen und Ausdrücke, so ist
mir diess jetzt ernstlich leid wenn ich es auch nicht mehr gut
machen kann153.»

Daraufhin besuchte Pastor Burckhardt und notierte in seinen
Tagebüchern das Verbindende; etwa die Hochschätzung für
Pius II. oder die Verehrung für Raffael. Er stand auch nicht an, Partien

des obgenannten Briefes in späteren Bänden seiner Papstgeschichte

abzudrucken. Seine archivalischen und historiographi-
schen Kenntnisse, sicher auch sein Verkehr gerade in den höchsten
Kreisen des Vatikans beeindruckten Burckhardt so, dass es ihm
nicht wichtig war, auf Differenzen aufmerksam zu machen. Die

152 Ludwig Freiherr von Pastor: Tagebücher - Briefe - Erinnerungen, hrsg.

von Wilhelm Wühr, Heidelberg 1950, S. 47.
153 Briefe IX, S. 184; zu Pastor und Burckhardt vgl. Kaegi VII, S. 165-181.



200 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

waren freilich wohl vorhanden: Ein alter Streitpunkt der Parteien
war, ob die Architektur der Renaissance sich für den Bau von
Kirchen eigne. Burckhardt hatte in seiner «Geschichte der Renaissance
in Italien» kurz und bündig festgestellt: «Im Süden ist das Grosse
und Schöne von selber heilig.» Und zitierte aus einem Brief
Michelangelos «Schon das Ringen nach der Vollkommenheit
erhebt die Seele zur Andacht.» Der kirchliche Zentralbau war für
Burckhardt dem gotischen sogar überlegen. Er war «einer künftigen

Religiosität zum Vermächtnis hinterlassen154». Diese rein
ästhetische, eben «heidnische» Deutung lehnte Pastor ab. In den
Werken Fra Angelicos und Raffaels blühe der fromme mittelalterliche

Geist weiter. Bezüglich der Architektur verwies cr zwar auf
die Schriften von Graus, forderte aber doch nach alter Weise der
Ultramontanen: «Entscheidend für die religionsphilosophische
Wertschätzung eines Baustiles kann nur der Geist sein, in welchem
die Werke desselben errichtet worden sind, nicht aber das noch so
zutreffende Urtheil über die grössere oder geringere ästhetische
Vollkommenheit... Gerade die Vermengung des religionsphilosophischen

und des ästhetischen Gesichtspunktes hat die Bcurthci-
lung der Kunst der Rcnaissancezeit oft sehr verwirrt155.» Er selbst
blieb bei der rehgionsphilosophischcn Betrachtung: Das Papsttum
war gross und herrlich und deshalb auch seine Architektur. Als
Jacob Burckhardt 1895 in einem Gespräch mit Pastor sich darüber
wunderte, dass Alexander VI. nichts gegen das Dogma unternommen,

dass er Sakramentales und Leben habe trennen können, und
eingestand «Ich verstehe nicht, wie das möglich ist», da antwortete
ihm Pastor, dass man Katholik sein müsse, um das zu begreifen156.

Ein Gemütsbedürfnis, die sakrale Renaissancearchitektur christlich

zu deuten, hatte Baron Heinrich von Geymüller. Seit 1866 mit
Jacob Burckhardt bekannt und in angeregtem Briefwechsel
verbunden, gehörte er neben Mündler, von Zahn, Bode zu jenen
jüngeren Kunsthistorikern, denen Burckhardt die Überarbeitung sci-

1,4 GA VI, S. 81.
155 Ludwig Pastor: Geschichte der Päpste im Zeitalter der Renaissance von

der Wahl Innocenz' XVIII. bis zum Tode Julius' II, erste und zweite Auflage.
Freiburg i.Br. 1890, vor allem S. 49 fund S. 58. Zum Problem Gotik - Renaissance,

verweist er auf Reichenspergers Schrift, «Die Kunst Jedermann Sache».
2. Aufl. 1891, sagt aber, dass die manchmal missglückte Nachbildung antiker Formen

«vielfach mehr von den Fehlern aufästhetischem Gebiete als vom Verlassen
der christlich-gläubigen Basis abhängen.» (S. 58). - Am 28. Dezember 1895
berichtete Pastor an Burckhardt, dass er an einer Skizze seines Freundes
Reichensperger arbeitet: «Wenn ich nicht irre, ist er 1839/40 mit Ihnen in Rom
zusammengetroffen.» JBA 207.52.P.2.

,56Kacgi VII, S. 172.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 201

nes Cicerone überlassen hat, und wie sie verdankte er seinen
kunstwissenschaftlichen Ruhm seinen Forschungen zur Renaissancekunst.

In seinem Charakter aber war er zögernd, vorsichtig, und
deshalb ist es verständlich, dass einzelne seiner Briefe Burckhardt
«oraculös»'57 vorkamen. Er brütete gerne über vergilbten Papieren
genialischer Künstler. Berühmt machte ihn die Entdeckung der
Pläne Bramantes für den Bau der Peterskirche; und an seinen Funden

entwickelte er eine eigene Kritik der Architckturhandzeich-
nungen158. - Diese minutiösen Forschungen verband cr allerdings
mit suggestiven Behauptungen159 vor allem in seinem 1911
postum erschienenen Buch «Architektur und Religion». Er suchte
nach den Mitteln der Architektur, die auf das religiöse Gefühl des

Betrachters wirken können und fand vier: die Form des Architck-
turstils; die Eigenschaften der verwendeten Materialien; die Religion,

für welche gebaut wurde; die seelischen Eigenschaften von
Architekt und Meister. Alle architektonischen Stile waren ihm
«historische Dokumente der Pläne Gottes in der Geschichte der
Menschheit160». Dieses Anempfinden religiöser Gefühle an Architektur

ist zu privat, als dass es sich systematisch mitteilen liesse.

Unter den Materialien zu einer Selbstbiographic Gcymüllers
findet sich die Notiz: «Ich hebe jede Kunstrichtung, die fähig ist,
solche Werke hervorzubringen, dass ich ihre Schönheit von
Gottesgnaden erkenne: Phidias, Bramante, Mozart.» Und m einem
Brief schrieb er einmal: «La Renaissance est bien le symbole dc

cette Renaissance par le Saint-Esprit par laquelle tout chrétien doit
passer selon les paroles de Notre Seigneur à Nicodcmc161.» Diese
Renaissance des Heiligen Geistes hatte als erster der Zisterzienser
Abt Joachim von Fiore verkündet. Auf ihn und dessen Geschichtsvorstellung

der Rinascita als einer allgemeinen Erneuerung wies
Geymüller also zurück und gehörte damit zu jenen Historikern, die
in diesem Mönch und auch in Franz von Assisi den Anfang der
Renaissance sahen: der protestantische Kirchenhistoriker, Paul

157 An Wilhelm von Bode am 29. Oktober 1884; Briefe Vili, S. 256.
158 Für Heinrich Geymüller fehlt eine Monographie; immer noch Carl

Neumann: Jacob Burckhardt, München 1927, S. 367-400, zu Gcymüllers Kritik der
Architekturzeichnung: Dagobert Frey: Bramantes St. Peter Entwurf und seine

Apokryphen, Wien 1915, S. 1-7.
159 Heinrich von Geymüller: Die Baukunst der Renaissance in Frankreich,

Stuttgart 1898, S. 673.
160 Heinrich von Geymüller: Architektur und Religion, Basel 1911, S. XI.
161 An Antoine Sainte Marie Perrin am 15. Juni 1909; dieser Brief und die

Materialien zu seiner Selbstbiographie in seinem Nachlass im Handschriftenkabinett

der Universitätsbibliothek Basel.



202 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

Sabatier, Autor einer vielgelesencn Biographie des Heiligen von
Assisi, Emil Gebhart und der Kunsthistoriker und Wagnerianer
Henry Thode162. Die schlichte Gestalt des Heiligen sollte der ganzen

Epoche einen frommen Glanz geben: Auch das ein Versuch,
den Gegensatz von Renaissance und Gotik zu überwinden.

Solche Themen streifte Burckhardt in seinen an Geymüller
gerichteten Briefen freilich nicht einmal am Rande. Als ihm
Geymüller einen Vortrag über Bramante zusandte, der schloss, dass

seine Werke nach tausendjähriger Anstrengung die wahrhaft
moderne Architektur seien, fähig, das Empfinden des Südens mit
demjenigen des Nordens zu verbinden, und deshalb die Peterskirche

geradezu das Symbol christlicher Glaubenseinheit geworden
wäre, wäre man nur bei Bramantes Plänen geblieben, da nannte
Burckhardt dieses Bekenntnis scherzhaft einen «Toast»; «die
Resultate über Authentic und Chronologie der Werke» waren es,
die sein Interesse erregten163! Burckhardt pflegte überhaupt eine
eigentümliche Zurückhaltung gegen Geymüller. Erst in den
Achtzigerjahren finden sich in den Briefen einzelne persönliche Bemerkungen.

Nach 1883 war dann die Korrespondenz bestimmt von
Abklärungen für die Neuauflage des Cicerone. «Ich muss recht bei
mir selber lachen, wenn ich bedenke, durch welche Reihe von
Zufällen ich zur Abfassung des Cicerone kam, und welche
eigentümliche Konstellation zugunsten der Renaissance damals, 1853
bis 55, am Himmel muss gewaltet haben164.»

Für Burckhardt war der Cicerone längst Vergangenheit:
nirgends so wie in den an Geymüller gerichteten Briefen fällt auf, wie
er sich immer mehr für die Kunst des Barock begeistern konnte.
Während Geymüller bei seinem Urteil über «die Exzesse des

barocco» blieb, rügte Burckhardt die italienische Regierung, dass

sie die Kirche S. Maria Liberatrice in Rom abbrechen hess165. Als
Geymüller die fünfte Auflage des Cicerone anzeigte, betonte er,
dass die Zusätze zur Kunst des Barock von Jacob Burckhardt
stammten. Burckhardts Anteilnahme an Gcymüllers Forschungen
zur italienischen Renaissance war indes gross; er reagierte auf jede

162 Geymüller hörte 1891 an der Sorbonne Vorlesungen von Emil Gebhart
über «Dante et son epoque», wie cr am 30. Dez. 1891 an Burckhardt berichtete,
in: Jacob Burckhardt. Briefwechsel mit Heinrich von Geymüller und mit
Erläuterungen von Dr. Carl Neumann, München 1914, S. 122. - Zu Gebhart, Thode:
Hendrik Schulte Nordholt: Het Beeld der Renaissance. Een historiografische
Studie, Amsterdam [1948].

163 Am 8. März 1892; ebendort S. 127.
164 Am 29. Januar 1889; Briefe VII, S. 223.
165 Am 28. Februar 1884; Briefe VIII. S. 189; und wie Anm. 162, S. 140.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 203

Lieferung von Geymüllers Bramante-Werk mit einem ausführlichen

Brief voller einzelner Bemerkungen: «Ihre mächtige letzte
Lieferung habe ich mir erst flüchtig durchsehen können; der
Reichtum schwirrt mir vor den Augen Max bekömmt sein

Exemplar morgen166.» Und richtig: «Gestern Abend kam Köbi mit
einer Rolle ins Wirtshaus...» so berichtete Max Alioth an Heinrich

von Geymüller167. Sic hatten seit 1858 Briefe getauscht, und
hielt Burckhardt gegenüber Geymüller Privates zurück, so

versorgte ihn Alioth mit Reisenachrichten und Meldungen über
ihren gemeinsam Verehrten.

Es war aber nicht Max Alioth, sondern, um wieder einmal auf
ihn zu sprechen zu kommen, Wilhelm Lübke, der Geymüller auf
Burckhardt gewiesen hatte. Und in seinen biographischen Notizen
bekennt Geymüller, Lübke sei es gewesen, der ihn auf nicht
ausgeführte Entwürfe grosser Meister aufmerksam gemacht habe, auf
jene Zeichnungen also, deren Analyse Geymüller seinen
wissenschaftlichen Ruhm verdankt. Hier zeigt sich wieder Lübkes Qualität

des Anrcgens. Ihm hätte für das Erarbeiten einer
Architekturzeichnungskritik die Geduld vergleichenden Beobachtern und
auch das Sitzlcder gefehlt. Dafür wusste er, die richtigen Leute an
die richtigen Gegenstände zu bringen! Aber cs war doch das Zimmer

Burckhardts, das Geymüller vorkam «wie der Mittelpunkt der
Erde, von welchem wir Bürger und Diener der Renaissance
angezogen wurden», und deshalb wollte er bei Burckhardts Begräbnis
einige Worte sagen, hielt sich dann aber doch zurück. Werner
Kaegi vermutete, dass er etwas von seiner «Metaphysik der
Renaissance» habe andeuten wollen, und meinte dazu: «Vielleicht
ist es gut, dass die Rede nicht gehalten worden ist168.» So viel zur
Architektur der Renaissance.

Lübke und Burckhardt in den späteren Jahren

Am 3. Juli 1870 bekannte Burckhardt seinem Freund Friedrich
Preen in Karlsruhe: «Correspondenzen habe ich sonst keine, ausser
mit Prof. Lübke169.» Dieser Briefwechel, nach Max Burckhardt
demjenigen mit Preen gepflegten ebenbürtig170, ist leider nicht

166 Am 15. Mai 1879; Briefe VII, S. 31.
167 Brief vom 16. Mai 1879 im Nachlass Gcymüllers.
168 Kaegi VII, S. 890.
169 Briefe V, S. 95.
170 Dazu Max Burckhardt in Briefe V, S. 10. - In anderen Briefen kommt

Burckhardt auf seinen Briefwechsel mit Lübke zu sprechen: an Eduard Paulus



204 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

erhalten. Burckhardt hebte den Umgang mit Lübke, denn als

Lübke 1885 nach Karlsruhe zog, empfahl Burckhardt Preen: «Sollten

Sic ihn kennen lernen, so möge er Ihnen bestens empfohlen
sein. Er hat noch eine erstaunliche geistige Frische, cs geht Leben
von ihm aus171.»

Von ihren Begegnungen nach dem Erscheinen der «Geschichte
der Renaissance in Italien» ist kaum etwas greifbar. Als die
Universität Tübingen Jacob Burckhardt für die Professur der
Geschichte gewinnen wollte, da sandte der Erziehungsminister
Wilhelm Lübke, die Verhandlungen zu führen. Ein Treffen in Freiburg

erbrachte allerdings nichts172. Als Burckhardt im Sommer
1877 Lübke in München traf, da liess er sich bewegen, «etwas
weniges Champagner» zu trinken, was umso erstaunlicher ist, als

Burckhardt es gar nicht schätzte, während Galericrcisen auf
Kollegen zu stossen, die einen in Fachsimpclcien verstricken173. Dieser
Trunk ist freilich das einzige Bild froher Geselligkeit, das uns
überliefert ist. Besonders wird Burckhardt gefreut haben, dass Lübke
den gleichen musikalischen Geschmack pflegte: er liebte Mozart174
und verabscheute Wagner, und das hat ihn die politische Gesinnung

des Bismarckvcrchrers etwas vergessen lassen. Als die 2. Auflage

des «Konstantin» erschien, liess Burckhardt drei Exemplare
versenden, eines an Wilhelm Lübke nach Karlsruhe175.

Burckhardt schätzte Lübke als Gesprächspartner vor allem in
kunsthistorischen Dingen und freute sich, wenn sie gleicher
Meinung waren176. Sie besuchten die Schätze der Basler Öffentlichen
Kunstsammlung und entdeckten dabei, dass zwei Zeichnungen
Holbeins den Herzog von Berrv und seine Gemahlin vorstellen,
wie sie ihre Grabmäler in Bourges zeigen177. Zur Vorbereitung seiner

kunsthistorischcn Vorlesungen benutzte auch Burckhardt die

am 22. März 1870 (Briefe V, S. 74), an Robert Grüninger am 2. August 1881
(Briefe VIII, S. 53), an Max Alioth am 20. März 1885 (Briefe Vili, S. 276), an
Friedrich von Preen am l.Januar 1889 (Briefe IX, S. 172).

171 Briefe VIII, S. 264. - Zu Besuchen Lübkes bei Burckhardt vgl. auch
Briete V, S. 74, S. 171 ; andere Besuche ergeben sich auch aus der Korrespondenz
Lübkes mit Eduard His-Heusler im Staatsarchiv Basel.

172 An Heinrich Schreiber am 2 Juh 1867; Briefe IV, S. 253; Kaegi IV, S. 341.
171 An Robert Grüninger am 1. August 1877; Briefe VI, S. 149.
174 An Julius Stockhausen, Stuttgart 17. Dezember 1870, Badische

Landesbibliothek.

175 An den Verleger E.A. Seemann am 19. Juli 1880; Briefe VII, S. 166.
176 An Preen am 24. April 1870; Briefe V, S. 83 f. Zu verschiedenen Auffassungen

in kunsthistorischen Details, vgl. etwa Briefe VII, S. 67.
177 An Eduard His-Heusler am 26. Sept. 1873; Briefe V, S. 211.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 205

verschiedenen Publikationen Lübkes178, und so mag sich denn eine
Handbuchweisheit seines Freundes in seinem Vortrag in ein Wort
des Weisen gewandelt haben.

Burckhardt polemisiert gegen Lübkes Kunstpietismus

Während eines längeren Aufenthalts in Wien teilte Burckhardt
seinem Freund Gustav Stehelin allerlei Neuigkeiten aus der Weltstadt

mit, unter anderem, dass Makart «notorisch verwirrt» sei.

«Bei Makart fällt mir Wagner ein, mit welchem ihn Lübke in
einem famosen Aufsatz zusammengestellt hat»179, so famos, dass er,
1871 schon erschienen, Burckhardt dreizehn Jahre später immer
noch präsent war. Lübke zählte darin einzelne Werke Makarts zu
den «schlimmsten ästhetischen Sünden des Zeitalters»; sie seien
«wie die unklaren und wüsten Traumbilder menschlicher Gestalten,

welche aus dem Gehirn eines nervös überreizten Träumers
auftauchen». Er schätzte zwar den Farbenreiz seiner Bilder. Aber
eben: «Makart will keine Wahrheit der Natur, weil seine
Kunstanschauung eine krankhafte Ausgeburt unnatürlicher Gesellschafts-
zustände, verschrobener künstlerischer Verhältnisse ist.» Vergleichbar

mit Wagner sci er, weil er der Farbe einseitig den Vorzug gebe
vor der Linie, wie Wagner dem Orchester vor der Gesangsmelodie:

Beim einen wie beim anderen «ein Opiumrausch». «Mittags
Makart, abends Wagner, das ist die beste Speisekarte.» Wenn man
so gegen Wagner polemisierte, hatte Burckhardt seine Freude. Zu
Makart freilich stand er anders: Als 1881 in der Basler Kunsthalle
Makarts «Einzug Karls V in Anwerpen» ausgestellt war, kam es in
Basel zum Skandal. Streng gesinnte Bürger verlangten Verhandlungen

im Grossen Rat, man besänftigte sie jedoch, dass doch auch
in der Öffentlichen Kunstsammlung Bilder mit nackten Menschen
zu sehen seien. Drei Jahre später hielt Burckhardt in der Aula des

Museums an der Augustinergasse einen Vortrag «Über erzählende
Malerei». Da stellte er als Beispiel guter Historienbilder den
Malern seiner Zeit die Werke Peter Paul Rubens vor. Am Schluss

jedoch, so mussten die Basler hören, fügte er zwar ein gemässigtes,
aber doch ein Lob auf Makart an, der eben verschieden war: was

178 Das Manuskript der Vorlesung über die Kunst des Altertums JBA
207.145.b ist voller Hinweise, auch kritischer, aufLübkes Geschichten der Architektur

und der Plastik. - Vgl. auch Kaegi VI, S. 419; III, S. 627.
179 An Gustav Stehelin 27. August 1884; Briefe Vili, S. 244. Der Text zuerst

erschienen im Neuen Reich 1871 ; wiederabgedruckt in: W.L.: Bunte Blätter aus
Schwaben, Stuttgart 1885, S. 31-41.



206 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

man ihm auch vorwerfen möge, er habe - gleich Rubens — «seine

eigenen Visionen gemalt». «Sie gingen nicht hoch, sie zahlten der
Materie einen schweren Zoll, sie entsprachen sozial einem
Medium, welches der Nachwelt nicht sympathisch sein wird, aber
sie waren sein eigen180.»

Wilhelm Lübke war immer wieder die moralische Argumentation

zu vorderst. Deshalb wurde Burckhardt in seiner Vorlesung
über die Antike Kunst gegen Lübke ausfällig. Dieser hatte in
seinem «Grundriss der Kunstgeschichte» die Laokoon-Gruppe kritisiert,

ihre lebendige Darstellung überschreite die künstlerischen
Möglichkeiten der Plastik und sei zu malerisch; zudem sei die
Gruppe für eine patriotische Darstellung zu unsittlich. Dieses
Urteil kritisierte Burckhardt in der Vorlesung mit dem Schimpfwort:

«Kunstpietisterei»181. Dieser Begriff diente ihm sonst zur
Charakterisierung der nazarenischen Kunst, die ihren Sinn im
Dienst der Religion sah. Und an Kunstpietisterei dachte er auch,
als er im Konstantin, 1853, beklagte, dass die Kunst von Religion
und Staat, «von ihren Gegenständen vollkommen beherrscht,
ihren innern Gesetzen gar nicht oder nur unvollständig»
nachlebte182. Schon bei den Streitereien um die historischen Stile stieg
der Verdacht auf, dass die Kunstpietisten, welcher Couleur auch
immer, so verschieden zuletzt doch nicht seien; und so bemerkt
man denn amüsiert, dass ein Erzfeind Wilhelm Lübkes, Johannes
Janssen, auf einmal mit ihm im gleichen Lager ist, wenn er Makarts
Werke verurteilt als «Bordellmalereien»183. Lübkes Texte zur
Malerei seiner Zeit sind umfangreich; der Hinweis auf den
Makart-Aufsatz genügt, die engen Grenzen seines Verständnisses
zu zeigen184.

180 GA XIV, S. 315, oder auch an Max Alioth am 8. Oktober 1884: «Alle
Euere jetzigen Pariser Maler miteinander haben nicht mehr die Magic ausgeübt
wie der eben verstorbene Makart.» Briefe VIII, S. 252.

181 Arnold von Salis: Jacob Burckhardts Vorlesungen über die Kunst des

Altertums. Gedenkrede gehalten an der am 7. November 1947 veranstalteten
Feier zur Wiederkehr des 50. Todestages von Jacob Burckhardt. Basler
Universitätsreden 23. Heft, Basel 1948, S. 21-23.

182 GA II, S. 226.
183 Janssen an Josephin Fronmüller am 23. Juni 1884; wie Anm. 143.
184 Lübke und die Kunst seiner Zeit wäre ein lohnendes Thema. Sein

wichtigster Aufsatz dazu wohl «Zur modernen Kunstgeschichte», in: Die Gegenwart.
Wochenschrift für Literatur, Kunst und öffentliches Leben, Bd. XXVII, 1885,
Nr. 1, S. 5-9. Dieser Aufsatz war im Besitze Jacob Burckhardts. Lübkes Artikel
war gegen Friedrich Pecht gerichtet; vgl. dazu Michael Bnngmann: Friedrich
Pecht (1814-1903). Massstäbe der deutschen Kunstkritik zwischen 1850 und
1900, Berlin 1982.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 207

Lübkes späteres Bekenntnis zum Stilpluralismus

Aufschlussreicher für sein Kunst- und Geschichtsverständnis
sind seine Stellungnahmen zu einzelnen Restaurationen: Während
des Deutsch-Französischen Krieges war die durch Blondel nach
dem Brande von 1759 errichtete Kuppel des Strassburger Münsters

zerstört worden; für den Wiederaufbau wollte man den
romanischen Stil wählen. Dagegen empfahl Lübke in einem Aufruf

in der Allgemeinen Zeitung den Bau einer «Bischofsmütze»,
wie sie im 14. Jahrhundert üblich gewesen sei185. Zwar sei das

Strassburger Münster im Innern der Apsis, in der Krypta und in
einem Teil des Kreuzschiffes romanisch; vorherrschend jedoch sei

der Stil der Gotik. Die Kuppel im romanischen Stil zu bauen,
erscheine ihm deshalb als eine übertriebene antiquarische Lösung,
als ein «archäologischer Purismus»; eine «Bischofsmütze» entspräche

dem gotischen Stil und bilde eine «volle Harmonie mit dem
Ganzen», «das historische Verhältnis der Bautheile» bliebe gewahrt.
Er schrieb hier gegen den «vandalisme restaurateur» wie übrigens
schon 1866, als man die Münchner Liebfrauenkirche restaurierte
und dabei die barocken Altäre und den Renaissance-Triumphbogen

entfernte186. Schon damals verfocht cr die Überzeugung,
dass bei Restaurationen Stileinheit nicht das oberste Gesetz sein
dürfe: «Wir schmeicheln uns ein historisches Bewusstsein zu besitzen,

das so fein ausgebildet noch nicht vorhanden war Wie wollen

wir es nun mit diesem historischen Sinn in Einklang bringen,
wenn unsere Restaurationen so wenig Ehrfurcht vor dem
geschichtlich Gewordenen zeigen?... Nun weiss aber jeder
Kunstverständige, dass das Menschenwerk in seiner Vollendung
etwas Unharmonisches, Unfertiges hat, und dass es erst von der
Zeit jenen feinen Überzug erwarten muss, der es stimmungsvoll
mit der Umgebung, mit dem Naturganzen in Harmonie setzt187.»

Lübke sprach von der «Physiognomie voll charakteristischer
Eigenart» eines Bauwerkes, er beobachtete darin das Wirken der

185 Wieder abgedruckt in: W.L.: Bunte Blätter aus Schwaben, Stuttgart 1885,
S. 164-169.

186 Das Restaurationsfieber, in: Sonntagsbeilage zu Nr. 356 der Allgemeinen
Zeitung vom 22. Dezember 1866. Lübke zugeschrieben und abgedruckt von
Norbert Kopp: Die Restaurierung der Münchner Frauenkirche im 19. Jh., in:
Festschrift für Luitpold Dussler, Berlin 1972, S. 393-432. - Dazu auch Norbert
Huse: Denkmalpflege. Deutsche Texte aus drei Jahrhunderten, hrsg. von N'H',
München 1984.

187 Ebendort, S. 431.



208 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

verschiedenen «Bauepochen», «Perioden». Ein Denkmal war ihm
eine Summe mehrerer Epochen, deshalb war Lübke ein Stilpluralismus

möglich.
In diesem Geschichtsverständis ist denn Lübkes Stellungnahme

in den Diskussionen um neue Bauaufgaben, etwa die Postämter,
begründet188. Er lobte den Generalpostmeister Stephan, weil er bei
der Stilwahl der neuen Postämter aufdie Bedingtheiten von Land
und Volk, Umgebung und lokaler Tradition Rücksicht nahm. Es

sei richtig, in Heidelberg den Stil der deutschen Renaissance, in
den mittelalterlichen Städten wie Aachen die Romanik, in Erfurt
die Gotik zu wählen. Dass das neue Gebäude in Trier im Rococo-
Stil geplant wurde, fand er entsprechend den anderen Barock- und
Rococobauten der Bischofstatdt, wiewohl cr sonst diese beiden
Stile verabscheute. Es gab nun für ihn auch nicht mehr den einen
verbindlichen Stil, verlangt von einem politischen Programm wie
die Neurenaissance; der Stil wurde nun bestimmt von Umgebung
und Geschichte, also Stilpluralismus. So nahm er denn auch in den

späteren Auflagen seiner «Geschichte der Architektur» die
gesellschaftliche und politische Interpretation der Ncurenaissancc etwas
zurück189.

Ab Kunstpolitiker in Stuttgart

Während seiner Jahre in Stuttgart erarbeitet sich Lübke die
Bücher über die Renaissance in Frankreich und in Deutschland.
Daneben war er auch «kunstpolitisch» tätig. Am 6. März 1872, dem
«Geburtstag des Königs», hielt er eme Festrede «Über
Kunstpflege»190. Hatte er 1866 das Anliegen, der vergangenen wie der
neuen Kunst ein geeintes Publikum zu erziehen, so betonte cr jetzt,
dass nicht nur das Volk, sondern auch der Fürst die Kunst fördern
müsse. Lübke hatte eben von Zürich nach Stuttgart gewechselt!
Die Pflege der Kunst sei seit 1871, wie schon nach den Befreiungskriegen

in Preussen unter Wilhelm von Humboldt, «eine der
höchsten Aufgaben nationaler Kultur», «eine staatliche Notwendigkeit».

Der Staat erscheint nur als willensbegabte Einheit, in der
alle, Kaiser, Fürsten und Volk geeint sind. War es schon nicht klug,
in Süddeutchland Preussen als Vorbild hinzustellen, so machte sich

188 W.L.: Das deutsche Reichspostbauwesen, in: Altes und Neues, Breslau
1891, S. 343-350.

189 Vgl. dazu Brix / Steinhausen wie Anm. 67, S. 269.
190 Über Kunstpflege, in: Bunte Blätter aus Schwaben, Stuttgart 1885,

S. 88-105; zuerst selbständig: Über Kunstpflege, Stuttgart 1872.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 209

Lübke sicher auch keine Freunde mit der Bemerkung, dass erst die
Städte Norddeutschlands ihre Museen gegründet und einzelne
Bürger grosszügige Stiftungen eingerichtet haben. Die Idee der
Kunst als Dienerin des Staates hat in dieser Rede im Vergleich
1866 bedenklich zugenommen, und seine Rede strotzt von
aufdringlichem Optimismus und Anmassung: «Man rufe nur unsre
durch die Ungunst der Verhältnisse verkümmerte Kunst in die
Schranken! Man gebe ihr freie Bahn und Lebensluft zur Entfaltung:

sie wird ihre Mission mit Ehren erfüllen.» Die Kunst war hier
keine humane Idee mehr, sondern blosses Vehikel staatlicher
Interessen191. Zum Teil war diese Rede auch Anbiederung, denn Lübke
tendierte etwas zum Höfischen. So berichtete Frau von Berlichingen

an Fontane, wie sie das Kunstleben in Stuttgart schilderte: «Da
ischt z.B. der Lübke. Aber kommt meischt nur, wenn die Königin
da ischt.» Was Fontane an seine Frau weiter erzählte; man mokierte
sich offenbar über Lübkes kleine Schwäche192.

Lübke ist ein Paradebeispiel eines vormals zahmen Rebellen, der
ein guter Nationalliberaler geworden ist. Da ist cr aber nicht allein:
man darf da auch Droysen, Sybel und Treitschke nennen, Geibel
und Heyse dazu. Seine Treue zu Bismarck aber hat Lübke in
Süddeutschland Feinde gemacht: allen voran den Kunstschriftstcllcr
Ludwig Pfau193. Ein Achtundvierziger, musste er einst nach Zürich
fliehen und hielt sich dann vor allem in Paris auf, bis er dank einer
allgemeinen Amnestie 1863 nach Stuttgart zurückkehren konnte
und die Redaktion des demokratischen «Beobachters» übernahm.
Berühmt ist er geworden durch eine Besprechung der Münchner
Ausstellung von 1876, wo er so ausfällig war, dass ihm wegen
Staatsbeleidigung der Prozess gemacht und er zu drei Monaten
Gefängnis verurteilt wurde194. Er musste zu Lübkes Erzfeind werden,

und so publizierte cr 1884 in seinem Beobachter eine Folge
von Texten, die er dann unter dem Titel «Zur Charakteristik des

Herrn Lübke» gesammelt herausgab195. Er wies ihm Fehler nach,
ironisierte sein Musikverständnis, warf ihm seine Treue zu Berlin

191 Diese Forderung mag heute erstaunen, jedoch gab es Künstler, die sie

erfüllten, etwa Anton von Werner. Was fand aber nun Lübke selbst an dessen

Werk zu loben: nur gerade, dass der Hofmaler Bismarck treffend wiederzugeben
wusste: W.L.: Kunstwerke und Künstler, Breslau [1887], S. 555.

192 Wie Anm. 23, Serie II, Bd. 7, S. 14.
193 Erich Weinstock: Ludwig Pfau. Leben und Werk eines Achtundvierzigers,

Heilbronn 1975.
194 Dazu Vorwort von Ernst Ziel in: Ludwig Pfau: Politisches und Polemisches

aus den nachgelassenen Schriften, Stuttgart [1896].
195 Zur Charakteristik des Herrn Lübke, Stuttgart 1884.



210 Nikolaus Meier, Wilhelm Lübke

vor und sagte zu seinem Kunstunterricht: «Von der männlichen
Jugend in seiner Kernlosigkeit erkannt, bemüht er sich, seine
Bänke mit lernbegierigen Verehrerinnen zu füllen, für deren
Bedarf und Vorbildung sein aesthetischer Thee allenfalls
ausreicht.» Daraufhin wechselte Lübke an das Polytechnikum in
Karlsruhe. Burckhardt meinte zu Preen darüber: «Ich bin
überzeugt, dass er sich in Carlsruhe viel freier fühlen wird als in dem
zwar grössern aber engern Stuttgart. Mit den Schwaben ist aufdie
Länge schwer auszukommen weil sie das Gefühl einer geschlossenen

Gesellschaft haben, welche den NichtSchwaben höchstens auf
Zeit duldet196.»

Letzte Jahre in Karlsruhe

Lübke konnte in Karlsruhe seiner Diabetes wegen keine eigentlichen

wissenschaftlichen Arbeiten mehr leisten; und seine wenige
Kraft verschwendete cr ans Rezensionen-Schreiben: «sofort werde
ich mich öffentlich darüber aussprechen», antwortete er Eduard
Paulus, nachdem ihm dieser eine Publikation gesandt hatte197.

Bezeichnenderweise sind von den fünfundzwanzig Aufsätzen, die
er 1887 im Band «Kunstwerke und Künstler» versammelte, nur
gerade zwei zuerst in kunsthistorischen Zeitschriften, die Hälfte
jedoch in der Allgemeinen Zeitung erschienen. In einem vier Jahre
später erschienenen Band «Altes und Neues» sammelte cr kritiklos
allerlei, fünfzig Stücke: Rezensionen und vor allem Begleittexte zu
einzelnen Reproduktionsstichcn berühmter Meisterwerke. Angefügt

waren auch Besprechungen belletristischer Bücher, etwa
Theodor Fontanes und seines Freundes Roquette. Schon früher
jedoch meinte Gottfried Keller zu Victor Widmann: «Dass ich bei
Lübke überhaupt nicht frage, wie er über Dichter urteilt, da er hiefür

von der Weltordnung nicht angestellt ist. Er kennt eigentlich
nur einen Dichter, und das ist sein Freund Otto Roquette198.»

Eines seiner Verdienste um die Kunstwissenschaft war einmal
mehr ein organisatorisches; 1886 setzte er durch, dass auch Frauen,
wenigstens als Hospitantinnen, kunstgeschichtliche Vorlesungen

196 An Friedrich von Preen am 19. Dezember 1884; Briefe VIII, S. 1264. Paulus

an Burckhardt am 23. Nov. 1880: «Lübke sehe ich ziemlich viel, er arbeitet
fast mehr als ihm gut ist, und die Leute dankens ihm kaum.» JBA 207.52.P.3.

197 Am 9. Dezember 1886; Brief im Deutschen Literaturarchiv, Marbach.
198 Keller an Victor Widmann aus Zürich am 4. Oktober 1881 ; G.K.: Gesammelte

Briefe, hrsg. von Carl Helbling, Bern 1952, Bd. 3.1, S. 231.



Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance 211

besuchen konnten199. Kunsthistorikerinnen gab es noch nicht,
höchstens Kunstschriftstellerinnen wie Johanna Schopenhauer, um
ein frühes Beispiel zu nennen. Sonst waren Frauen bloss Übersetzerinnen

kunsthistorischer Bücher. So besorgten Margaret Hutton
und Lady Eastlake die englischen Übertragungen von Kuglers
Geschichte der Malerei, und es waren auch zwei Engländerinnen,
die unter Anleitung von Mündler Burckhardts Cicerone übersetzten.

In Karlsruhe konnte er sich politisch wohl fühlen. Dort hatten
unter Anführung des Grossherzogs die liberalen Preussenfreunde
das Sagen. 1891 siegten allerdings die Ultramontanen und die
Demokraten, so dass Lübke am 10. Mai 1892 an Burckhardt
berichtete: «Vor einigen Tagen fragte mich der Grossherzog, ob
ich je ein so tiefes Niveau, wie das in dem jetzigen Landtage und
selbst im Parlament gesehen hatte, und überhaupt ein solches Sinken

unserer Kultur.» Und der Verehrer Bismarcks stellte fest:
«Kein Wunder daher, dass seit Jahr und Tag der Alte in Varzin
fabelhaft in der Anhänglichkeit unseres Volkes, besonders in
Süddeutschland gestiegen ist.» Den pessimistischen Brief ergänzte er:
«Die ganze 8 Stunden Agitation läuft ja nur darauf hinaus, dass der
Mob um so länger in der Kneipe sitzen kann. Die Verhältnisse der
Arbeiter werden ja dadurch nicht besser, Frau und Kinder gehen
dabei leer aus.» Und zur Aufrüstung meinte er: «Italien geht daran

zu Grunde, Deutschland und Österreich werden nachfolgen. Es ist
zu grauenhaft wie alles dem Moloch des bewaffneten Friedens
geopfert wird.» Aber was Wunder, der junge Kaiser sei ein
«gekrönter Corpsbursch» und um ihm eine schönere Aussicht zu
bieten, wolle man in Berlin «wirklich die Schinkelsche Bauakademie

abreissen Und dabei gibt es genug byzantinische Speichelleckerei,

die alles dies zu fördern sich beeifert.»
Und so schlecht es um die Politik stand, so schlecht auch um die

Kunstwissenschaft, wie er in einem Brief vom 9. Januar 1892
klagte: «Nur das weiss ich, dass unter dem ganzen heutigen Haufen
von Kunstdocenten kein Einziger ist, der einen grossen weiten
Blick und Redegabe besitzt. Es ist überall die kümmerlichste
Kleinarbeit und Spezialistik. Kunstgeschichtler in diesem Sinne zu
züchten ist wohl das Abgeschmackteste, das sich denken lässt200.»

199 Klaus Lankheit: Kunstgeschichte unter dem Primat der Technik, Karlsruhe
1966. Karlsruher Akademische Reden 24, S. 8 f.

200 Lübke an Kinkel am 14.Juli 1879: «Heutzutage ist die rein kritische Richtung

mit ihren Schlagworten so im Schwung, dass die Leute ganz vergessen zu
haben scheinen, wie viel Phantasie, gestaltende Künstlerkraft, plastische Leben-



I

212 Wilhelm Lübke,

Kleinarbeit und Spezialistik, das war auf Anton Springer gemünzt.
Auch er aus dem Kleinbürgertum stammend und ein sanfter
Revolutionär, auch er zuerst um des Geldes willen für die Tagespresse

arbeitend, war er ein Liberaler und Deutschnationaler, der
1872 die Festrede zur Einweihung der Universität Stuttgart halten
durfte. Und auch er gab in einer Selbstbiographie Rechenschaft
über seinen Erfolg201. Er verabscheute aber, «durch populäre
Handbücher den Beifall der Halbgebildeten zu gewinnen». Wichtig

war ihm, eine eigene kunsthistorische Schule zu begründen, die
seine historisch-kritische Methode weiterpflegen sollte. 1892
nannte man ihn: «schlechtweg der Vertreter seines Faches», dem
Erfassbaren und Beobachtbaren begegnete er mit methodischer
Skepsis und Nüchternheit. Das war ein unüberbrückbarer Gegensatz

zu Lübke. Als ein Student Springer sagte, er lese in den Ferien
Lübkes kirchliche Baukunst, erwiderte Springer kühl: «Lassen wir
das, wir sind hier in keiner Mädchenschule202.» Aber über all das

tröstete Lübke sich mit abendlichem Klavierspiel und mit Besuchen

der Oper, wo leider fast ausschliesslich Wagner und Berlioz
gegeben wurde.

Er starb am 5. April 1893. Daraufhin schrieb Hermann Kestner
an Jacob Burckhardt und bat ihn, in der Allgemeinen Zeitung
einen «würdigen Nachruf zu stiften»203. Burckhardt lehnte ab und
teilte mit, dass er Lübkes Nachlass nichts beifügen könne, denn er
habe alle Briefe Lübkes bis aut die in den letzten zwei Jahren erhaltenen

verbrannt204. Das stimmt nun freilich nicht. Die Briefe aus
den sechziger Jahren behielt er, als wollte er Lübkes Rolle bei der
Genesis seiner «Geschichte der Renaissance in Italien» genau
dokumentieren.

Nikolaus Meier,
Hagenbachstrasse 34,
4052 Basel

digkcit der Anschauung neben dem kritischen Blick dazugehört ein lebensfähiges

Buch zu schreiben. Sie aber wissen dies zu beurtheilen.» (Universitätsbibliothek
Bonn).

201 Anton Springer: Aus meinem Leben. Mit Beiträgen von Gustav Freytag
und Hubert Jamtschek, Berlin 1892.

202 Gustav Pauli: Erinnerungen aus sieben Jahrzehnten, Tübingen 1936, S. 64.
203 Am 14. April 1893; JBA 207.52.K.8.
204 Entwurf des Briefes JBA 207.52.K.8.


	Wilhelm Lübke, Jacob Burckhardt und die Architektur der Renaissance

