
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 81 (1981)

Artikel: Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche : ein Stück spekulativer
Quellenkritik

Autor: Meier, Nikolaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche

Ein Stück spekulativer Quellenkritik

von

Nikolaus Meier

Hanspeter Landolt zugeeignet

I

Trotz des reichen Schrifttums zu unserem Thema ist die Kenntnis
des menschlichen und wissenschaftlichen Verhältnisses

zwischen Burckhardt und Nietzsche unsicher. Die gegenseitigen
Urteile, seien sie nun lobend oder kritisierend, sagen nicht viel aus;
und sind sie auch noch so geläufig geworden wie etwa jenes Nietzsches,

Burckhardt neige wenn nicht zur Verfälschung so doch zur
Verschweigung der Wahrheit, oder dasjenige Burckhardts, Nietzsche

sei ebenso Gelehrter als Künstler, so sind sie eben allgemein
bekannt und oft zitiert, weil sie beim näheren Zusehen alles und
nichts sagen.

Der Briefwechsel gibt mehr Probleme auf als er klären hilft, und
vergleicht man ihn mit denjenigen, die Burckhardt mit Alioth,
Geymüller und Preen pflegte, dann zeigt sich, wie kurz und lakonisch

er sich in den an Nietzsche gerichteten Briefen hielt, so dass

man aus einzelnen Stellen das eine und das pure Gegenteil herauslesen

kann.
Da beide während der gleichen Zeit, der eine als Philologe, der

andere als Historiker, über die Griechen Vorlesungen hielten, und
Nietzsche den älteren Kollegen jeweils abholte und diskutierend
nach Hause begleitete, ist man zu Spekulationen darüber, worin
sich ihr Griechenbild gleiche und worin es sich unterscheide, welcher

mehr der Gebende und welcher mehr der Nehmende sei,

geradezu aufgefordert. Die gemeinsame Verehrung Schopenhauers,

ihr Kulturpessimismus, das verleitet erst recht dazu abzuwägen,

was sie trennte und was sie verband. Weil es jedoch kaum
gelungen ist, in den Schriften der beiden Gelehrten kausale
Verbindungen aufzudecken, blieb für diese Überlegungen die
Quellenlage zu schmal und nur ein einfühlendes Parallelisieren übrig.
Nach der Lektüre einiger Bücher aus dem breiten Schrifttum zog



98 Nikolaus Meier

Benn den Schluss: «Das Verhältnis N. und Burckh. scheint mir kein
zentrales Problem zu sein'.»

Eines dieser Bücher freilich machte in Basel einigen Ärger: Als
Edgar Salins Schrift «Jacob Burckhardt und Nietzsche» als

Rektoratsprogramm für dasjahr 1937 erschien, polemisierte nicht nur
die baslerische fröntierische Presse gegen den jüdischen Autor, der
aus Jacob Burckhardt einen Heiden mache; auch Mitglieder der
Regenz wehrten sich energisch: da sei ein «verkautztcr Sonderling»

dargestellt, und zudem fehlten der Schrift die «vorurteilslose
Sachlichkeit und unparteiische Gründlichkeit». Diese Vorwürfe
verurteilte hinwiederum Sahn in einem Brief an den Rektor als

«schulmeisterliche Beckmesserei»1'. Die Möglichkeit liegt wohl in
der Mitte: die Quellen eben zu prüfen und die Schlüsse gelassen
zu ziehen; und es wird sich zeigen, dass von einer «Sternenfreundschaft»

nicht die Rede sein kann, dort aber, wo Burckhardt und
Nietzsche aufeinander trafen, Probleme sichtbar werden, die weit
über das biographische Interesse hinausgehen und deshalb Vorurteilen

so anfällig sind.

II

Dass Nietzsche und Burckhardt in Charakter und Geist ganz
verschieden waren, dafür dient oft Nietzsches Schrift «Vom Nutzen

und Nachteil der Historie für das Leben» als Beweis. Nietzsche
hatte sie anfangs 1874 Burckhardt geschenkt, jene zweite Unzeit-
gemässe Betrachtung, in der er gegen das historische Denken und
Fühlen kämpfte und ausführlich die Schäden dieser Krankheit
schilderte: die seit der Romantik allgemein verbreitete Denkweise
sei erstarrt und unfruchtbar, das Leben von Bildung erstickt; alles
laufe auf Gleichmacherei heraus und Staatssklaven würden
gezüchtet; sie verleite zum blossen Bewahren und zum Suchen
nach Vorbildern, da der Entschluss und die Kraft zu Eigenem fehle;
Sammlcrfreude sei zur blinden Sammelwut ausgeartet, kurz: der
Historismus töte den Instinkt, führe dazu, über nichts mehr
übermässig zu erstaunen, züchte Epigonen und Spätlinge und einen
gefährlichen Nationalstolz. Finden sich in diesem massloscn

Pamphlet auch Sätze wie «Wir brauchen Historie, aber wir brau-

1 G Benn, Briefe 2: Briefe an F.W. Oelze. Tl. 2, Wiesbaden 1980.
Ia Dieses und weiteres Material dazu im Universitätsarchiv 1 10a im Staatsarchiv

Basel. Den Hinweis auf dieses Material verdanke ich Dr. Niklaus Röthhn.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 99

chen sie anders, als sie der verwöhnte Müssiggänger im Garten des

Wissens braucht», so ist doch klar, dass Nietzsche kaum einen

guten Faden an all jenen liess, die irgend Geschichte trieben, und
keine Pflicht empfand, zu sagen, wie diese neue Historie zu treiben
sei.

Als Nietzsche Burckhardt mit seiner Schrift solche Thesen
unterbreitete, dachte er nicht entfernt daran, dass er damit den
Historiker angreifen und verletzen könnte; im Gegenteil erwartete

er wenn nicht die Zustimmung so doch die Anteilnahme seines

von ihm so sehr verehrten älteren Kollegen.
Burckhardt dankte ihm am 25. Februar mit einem Brief2, dessen

höfliche Form einem Briefwechsel zweier Gelehrter wohl ansteht
und zudem die stürmische Vertraulichkeit des Jüngeren hcrabmil-
dern sollte. Was Nietzsches Klagen gegen die Geschichtsforschung
betraf, wies Burckhardt darauf hin, dass er selber ohne höheren
Anspruch in seinem Fache nur ein «Gerüst für das Weitere» geben
wolle, und stellte sich zudem hilflos: «Vor allem ist mein armer
Kopf nie im Stande gewesen, über die letzten Gründe, Ziele und
Wünschbarkeiten der geschichtlichen Wissenschaft auch nur von
ferne so zu rcflectieren wie Sie dieses vermögen.» Das ist ohne Ironie

gesagt: Dass er keinen philosophischen Kopf habe, bemerkte
Burckhardt öfters, und zu Kurt Breysig sagte er über Nietzsche:
«Man hatte immer das Gefühl, dem kann man mit seiner Prosa
nichts Neues sagen, der steckt Unsereinen hundertmal in den
Sack3.» Burckhardt wollte sich also der Debatte um Gewinn und
Schaden der Geschichtsforschung entziehen, er hielt einmal mehr
schlicht fest, dass er seine Hörer zum historischen Studium nur
anleiten wolle, und den Vorwurf, er bilde nur Dilettanten heran,
nicht fürchte. Auf Nietzsches viel wesentlicheres Anliegen jedoch,
nämlich zu bedenken, wie der allgemeine, modisch gepflegte
historische Sinn dem Leben immer mehr schädlich sei, ging er
zwar nicht ein, fasste jedoch die ausufernde Schrift mit wenigen
Begriffen treffend zusammen und gab selbst die gleiche Diagnose,
als er seinen Brief schloss: «Diesmal werden Sie zahlreiche Leser

ergreifen, indem Sie ein wahrhaft tragisches Missverhältnis in harte
Sehnähe gerückt haben: den Antagonismus zwischen dem historischen

Wissen und dem Können, respektive Sein, und wiederum

2 Jacob Burckhardt, Briefe, vollständige und kritisch bearbeitete Ausgabe, ed.
M. Burckhardt, bisher 9 Bde, Basel 1949-1980. Bd. 5, 222.

3 K. Breysig, Ein Besuch bei Jacob Burckhardt, in: Die Zukunft 20, 1897,
334-338.



100 Nikolaus Meier

denjenigen zwischen der enormen Anhäufung des sammelnden
Wissens überhaupt und den materiellen Antrieben der Zeit.»

Nietzsche meldete seinem Freund Carl von Gersdorff mit
Recht: «J. Burckhardt hat mir einen schönen Brief geschrieben»,
scheint sich aber wenige Tage später in einen falschen Optimismus
gesteigert zu haben, als er seinem Freund Erwin Rohde mitteilte:
«Gute Briefe habe ich von vielen Seiten. Burckhardt, mein College,

hat mir in einer Ergriffenheit über die Lecture der Histoire
etwas recht Gutes und Charakteristisches geschrieben4.» Auf diese
Schrift reagierte Burckhardt noch keineswegs so verlegen wie
etwa auf diejenige des Zarathustra, als cr Nietzsche etwas hilflos
fragte, «ob er es nicht einmal mit einem Drama versuchen wolle5 ».

Aber bei aller positiven Reaktion, aus dem Brief liest man jene
Massigkeit heraus, die in Nietzsches Kreis als «Mangel einer
lebewährenden Illusion» gedeutet wurde6.

III

Gut zwei Monate später, am 6. Mai 1874, 5 Uhr nachmittags,
hielt Jacob Burckhardt eine Rede «Über die Kunstgeschichte als

Gegenstand eines akademischen Lehrstuhls». Er zeichnete das

4 An Gersdorff Ende Februar: Friedrich Nietzsche, Briefwechsel. Kritische
Gesamtausgabe, ed. G. Colli u. Montinari, Abt. 2, Bd. 3. Berlin 1978, 54. An
Rohde am 19. März: ebendort 60.

5 Nietzsche an Gast, 25. Juli 1884.
6 Zum Brief, zu Burckhardts Reaktion: W. Rehm, Jacob Burckhardt,

Frauenfeld 1930, 184-196. K. Lowith, Jacob Burckhardt, der Mensch inmitten der
Geschichte, Luzern 1936, 35 spricht von einer 7<dürfngen Antwort". E. Sahn.

Jacob Burckhardt und Nietzsche, Rektoratsprogramm der Universität Basel für
dasjahr 1937, Basel 1938, 59 fF. und 113 ff. D.Jähnig, Der Nachteil und der Nutzen

der modernen Historie nach Nietzsche, in: Welt-Geschichte: Kunst-
Geschichte, Zum Verhältnis von Vergangenhcitserkcnntms und Veränderung,
Köln 1975. Da Abschnitt 4: Zur Frage von Burckhardts Bedeutung für Nietzsche,

90-111. C. P. Janz, Friedrich Nietzsche, eine Biographie, Bd. 1, München

1978, 565: der Brief drücke ein «erschrecktes Distanznehmen» aus. Burckhardt

sci von seinen Schriften abgestossen gewesen, habe es aber in seinen Briefen

nicht merken lassen: C. P. Janz, Die Briefe Friedrich Nietzsches. Textprobleme

und ihre Bedeutung für Biographie und Doxographie, Basler Beiträge
zur Philosophie und ihrer Geschichte 6. 1972, 148. Dr. Niklaus Rothlin danke
ich die Möglichkeit, den Burckhardt und Nietzsche betreffenden Abschnitt im
7. Bd. der Burckhardt-Biographic Werner Kaegis lesen zu können. Er zeigt,
einen Hauptbegriff von Burckhardts Vorlesungen zur Griechischen Kulturgeschichte

abwandelnd, das Agonale der beiden sich gleichzeitig griechischen
Themen widmenden Autoren.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 101

Manuskript mit drei Sternen aus und notierte 1890 dazu: «Eröffnung

meiner kunstwissenschaftlichen Vorlesungen überhaupt7.»
Burckhardt hatte schon in den ersten Jahren seines akademischen

Amtes neben öffentlichen Vorträgen auch regelmässig an
der Universität Kurse über antike, mittelalterliche und neuere
Kunst gehalten. Erst seit 1873 jedoch trug er sich mit dem Gedanken,

das Fach Kunstgeschichte an der Universität zu institutionalisieren,

und wenig später, im Sommersemester 1874, begann er
mit der genannten Rede den Zyklus kunsthistorischer Vorlesungen:

Kunst des Altertums, Kunst des Mittelalters, Kunst der
Renaissance, Geschichte der Renaissance, Geschichte der Malerei
seit dem XV Jahrhundert. Man darf sie das bekenntnisreichste,
anspruchsvollste kunstwissenschaftliche Programm jener Jahre
nennen8. 1873 hatte in Wien der erste internationale Kongress für
Kunstgeschichte stattgefunden, und als Vorbereitung auf ihn und
als seine Folge sind verschiedene Rechtfertigungen, Forderungen
und Analysen des Faches Kunstgeschichte als einer eigenwertigen
Disziplin publiziert worden9. Zuvorderst sind es deutsche Traktate
und Aufsätze. Der Stolz auf den deutschen Sieg zeigt sich in fast

allen, sie propagieren ein «deutsches Kunstwollen» und arbeiten

gegen die Vorherrschaft des französischen Geschmackes. Burckhardts

Rede, frei von allen Tagesaktualitäten, zeichnet sich vor diesen

Schriften allein schon durch ihre Formulierung des Zieles als

einer einfachen «Anleitung zur Betrachtung der Kunstwerke» aus
und durch das alles wissenschaftliche Bemühen relativierende
Bekenntnis, dass die Kunst letztlich ein Wunder sei. Bei Burckhardt
erstaunt das ebensowenig wie die Abneigung gegen «systematische

Ästhetik », das Misstrauen gegen die « Idee » eines Kunstwerkes

7Jacob Burckhardt, Gesamtausgabe, ed. E. Dürr u.a., 14 Bde., Stuttgart

1929-1934. Bd. 13, 23-28. Das Original im Staatsarchiv Basel, Privatarchiv
207,145b. Ich danke der Jacob Burckhardt-Stiftung für die Erlaubnis, das

Original einsehen zu können. Zwischen dem Manuskript und dem von Felix Staehelin

besorgten Druck bestehen nur unbedeutende Unterschiede, da einzelne
Stellen zu ergänzen waren.

8J. Gantner, Der Unterricht in Kunstgeschichte an der Universität Basel
1844-1938, in: Kunstwissenschaft an Schweizer Hochschulen, die Lehrstühle der
Universitäten in Basel, Bern, Freiburg und Zürich von den Anfängen bis 1940,

Beiträge zur Geschichte der Kunstwissenschaft in der Schweiz 3, Zürich 1976,
9-32. Gantner nennt die Rede «im ganzen etwas enttäuschend», wohl weil sie

alle Ästhetik von vornherein ausschaltet.
9 Diese Schriften verzeichnet H. Dilly, Kunstgeschichte als Institution, Studien

zur Geschichte einer Disciplin, Frankfurt 1979. Ergänzend W Sauerländer,
L'Allemagne et la «Kunstgeschichte». Genèse d'une discipline universitaire, in:
Revue de l'Art 45, 1979, 4-8.



102 Nikolaus Meier

und der Satz: «Die Kunst kann kein Glück ersetzen, wohl aber gute
Stunden aufs höchste verklären.» So wie das Wort «Anleitung» auf
den Untertitel des «Cicerone» zurückweist, finden sich auch für
nahezu alle anderen wichtigen Begriffe gleichlautende
Entsprechungen in Burckhardts Werk. Das entsprach seiner Art, einzelne
Formulierungen in der Wiederholung zu präzisieren, um sie in
neuen Texten als erprobte Versatzstücke wieder einzusetzen.

Der Inhalt, vor allem der Aufbau der Rede ist aber nicht am
meisten einem anderen seiner kunstwissenschaftlichen Texte
verwandt, sondern der Einleitung zum Kurs «Über das Studium der
Geschichte», den er im Winter 1868/69 zum ersten Male gehalten
hatte. Die grundsätzlichen Aussagen von 1874, die Hiebe gegen
alles Philosophische, der Vorzug der Kontemplation, das Lob auf
die Rezeptionsfähigkeit des Jahrhunderts, der betonte Verzicht auf
Systematik und philosophische Überhöhung irgendwelcher Art,
finden sich ebenso in den Kapiteln «Unsere Aufgabe» und «Die
Befähigung des 19.Jahrhunderts für das historische Studium», welche

die gedruckte Fassung des erwähnten Kurses, die
«Weltgeschichtlichen Betrachtungen» einleiten10. An beiden Orten heisst
es auch, dass die vervielfältigenden Künste und der Verkehr das

historische Studium gefördert haben, nahezu gleich ist die Warnung

vor blossem Zeitvertreib und der Hinweis, er spreche mehr
für Dilettanten als für zukünftige Fachgenossen. Burckhardt hatte
diese Einleitung 1868, 1870 und 1872 vorgetragen und von einem
zum anderen Male an ihr weitergearbeitet, so dass man verschiedene

Jahresringe erkennen kann". Die Rede von 1874 dagegen
wurde nur einmal niedergeschrieben, ist aus einem Guss und auch
um zwei Drittel kürzer, weil etwa die ausführliche Polemik gegen
Hegel und die Auseinandersetzung mit Lasaulx fehlen.

Ein Thema allerdings ist in der Rede von 1874 neu und zwei
andere sind wesentlich gesteigert: der Hergang der deutschen
historischen Bildung, die Möglichkeit des objektiven Verständnisses

der Geschichte und die kunstgeschichtliche Bildung der Jugend.
Was könnte Burckhardt zu diesen Ergänzungen und Modifikationen

gereizt haben? Will man nach einer schriftlichen Anregung

10 Jacob Burckhardt, Gesamtausgabe 7. 1-19.
11 Dass Burckhardt, als er 1872 73 zum letzten Mal diesen Cursus vortrug,

etwa die in den Werken gedruckten Worte sprach, geht aus Louis Keltcrborns
Nachschrift hervor (Universitätsbibliothek Basel, Nachlass Jacob Burckhardt 4).
Anderer Art ist die «Einleitung zur griechischen Kunstgeschichte»; der Untertitel

«Über die griechische Kulturgeschichte als Gegenstand eines Akademischen
Kurses» stammt vom Herausgeber Felix Staehelin.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 103

suchen, so schaut man für das Problem der historischen Objektivität

wohl nach einem geschichtstheoretischen Werk aus, für
dasjenige der deutschen Bildung zöge man ein bildungspolitisches
vor, das Thema Jugend weist auf einen im weitesten Sinne
pädagogischen Traktat hin, und am schönsten wäre es, alles an einem
Orte zu finden. Dafür aber bietet sich nun nur eine Schrift an, eben
Friedrich Nietzsches zweite Unzeitgemässe Betrachtung «Vom
Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben». Die drei thematischen

Kreise sind die Fermente, aus denen Nietzsches Werk lebt,
und sie tönen jedem Leser noch lange nach. Ob Burckhardt ein
Vierteljahr später alle drei mit voller Bewusstheit in seine Rede
gesetzt hat, oder ob sie ihm aus der Stimmung der Lektüre heraus
unbewusst eingeflossen sind, lässt sich nicht ausmachen. Eine
unauffällige, organisch eingebettete Antwort auf Nietzsche zu
geben, widerspräche seinem Charakter nicht.

Eine methodische Schwierigkeit stellt sich bei dem Vergleich:
Nietzsches Gedankenführung ist lebhaft, manchmal scheinbar
widersprüchlich, hastig bringt er dies und das, alles in ein dichtes
Geflecht verwoben, und wer auf die Widersprüche antworten
müsste, verstrickte sich selbst in solche. Wie in seinen anderen
Schriften hatte er sich von einem Problem freigeschrieben.
«Schreiben sollte immer einen Sieg anzeigen, und zwar eine
Überwindung seiner selbst'2.» Sie ist, wie die «Geburt der Tragödie»,
eine Rache für erlittenes Leid13. Daher der Eindruck hochfahrender

Anklage, deren zukunftweisende Vorschläge weit diffuser sind
als ihre Hiebe. Burckhardt dagegen ist breviloquent und gelassen.

IV

Burckhardt hatte schon in seinen «Weltgeschichtlichen Betrachtungen»

bemerkt: «Der erwerbende Kulturmensch möchte gerne
geschwind recht vieles mitlernen'4» und damit Nietzsches
Diagnose des Missverhältnisses von Bildung und Lebensart vorausgenommen.

Nietzsches grundsätzlicher Zweifel am Nutzen der
historischen Bildung jedoch musste ihm masslos erscheinen. In der
Rede führte er denn auch aus, wie die Bewegung des Historismus
die historische Erkenntnis erst ermöglicht habe, natürlich und

12 Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke, kritische Studienausgabe in 15 Bänden,

ed. G. Colli u. Montinari, München 1980. Bd. 2, 441 § 152.
13 Nietzsche, Sämtliche Werke 1, 13.
14 Burckhardt, Gesamtausgabe 7, 52.



104 Nikolaus Meier

organisch gewachsen sei, und er nannte als Ahnen Herder und
Winckelmann. Nietzsche jedoch kritisierte gerade an Winckelmann

seine «zudringlichen Gelehrten-Augen15» wie an den Freunden

des Altertums überhaupt den zwar edlen, aber unbescheidenen
und also unerlaubten Eifer. Dass Winckelmann der Vater der
Kunstgeschichte sei, war seit langem allgemeine, unbestrittene
Überzeugung: Sein Bemühen um ein durchdachtes Gesamtbild
der antiken Kunst, seine Erarbeitung eines Stilbegriffes überhaupt
wurden ihm als grosses Verdienst zugerechnet. Wenn Nietzsche
von den zudringlichen Gclehrtenaugen schrieb, dann kritisierte er
damit gerade diese Absicht, das künstlerische Geschehen, das

Leben, in theoretische Vorstellungen einzuzwängen, eine Kritik,
die von Kunstwissenschaftern erst später vorgebracht worden ist.

Wiewohl Burckhardt 1874 also für die historische Bildung
einstand, wies er doch auch auf ihre Nachteile hin. In einer 1851
notierten Einleitung zum Studium der Geschichte hatte er bloss

festgestellt «Die Geschichte fängt überhaupt an unsere ganze
Bildung zu durchdringen» und «Geschichtliche Studien sind die
würdigste Beschäftigung des Gebildeten16 ». 1874 hob er dann hervor,
dass man dank des kultivierten historischen Denkens die Gotik
zwar schätzen gelernt, diese Fähigkeit aber mit der Unbefangenheit

bezahlt habe. Dachte er da auch an die Baukünstler, ging es ihm
doch darum, auf einen Mangel hinzuweisen, der oft mit der Begabung

zur Rezeption verbunden ist. Dieses Abwägen des Dafür und
Wider gab aber seinem schliesshchen Bekenntnis zur historischen
Bildung nur um so mehr Gewicht.

V

Als Nietzsche im sechsten Kapitel das wissenschaftliche Streben
nach objektiver Darstellung historischer Ereignisse angriff, sah er
nur den Mangel an Mut zu urteilen: Unter einem wissenschaftlichen

Vorwand sollte alles als gleichwertig, aber nichts als besonders

gut und vorbildlich gezeigt und jede bekennerische, persönliche
Ansicht aufgegeben werden zugunsten der Suche nach dem Wcl-

15 Nietzsche, Sämtliche Werke 11, 681. Kommt dazu, dass er Winckelmanns
apollinische Deutung des Griechentums ablehnte und damit einen Beleg dafür
hatte, dass dessen Methode nicht fähig sei, das «Lebern* zu zeigen.

16 In Auswahl zitiert bei W. Kaegi, Jacob Burckhardt, eine Biographie, 7 Bde,
Basel 1947-1982. Bd. 3, 369-376.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 105

tenplan, der die Geschichte nun einmal durchwalte. Es ist eine
Spitze gegen die Mentalität, die in jenem Passus aus der Verfassung
des Deutschen Reiches von 1872 zum Ausdruck kommt, wo es

heisst, es gelte «den grossen Gang der Geschichte zu erkennen, die
entsprechende Zukunft zu wollen und bewusst daran zu arbeiten»,
im Sinne Preussens natürlich17.

Burckhardt bekannte in seiner Rede: «Mit weiterer Vertiefung
und Erweiterung aller Studien gesellte sich hinzu ein allgemeines
objektives Verständnis des Vergangenen und Fremden überhaupt»,
und hob dasjenige für alte Gesetzgebung besonders hervor als

Reverenz vor der historischen Schule der Rechtswissenschaft und
deren Begründer Savigny. Freilich wusste auch er, wie unter dem
Deckmantel der Objektivität verschiedene historische Darstellungen

gleicher Ereignisse nach dem jeweihgen Vorteil geschrieben
werden. Schon 1866, nach dem deutsch-österreichischen Krieg,
hatte er sich Friedrich Salomon Vögelin gegenüber spöttisch
geäussert über deutsche Professoren, die ihre Hefte umschreiben
mussten18, ja seitdem er in Berlin Rankes Vorlesungen gehört
hatte, war ihm deutlich, dass das Interesse an der Geschichte von
der Gegenwart ausgehe und damit die Reinheit der Anschauung
gefährdet sei'9. Aber er bemühte sich immer redlich um sie, besonders

wenn er 1869 zur Einleitung seiner Revolutionsvorlesung
eingestand: «Die objektive Erkenntnis wird uns nicht leicht
gemacht20.»

17 Zur Diskussion darüber, ob Nietzsche zeit seines Lebens ein Gegner des

Historismus und seines Objektivitätsbegriffcs geblieben sci, zuletzt bejahend:
K. Hilpert, Die Überwindung der objektiven Gültigkeit, ein Versuch zur
Rekonstruktion des Denkansatzes Nietzsches, in: Nietzsche-Studien 9, 1980, 91-121,
besonders 107-113.

18 Briefe 4, 226.
19 Briefe 1, 217.
20 Burckhardt, Gesamtausgabe 7, 477. Vergleiche auch W. Hardtwig,

Geschichtsschreibung zwischen Alteuropa und moderner Welt, Jacob Burckhardt

in seiner Zeit, Schriftenreihe der Historischen Kommission bei der
Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Schrift 11, 1974, 47-50 und 261-264. H
Ritzenhofen, Kontinuität und Krise, Jacob Burckhardts ästhetische
Geschichtskonzeption, Köln 1979, 103-122. Auch: Objektivität und Parteilichkeit in der
Geschichtswissenschaft, Beiträge zur Histonk 1, München 1977. Auch K.
Schmid, Bewusstheit und Entsagung, in: K. S., Unbehagen im Kleinstaat, 207:
«aber es ist dies weniger eine Lehre von der objektiven Geschichte als eine Lehre
vom seelischen Verhältnis des erkennenden Subjekts zur Objektivität des
Historischen. Nicht tieferes Wissen soll durch sie geschaffen werden, sondern höhere
Bewusstheit des Wissenden.» Das bezüglich der Weltgeschichtlichen Betrachtungen

gesagt, aber von allgemeiner Gültigkeit.



106 Nikolaus Meier

In seiner Einleitung «Über das Studium der Geschichte» hatte
Burckhardt über die Bedingungen und Möglichkeiten der Objektivität

gar nicht gesprochen, sondern erst in der daran anschliessenden

Rede «Über Glück und Unglück in der Weltgeschichte». Dort
hatte er schlicht festgehalten, dass alle Urteile über die Geschichte
nun einmal subjektiv seien, da sich ein Weltplan nicht erkennen
lasse. Das scheint der Rede von 1874 zu widersprechen, verliert
aber seinen Widerspruch, wenn man bedenkt, dass Burckhardt den

Begriff in zweifachem Sinne benutzte: In einem absoluten und in
einem relativen, der eben nicht mehr besagt, als dass es möglich
geworden sei, sich eine Vorstellung der gesamten Kunstentwicklung

aller Orte und Zeiten zu machen dank jener kunsthistorischen
Handbücher Kuglers, deren Neuredaktion Burckhardt einst selbst

besorgt hatte. Dort hatte er Barock und Rokoko noch gewürdigt,
objektiv beurteilt, bevor er sich im «Cicerone» zum klassizistischen
Geschmack bekannte und vor subjektiven Urteilen nicht
zurückschreckte2'. Allerdings fällt auf, dass Burckhardt die Möglichkeit
objektiver Erkenntnis und vor allem ihren Wert in seiner Rede
keineswegs herausstrich, so wie man das von einem zünftigen
Kunsthistoriker der damaligen Zeit, als man die Wissenschaftlichkeit

der Kunstgeschichte auf alle Weise betonte und zu belegen
suchte, erwartete. Sie zu verteidigen, daran war ihm offensichtlich
nicht sehr gelegen, wie cr ja allgemein vom fleissigen akademischen

Bemühen um eine lückenlose Beherrschung der Tatsachen
nicht eben viel hielt, weil sie eine wahre Erkenntnis zu erlangen
nicht garantiere22. Die eigene Subjektivität, die eigene Urteilskraft,
ja Urtcilslust zu pflegen, empfahl und praktizierte Burckhardt
gerade beim Betrachten der Kunstwerke, und er war weit von
demjenigen Kunsthistoriker entfernt, der behauptete, der beste sei,
der keinen Geschmack besitze23.

21 Bezüglich der Kunst etwa auch: «Aber das bischen Objektivität, das ich mit
nach Hause gebracht» [von den Galeriebesuchen in London und Paris] Briefe 4,
76. Zur Bedeutung der Objektivität in bezug auf den Genuss vgl. W. Schlinks
Rede Jacob Burckhardt über den Genuss der Kunstwerke (erscheint demnächst
in den Trierer Beiträgen).

22 Gegen die «Spezialmikroskopiker»: Burckhardt-Wölfflin, Briefwechsel
und andere Dokumente ihrer Begegnung 1882-1897, ed. J. Gantner, Basel 1948,
31 f., 46, 50 f., 76.

23 Alois Riegl, den man mit seiner «mitunter fast schon ins Metaphysische
umschlagenden Spekulation» Burckhardts Antipoden nennen möchte.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 107

VI

Es war der Geschichtsschreiber des Historismus Friedrich
Meinecke selbst, der warnte, die «Pandorabüchse der Historie» dürfe
der Jugend nicht zu früh geöffnet werden24. Nietzsche schrieb:
Nur der «Instinkt der Jugend» spüre noch, wie falsch die deutsche

Erziehung sei, nur der Jüngling kenne die «Begierde, selbst etwas
zu erfahren und ein zusammenhängendes lebendiges System von
eigenen Erfahrungen in sich wachsen zu fühlen», nur er sei noch
nicht «zum Leben, zum richtigen und einfachen Sehen und Hören,
zum glücklichen Ergreifen des Nächsten und Natürlichen verdorben».

Wie aus der ganzen Schrift klingt auch aus diesen Zitaten
eine grosse «verheissende Ahnung», und die Gegenmittel gegen
die historische Krankheit, das Vergessen, die Rehgion und die
Kunst werden in ihrer Grösse beschworen.

Sind nun Burckhardts Bemerkungen über die Pflicht, gerade die

Jugend in der Kunst zu unterweisen, eine Antwort auf Nietzsches
Forderungen? Weder in der Einleitung zur Vorlesung von 1851,

jener Urform der «Weltgeschichtlichen Betrachtungen», noch
zum Kurs «Über das Studium der Geschichte» selbst hatte cr auch

nur verwandte Gedanken geäussert. In der Rede über die
Kunstgeschichte von 1874 begann der praktische, sachlich-trockene
Burckhardt den betreffenden Passus zwar nüchtern mit einem
mnemotechnischen Hinweis aufdie leichte Auffassungsgabe und
Gedächtniskraft der Jugend und nahm damit dem Abschnitt jene
Emphase, die bei Nietzsche manchen Leser abstossen mag. Um so
feierlicher ist dann der Schluss des Absatzes: «Allein die Anweisung
und Belehrung ist eine Pflicht, und zwar die: auf das Primäre und
Mächtige hinzulenken, die Wege abzukürzen.» Neben dem
frischen Gedächtnis lobte Burckhardt als Vorzug der Jugend «ihre
Empfänglichkeit» und ihren «Glauben», also ihre Offenheit und
freie Gesinnung, den Wunsch und das Bedürfnis, Grossem und
Bedeutendem zu begegnen und die erkannten Ideale hochzuhalten.

Er führte das nicht weiter aus; es hätte die ausgewogene Form
seiner Rede zerstört. Doch gerade für die Deutung dieser Stelle
hilft der Hinweis auf Nietzsche.

Die Grundidee vom Nutzen und Nachteil der Historie für das

Leben, dass immer mehr eine «altkluge Historikervernünftigkeit»
gelte, eine «kleine Fachmässigkeit», dass die historische Bildung
den Menschen nicht frei, sondern zum Herdenmenschen, ja zum
Sklaven mache, hatte Nietzsche schon 1872 in seinen fünf Vorträ-

24 F. Meinecke, Vom geschichtlichen Sinn 131.



108 Nikolaus Meier

gen «Über die Zukunft unserer Bildungsanstalten» formuliert25.
Dass aus Bildung immer mehr Gelehrsamkeit und daraus immer
mehr Journalistik entstehe, dass die moderne Massenbildung darauf

angelegt sei, der Staatstendenz zu gehorchen, das hörten die
Basler schon damals. War der Traktat von 1874 die grundsätzliche
Analyse einer verbreiteten Krankheit, welche zu heilen Nietzsche
nicht viel Hoffnung mehr hatte, so glaubte er noch 1872, dass er
seinen Zuhörern eine Bildungsmisere diagnostiziere, die bald
vorüber sei, und in seinem letzten Vortrag drückte er sein Vertrauen
in eine Reform des Universitätsbetriebes aus.

Diese fünf Vorträge beeindruckten Burckhardt wie keine
andere Schrift Nietzsches. An Arnold von Salis schrieb cr: «Sie hätten

die Sachen hören sollen! Es war stellenweise ganz entzückend,
aber dann hörte man wieder eine tiefe Trauer heraus, und wie sich
die Auditores humanissimi die Sache eigentlich tröstlich zurechtlegen

sollen, sehe ich noch nicht. Eins hatte man sicher: den Menschen

von hoher Anlage, der Alles aus erster Hand hat und wei-
tergiebt26.» Burckhardt hätte ein solches Lob nicht ausgesprochen,
hätte ihm der Inhalt der Reden durchaus missfallen. Und dass die
Forderungen seiner Meinung nach mindestens teilweise berechtigt
waren, geht auch aus seinem Zweifel darüber hervor, ob die
Gelehrten wohl Gründe und Argumente fänden, Nietzsches Klagen,

wenn nicht zu widerlegen, so doch abzuschwächen27.
Wenn auch Nietzsche den sechsten Vortrag, der wohl die

Lösungen des Problems hätte bringen müssen, nicht hielt, so deutete

er bereits im fünften an, worin er das Heilmittel gesehen hätte:
in der Pflege des künstlerischen Denkens, Strebens und Vcrglei-
chens. Ja er hatte gewünscht, dass die Universität bei wichtigen
Kunstplänen mittue. Der Jüngling sei «instinktlos für die wahre
Kunst», klagte Nietzsche28. Dass er einen Kunstgeschichtsunterricht

gefordert hätte, darf man daraus gewiss nicht lesen; die
Einrichtung eines neuen historischen Faches konnte ja nicht nach
seinem Sinn sein. Aber er verlangte von den Bildungsanstalten, dass

sie den Jüngling mehr dazu erziehen, vor dem Kunstwerk

25 Nietzsche, Sämtliche Werke 1, 641-752.
26 Burckhardt, Briefe 5. 158. Die Äusserung im gleichen Brief «das Neue,

Grosse. Befreiende muss kommen aus dem deutschen Geist und zwar im Gegensatz

zu Macht, Reichthum und Geschäften» ist ein deutliches positives Echo der
Vorträge Nietzsches.

27 Ebendort. Rehm (wie Anm. 6, 186 f.): Die Vorträge verdankten Burckhardt

viel und Salin (wie Anm. 6, 89) vermutete sogar, Burckhardt, vielleicht
Vischer-Bilfinger, hätten diese Vorträge angeregt.

28 Nietzsche, Sämtliche Werke 1, 743.



Zu facob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 109

«andächtig zu sein29» als dass sie seinen blossen wissenschaftlichen
Eifer förderten. Diese Forderung war eine direkte Polemik gegen
den Kunsthistoriker Herman Grimm, gegen seinen seit 1859 oft
gedruckten Essay über die Venus von Milo. Nietzsche attackierte
Grimms Urteil, dass die 1820 entdeckte Venus den Zeitgenossen
nichts mehr bedeuten könne: zum einen seine kunstwissenschaftliche

Methode des stilistischen Vergleichens (hier arbeitete das

scharfe, respektlose Auge eines Kunsthistorikers); zum andern und
vor allem seine Meinung, dass ja kein Volk mehr lebe, das in ihr
das Symbol ewiger Gefühle verehre, umsomehr als für ihn
feststand: «Das Zeitalter, in dem wir leben, ist das beste.» Grimm empfand

es nicht als Verlust, dass er den Sinn, das «Herz» für diese
Schönheit verloren hatte, dass die antike Kunst und Literatur ihn
befremdete, denn in jener fernen Zeit habe es Sklaven und Freie
gegeben, jetzt herrsche «ein alles überflügelnder Drang nach freier
Gleichberechtigung vor Gott und dem Gesetz». 1896 regte er an,
den Tempel von Olympia als Ruhmeshalle deutscher Dichter und
Denker in der Nähe Berlins wieder aufzubauen30.

Dass Nietzsche mit seiner Kritik Burckhardt gewonnen hat,

liegt auf der Hand. Gegen den herrschenden Zeitgeschmack die
Werte der Antike zu verteidigen, war beiden ein grosses Anliegen,
und beide waren überzeugt, dass eine schulmeisterliche Philologie
dafür nicht genüge. Als Nietzsche 1873 im Schlösschen von Flims
davon träumte, eine Akademie zu gründen, so hätte als
ausserordentliches Mitglied auch Jacob Burckhardt mitwirken sollen. Mag
sein, dass Burckhardt Nietzsche gegenüber eine gewisse pädagogische

Übereinstimmung bekannt hat, die der junge Verehrer als

Gleichgesinntheit ausdeuten konnte.
Der Vergleich soll nicht strapaziert werden, das Trennende wie

Verbindende ist genug umrissen, um so mehr, als Burckhardts
Antwort, und wäre sie noch so bewusst gezielt gegen Nietzsches
Angriff, keine systematische und ausführliche war. Mehr als An-

29 Ebendort 687.
30 w. Waetzoldt, Deutsche Kunsthistoriker 2, Leipzig 1924, 220. Zur Venus

von Milo, ihrer Entdeckung und fortuna critica im 19. Jahrhundert: F. Haskeil
u. N. Penny, Taste and the antiquity, the lure of classical sculpture, New
Haven 1981. Der Fall Grimm - als Negativ-Beispiel - nicht genannt. Burckhardts

Stellung in dieser besonderen Sache ist leicht zu entscheiden. Als er im
März 1848 von der Revolution in Paris hörte, schrieb cr an Andreas Heusler-
Ryhiner: «die Republik proclamiert, der König todt am Schlagfluss. der Louvre
verbrannt - ach Gott, Minister und Constitutionen kriegt man immer wieder,
aber wer giebt mir die Venus von Milo und Murillo's (heilige Empfängnis)
zurück?» Briefe 3, 102 f.



110 Nikolaus Meier

deutungen, freilich in drei wichtigen Sachen, sind sie nicht. Die
Bedeutung von Burckhardts Rede ergibt sich ja nicht so sehr aus
einer kleinlichen, philologischen Gegenüberstellung als vielmehr
aus der Rekonstruktion der Atmosphäre, in der er sprach.

VII

Burckhardts Zuhörer waren die vierzehn Studenten der
Kunstgeschichte in Basel. Mindestens sieben waren Theologen: Samuel
Henri Mojon, Karl Schönviszner, Karl Merk, Hans Stückelberger,
Fritz Baer, Gottfried Schenkel, Werner Merz. Philologen waren
Paul Meyer, Adolphe Baumgartner, Hans Riggenbach, Hans
Preiswerk, Theodor Vetter. Bei ihnen sassen noch ein Herr Müller und
ein Herr Feigenwinter31.

Adolphe Baumgartner, später einmal Jacob Burckhardts Nachfolger

auf dem historischen Lehrstuhl, war beim Beginn seines
Studiums im Sommersemestcr 1874 Nietzsche eng verbunden.
Die Bekanntschaft war zwar durch seine Eltern, seine Mutter vor
allem, zustande gekommen, aber es war Baumgartners Besuch des

Basler Paedagogiums, wo Nietzsche Griechisch lehrte, der die beiden

einander näher brachte32. Von diesem Unterricht her kannten
ihn auch Henri Mojon, Paul Meyer, Hans Riggenbach und Hans
Stückelberger. Nietzsches Wirkung auf seine Schüler war grossartig:

der mächtige Schnurrbart, die hinter dicken Brillengläsern
versteckten Augen, die hohe Stirn, das wilde Haar und ein höflicher
und gütiger Mensch von natürlicher Liebenswürdigkeit. Da er die
Schüler an seinen eigenen Erlebnissen teilnehmen liess, war jede
staubige Gelehrsamkeit aus seiner Schulstube verjagt, und
Formulierungen wie «diese Tragödie möchte ich blau nennen» kamen
der jugendlichen Neigung zu neuartigen, ungefähren Stimmungen

entgegen. Ein Schüler bekannte: «Wir teilten die schwärmerische

Verehrung der Studenten für ihren Professor, der nur wenig
älter als sie selber war, wir lasen alles, was von ihm erschien, und
wurden mitgerissen in den Rausch seines Wagner-Enthusiasmus33.»

Da der Ton der zweiten Unzeitgemässen Betrachtung im
Vergleich zur ersten ruhiger war und nicht gegen Einzelpersönlichkeiten

wie die erste gegen Strauss polemisierte, hielten die Bas-

31 Nach den Seminarberichten, Staatsarchiv Basel, Erziehungsakten X 34.
32 Baumgartner hatte schon die Erste Unzeitgemässe zum Geschenk erhalten

und bekannte später: «Er hat zuerst in mir das grosse Rad umgedreht »: Emil
Dürr, Adolf Baumgartner 1885-1930, in: Basler Jahrbuch 1932, 217.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 111

1er Nietzscheverehrer sie höher und erkannten in ihr noch mehr
bleibenden Wert, und das Werk ging von Hand zu Hand. Basler
Studenten, die während des Wintersemesters im Ausland studierten,

bemühten sich, es so rasch wie möglich zu erhalten34.
Burckhardt konnte also damit rechnen, dass man für die

Begriffe historische Bildung, Objektivität, Jugend hellhörig war.
Müssen wir heute die Quellen erst lesen, um diese Wörter uns
bedeutend zu machen, regten sie damals reiche Assoziationen an.
Es waren nur leichte Winke, aber in einer empfindsamen, aufnah-
meberciten Atmosphäre gesprochen. Damals waren Stadt und
Universität klein, und Burckhardt wusste wohl zum Teil, wen er
in der ersten Vorlesungsstundc vor sich haben werde35. Seine
Studenten hörten nun nicht das gerade Gegenteil dessen, was sie von
Nietzsche her gewohnt waren. Das Bekenntnis zur historischen
Bildung zwar und die betonte Möglichkeit einer wissenschaftlichen

Objektivität waren nicht zu überhören. Aber manch anderes

trug Burckhardt vor, was ein ordentlicher Kunsthistoriker,
eingeschworen auf seine Methoden, hätte höchstens freundlich
belächeln können. Das wird alle jene nicht überrascht haben, die
Burckhardt ebenfalls vom Paedagogium her kannten. «Er machte
uns frei von den Fesseln der Zunft und dem ehrbaren Philistcrium
des regelrechten, methodischen Forschungstrott», erinnerte sich

einer seiner berühmtesten Schüler, Heinrich Gelzer36. Burckhardts
Wunsch: «Das Glückseligste wäre: bei völliger Unwissenheit in
einem Augenblick das Höchste als solches innewerden zu können»,

33 H. Gutzwiller, Friedrich Nietzsches Lehrtätigkeit am Basler Paedagogium
1869-1876, in: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 50, 1950,
147-224. Nietzsches Charakterisierung hier Paraphrasen nach bei Gutzwiller
gesammelten Zeugnissen.

34 So Louis Kelterborn. Dessen Erinnerungen abgedruckt im Nachbericht zu
Friedrich Nietzsche, Werke und Briefe. Historisch-kritische Gesamtausgabe,
Briefe Bd. 3, ed. W. Hoppe, München 1940, 347.

35 Ob Burckhardt diese Rede immer als Einleitung vorgetragen hat oder nur
an diesem 6. Mai, ist schwer auszumachen. Den Kurs über die Kunst des Altertums

hielt er alle zwei Jahre, zuletzt 1890. Leider ist nur eine Nachschrift
überliefert, diejenige Otto Markwarts von 1882 auf dem Staatsarchiv Basel,
Privatarchive 300 8 f. Sie ist sehr sorgfältig, beginnt: «Die ältesten Bauten in
Griechenland sind die Cyclopenmauern. Wer diese Cyclopen gewesen sind ...» In der
Kenntnis des damaligen Universitätsbetriebes kann man nicht leichtfertig annehmen,

Markwart habe die erste Stunde verpasse Als Burckhardt 1890 mit violetter

Tinte überarbeitete, schrieb er zur Rede den genannten Vermerk: «Eröffnung

meiner kunstwissenschaftlichen Vorlesungen überhaupt»; ein historisierender

Vermerk und ein Beweis, dass die drei besprochenen Themen nur 1874
aktuell waren?

36 H. Gelzer, Jacob Burckhardt, in: Ausgewählte kleine Schriften, Leipzig
1907, 323.



112 Nikolaus Meier

zeigt deutlich, wie belastend auch ihm das Wissen und die Wissenschaft

sein konnte, und war nach der Verteidigung historischer
Objektivität und ihrer methodischen Bedingungen eigenartig.
Dieses Verlangen nach einer naiven, vorhistorischen
Erkenntnismöglichkeit illustrierte er in der Rede beispielhaft mit der
Geschichte jener Normannen, die in Byzanz von der Erscheinung
der griechischen Götterbilder gänzlich benommen waren aus
ihrem eingeborenen Sinn für das Schöne, und die sie für ihre Äsen
hielten.

VIII

Die Kunst war Burckhardt nicht nur eine schöne Erscheinung
und wissenschaftlicher Gegenstand, ein Gegenstand des
kulturgeschichtlichen Vergleichs. Sie war ihm, vielleicht zuerst, ein Mysterium37.

Deshalb scheute er sich nicht, das ein Wunder zu nennen,
das der Gegenstand der Kunstwissenschaft sein soll, und dazu noch
zu sagen: «so ist auch unser individuelles Verhältnis zu ihr (der
Kunst) ein Geschenk der Gottheit.» Sie ist also mehr als ein
historisches Monument, und weder Wille noch gcschichtswissenschaft-
liches Rüstzeug genügen dem Erkennen des Ewigen; cs gibt nur
das Glück der guten Stunde, den rechten Augenblick.38

Damit geht zusammen, dass Burckhardt vom grossen Kunstwerk

immer noch verlangte, dass cs die Menschen und Dinge in
der Ordnung vorstelle, wie sie sein sollte.39 In diesem Verständnis
war seine erzieherische Intention begründet. Wenn cr dafür eintrat,

dass man insonderheit die Jugend zur Kunst hinführe und ihr
«die Wege abkürzen» müsse, wie er so schön trocken sagt, so weil
er - wie Nietzsche auch - auf den Offenbarungen am meisten
geöffneten Seelenernst und Seelenrcichtum dieses Alters hoffte.

Der Wunsch nach der Erkenntnis eines Wunders, des Ewig-
Glcichen und Ewig-Guten ist also dem historischen Denken
überhoben und erwartend auf die Zukunft gerichtet. Burckhardt
wollte sich mit der Institution der Kunstgeschichte kein Asyl
einrichten40. Indessen, sein Kunstbegnff soll da nur angedeutet und
die Konsequenzen für seine kunstwissenschaftliche Methode daher

37 Zu Burckhardts Kunstbegriff in diesem Sinne: A. von Martin, Die Religion
in Jacob Burckhardts Leben und Denken, eine Studie zum Thema Humanismus
und Christentum, München 1942, 22-28.

38 Burckhardt, Gesamtausgabe 10. 13.
39 M. Warnkeoiaeïvm Sei. Ein kunsttheoretischer Splitter, in: Munuscula

Discipulorum, Festschrift für Hans Kauffmann, Berlin 1968, 379-392.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 113

übergangen werden, auch wenn er sie in seiner Rede vorstellte
und begründete. Jetzt interessiert nur, was irgend mit Nietzsche
zusammenhängt.

IX

Bei allem Verbindenden und Verwandten in den geschilderten
Quisquilien, ein wesentlicher Gegensatz ist in Beider Beziehung
zur Bildenden Kunst. Nietzsches Schwester berichtet zwar: Als
auf Grund einer Falschmeldung in Basel bekannt wurde, dass der
Louvre mit all seinen Kunstschätzen abgebrannt sci, da sollen
Nietzsche und Burckhardt sich gegenseitig gesucht und endlich
sich vor Nietzsches Wohnung getroffen und in einem dämmrigen
Zimmer verharrt haben, unfähig, einander zu trösten41. Man kann
diese Geschichte glauben oder nicht; Frau Förster überlieferte sie,

um das Verhältnis der Beiden als privat und intim vorzustellen und
ihre gleichstrebende Liebe zur Kunst hervorzuheben. Allein, man
kann zweifeln, ob Nietzsche eine ursprüngliche Beziehung zur
Bildenden Kunst gehabt habe, und als Grund dessen Kurzsichtigkeit
und Augenschwäche anführen42. Es trifft wohl zu, dass Nietzsche
während seines Sommersemesters in Bonn die Vorlesungen des

Kunsthistorikers Springer mehr aus Bewunderung für seine
geistreiche Eloquenz als aus Neigung zur Kunstgeschichte besucht
hatte. In Leipzig jedenfalls liess er von diesem Fach wieder ab43.

Seine uneingeschränkte Verehrung galt zuvorderst Claude Lorrain,

dem «klingenden Golde»44 seiner Landschaften; er bedeutete
ihm das Höchste, so wenn er schrieb: «Schon der Wunsch nach
einem dichterischen Claude Lorrain ist ja gegenwärtig eine Unbe-

40 So H. Schlaffer, Jacob Burckhardt oder das Asyl der Kulturgeschichte, in:
Hannelore und Heinz Schlaffer, Studien zum ästhetischen Historismus, Frankfurt
1975, 72-120. J. Rüsen, Historismus und Ästhetik, Geschichtstheoretische
Voraussetzungen der Kunstgeschichte, in: Kritische Berichte, Mitteilungen des

Ulmer Vereins für Kunstwissenschaft 3, 1975, Heft 2/3, 5-11. Auch P. Heller,
Von den ersten und den letzten Dingen, Studien, Berlin 1973, 41-54 und
232-246 beurteilt Burckhardt im Vergleich zu Nietzsche einseitig als elegisch-
konservativ und epigonal-museal.

41 Salin (wie Anm. 6) 72.
42 C. P. Janz, Friedrich Nietzsche, eine Biographie 1, Basel 1978, 77, 516.
43 Ebendort 142. W. Stein, Nietzsche und die Bildende Kunst, Berlin 1925,

scheint das Thema zu forcieren, was bei einem Autor aus dem George-Kreis
nicht erstaunt. Dazu: M. Stettier, Wilhelm Stein, in: Machs na, Bern 1981,
151-203. Steins Studie ist aktualisiert worden durch den Neudruck in W. Stein,
Künstler und Werke, Bern 1974, 24^11.

44 Nietzsche, Sämtliche Werke 6, 356



114 Nikolaus Meier

scheidenheit, so sehr Einen das Herz danach verlangen heisst45.»

Mit solcher Bewunderung stand er in Goethescher Tradition wie
Burckhardt auch. Dieser fand für seinen «Cicerone» keinen
schöneren Abschluss als die Feier der Landschaften Claudes; sie waren
ihm Italien wie nichts anderes. Und als Nietzsche seinen «Antichrist»

beendet hatte, erlebte er in Turin einen Herbst: « - ein
Claude Lorrain ins Unendliche gedacht46 ». Den Zugang zur
avantgardistischen französischen Malerei erleichterte ihm die Kenntnis
der Schriften Baudelaires47. In Delacroix' Werken sah er mit
seinem entwickelten psychologischen Spürsinn einen «Entdecker im
Reich des Erhabenen», auch des «Hässlichen und Grässlichen».
Burckhardt kannte zwar die moderne französische Kunst von
seinen Reisen nach Paris her und sah Reproduktionen in den
Kunstzeitschriften. Man hat oft bedauert, dass er das alles kaum zu Kenntnis

genommen, ja Delacroix' Werke als plebejisch verabscheut
habe48-

Ein unüberbrückbarer Gegensatz freilich tut sich auf im Urteil
über die Werke Raffaels. Burckhardts tiefste Liebe galt wohl den
Werken dieses Meisters; sie bewunderte cr ohne irgend einen
Vorbehalt49. Nietzsche dagegen strich heraus, dass Raffaels «Verklärung»

falsch, dass ihm am kirchlichen Glauben wenig, viel an der
zahlungsfähigen Kirche gelegen, seine Kunst harmonisch, jedoch
flach sei50. Der grösste Vorwurf scheint sein apollinisches Künstlertum

gewesen zu sein.
Wenn Nietzsche etwa Böcklin als den einzigen schöpferischen

Meister der neueren deutschen Kunst schätzte51, so ist dieses Urteil
bemerkenswert hinsichtlich desjenigen Burckhardts, der nur zum

4:' Nietzsche, Sämtliche Werke 2, 456. Es ist also nicht Dürer der ihm liebste
Künstler und nicht dessen Stich «Ritter Tod und Teufel», das «Symbol unseres
Daseins» (Nietzsche, Sämtliche Werke 6, 305), das ihm bedeutendste Kunstwerk.
Da das zum Faustischen so gut passt, konstruierte man das gerne: E. Bertram,
Nietzsche, Versuch einer Mythologie, Berlin 1918, 42-63.

46 Nietzsche, Sämtliche Werke 6, 356.
47 K. Pestalozzi, Nietzsches Baudelaire-Rezeption, in: Nietzsche-Studien 7,

1978, 157-178, vor allem 165 ff., 177 ff.
48 Nietzsche, Sämtliche Werke 5, 202 f.; 11, 591; 6, 289, und Burckhardt,

Briefe 8. 285.
49 W. Kaegi, Jakob Burckhardt 6, 607 f. Friedrich Rintelen, Gedenkworte auf

Jacob Burckhardt, in: Reden und Aufsätze, 30 dagegen betonte, dass es Luca della
Robbia gewesen sei, über den Burckhardt gesprochen habe wie über keinen
anderen Künstler. Man mag da eine private, stille Verehrung von einer mehr
offiziellen trennen.

50 Nietzsche, Sämtliche Werke 2, 180 u. 585.
51 Ebendort 9, 536.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 115

Frühwerk Zugang gefunden hat, aber es entspricht dem damaligen
allgemeinen Kunstgeschmack52. Nietzsches Kenntnis der Bildenden

Kunst unterschied sich kaum von demjenigen eines Bildungsbürgers.

Grimms Aufsatz über die Venus von Milo zu kennen,
gehörte zum guten Ton, und das ist auch überall sonst zu sagen, wo
man feststellt, dass Nietzsche «Kunstliteratur» gelesen hat, sei das

nun der «Cicerone»53 oder die Schriften Fromentins, Stendhals,

Springers und Lübkes. Die Kunst hatte vorzüglich eine dienende
Funktion in seinen philosophischen Entwürfen; sie war ihm weniger

Gegenstand eines sinnlichen künstlerischen Erlebnisses als

vielmehr seiner philosophischen und psychologischen Spekulationen.

X

Mögen auch beide, Burckhardt und Nietzsche, eine «historische
Krankheit» diagnostiziert haben, so waren ihre Therapien doch

ganz verschieden. Nietzsches Usurpation der Kunst für seine
unklaren, aber tatvollen, lebenstürzenden Pläne mussten Burckhardt

befremden, vielleicht sogar schändlich erscheinen. Er suchte
als erdbcklommener Mensch das erhabene Dasein und das Ewigklare

ähnlich seinem hochverehrten Schiller. Nietzsches unbedingten
Glauben, dass das Grosse in der Zukunft liege, konnte er nicht

teilen, konnte nicht in einer Wunschatmosphäre leben. Und die

grosse Geste des Führens lag ihm nicht.
Wenn man feststellt, dass für Burckhardt die Kunst nicht nur ein

kulturhistorisches Dokument, sondern auch ein moralisches
Paradigma vorstellt und ein Mysterium ist, dass er überzeugt war, sie

könne nicht mit rationalen Mitteln erfasst werden, sondern sie

erfasse den empfänglichen Betrachter, dann wird eindrücklich, wie
tief ihm Kunst und Leben bezogen waren. Wenn man aber die

programmatischen Schriften anderer zeitgenössischer Kunsthistoriker

liest, wird einem klar, wie die Kunst begann, ihnen blosses

historisches Dokument, Propagandamittel oder Vehikel
entwicklungstheoretischer Spekulationen zu werden, und wie sie, um ja
nicht in den schlechten Rufder Unwissenschaftlichkeit zu geraten,
ihren Glauben an die Kunst und ihre Begeisterung für sie zu
bekennen sich scheuten.

52 W. Kaegi, Jacob Burckhardt 7.
53 Nietzsches mit Burckhardt übereinstimmende Kunsturteile ergaben sich

allein schon aus seinem Besitz des Cicerone: zu Luinis Fresken in Lugano Nietzsche,

Sämtliche Werke 14, 52, zum Pitti-Palast 9, 520; 11, 44.



116 Nikolaus Meier

Die Kunstwissenschaft verharrte im grossen Ganzen in ihrem
Glauben an die philologisch-historische Methode und suchte weiter

nach kunstgeschichtlichen Systemen; sogar Burckhardts Nachfolger

Heinrich Wölfflin machte darin keine Ausnahme. Die onto-
logische Vielfalt der Kunst wurde offiziell beschwiegen, die
Fachdiskussionen stritten um historische Methoden, das Verhältnis von
Kunstgeschichte und Kunsttheorie wurde untersucht, der Wert
der Kunstwissenschaft für die Erkenntnis der Weltanschauungen,
Kultur- und Geistesgeschichte geprüft und versucht, aus der
Geschichte der Kunst biologische Rhythmen herauszulesen54. Dieser

Rückzug der Kunstgeschichte auf die Historie bewirkte eine
Polarisierung zu all jenem, was man unter Kunstkritik und der
sogenannten vorwissenschaftlichen Erfahrung von Kunst verstand,
und war verbunden mit dem anscheinend unüberbrückbaren
Gegensatz von «Historie und Leben»55-

Nietzsches Name findet sich immer wieder dort, wo die Ketten
der Gelehrsamkeit gesprengt werden sollen und ein ursprünglicher
Bezug zum Kunstwerk gefordert wird. So auch bei Martin Gose-
bruch, um nun gerade einen der gegenwärtigen Kunsthistoriker zu

nennen, die mit neuen, ja eben alten methodischen Forderungen
der Kunstgeschichtswissenschaft frisches Leben geben wollen56.

Burckhardt dagegen geniesst unter den Ahnen der Disziplin den
Ruhm, eine wundervolle Formulierungskunst geübt und die
«Kunstgeschichte nach Aufgaben» begründet zu haben57. Einer

54 Ein Überblick, unter einem bezeichnenden Titel, bei: W. Passarge. Die
Philosophie der Kunstgeschichte in der Gegenwart, Berlin 1930.

'5 Diese Haltung noch bei H. Lützeler, Kunsterfahrung und Kunstwissenschaft,

3 Bde., Freiburg 1975.
^6 M. Gosebruch, Unmittelbarkeit und Reflektion, methodologische

Beiträge zur Kunstgeschichtswissenschaft, ed.J. Poeschke, München 1979. Vgl. auch
dessen Vortrag Jacob Burckhardt heute (Manuscript), wo Burckhardt allein
schon Gewicht gewinnt dadurch, dass er Nietzsche «lebenswichtig» geworden
sci. Prof. Gosebruch danke ich für die Einsicht in sein Manuscript.

57 N. Huse, Anmerkungen zu Burckhardts «Kunstgeschichte nach Aufgaben»,

in: Festschrift Wolfgang Braunfels, ed. F. Piel u. J. Traeger, Tübingen 1977,
157-166. Huse weist daraufhin, dass Aby Warburg einer der wenigen gewesen
sei, die versuchten, Burckhardts Methode zu übernehmen und weiter zu entwik-
keln. Zu Burckhardt äusserte sich Warburg vor allem während eines ausschliesslich

diesem gewidmeten Seminars 1926/27 und dort auch zu Burckhardt-Nietzsche.
Das Verbindende sei, dass beide «Sehertypen» seien, das Trennende Romanismus

und Germanismus. Die Texte sind aufschlussreicher für Warburg als für
das Thema selbst und die wichtigsten abgedruckt bei E. H. Gombrich, Aby
Warburg, an intellectual biography, London 1970, 254-258. Für die Einsicht in
Warburgs Nachlass danke ich dem Direktor des Warburg Institutes in London Prof.
J. B. Trapp.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 117

längst vergangenen Zeit aber scheint sein unverhüllter Glaube an
die Kunst zu gehören.

Als Burckhardt Ende 1873 der Kuratel der Universität seinen
Plan eines Kunsthistorischen Lehrstuhles unterbreitete, führte er
als Begründung die gute Vertretung des Faches an den meisten
deutschen Universitäten und in Zürich am Polytechnikum und an
der Universität an58. Seine Eröffnungsrede zeigt, dass allein solche
äusserliche Gründe keineswegs für seinen Entschluss entscheidend
waren, sondern vielmehr die Meinung, mit der Historie der Kunst
zu einer wahren Bildung beizutragen.

In mehreren Briefen, teils vor, teils nach der Begründung der
Kunstgeschichte an der Universität geschrieben59, betonte er, dass

nicht er es gewesen sei, der dazu geraten habe, dass vielmehr andere
ihn gedrängt hätten. Dieser Hinweis ist sicher ein Ausdruck der
Bescheidenheit, denn oft betonte Burckhardt zu jener Zeit, wie
sehr er von der «kunstwissenschaftlichen Welt» abgeschnitten sei,
und die Übernahme dieser neuen Aufgabe musste ihm nahezu
unverantwortlich erscheinen. Andererseits mag sich in den Brief-
stcllen aber auch eine Entschuldigung ausdrücken dafür, dass er
sich jetzt selber daran machte, die Bildende Kunst «wissenschaftlich»

zu behandeln.
Er pflegte denn in seinen Vorlesungen60 auch nicht jene

kulturgeschichtlich orientierte «Kunstgeschichte nach Aufgaben», die
seine späten Studien «Das Altarbild», «Die Sammler» durchführen,
vielmehr jene beschreibende, besinnende Art, die er schon im
«Cicerone» gepflegt hatte, die ihm erlaubte, auszuwählen, zu werten,

das begeistert zu schildern, dem seine Liebe galt.

Nikolaus Meier,
Hagenbachstrasse 34,
CHA 052 Basel

58 Burckhardt, Briefe 5, 214.
59 Burckhardt. Briefe 5, 217 f. u. 227 und auch Jacob Burckhardt und Heinrich

Wölfflin (wie Anm. 22) 78. Zum ganzen auch W. Kaegi: Jacob Burckhardt 4,
27-29 und 6, 275-280.

60 W. Kaegi, Jacob Burckhardt 6, 275-647.


	Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche : ein Stück spekulativer Quellenkritik

