Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 81 (1981)

Artikel: Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche : ein Stiick spekulativer
Quellenkritik

Autor: Meier, Nikolaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-118045

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche

Ein Stuck spekulativer Quellenkritik

von

Nikolaus Meier

Hanspeter Landolt zugeeignet

[

Trotz des reichen Schrifttums zu unserem Thema ist die Kennt-
nis des menschlichen und wissenschaftlichen Verhiltnisses zwi-
schen Burckhardt und Nietzsche unsicher. Die gegenseitigen
Urtelile, seien sie nun lobend oder kritisierend, sagen nicht viel aus;
und sind sie auch noch so geliufig geworden wie etwa jenes Nietz-
sches, Burckhardt neige wenn nicht zur Verfilschung so doch zur
Verschweigung der Wahrheit, oder dasjenige Burckhardts, Nietz-
sche sei ebenso Gelehrter als Kiinstler, so sind sie eben allgemein
bekannt und oft zitiert, weil sie beim niheren Zusehen alles und
nichts sagen.

Der Briefwechsel gibt mehr Probleme auf als er kliren hilft, und
vergleicht man thn mit denjenigen, die Burckhardt mit Alioth,
Geymiiller und Preen pflegte, dann zeigt sich, wie kurz und lako-
nisch er sich in den an Nietzsche gerichteten Briefen hielt, so dass
man aus einzelnen Stellen das eine und das pure Gegenteil heraus-
lesen kann.

Da beide wihrend der gleichen Zeit, der eine als Philologe, der
andere als Historiker, tiber die Griechen Vorlesungen hielten, und
Nietzsche den ilteren Kollegen jeweils abholte und diskutierend
nach Hause begleitete, ist man zu Spekulationen dartiber, worin
sich 1hr Griechenbild gleiche und worin es sich unterscheide, wel-
cher mehr der Gebende und welcher mehr der Nehmende sei,
geradezu aufgefordert. Die gemeinsame Verehrung Schopenhau-
ers, ithr Kulturpessimismus, das verleitet erst recht dazu abzuwi-
gen, was sie trennte und was sie verband. Weil es jedoch kaum
gelungen 1st, in den Schriften der beiden Gelehrten kausale Ver-
bindungen aufzudecken, blieb fiir diese Uberlegungen die Quel-
lenlage zu schmal und nur ein einfiithlendes Parallelisieren tibrig.
Nach der Lektiire einiger Biicher aus dem breiten Schrifttum zog



98 Nikolaus Meier

Benn den Schluss: «Das Verhiltnis N. und Burckh. scheint mir kein
zentrales Problem zu sein'.»

Eines dieser Biicher freilich machte in Basel einigen Arger: Als
Edgar Salins Schrift «Jacob Burckhardt und Nietzsche» als Rekto-
ratsprogramm fiir das Jahr 1937 erschien, polemisierte nicht nur
die baslerische frontlerische Presse gegen den jiidischen Autor, der
aus Jacob Burckhardt einen Heiden mache; auch Mitglieder der
Regenz wehrten sich energisch: da sei ein «verkautzter Sonder-
ling» dargestellt, und zudem fehlten der Schrift die «vorurteilslose
Sachlichkeit und unpartetische Griindlichkeit». Diese Vorwiirfe
verurteilte hinwiederum Salin in einem Brief an den Rektor als
«schulmeisterliche Beckmesserei»'*. Die Moglichkeit liegt wohl in
der Mitte: die Quellen eben zu priifen und die Schliisse gelassen
zu zichen; und es wird sich zeigen, dass von einer «Sternenfreund-
schaft» nicht die Rede sein kann, dort aber, wo Burckhardt und
Nietzsche auf einander trafen, Probleme sichtbar werden, die weit
tiber das biographische Interesse hinausgehen und deshalb Vorur-
teilen so anfillig sind.

11

Dass Nietzsche und Burckhardt in Charakter und Geist ganz
verschieden waren, dafiir dient oft Nietzsches Schrift « Vom Nut-
zen und Nachteil der Historie fiir das Leben» als Beweis. Nietzsche
hatte sic anfangs 1874 Burckhardt geschenkt, jene zweite Unzeit-
gemisse Betrachtung, in der er gegen das historische Denken und
Fihlen kimpfte und ausfithrlich die Schiden dieser Krankheit
schilderte: die seit der Romantik allgemein verbreitete Denkweise
se1 erstarrt und unfruchtbar, das Leben von Bildung ersticke; alles
laufe auf Gleichmacherei heraus und Staatssklaven wiirden
geziichtet; sie verleite zum blossen Bewahren und zum Suchen
nach Vorbildern, da der Entschluss und die Kraft zu Eigenem fehle;
Sammlerfreude sei zur blinden Sammelwut ausgeartet, kurz: der
Historismus tote den Instinkt, fithre dazu, tiber nichts mehr tiber-
missig zu erstaunen, ziichte Epigonen und Spitlinge und einen
gefihrlichen Nationalstolz. Finden sich in diesem masslosen
Pamphlet auch Sitze wie « Wir brauchen Historie, aber wir brau-

' G. Benn, Briefe 2: Briefe an FW. Qelze. Tl. 2, Wiesbaden 1980.
la Dieses und weiteres Material dazu im Universititsarchiv [ 10a im Staatsar-

chiv Basel. Den Hinweis auf dieses Material verdanke ich Dr. Niklaus Rothlin.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 99

chen sie anders, als sie der verwohnte Missigginger im Garten des
Wissens braucht», so ist doch klar, dass Nietzsche kaum einen
guten Faden an all jenen liess, die irgend Geschichte trieben, und
keine Pflicht empfand, zu sagen, wie diese neue Historie zu treiben
se1.

Als Nietzsche Burckhardt mit seiner Schrift solche Thesen
unterbreitete, dachte er nicht entfernt daran, dass er damit den
Historiker angreifen und verletzen konnte; im Gegenteil erwar-
tete er wenn nicht die Zustimmung so doch die Anteilnahme sei-
nes von ithm so sehr verehrten ilteren Kollegen.

Burckhardt dankte ithm am 25. Februar mit einem Brief?, dessen
hofliche Form einem Briefwechsel zweier Gelehrter wohl ansteht
und zudem die stiirmische Vertraulichkeit des Jiingeren herabmil-
dern sollte. Was Nietzsches Klagen gegen die Geschichtsforschung
betraf, wies Burckhardt darauf hin, dass er selber ohne héheren
Anspruch in seinem Fache nur ein «Gertist fur das Weitere» geben
wolle, und stellte sich zudem hilflos: «Vor allem ist mein armer
Kopf nie im Stande gewesen, tiber die letzten Griinde, Ziele und
Wiinschbarkeiten der geschichtlichen Wissenschaft auch nur von
ferne so zu reflectieren wie Sie dieses vermogen.» Das 1st ohne Iro-
nie gesagt: Dass er keinen philosophischen Kopf habe, bemerkte
Burckhardt ofters, und zu Kurt Breysig sagte er iiber Nietzsche:
«Man hatte immer das Gefiihl, dem kann man mit seiner Prosa
nichts Neues sagen, der steckt Unsereinen hundertmal in den
Sack?.» Burckhardt wollte sich also der Debatte um Gewinn und
Schaden der Geschichtsforschung entziehen, er hielt einmal mehr
schlicht fest, dass er seine Horer zum historischen Studium nur
anleiten wolle, und den Vorwurf, er bilde nur Dilettanten heran,
nicht furchte. Auf Nietzsches viel wesentlicheres Anliegen jedoch,
nimlich zu bedenken, wie der allgemeine, modisch gepflegte
historische Sinn dem Leben immer mehr schidlich sei, ging er
zwar nicht ein, fasste jedoch die ausufernde Schrift mit wenigen
Begriften treffend zusammen und gab selbst die gleiche Diagnose,
als er seinen Brief schloss: «Diesmal werden Sie zahlreiche Leser
ergreifen, indem Sie ein wahrhaft tragisches Missverhiltnis in harte
Sehnihe geriickt haben: den Antagonismus zwischen dem histori-
schen Wissen und dem Konnen, respektive Sein, und wiederum

2 Jacob Burckhardt, Briefe, vollstindige und kritisch bearbeitete Ausgabe, ed.
M. Burckhardt, bisher 9 Bde, Basel 1949-1980. Bd. 5, 222.

3 K. Breysig, Ein Besuch bei Jacob Burckhardt, in: Die Zukunft 20, 1897,
334-338.



100 Nikolaus Meier

denjenigen zwischen der enormen Anhiufung des sammelnden
Wissens tiberhaupt und den materiellen Antrieben der Zeit.»

Nietzsche meldete seinem Freund Carl von Gersdorff mit
Recht: «J. Burckhardt hat mir einen schénen Brief geschriebeny,
scheint sich aber wenige Tage spiter in einen falschen Optimismus
gesteigert zu haben, als er seinem Freund Erwin Rohde mitteilte:
«Gute Briefe habe ich von vielen Seiten. Burckhardt, mein Col-
lege, hat mir in emner Ergriffenheit tiber die Lecture der Histoire
etwas recht Gutes und Charakteristisches geschrieben®.» Auf diese
Schrift reagierte Burckhardt noch keineswegs so verlegen wie
etwa auf diejenige des Zarathustra, als er Nietzsche etwas hilflos
fragte, «ob er es nicht einmal mit einem Drama versuchen wolle®».
Aber bei aller positiven Reaktion, aus dem Brief liest man jene
Missigkeit heraus, die in Nietzsches Kreis als « Mangel einer lebe-
wihrenden [llusion» gedeutet wurde®.

[11

Gut zwel Monate spiter, am 6. Ma1 1874, 5 Uhr nachmittags,
hielt Jacob Burckhardt eine Rede «Uber die Kunstgeschichte als
Gegenstand eines akademischen Lehrstuhls». Er zeichnete das

4 An Gersdorft Ende Februar: Friedrich Nietzsche, Brietwechsel, Kritische
Gesamtausgabe, ed. G. Colli u. Montinari, Abt. 2, Bd. 3, Berlin 1978, 54. An
Rohde am 19. Mirz: ebendort 60.

3 Nietzsche an Gast, 25. Juli 1884.

¢ Zum Brief, zu Burckhardts Reaktion: W. Rehm, Jacob Burckhardt, Frau-
enfeld 1930, 184-196. K. Lowith, Jacob Burckhardt, der Mensch inmitten der
Geschichte, Luzern 1936, 35 spricht von einer «dirftigen Antwort». E. Salin,
Jacob Burckhardt und Nietzsche, Rektoratsprogramm der Universitat Basel fiir
das Jahr 1937, Basel 1938, 59 ft. und 113 ff. D. Jihnig, Der Nachteil und der Nut-
zen der modernen Historie nach Nietzsche, in: Welt-Geschichte: Kunst-
Geschichte, Zum Verhiltnis von Vergangenheitserkenntnis und Verinderung,
Koln 1975. Da Abschnitt 4: Zur Frage von Burckhardts Bedeutung fiir Nietz-
sche, 90-111. C. P. Janz, Friedrich Nietzsche, eine Biographie, Bd. 1, Miin-
chen 1978, 565: der Brief driicke ein «erschrecktes Distanznehmen» aus. Burck-
hardt se1 von seinen Schriften abgestossen gewesen, habe es aber in seinen Brie-
fen nicht merken lassen: C. P. Janz, Die Briefe Friedrich Nietzsches. Textpro-
bleme und ihre Bedeutung fiir Biographie und Doxographie, = Basler Beitrige
zur Philosophie und ihrer Geschichte 6. 1972, 148. Dr. Niklaus Réthlin danke
ich die Moglichkeit, den Burckhardt und Nietzsche betreffenden Abschnitt im
7. Bd. der Burckhardt-Biographie Werner Kaegis lesen zu koénnen. Er zeigt,
einen Hauptbegriff von Burckhardts Vorlesungen zur Griechischen Kulturge-
schichte abwandelnd, das Agonale der beiden sich gleichzeitig griechischen
Themen widmenden Autoren.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 101

Manuskript mit drei Sternen aus und notierte 1890 dazu: «Eroft-
nung meiner kunstwissenschaftlichen Vorlesungen tiberhaupt’.»
Burckhardt hatte schon in den ersten Jahren seines akademi-
schen Amtes neben oftentlichen Vortrigen auch regelmissig an
der Universitit Kurse tiber antike, mittelalterliche und neuere
Kunst gehalten. Erst seit 1873 jedoch trug er sich mit dem Gedan-
ken, das Fach Kunstgeschichte an der Universitit zu institutiona-
lisieren, und wenig spiter, im Sommersemester 1874, begann er
mit der genannten Rede den Zyklus kunsthistorischer Vorlesun-
gen: Kunst des Altertums, Kunst des Mittelalters, Kunst der
R enaissance, Geschichte der Renaissance, Geschichte der Malerei
seit dem XV. Jahrhundert. Man darf sie das bekenntnisreichste,
anspruchsvollste kunstwissenschaftliche Programm jener Jahre
nennend. 1873 hatte in Wien der erste internationale Kongress fur
Kunstgeschichte stattgefunden, und als Vorbereitung auf ithn und
als seine Folge sind verschiedene Rechtfertigungen, Forderungen
und Analysen des Faches Kunstgeschichte als einer eigenwertigen
Disziplin publiziert worden®. Zuvorderst sind es deutsche Traktate
und Aufsitze. Der Stolz auf den deutschen Sieg zeigt sich in fast
allen, sie propagieren ein «deutsches Kunstwollen» und arbeiten
gegen die Vorherrschaft des franzosischen Geschmackes. Burck-
hardts Rede, fre1 von allen Tagesaktualititen, zeichnet sich vor die-
sen Schriften allein schon durch ihre Formulierung des Zieles als
einer einfachen «Anleitung zur Betrachtung der Kunstwerke» aus
und durch das alles wissenschaftliche Bemiihen relativierende
Bekenntnis, dass die Kunst letztlich ein Wunder sei1. Be1 Burckhardt
erstaunt das ebensowenig wie die Abneigung gegen «systemati-
sche Asthetik », das Misstrauen gegen die «Idee» eines Kunstwerkes

7 Jacob Burckhardt, Gesamtausgabe, ed. E. Dirr ua, 14 Bde, Stutt-
gart 1929-1934. Bd. 13, 23-28. Das Original im Staatsarchiv Basel, Privatarchiv
207,145b. Ich danke der Jacob Burckhardt-Stiftung fiir die Erlaubnis, das Ori-
ginal einsehen zu kénnen. Zwischen dem Manuskript und dem von Felix Stae-
helin besorgten Druck bestehen nur unbedeutende Unterschiede, da einzelne
Stellen zu erginzen waren.

8 J. Gantner, Der Unterricht in Kunstgeschichte an der Universitit Basel
1844-1938, in: Kunstwissenschaft an Schweizer Hochschulen, die Lehrstiihle der
Universititen in Basel, Bern, Freiburg und Ziirich von den Anfingen bis 1940,
= Beitrige zur Geschichte der Kunstwissenschaft in der Schweiz 3, Ziirich 1976,
9-32. Gantner nennt die Rede «im ganzen etwas enttiuschend», wohl welil sie
alle Asthetik von vornherein ausschaltet.

9 Diese Schriften verzeichnet H. Dilly, Kunstgeschichte als Institution, Studien
zur Geschichte emer Disciplin, Frankfurt 1979. Erginzend W. Sauerlinder,
L’Allemagne et la «Kunstgeschichte». Genese d'une discipline universitaire, in:
Revue de I'Art 45, 1979, 4-8.



102 Nikolaus Meier

und der Satz: «Die Kunst kann kein Gliick ersetzen, wohl aber gute
Stunden aufs héchste verkliren.» So wie das Wort «Anleitung» auf’
den Untertitel des «Cicerone» zuriickweist, finden sich auch fir
nahezu alle anderen wichtigen Begrifte gleichlautende Entspre-
chungen in Burckhardts Werk. Das entsprach seiner Art, einzelne
Formulierungen in der Wiederholung zu prizisieren, um sie in
neuen Texten als erprobte Versatzstiicke wieder einzusetzen.

Der Inhalt, vor allem der Aufbau der Rede ist aber nicht am
meisten einem anderen seiner kunstwissenschaftlichen Texte ver-
wandt, sondern der Einleitung zum Kurs «Uber das Studium der
Geschichte», den er im Winter 1868/69 zum ersten Male gehalten
hatte. Die grundsitzlichen Aussagen von 1874, die Hiebe gegen
alles Philosophische, der Vorzug der Kontemplation, das Lob auf
die Rezeptionsfihigkeit des Jahrhunderts, der betonte Verzicht auf
Systematik und philosophische Uberhohung irgendwelcher Art,
finden sich ebenso in den Kapiteln «Unsere Aufgabe» und «Die
Befihigung des 19. Jahrhunderts fiir das historische Studium», wel-
che die gedruckte Fassung des erwihnten Kurses, die « Weltge-
schichtlichen Betrachtungen» einleiten!?. An beiden Orten heisst
es auch, dass die vervielfiltigenden Kiinste und der Verkehr das
historische Studium geférdert haben, nahezu gleich 1st die War-
nung vor blossem Zeitvertreib und der Hinweis, er spreche mehr
fur Dilettanten als fur zukunftige Fachgenossen. Burckhardt hatte
diese Einleitung 1868, 1870 und 1872 vorgetragen und von cinem
zum anderen Male an ihr weitergearbeitet, so dass man verschie-
dene Jahresringe erkennen kann''. Die Rede von 1874 dagegen
wurde nur einmal niedergeschrieben, 1st aus einem Guss und auch
um zwel Drittel kiirzer, weil etwa die austuhrliche Polemik gegen
Hegel und die Ausemnandersetzung mit Lasaulx fehlen.

Ein Thema allerdings ist in der Rede von 1874 neu und zwet
andere sind wesentlich gesteigert: der Hergang der deutschen
historischen Bildung, die Moglichkeit des objektiven Verstindnis-
ses der Geschichte und die kunstgeschichtliche Bildung der Jugend.
Was konnte Burckhardt zu diesen Erginzungen und Modifikatio-
nen gereizt haben? Will man nach einer schriftlichen Anregung

10 Jacob Burckhardt, Gesamtausgabe 7, 1-19.

" Dass Burckhardt, als er 1872/73 zum letzten Mal diesen Cursus vortrug,
etwa die in den Werken gedruckten Worte sprach, geht aus Louis Kelterborns
Nachschrift hervor (Universititsbibliothek Basel, Nachlass Jacob Burckhardt 4).
Anderer Art ist die «Einleitung zur griechischen Kunstgeschichte»; der Unter-
titel « Uber die griechische Kulturgeschichte als Gegenstand eines Akademischen
Kurses» stammt vom Herausgeber Felix Stachelin.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 103

suchen, so schaut man fiir das Problem der historischen Objekti-
vitit wohl nach einem geschichtstheoretischen Werk aus, fiir das-
jenige der deutschen Bildung zége man ein bildungspolitisches
vor, das Thema Jugend weist auf einen im weitesten Sinne pid-
agogischen Traktat hin, und am schonsten wire es, alles an einem
Orte zu finden. Dafiir aber bietet sich nun nur eine Schrift an, eben
Friedrich Nietzsches zweite Unzeitgemisse Betrachtung «Vom
Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben». Die drei thema-
tischen Kreise sind die Fermente, aus denen Nietzsches Werk lebt,
und sie tonen jedem Leser noch lange nach. Ob Burckhardt ein
Vierteljahr spiter alle drei mit voller Bewusstheit in seine Rede
gesetzt hat, oder ob sie thm aus der Stmmung der Lektiire heraus
unbewusst eingeflossen sind, lisst sich nicht ausmachen. Eine
unauftillige, organisch eingebettete Antwort auf Nietzsche zu
geben, widerspriche seinem Charakter nicht.

Eine methodische Schwierigkeit stellt sich bei dem Vergleich:
Nietzsches Gedankenfithrung ist lebhaft, manchmal scheinbar
widerspriichlich, hastig bringt er dies und das, alles in ein dichtes
Geflecht verwoben, und wer auf die Widerspriiche antworten
miisste, verstrickte sich selbst in solche. Wie in seinen anderen
Schriften hatte er sich von emmem Problem freigeschrieben.
«Schreiben sollte immer einen Sieg anzeigen, und zwar eine Uber-
windung seiner selbst!2.» Sie ist, wie die «Geburt der Tragodie»,
eine Rache fiir erlittenes Leid!3. Daher der Eindruck hochfahren-
der Anklage, deren zukunftweisende Vorschlige weit diftuser sind
als thre Hiebe. Burckhardt dagegen 1st breviloquent und gelassen.

IV

Burckhardt hatte schon in seinen « Weltgeschichtlichen Betrach-
tungen» bemerkt: «Der erwerbende Kulturmensch mochte gerne
geschwind recht vieles mitlernen'» und damit Nietzsches Dia-
gnose des Missverhiltnisses von Bildung und Lebensart vorausge-
nommen. Nietzsches grundsitzlicher Zweifel am Nutzen der
historischen Bildung jedoch musste thm masslos erscheinen. In der
Rede fiihrte er denn auch aus, wie die Bewegung des Historismus
die historische Erkenntnis erst ermoglicht habe, natiirlich und

12 Friedrich Nietzsche, Simtliche Werke, kritische Studienausgabe in 15 Bin-
den, ed. G. Colli u. Montinari, Miinchen 1980. Bd. 2, 441 § 152.

13 Nietzsche, Simtliche Werke 1, 13.

' Burckhardt, Gesamtausgabe 7, 52.



104 Nikolaus Meier

organisch gewachsen sei, und er nannte als Ahnen Herder und
Winckelmann. Nietzsche jedoch kritisierte gerade an Winckel-
mann seine «zudringlichen Gelehrten-Augen'®» wie an den Freun-
den des Altertums tiberhaupt den zwar edlen, aber unbescheidenen
und also unerlaubten Eifer. Dass Winckelmann der Vater der
Kunstgeschichte sei, war seit langem allgemeine, unbestrittene
Uberzeugung: Sein Bemiithen um ein durchdachtes Gesamtbild
der antiken Kunst, seine Erarbeitung eines Stilbegriftes tiberhaupt
wurden thm als grosses Verdienst zugerechnet. Wenn Nietzsche
von den zudringlichen Gelehrtenaugen schrieb, dann kritisierte er
damit gerade diese Absicht, das kiinstlerische Geschehen, das
Leben, in theoretische Vorstellungen einzuzwingen, eine Kritik,
die von Kunstwissenschaftern erst spiter vorgebracht worden ist.

Wiewohl Burckhardt 1874 also fuir die historische Bildung ein-
stand, wies er doch auch auf ithre Nachteile hin. In einer 1851
notierten Einleitung zum Studium der Geschichte hatte er bloss
festgestellt «Die Geschichte fingt tiberhaupt an unsere ganze Bil-
dung zu durchdringen» und «Geschichtliche Studien sind die wiir-
digste Beschiftigung des Gebildeten'® ». 1874 hob er dann hervor,
dass man dank des kultivierten historischen Denkens die Gotik
zwar schitzen gelernt, diese Fihigkeit aber mit der Unbefangen-
heit bezahlt habe. Dachte er da auch an die Bauktnstler, ging es thm
doch darum, auf einen Mangel hinzuweisen, der oft mit der Bega-
bung zur Rezeption verbunden 1st. Dieses Abwigen des Dattir und
Wider gab aber seinem schliesslichen Bekenntnis zur historischen
Bildung nur um so mchr Gewicht.

Vv

Als Nietzsche im sechsten Kapitel das wissenschaftliche Streben
nach objektiver Darstellung historischer Ereignisse angrift, sah er
nur den Mangel an Mut zu urteilen: Unter einem wissenschaftli-
chen Vorwand sollte alles als gleichwertig, aber nichts als besonders
gut und vorbildlich gezeigt und jede bekennerische, personliche
Ansicht aufgegeben werden zugunsten der Suche nach dem Wel-

I3 Nietzsche, Simtliche Werke 11, 681. Kommt dazu, dass er Winckelmanns
apollinische Deutung des Griechentums ablehnte und damit einen Beleg datur
hatte, dass dessen Methode nicht fihig sei, das «Leben» zu zeigen.

'6 In Auswahl zitiert bei W. Kaegi, Jacob Burckhardt, eine Biographie, 7 Bde,
Basel 1947-1982. Bd. 3, 369-376.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 105

tenplan, der die Geschichte nun einmal durchwalte. Es ist eine
Spitze gegen die Mentalitit, die in jenem Passus aus der Verfassung
des Deutschen Reiches von 1872 zum Ausdruck kommt, wo es
heisst, es gelte «den grossen Gang der Geschichte zu erkennen, die
entsprechende Zukunft zu wollen und bewusst daran zu arbeiten,
im Sinne Preussens natiirlich!”.

Burckhardt bekannte in seiner Rede: « Mit weiterer Vertiefung
und Erweiterung aller Studien gesellte sich hinzu ein allgemeines
objektives Verstindnis des Vergangenen und Fremden tiberhaupt»,
und hob dasjenige fiir alte Gesetzgebung besonders hervor als
Reverenz vor der historischen Schule der Rechtswissenschaft und
deren Begruinder Savigny. Freilich wusste auch er, wie unter dem
Deckmantel der Objektivitit verschiedene historische Darstellun-
gen gleicher Ereignisse nach dem jeweiligen Vorteil geschrieben
werden. Schon 1866, nach dem deutsch-osterreichischen Krieg,
hatte er sich Friedrich Salomon Vogelin gegeniiber spottisch
geidussert tiber deutsche Professoren, die ithre Hefte umschreiben
missten'®, ja seitdem er in Berlin Rankes Vorlesungen gehort
hatte, war thm deutlich, dass das Interesse an der Geschichte von
der Gegenwart ausgehe und damit die Reinheit der Anschauung
gefihrdet sei'®. Aber er bemiihte sich immer redlich um sie, beson-
ders wenn er 1869 zur Einleitung seiner Revolutionsvorlesung
eingestand: «Die objektive Erkenntnis wird uns nicht leicht
gemacht?0.»

17 Zur Diskussion dartiber, ob Nietzsche zeit seines Lebens ein Gegner des
Historismus und seines Objektivititsbegriftes geblieben sei, zuletzt bejahend:
K. Hilpert, Die Uberwindung der objektiven Guiltigkeit, ein Versuch zur Rekon-
struktion des Denkansatzes Nietzsches, in: Nietzsche-Studien 9, 1980, 91-121,
besonders 107-113.

18 Briefe 4, 226.

19 Briefe 1, 217.

20 Burckhardt, Gesamtausgabe 7, 477. Vergleiche auch W. Hardtwig,
Geschichtsschreibung zwischen Alteuropa und moderner Welt, Jacob Burck-
hardt in seiner Zeit, = Schriftenreihe der Historischen Kommission bei der Baye-
rischen Akademie der Wissenschaften, Schrift 11, 1974, 47-50 und 261-264. H.
Ritzenhofen, Kontinuitit und Krise, Jacob Burckhardts dsthetische Geschichts-
konzeption, Koln 1979, 103-122. Auch: Objektivitit und Parteilichkeit in der
Geschichtswissenschaft, = Beitrige zur Historik 1, Miinchen 1977. Auch K.
Schmid, Bewusstheit und Entsagung, in: K. S, Unbehagen im Kleinstaat, 207:
«aber es ist dies weniger eine Lehre von der objektiven Geschichte als eine Lehre
vom seclischen Verhiltnis des erkennenden Subjekts zur Objektivitit des Histo-
rischen. Nicht tieferes Wissen soll durch sie geschaffen werden, sondern héhere
Bewusstheit des Wissenden.» Das beziiglich der Weltgeschichtlichen Betrach-
tungen gesagt, aber von allgemeiner Giiltigkeit.



106 Nikolaus Meier

In seiner Einleitung «Uber das Studium der Geschichte» hatte
Burckhardt tiber die Bedingungen und Moglichkeiten der Objek-
tivitit gar nicht gesprochen, sondern erst in der daran anschliessen-
den Rede «Uber Gliick und Ungliick in der Weltgeschichte». Dort
hatte er schlicht festgehalten, dass alle Urteile tiber die Geschichte
nun einmal subjektiv seien, da sich ein Weltplan nicht erkennen
lasse. Das scheint der Rede von 1874 zu widersprechen, verliert
aber seinen Widerspruch, wenn man bedenkt, dass Burckhardt den
Begrift in zweifachem Sinne benutzte: In einem absoluten und in
einem relativen, der eben nicht mehr besagt, als dass es moglich
geworden sei, sich eine Vorstellung der gesamten Kunstentwick-
lung aller Orte und Zeiten zu machen dank jener kunsthistorischen
Handbticher Kuglers, deren Neuredaktion Burckhardt einst selbst
besorgt hatte. Dort hatte er Barock und Rokoko noch gewitirdigt,
objektiv beurteilt, bevor er sich im «Cicerone» zum klassizistischen
Geschmack bekannte und vor subjektiven Urteilen nicht zurtick-
schreckte?!. Allerdings fillt auf, dass Burckhardt die Moglichkeit
objektiver Erkenntnis und vor allem ithren Wert in seiner Rede
keineswegs herausstrich, so wie man das von einem ziinftigen
Kunsthistoriker der damaligen Zeit, als man die Wissenschaftlich-
keit der Kunstgeschichte auf alle Weise betonte und zu belegen
suchte, erwartete. Sie zu verteidigen, daran war ithm oftensichtlich
nicht sehr gelegen, wie er ja allgemein vom fleissigen akademi-
schen Bemiihen um eine lickenlose Beherrschung der Tatsachen
nicht eben wviel hielt, weil sie eine wahre Erkenntnis zu erlangen
nicht garantiere??. Die cigene Subjektivitit, die eigene Urteilskraft,
ja Urteilslust zu pflegen, empfahl und praktizierte Burckhardt
gerade beim Betrachten der Kunstwerke, und er war weit von
demjenigen Kunsthistoriker entfernt, der behauptete, der beste sei,

der keinen Geschmack besitze??.

I Beziiglich der Kunst etwa auch: « Aber das bischen Objektivitit, das ich mit
nach Hause gebracht» [von den Galeriebesuchen in London und Paris] Briete 4,
76. Zur Bedeutung der Objektivitit in bezug aut den Genuss vgl. W. Schhinks
Rede Jacob Burckhardt tber den Genuss der Kunstwerke (erscheint demniichst
in den Trierer Beitrigen).

22 Gegen die «Spezialmikroskopiker»: Burckhardt-Wolftlin, Briefwechsel
und andere Dokumente ihrer Begegnung 1882-1897, ed. J. Gantner, Basel 1948,
31 t, 46, 50 f., 76.

23 Alois Riegl, den man mit seiner «mitunter fast schon ins Metaphysische
umschlagenden Spekulation» Burckhardts Antipoden nennen mochte.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 107

VI

Es war der Geschichtsschreiber des Historismus Friedrich Mei-
necke selbst, der warnte, die «Pandorabiichse der Historie» diirfe
der Jugend nicht zu frith geoffnet werden?4. Nietzsche schrieb:
Nur der «Instinkt der Jugend» sptire noch, wie falsch die deutsche
Erzichung sei, nur der Jiingling kenne die «Begierde, selbst etwas
zu erfahren und ein zusammenhingendes lebendiges System von
eigenen Erfahrungen in sich wachsen zu fiithlen», nur er sei noch
nicht «<zum Leben, zum richtigen und einfachen Sehen und Horen,
zum gliicklichen Ergreifen des Nichsten und Natiirlichen verdor-
ben». Wie aus der ganzen Schrift klingt auch aus diesen Zitaten
eine grosse «verheissende Ahnung», und die Gegenmittel gegen
die historische Krankheit, das Vergessen, die Religion und die
Kunst werden in ithrer Grosse beschworen.

Sind nun Burckhardts Bemerkungen iiber die Pflicht, gerade die
Jugend in der Kunst zu unterweisen, eine Antwort auf Nietzsches
Forderungen? Weder in der Einleitung zur Vorlesung von 1851,
jener Urform der «Weltgeschichtlichen Betrachtungen», noch
zum Kurs « Uber das Studium der Geschichte» selbst hatte er auch
nur verwandte Gedanken geiussert. In der Rede tber die Kunst-
geschichte von 1874 begann der praktische, sachlich-trockene
Burckhardt den betreffenden Passus zwar niichtern mit einem
mnemotechnischen Hinweis auf die leichte Auffassungsgabe und
Gedichtniskraft der Jugend und nahm damit dem Abschnitt jene
Emphase, die be1 Nietzsche manchen Leser abstossen mag. Um so
feierlicher ist dann der Schluss des Absatzes: « Allein die Anweisung
und Belehrung ist eine Pflicht, und zwar die: auf das Primire und
Michtige hinzulenken, die Wege abzukiirzen.» Neben dem fri-
schen Gedichtnis lobte Burckhardt als Vorzug der Jugend «ihre
Empfinglichkeit» und ihren «Glauben», also ihre Offenheit und
freie Gesinnung, den Wunsch und das Bediirfnis, Grossem und
Bedeutendem zu begegnen und die erkannten Ideale hochzuhal-
ten. Er fithrte das nicht weiter aus; es hitte die ausgewogene Form
seiner Rede zerstort. Doch gerade fiir die Deutung dieser Stelle
hilft der Hinweis auf Nietzsche.

Die Grundidee vom Nutzen und Nachteil der Historie fuir das
Leben, dass immer mehr eine «altkluge Historikerverniinftigkeit»
gelte, eine «kleine Fachmissigkeit», dass die historische Bildung
den Menschen nicht frei, sondern zum Herdenmenschen, ja zum
Sklaven mache, hatte Nietzsche schon 1872 in seinen funf Vortri-

24 F. Meinecke, Vom geschichtlichen Sinn 131.



108 Nikolaus Meier

gen «Uber die Zukunft unserer Bildungsanstalten» formuliert?s.
Dass aus Bildung immer mehr Gelehrsamkeit und daraus immer
mehr Journalistik entstehe, dass die moderne Massenbildung dar-
auf angelegt sei, der Staatstendenz zu gehorchen, das horten die
Basler schon damals. War der Traktat von 1874 die grundsitzliche
Analyse einer verbreiteten Krankheit, welche zu heilen Nietzsche
nicht viel Hoffnung mehr hatte, so glaubte er noch 1872, dass er
seinen Zuhorern eine Bildungsmisere diagnostiziere, die bald vor-
tiber se1, und in seinem letzten Vortrag driickte er sein Vertrauen
in eine Reform des Universititsbetriebes aus.

Diese funf Vortrige beeindruckten Burckhardt wie keine
andere Schrift Nietzsches. An Arnold von Salis schrieb er: «Sie hit-
ten die Sachen horen sollen! Es war stellenweise ganz entziickend,
aber dann horte man wieder eine tiefe Trauer heraus, und wie sich
die Auditores humanissimi die Sache eigentlich trostlich zurecht-
legen sollen, sehe 1ch noch nicht. Eins hatte man sicher: den Men-
schen von hoher Anlage, der Alles aus erster Hand hat und wei-
tergiebt?¢.» Burckhardt hitte ein solches Lob nicht ausgesprochen,
hitte thm der Inhalt der Reden durchaus misstallen. Und dass die
Forderungen seiner Meinung nach mindestens teilweise berechtigt
waren, geht auch aus seinem Zweifel dartiber hervor, ob die
Gelehrten wohl Griinde und Argumente finden, Nictzsches Kla-
gen, wenn nicht zu widerlegen, so doch abzuschwichen?’.

Wenn auch Nietzsche den sechsten Vortrag, der wohl die
Losungen des Problems hitte bringen miissen, nicht hielt, so deu-
tete er bereits im fiinften an, worin er das Heilmittel gesehen hitte:
in der Pflege des kiinstlerischen Denkens, Strebens und Verglei-
chens. Ja er hatte gewtinscht, dass die Universitit bel wichtigen
Kunstplinen mittue. Der Jingling se1 «instinktlos tur die wahre
Kunst», klagte Nietzsche?®. Dass er einen Kunstgeschichtsunter-
richt gefordert hitte, darf man daraus gewiss nicht lesen; die Ein-
richtung eines neuen historischen Faches konnte ja nicht nach sei-
nem Sinn sein. Aber er verlangte von den Bildungsanstalten, dass
sie den Jungling mehr dazu erzichen, vor dem Kunstwerk

25 Nietzsche, Simtliche Werke 1, 641-752.

26 Burckhardt, Briefe 5, 158. Die Ausserung im gleichen Brief «das Neue,
Grosse, Befreiende muss kommen aus dem deutschen Geist und zwar im Gegen-
satz zu Macht, Reichthum und Geschiften» ist ein deutliches positives Echo der
Vortrige Nietzsches.

27 Ebendort. Rehm (wie Anm. 6, 186 f): Die Vortrige verdankten Burck-
hardt viel und Salin (wie Anm. 6, 89) vermutete sogar, Burckhardt, vielleicht
Vischer-Bilfinger, hitten diese Vortrige angeregt.

28 Nietzsche, Simtliche Werke 1, 743.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 109

«andichtig zu sein??» als dass sie seinen blossen wissenschaftlichen
Eifer forderten. Diese Forderung war eine direkte Polemik gegen
den Kunsthistoriker Herman Grimm, gegen seinen seit 1859 oft
gedruckten Essay tiber die Venus von Milo. Nietzsche attackierte
Grimms Urteil, dass die 1820 entdeckte Venus den Zeitgenossen
nichts mehr bedeuten kénne: zum einen seine kunstwissenschaft-
liche Methode des stilistischen Vergleichens (hier arbeitete das
scharfe, respektlose Auge eines Kunsthistorikers); zum andern und
vor allem seine Meinung, dass ja kein Volk mehr lebe, das in ihr
das Symbol ewiger Gefiihle verehre, umsomehr als fiir ithn fest-
stand: «Das Zeitalter, in dem wir leben, ist das beste.» Grimm emp-
fand es nicht als Verlust, dass er den Sinn, das «Herz» fiir diese
Schonheit verloren hatte, dass die antike Kunst und Literatur thn
befremdete, denn in jener fernen Zeit habe es Sklaven und Freie
gegeben, jetzt herrsche «ein alles tiberfliigelnder Drang nach freier
Gleichberechtigung vor Gott und dem Gesetz». 1896 regte er an,
den Tempel von Olympia als Ruhmeshalle deutscher Dichter und
Denker in der Nihe Berlins wieder aufzubauen?.

Dass Nietzsche mit seiner Krititk Burckhardt gewonnen hat,
liegt auf der Hand. Gegen den herrschenden Zeitgeschmack die
Werte der Antike zu verteidigen, war beiden ein grosses Anliegen,
und beide waren tiberzeugt, dass eine schulmeisterliche Philologie
dafiir nicht gentige. Als Nietzsche 1873 im Schlosschen von Flims
davon triumte, eine Akademie zu griinden, so hitte als ausseror-
dentliches Mitglied auch Jacob Burckhardt mitwirken sollen. Mag
sein, dass Burckhardt Nietzsche gegenitiber eine gewisse pidagogi-
sche Ubereinstimmung bekannt hat, die der junge Verehrer als
Gleichgesinntheit ausdeuten konnte.

Der Vergleich soll nicht strapaziert werden, das Trennende wie
Verbindende ist genug umrissen, um so mehr, als Burckhardts Ant-
wort, und wire sie noch so bewusst gezielt gegen Nietzsches
Angriff, keine systematische und ausfiihrliche war. Mehr als An-

29 Ebendort 687.

30 W. Waetzoldt, Deutsche Kunsthistoriker 2, Leipzig 1924, 220. Zur Venus
von Milo, ihrer Entdeckung und fortuna critica im 19. Jahrhundert: F. Haskell
u. N. Penny, Taste and the antiquity, the lure of classical sculpture, New
Haven 1981. Der Fall Grimm - als Negativ-Beispiel — nicht genannt. Burck-
hardts Stellung in dieser besonderen Sache ist leicht zu entscheiden. Als er 1im
Mirz 1848 von der Revolution in Paris horte, schrieb er an Andreas Heusler-
Ryhiner: «die Republik proclamiert, der Kénig todt am Schlagfluss, der Louvre
verbrannt — ach Gott, Minister und Constitutionen kriegt man immer wieder,
aber wer giebt mir die Venus von Milo und Murillo’s <heilige Empfingnis
zuriick?» Briefe 3, 102 f.



110 Nikolaus Meier

deutungen, freilich in dre1 wichtigen Sachen, sind sie nicht. Die
Bedeutung von Burckhardts Rede ergibt sich ja nicht so sehr aus
einer kleinlichen, philologischen Gegentiberstellung als vielmehr
aus der Rekonstruktion der Atmosphire, in der er sprach.

VII

Burckhardts Zuhorer waren die vierzehn Studenten der Kunst-
geschichte in Basel. Mindestens sieben waren Theologen: Samuel
Henr1 Mojon, Karl Schonviszner, Karl Merk, Hans Stiickelberger,
Fritz Baer, Gottfried Schenkel, Werner Merz. Philologen waren
Paul Meyer, Adolphe Baumgartner, Hans Riggenbach, Hans Preis-
werk, Theodor Vetter. Bei thnen sassen noch ein Herr Miiller und
ein Herr Feigenwinter3!.

Adolphe Baumgartner, spiter einmal Jacob Burckhardts Nach-
folger auf dem historischen Lehrstuhl, war beim Beginn seines
Studiums im Sommersemester 1874 Nietzsche eng verbunden.
Die Bekanntschaft war zwar durch seine Eltern, seine Mutter vor
allem, zustande gekommen, aber es war Baumgartners Besuch des
Basler Paedagogiums, wo Nietzsche Griechisch lehrte, der die bei-
den einander niher brachte32. Von diesem Unterricht her kannten
thn auch Henr1 Mojon, Paul Meyer, Hans Riggenbach und Hans
Stiickelberger. Nietzsches Wirkung auf seine Schiler war grossar-
tig: der michtige Schnurrbart, die hinter dicken Brillenglisern ver-
steckten Augen, die hohe Stirn, das wilde Haar und ein hotlicher
und giitiger Mensch von nattirlicher Liebenswiirdigkeit. Da er die
Schiiler an seinen eigenen Erlebnissen teilnehmen liess, war jede
staubige Gelehrsamkeit aus seiner Schulstube verjagt, und Formu-
lierungen wie «diese Tragodie mochte ich blau nennen» kamen
der jugendlichen Neigung zu neuartigen, ungefihren Summun-
gen entgegen. Ein Schiiler bekannte: « Wir teilten die schwirme-
rische Verehrung der Studenten fiir thren Professor, der nur wenig
ilter als sie selber war, wir lasen alles, was von thm erschien, und
wurden mitgerissen in den Rausch seines Wagner-Enthusias-
mus*3.» Da der Ton der zweiten Unzeitgemissen Betrachtung im
Vergleich zur ersten ruhiger war und nicht gegen Einzelperson-
lichkeiten wie die erste gegen Strauss polemisierte, hielten die Bas-

31 Nach den Seminarberichten, Staatsarchiv Basel, Erziehungsakten X 34.
32 Baumgartner hatte schon die Erste Unzeitgemisse zum Geschenk erhalten

und bekannte spiter: «Er hat zuerst in mir das grosse Rad umgedreht.»: Emil
Diirr, Adolf Baumgartner 1885-1930, in: Basler Jahrbuch 1932, 217.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 111

ler Nietzscheverehrer sie hoher und erkannten in 1thr noch mehr
bleibenden Wert, und das Werk ging von Hand zu Hand. Basler
Studenten, die wihrend des Wintersemesters im Ausland studier-
ten, bemiihten sich, es so rasch wie moglich zu erhalten?®.
Burckhardt konnte also damit rechnen, dass man fiir die
Begrifte historische Bildung, Objektivitit, Jugend hellhorig war.
Miissen wir heute die Quellen erst lesen, um diese Worter uns
bedeutend zu machen, regten sie damals reiche Assoziationen an.
Es waren nur leichte Winke, aber in einer empfindsamen, aufnah-
mebereiten Atmosphire gesprochen. Damals waren Stadt und
Universitit klein, und Burckhardt wusste wohl zum Teil, wen er
in der ersten Vorlesungsstunde vor sich haben werde?®. Seine Stu-
denten horten nun nicht das gerade Gegenteil dessen, was sie von
Nietzsche her gewohnt waren. Das Bekenntnis zur historischen
Bildung zwar und die betonte Méglichkeit einer wissenschaftli-
chen Objektivitit waren nicht zu tiberhéren. Aber manch anderes
trug Burckhardt vor, was ein ordentlicher Kunsthistoriker, einge-
schworen auf seine Methoden, hitte hochstens freundlich beli-
cheln konnen. Das wird alle jene nicht tberrascht haben, die
Burckhardt ebenfalls vom Paedagogium her kannten. «Er machte
uns frei von den Fesseln der Zunft und dem ehrbaren Philisterium
des regelrechten, methodischen Forschungstrott», erinnerte sich
einer seiner berithmtesten Schiiler, Heinrich Gelzer3®. Burckhardts
Wunsch: «Das Gliickseligste wire: bei volliger Unwissenheit in
einem Augenblick das Hochste als solches innewerden zu kénnen,

33 H. Gutzwiller, Friedrich Nietzsches Lehrtitigkeit am Basler Paedagogium
1869-1876, in: Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde 50, 1950,
147-224. Nietzsches Charakterisierung hier Paraphrasen nach bei Gutzwiller
gesammelten Zeugnissen.

34 So Louis Kelterborn. Dessen Erinnerungen abgedruckt im Nachbericht zu
Friedrich Nietzsche, Werke und Briefe. Historisch-kritische Gesamtausgabe,
Briefe Bd. 3, ed. W. Hoppe, Miinchen 1940, 347.

33 Ob Burckhardt diese Rede immer als Einleitung vorgetragen hat oder nur
an diesem 6. Mai, ist schwer auszumachen. Den Kurs tiber die Kunst des Alter-
tums hielt er alle zwei Jahre, zuletzt 1890. Leider ist nur eine Nachschrift tiber-
liefert, diejenige Otto Markwarts von 1882 auf dem Staatsarchiv Basel, Privat-
archive 300/8 f. Sie 1st sehr sorgfiltig, beginnt: «Die iltesten Bauten in Grie-
chenland sind die Cyclopenmauern. Wer diese Cyclopen gewesensind .. .» In der
Kenntnis des damaligen Universititsbetriebes kann man nicht leichtfertig anneh-
men, Markwart habe die erste Stunde verpasst. Als Burckhardt 1890 mit violet-
ter Tinte tiberarbeitete, schrieb er zur Rede den genannten Vermerk: «Eroff-
nung meiner kunstwissenschaftlichen Vorlesungen tiberhaupt»; ein historisie-
render Vermerk und ein Bewesis, dass die drei besprochenen Themen nur 1874
aktuell waren?

36 H. Gelzer, Jacob Burckhardt, in: Ausgewihlte kleine Schriften, Leipzig
1907, 323.



112 Nikolaus Meier

zeigt deutlich, wie belastend auch ithm das Wissen und die Wissen-
schaft sein konnte, und war nach der Verteidigung historischer
Objektivitit und ihrer methodischen Bedingungen eigenartig.
Dieses Verlangen nach einer naiven, vorhistorischen Erkenntnis-
moglichkeit 1llustrierte er in der Rede beispielhaft mit der
Geschichte jener Normannen, die in Byzanz von der Erscheinung
der griechischen Gotterbilder ginzlich benommen waren aus
threm eingeborenen Sinn fiir das Schone, und die sie fiir ihre Asen
hielten.

VIII

Die Kunst war Burckhardt nicht nur eine schone Erschemnung
und wissenschaftlicher Gegenstand, ein Gegenstand des kulturge-
schichtlichen Vergleichs. Sie war ithm, vielleicht zuerst, ein Myste-
rium?’. Deshalb scheute er sich nicht, das ein Wunder zu nennen,
das der Gegenstand der Kunstwissenschaft sein soll, und dazu noch
zu sagen: «so 1st auch unser individuelles Verhiltnis zu ihr (der
Kunst) ein Geschenk der Gottheit.» Sie 1st also mehr als ein histo-
risches Monument, und weder Wille noch geschichtswissenschaft-
liches Rustzeug gentigen dem Erkennen des Ewigen; es gibt nur
das Glick der guten Stunde, den rechten Augenblick.?®

Damit geht zusammen, dass Burckhardt vom grossen Kunst-
werk immer noch verlangte, dass es die Menschen und Dinge n
der Ordnung vorstelle, wie sie sein sollte? In diesem Verstindnis
war seine erzicherische Intention begriindet. Wenn er datiir ein-
trat, dass man insonderheit die Jugend zur Kunst hinftihre und ihr
«die Wege abkiirzen» miisse, wie er so schén trocken sagt, so weil
er — wic Nietzsche auch — auf den Offenbarungen am meisten
geoftneten Seelenernst und Seelenreichtum dieses Alters hoftte.

Der Wunsch nach der Erkenntnis eines Wunders, des Ewig-
Gleichen und Ewig-Guten ist also dem historischen Denken tiber-
hoben und erwartend auf die Zukunft gerichtet. Burckhardt
wollte sich mit der Institution der Kunstgeschichte kein Asyl ein-
richten®. Indessen, sein Kunstbegrift soll da nur angedeutet und
die Konsequenzen fiir seine kunstwissenschaftliche Methode daher

37 Zu Burckhardts Kunstbegriff in diesem Sinne: A. von Martin, Die Religion
in Jacob Burckhardts Leben und Denken, eine Studie zum Thema Humanismus
und Christentum, Miinchen 1942, 22-28.

38 Burckhardt, Gesamtausgabe 10, 13.

3% M. Warnke: oia elvan 8¢i. Ein kunsttheoretischer Splitter, in: Munuscula
Discipulorum, Festschrift fiir Hans Kauffmann, Berlin 1968, 379-392.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 113

tibergangen werden, auch wenn er sie in seiner Rede vorstellte
und begriindete. Jetzt interessiert nur, was irgend mit Nietzsche
zusammenhingt.

IX

Bei allem Verbindenden und Verwandten in den geschilderten
Quisquilien, ein wesentlicher Gegensatz ist in Beider Beziechung
zur Bildenden Kunst. Nietzsches Schwester berichtet zwar: Als
auf Grund einer Falschmeldung in Basel bekannt wurde, dass der
Louvre mit all seinen Kunstschitzen abgebrannt sei, da sollen
Nietzsche und Burckhardt sich gegenseitig gesucht und endlich
sich vor Nietzsches Wohnung getroffen und in einem dimmrigen
Zimmer verharrt haben, unfihig, einander zu trésten*!. Man kann
diese Geschichte glauben oder nicht; Frau Forster tiberlieferte sie,
um das Verhiltnis der Beiden als privat und intim vorzustellen und
ithre gleichstrebende Liebe zur Kunst hervorzuheben. Allein, man
kann zweifeln, ob Nietzsche eine urspriingliche Beziehung zur Bil-
denden Kunst gehabt habe, und als Grund dessen Kurzsichtigkeit
und Augenschwiche anftihren*2. Es trifft wohl zu, dass Nietzsche
wihrend seines Sommersemesters in Bonn die Vorlesungen des
Kunsthistorikers Springer mehr aus Bewunderung fiir seine geist-
reiche Eloquenz als aus Neigung zur Kunstgeschichte besucht
hatte. In Leipzig jedenfalls liess er von diesem Fach wieder ab*.

Seine uneingeschrinkte Verehrung galt zuvorderst Claude Lor-
rain, dem «klingenden Golde»** seiner Landschaften; er bedeutete
ithm das Hochste, so wenn er schrieb: «Schon der Wunsch nach
einem dichterischen Claude Lorrain ist ja gegenwirtig eine Unbe-

40 So H. Schlaffer, Jacob Burckhardt oder das Asyl der Kulturgeschichte, in:
Hannelore und Heinz Schlaffer, Studien zum isthetischen Historismus, Frankfurt
1975, 72-120. J. Riisen, Historismus und Asthetik, Geschichtstheoretische Vor-
aussetzungen der Kunstgeschichte, in: Kritische Berichte, Mitteilungen des
Ulmer Vereins fiir Kunstwissenschaft 3, 1975, Heft 2/3, 5-11. Auch P. Heller,
Von den ersten und den letzten Dingen, Studien, Berlin 1973, 41-54 und
232-246 beurteilt Burckhardt im Vergleich zu Nietzsche einseitig als elegisch-
konservativ und epigonal-museal.

41'Salin (wie Anm. 6) 72.

42 C. P. Janz, Friedrich Nietzsche, eine Biographie 1, Basel 1978, 77, 516.

43 Ebendort 142. W. Stein, Nietzsche und die Bildende Kunst, Berlin 1925,
scheint das Thema zu forcieren, was bei einem Autor aus dem George-Kreis
nicht erstaunt. Dazu: M. Stettler, Wilhelm Stein, in: Machs na, Bern 1981,
151-203. Steins Studie ist aktualisiert worden durch den Neudruck in W. Stein,
Kinstler und Werke, Bern 1974, 24-41.

44 Nietzsche, Simtliche Werke 6, 356



114 Nikolaus Meier

scheidenheit, so sehr Einen das Herz danach verlangen heisst*>.»
Mit solcher Bewunderung stand er in Goethescher Tradition wie
Burckhardt auch. Dieser fand fiir seinen «Cicerone» keinen scho-
neren Abschluss als die Feier der Landschaften Claudes; sie waren
thm Italien wie nichts anderes. Und als Nietzsche seinen «Anti-
christ» beendet hatte, erlebte er in Turin einen Herbst: « — ein
Claude Lorrain ins Unendliche gedacht* ». Den Zugang zur avant-
gardistischen franzosischen Malerei erleichterte thm die Kenntnis
der Schriften Baudelaires*’. In Delacroix’ Werken sah er mit sei-
nem entwickelten psychologischen Spiirsinn einen «Entdecker im
Reich des Erhabenen», auch des «Hisslichen und Grisslichen».
Burckhardt kannte zwar die moderne franzosische Kunst von sei-
nen Reisen nach Paris her und sah Reproduktionen in den Kunst-
zeitschriften. Man hat oft bedauert, dass er das alles kaum zu Kennt-
nis genommen, ja Delacroix’ Werke als plebejisch verabscheut
habe®.

Ein uniiberbriickbarer Gegensatz freilich tut sich auf im Urteil
iiber die Werke Raftaels. Burckhardts tiefste Liebe galt wohl den
Werken dieses Meisters; sic bewunderte er ohne irgend einen Vor-
behalt*. Nietzsche dagegen strich heraus, dass Raftaels «Verkli-
rung» falsch, dass ithm am kirchlichen Glauben wenig, viel an der
zahlungsfihigen Kirche gelegen, seine Kunst harmonisch, jedoch
flach ser’®. Der grosste Vorwurf scheint sein apollinisches Kiinst-
lertum gewesen zu sein.

Wenn Nietzsche etwa Bockhn als den einzigen schopferischen
Meister der neueren deutschen Kunst schitzte?!, so 1st dieses Urtell
bemerkenswert hinsichtlich desjenigen Burckhardts, der nur zum

4 Nietzsche, Simtliche Werke 2, 456. Es ist also nicht Direr der thm liebste
Kunstler und nicht dessen Stich «Ritter Tod und Teufel», das «Symbol unseres
Daseins» (Nietzsche, Simtliche Werke 6, 305), das thm bedeutendste Kunstwerk.
Da das zum Faustischen so gut passt, konstrulerte man das gerne: E. Bertram,
Nietzsche, Versuch emer Mythologie, Berlin 1918, 42-63.

46 Nietzsche, Simtliche Werke 6, 356.

47 K. Pestalozzi, Nietzsches Baudelaire-Rezeption, in: Nietzsche-Studien 7,
1978, 157-178, vor allem 165 ft, 177 ff.

48 Nietzsche, Simtliche Werke 5, 202 f; 11, 591; 6, 289, und Burckhardt,
Briefe 8, 285.

4 W. Kaegi, Jakob Burckhardt 6, 607 f. Friedrich Rintelen, Gedenkworte auf
Jacob Burckhardt, in: Reden und Aufsitze, 30 dagegen betonte, dass es Luca della
Robbia gewesen sei, iiber den Burckhardt gesprochen habe wie tiber keinen
anderen Kiinstler. Man mag da eine private, stille Verehrung von einer mehr
offiziellen trennen.

30 Nietzsche, Simtliche Werke 2, 180 u. 585.

51 Ebendort 9, 536.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 115

Frithwerk Zugang gefunden hat, aber es entspricht dem damaligen
allgemeinen Kunstgeschmack’2. Nietzsches Kenntnis der Bilden-
den Kunst unterschied sich kaum von demjenigen eines Bildungs-
biirgers. Grimms Aufsatz tiber die Venus von Milo zu kennen,
gehorte zum guten Ton, und das ist auch tberall sonst zu sagen, wo
man feststellt, dass Nietzsche «Kunstliteratur» gelesen hat, sei das
nun der «Cicerone»®3 oder die Schriften Fromentins, Stendhals,
Springers und Liibkes. Die Kunst hatte vorziiglich eine dienende
Funktion in seinen philosophischen Entwiirfen; sie war thm weni-
ger Gegenstand eines sinnlichen kiinstlerischen Erlebnisses als viel-
mehr seiner philosophischen und psychologischen Spekulationen.

X

Mogen auch beide, Burckhardt und Nietzsche, eine «historische
Krankheit» diagnostiziert haben, so waren ihre Therapien doch
ganz verschieden. Nietzsches Usurpation der Kunst flir seine
unklaren, aber tatvollen, lebenstiirzenden Pline mussten Burck-
hardt befremden, vielleicht sogar schindlich erscheinen. Er suchte
als erdbeklommener Mensch das erhabene Dasein und das Ewig-
klare dhnlich seinem hochverehrten Schiller. Nietzsches unbeding-
ten Glauben, dass das Grosse in der Zukunft liege, konnte er nicht
teilen, konnte nicht in einer Wunschatmosphire leben. Und die
grosse Geste des Fithrens lag thm nicht.

Wenn man feststellt, dass fiir Burckhardt die Kunst nicht nur ein
kulturhistorisches Dokument, sondern auch ein moralisches Para-
digma vorstellt und ein Mysterium 1st, dass er iberzeugt war, sie
konne nicht mit rationalen Mitteln erfasst werden, sondern sie
erfasse den empfinglichen Betrachter, dann wird eindrticklich, wie
tief thm Kunst und Leben bezogen waren. Wenn man aber die
programmatischen Schriften anderer zeitgendssischer Kunsthisto-
riker liest, wird einem klar, wie die Kunst begann, thnen blosses
historisches Dokument, Propagandamittel oder Vehikel entwick-
lungstheoretischer Spekulationen zu werden, und wie sie, um ja
nicht in den schlechten Ruf der Unwissenschaftlichkeit zu geraten,
ihren Glauben an die Kunst und ihre Begeisterung fiir sie zu
bekennen sich scheuten.

32 'W. Kaegi, Jacob Burckhardt 7.
53 Nietzsches mit Burckhardt tibereinstimmende Kunsturteile ergaben sich
allein schon aus seinem Besitz des Cicerone: zu Luinis Fresken in Lugano Nietz-

sche, Simtliche Werke 14, 52, zum Pitti-Palast 9, 520; 11, 44.



116 Nikolaus Meier

Die Kunstwissenschaft verharrte im grossen Ganzen in ithrem
Glauben an die philologisch-historische Methode und suchte wei-
ter nach kunstgeschichtlichen Systemen; sogar Burckhardts Nach-
folger Heinrich Wolftlin machte darin keine Ausnahme. Die onto-
logische Vielfalt der Kunst wurde offiziell beschwiegen, die Fach-
diskussionen stritten um historische Methoden, das Verhiltnis von
Kunstgeschichte und Kunsttheorie wurde untersucht, der Wert
der Kunstwissenschaft fiir die Erkenntnis der Weltanschauungen,
Kultur- und Geistesgeschichte gepriift und versucht, aus der
Geschichte der Kunst biologische Rhythmen herauszulesen®*. Die-
ser Riickzug der Kunstgeschichte auf die Historie bewirkte eine
Polarisierung zu all jenem, was man unter Kunstkritik und der
sogenannten vorwissenschaftlichen Erfahrung von Kunst verstand,
und war verbunden mit dem anscheinend unitiberbriickbaren
Gegensatz von «Historie und Leben»’3-

Nietzsches Name findet sich immer wieder dort, wo die Ketten
der Gelehrsamkeit gesprengt werden sollen und ein urspringlicher
Bezug zum Kunstwerk gefordert wird. So auch be1 Martin Gose-
bruch, um nun gerade einen der gegenwirtigen Kunsthistoriker zu
nennen, die mit neuen, ja eben alten methodischen Forderungen
der Kunstgeschichtswissenschaft frisches Leben geben wollen’6.

Burckhardt dagegen geniesst unter den Ahnen der Disziplin den
Ruhm, eine wundervolle Formulierungskunst getibt und die
«Kunstgeschichte nach Aufgaben» begriindet zu haben®’. Einer

54 Ein Uberblick, unter einem bezeichnenden Titel, bei: W. Passarge, Die Phi-
losophie der Kunstgeschichte in der Gegenwart, Berlin 1930.

33 Diese Haltung noch beir H. Litzeler, Kunsterfahrung und Kunstwissen-
schaft, 3 Bde., Freiburg 1975.

% M. Gosebruch, Unmittelbarkeit und Retlektion, methodologische Bei-
trige zur Kunstgeschichtswissenschaft, ed. . Poeschke, Miinchen 1979. Vgl. auch
dessen Vortrag Jacob Burckhardt heute (Manuscript), wo Burckhardt allein
schon Gewicht gewinnt dadurch, dass er Nietzsche «lebenswichtig» geworden
se1. Prof. Gosebruch danke ich fiir die Einsicht in sein Manuscript.

7 N. Huse, Anmerkungen zu Burckhardts «Kunstgeschichte nach Aufga-
beny, m: Festschrift Wolfgang Braunfels, ed. F. Piel u. J. Tracger, Tabingen 1977,
157-166. Huse weist darauf hin, dass Aby Warburg einer der wenigen gewesen
sei, die versuchten, Burckhardts Methode zu iibernehmen und weiter zu entwik-
keln. Zu Burckhardt dusserte sich Warburg vor allem wihrend eines ausschliess-
lich diesem gewidmeten Seminars 1926/27 und dort auch zu Burckhardt-Nietz-
sche. Das Verbindende sei, dass beide «Sehertypen» seien, das Trennende Roma-
nismus und Germanismus. Die Texte sind aufschlussreicher fiir Warburg als fur
das Thema selbst und die wichtigsten abgedruckt bei E. H. Gombrich, Aby War-
burg, an intellectual biography, London 1970, 254-258. Fiir die Einsicht in War-
burgs Nachlass danke ich dem Direktor des Warburg Institutes in London Prof.
J. B. Trapp.



Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche 117

lingst vergangenen Zeit aber scheint sein unverhiillter Glaube an
die Kunst zu gehoren.

Als Burckhardt Ende 1873 der Kuratel der Universitit seinen
Plan eines Kunsthistorischen Lehrstuhles unterbreitete, fiihrte er
als Begriindung die gute Vertretung des Faches an den meisten
deutschen Universititen und in Ziirich am Polytechnikum und an
der Universitit an®%. Seine Eroffnungsrede zeigt, dass allein solche
dusserliche Griinde keineswegs fiir seinen Entschluss entscheidend
waren, sondern vielmehr die Meinung, mit der Historie der Kunst
zu einer wahren Bildung beizutragen.

In mehreren Briefen, teils vor, teils nach der Begriindung der
Kunstgeschichte an der Universitit geschrieben®?, betonte er, dass
nicht er es gewesen sei, der dazu geraten habe, dass vielmehr andere
thn gedringt hitten. Dieser Hinweis ist sicher ein Ausdruck der
Bescheidenheit, denn oft betonte Burckhardt zu jener Zeit, wie
sehr er von der «kunstwissenschaftlichen Welt» abgeschnitten sei,
und die Ubernahme dieser neuen Aufgabe musste ihm nahezu
unverantwortlich erscheinen. Andererseits mag sich in den Brief-
stellen aber auch eine Entschuldigung ausdriicken dafiir, dass er
sich jetzt selber daran machte, die Bildende Kunst «wissenschaft-
lich» zu behandeln.

Er pflegte denn in seinen Vorlesungen® auch nicht jene kultur-
geschichtlich orientierte «Kunstgeschichte nach Aufgaben», die
seine spiten Studien «Das Altarbild», «Die Sammler» durchfiihren,
vielmehr jene beschreibende, besinnende Art, die er schon im
«Cicerone» gepflegt hatte, die thm erlaubte, auszuwihlen, zu wer-
ten, das begeistert zu schildern, dem seine Liebe galt.

Nikolaus Meter,
Hagenbachstrasse 34,
CH-4052 Basel

58 Burckhardt, Briefe 5, 214.

39 Burckhardt, Briefe 5, 217 f. u. 227 und auch Jacob Burckhardt und Hein-
rich Wolftlin (wie Anm. 22) 78. Zum ganzen auch W. Kaegi: Jacob Burckhardt 4,
27-29 und 6, 275-280.

60 \W. Kaegi, Jacob Burckhardt 6, 275-647.



	Zu Jacob Burckhardt und Friedrich Nietzsche : ein Stück spekulativer Quellenkritik

