
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 80 (1980)

Artikel: Die Basler Täufer : Studien zur Vor- und Frühgeschichte

Autor: Jecker, Hanspeter

Kapitel: 4: Das Basler Täufertum nach Schleitheim : der Weg in die
Absonderung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


70 Hanspeter Jecker

4. Das Basler Täufertum nach Schleitheim:
Der Weg in die Absonderung

4.1. «Die brüderliche Vereinigung von Schleitheim»

Der innere und äussere Zustand derjungen Täuferbewegung in
der Schweiz und in Süddeutschland zu Beginn des Jahres 1527 war
reichlich verworren. In Appenzell und St. Gallen stand das Täufertum

in Gefahr, zur unkontrollierbaren Massenbewegung zu werden.

Enthusiastische und libertinistische Auswüchse Einzelner
drohten das Ganze in Misskredit zu bringen. Der Druck seitens der
Obrigkeiten und der sich formierenden evangelischen Landeskirchen

begann übermächtig zu werden. Die Täufer hatten dem
nichts Gleichwertiges entgegenzusetzen, um so weniger, als sie in
zentralsten Fragen auch untereinander uneins waren. Dazu kam,
dass durch Verfolgung, Ausweisung und Hinrichtung das Täufertum

seiner profiliertesten Führer beraubt wurde: Seit Dezember
1526 waren Grebel, Mantz und Blaurock den Gemeinden entrissen281.

Angesichts dieser Notlage musste es fraglich erscheinen, ob das

Täufertum überleben würde. Eine Antwort auf diese schwierige
Situation war die Versammlung in Schleitheim bei Schaffhausen
am 24. Februar 1527282. Täufer aus der näheren und weiteren
Umgebung kamen dort zusammen, um über die drängenden offenen

Fragen zu beraten283. Einerseits galt es, Stellung zu bezichen zu
innertäuferisch umstrittenen Problemen; andererseits, sich gegen
die entstehenden evangelischen Landeskirchen abzugrenzen und
klar eigene Stellung zu beziehen. Damit wird deutlich, dass es um
weit mehr ging, als bloss bereits Bekanntes nochmals festzuhalten
und zu bestätigen. Es ging vielmehr darum, in bisher umstrittenen
Fragen sich untereinander zu einigen, um gemeinsam und gestärkt
dem wachsenden Druck von aussen standhalten zu können. Das

Ergebnis der Gespräche ist niedergelegt in der «Brüderlichen
Vereinigung», auch «Schleitheimer Täuferbekenntnis» genannt. Das

Dokument versteht sich nicht als das Werk eines Einzelnen284, son-

281 Yoder I, 96.
282 Darüber vgl. Fast, linker Flügel, S. 58 ff, Yoder I, 95 ff, Stayer, Schweizer

Brüder 21 ff, QGTS II, Nr. 26 S. 26-36; ferner Jenny, Beatrice: Das Schleitheimer

Täuferbekenntnis 1527, Schaffhauser Beiträge zur Vaterländischen
Geschichte 28, 1951.

283 Wer alles daran teilnahm, ist leider nicht nachzuweisen.
284 Der Verfasser ist Michael Sattler, ehemaliger Prior des Bcncdiktincrklo-

sters St. Peter im Schwarzwald. (ML IV, 29 ff)



Die Basler Täufer 71

dem als das gemeinsame Bekenntnis, mit dem sich die Anwesenden
«on aller brüder widersprechen» auf sieben Artikel einigten:

«Das sind die artickel, die etlich brüder biszher irrig und dem waren
verstand unglich verstanden haben, und dmk vil schwacher gewissen
verwirt, dardurch der nam gotts gar grösslich verlestert ist worden,
drumb dann nott ist gwesen, das wir vereynigt seint worden im herrn,
got sei lob und preiss, wie dann gschehen ist.»

Die Schleitheimer Artikel sind demnach also kein Glaubensbekenntnis

im dogmatischen Sinne, sie wollen vielmehr die Gestalt
der gehorsamen täuferischen Gemeinde zeichnen, und zwar
bezüglich der Probleme, die sich zur Stunde stellten.

Das Ausserordentliche und Bedeutungsvolle an der Schleitheimer

Synode ist nun, dass es den Teilnehmenden «on aller brüder
widersprechen» gelang, sich auf sieben wesentliche Artikel zu einigen.

«In solchem haben wir gespürt die eynigkeit dess vatters und unsers

gemeynen Christi mit jrem geyst mit uns gewesen sein28S »

Die Punkte, in denen sich die Versammelten einig wurden, betreffen

Taufe, Kirchenzucht, Abendmahl, Absonderung, Hirtenamt,
Obrigkeit und Eid: Die Taufe (1.) gilt als Symbol des christlichen
Glaubens und als Zeichen eines entschlossenen Lebens in der
Nachfolge Jesu. Wer in Sünde gefallen ist und sich zweimaliger
Ermahnung verschliesst, wird aus der Gemeinschaft ausgeschlossen.

(2.) Am Abendmahl (3.) dürfen nur solche teilnehmen, welche auf
den Glauben getauft sind und von der «Welt» abgesondert leben.
Kinder Gottes (4.) sind von Christus aufgefordert, jede Einrichtung
und Person zu meiden, die nicht wahrhaft christlich ist. Der Inhaber
des Hirtenamtes (5.) hat die Pflicht zu lesen, zu ermahnen, zu lehren,
zu führen, auszuschliessen, im Gebet zu leiten, das Abendmahl
auszuteilen. Das weltliche Schwert (6.) ist der von Gott verordneten
Obrigkeit zu überlassen. Christen sollen daran keinen Anteil haben.
Der Eid (7.) wird angesichts der menschlichen Begrenztheit als

ungemäss und zudem als von Gott verboten abgelehnt.

285 Die Einigung ist für den Verfasser des Bekenntnisses, wie wohl auch für
die in Schleitheim Anwesenden deutlich ein Werk des Heiligen Geistes, der eine
vorher nicht vorhandene Einheit geschenkt hat. (Vgl. besonders die stets
wiederkehrende Passivkonstruktion «sind vereinigt worden»: Als Handelnder kann nur
Gott gemeint sein.).



72 Hanspeter Jecker

Damit wird deutlich, dass der Streit um das Täufertum nun weit
über die Frage der Taufe hinaus gewachsen ist. Es geht in allen
Artikeln denn auch um viel Grundlegenderes, nämlich um die
Gemeinde überhaupt und um deren Verhältnis zur «Welt». Das
Schleitheimer Bekenntnis richtet die Gemeinde der Gläubigen als

eine sichtbare soziologische Grösse auf Diese steht im Gegensatz
zur «Staatskirche», die nur als Zweig der bürgerlichen Ordnung in
Erscheinung trat und von sich weder behaupten konnte noch
wollte, die wahre Kirche zu sein, weil jene unsichtbar sei. Durch
alle Artikel hindurch zieht sich leitmotivisch das starke Bestreben,
dieses Modell einer Gemeinschaft von sich zur Pflicht der christlichen

Heiligung Bekennenden vor allen Verwässerungen zu
bewahren. Dabei wird nun eindeutig und abschliessend die strikte
Trennung von Gemeinde und Welt bejaht und gefordert.

Die Absonderung «soll geschechen von dem bösen und von dem

argen, das der tuffel in der weit pflanzt hat, also allein, das wir nit gmein-
schafft mit inen haben und mitt inen louffend in die gemenge iren gruw-
len. nun ist ye nutt anders in der weit und aller creatur dan gutz und
bös, glöubig und unglöubig, finstcrnus und liecht, weit und die uss der
weit sind Christus und Belial, und keins mag mitt dem andren kein
teil han. Uss dem allen sollen wir lernen, das alles, was nit mitt unserem

gott und Christo vereiniget ist, nutt anders sig dan die gruwel, welche

wir miden sollend. In dem werden vermeint alle bäpstlich und
widerbäpstlich werck und gottesdienst, Versammlung, kilchgang, winhu-
ser, burgschaften und verpflichten des ungloubens, die dan die weit
fur hoch hält und doch stracks wider den befelch gotzs gehandlet werden
(...)286>,

Neben dieser Betonung der Separation gegen aussen, auf die bei
allen Artikeln ein besonderes Gewicht gelegt wird, tritt der Wille,
die Gemeinden vor innerer Verflachung zu bewahren:

«Habent acht auf alle, die nit wandlen nach der einfcltigkeyt gotheher
warheyt, die in disem Briff bgnffen ist von uns in der Versandung, damit
jedermann gcregieret werd unter uns durch die regel dess Bans unnd
fürohin verhüt werde der falschen brüder und Schwestern Zugang under

286 QGTS II, Nr. 26, S. 29 f.
287 Ebd. S. 35. Über das Missverständnis, die ursprünglich täufenschc Bannpraxis

mit einer bloss aufStrafe und Ausschluss hinzielenden, institutionalisierten
Kirchenzucht gleichzusetzen, vgl. Yoder II, 111 ff



Die Basler Täufer 73

Damit dokumentiert das Schleitheimer Bekenntnis ein Ereignis,
das in doppelter Hinsicht von zentraler Bedeutung ist für das

Täufertum: Erstens wurde in Abgrenzung zu den volkskirchlichen
Reformbestrebungen ein derart klares Nein zu deren Verbindung
von christlichem Glauben und staatlicher Macht formuliert, dass

man von Schleitheim an geradezu von einer täuferischen Konfession

sprechen kann. Zweitens wurde im Streit um innertäuferische
Verschiedenheiten gegenüber spiritualistischen Tendenzen288 ein
Massstab gesetzt, der über Jahrzehnte hinweg immer wieder
klärend wirkte. Schleitheim konsolidierte damit die von Konrad Grebel,

Felix Mantz und Georg Blaurock vertretene Variante des
Täufertums und darf als eigentliche Geburtsstunde der Schweizer Brüder

gelten. Recht rasch fand dieser Zweig in der Schweiz und
Süddeutschland Verbreitung, setzte sich gegenüber anderen Tendenzen

meist durch und überlebte diese alle.

4.2. Erste Auswirkungen:
Das Basler Täufertum unmittelbar nach Schleitheim

Auf welche Art und Weise die Ergebnisse der Schleitheimer
Synode Verbreitung fanden, ist leider nicht mit Sicherheit nachzuweisen.

Wir müssen aber annehmen, dass die führenden Täuferleh-
rcr jener Zeit, wie sie sich aus den Akten erschliessen lassen, an den
Verhandlungen im Schaffhausischen anwesend waren. Nur so kann
die enorme Bedeutung, welche die Schleitheimer Beschlüsse für
die Folgezeit hatten, erklärt werden. Es ist zu vermuten, dass

entweder aus sämtlichen Täuferregionen sich Vertreter in Schleitheim
einfanden und nach Abschluss der Gespräche die Artikel ihren
Gesinnungsgenossen zu Hause mitteilten. Oder aber es wurden
systematisch Sendboten in alle Richtungen ausgeschickt. Jedenfalls
steht fest, dass die Verbreitung der Schleitheimer Artikel ausserordentlich

rasch erfolgte. Die darin vertretenen Positionen setzten
sich zudem sehr bald im gesamtschweizerischen Raum durch, was
wohl nicht zuletzt auch wieder der Autorität der in Schleitheim
Anwesenden zu verdanken war. Noch vor dem 15. März geriet
dem Pfarrer von Kilchberg/BL eine Abschrift des Bekenntnisses

288 Eine bestimmte Richtung innerhalb des Täufertums vertrat die Ansicht,
ob Kindertaufe oder Mündigentaufe, ob Abendmahl mit oder ohne Verpflichtung

zu brüderlicher Gemeinschaft, ob Eidschwur oder blosses Ja-Ja, Nein-Nein
sei nicht wichtig. Bedeutsamer als diese «Äusserlichkeiten» seien «innere» Dinge,
wie Glaube und Liebe.



74 Hanspeter Jecker

in die Hände, welche er sogleich an Oekolampad schickte289. Nur
wenig danach tauchte in Bern ebenfalls ein Exemplar auf, welches
von Basler Täufern dorthin gebracht worden sein soll290 -
möglicherweise von denselben, die zuvor das Baselbiet bereist hatten.
Beide Beispiele zeigen, dass die Basler Täufer sehr bald von den
Ergebnissen der Verhandlungen zu Schleitheim erfahren hatten
und in besonders aktiver Weise selbst um deren Weiterverbreitung

besorgt waren.
Für die grosse Mehrheit der Basler Täufer dürften die Sieben

Artikel zwar nichts grundsätzlich Neues gebracht haben. Massgebliche

Vertreter der in Schleitheim «siegreichen» Richtung innerhalb

des Täufertums, Leute wie Mantz und Pfistermeyer, hatten
die Region Basel nämlich bereits seit etlicher Zeit zu einem ihrer
beliebtesten Missionsfelder auserkoren, hier gewirkt und ihren
Einfluss geltend gemacht291. Falls überhaupt noch innertäufensch
Widerstand gegen diese Richtung in Basel vorhanden war, so
dürfte er ab Frühjahr 1527 völlig erloschen oder aber bedeutungslos

geworden sein. Hingegen lässt sich doch feststellen, dass auch
das Basler Täufertum nach Schleitheim wesentlich selbstbewusster,
geeint und gestärkt dasteht und um Argumente in der
Auseinandersetzung mit Kirche und Obrigkeit nicht (mehr) verlegen ist.

Jedenfalls ist es interessant festzustellen, wie die Argumentations-
hnien der Basler Täufer oft sehr parallel zu denjenigen im Schleitheimer

Bekenntnis verlauten292.
Zum ersten Mal wird dies deutlich im Mai 1527 anlässlich der

ersten quellenmässig fassbaren Berührung von Basler Täufern mit
der Obrigkeit seit langem293. Zu diesem Zeitpunkt muss dem Bas-

289 Staehelin I, Nr. 472.
290 Wohl von Hans Seckler und Jakob Hochrütiner, dem Sohn von Lorenz

Hochrütiner. Zwingli. Werke IX, S. 138 f. S T Nr. 1187. 1189), eventuell auch
von Karl Brennwald (S T, Nr. 1149?). Am 25. April 1527 sandte Haller das

Exemplar an Zwingli. (Zwingli, Werke IX, S. 104 f).
291 Die neueste Forschung sieht in der täuferischen Gemeinde des Zürcher

Unterlandes von 1526, die sich vom Schaffhausischen bis ins Freiamt ausdehnte
und bereits deutliche Züge der Minorität trug, zum ersten Mal modcllhaft die
später in Schleitheim vertretenen Prinzipien verwirklicht. (Haas 78). Von den
dort wirkenden Predigern tauchen Pfistermeyer, Brennwald, Mantz und Winkler

- um nur sie zu nennen - recht bald auch in Basel auf Damit dürfte für Basel
dasselbe gelten wie für die Gemeinde des Zürcher Unterlandes.

292 Vgl dazu BRA II, Nr. 654, 676; IV, Nr. 289; ferner auch unten S. 85.
293 Vgl. aber die Urfehden von verschiedenen Personen, die aufgrund ihrer

Vergehen (Ungehorsam gegenüber der Obrigkeit in kirchlichen Fragen,
Weihwasserstein umstürzen, Priesterbeleidigung usw.) allenfalls Täufer oder
Sympathisanten sein könnten: BRA II, Nr. 557, 560, 593, 597, 604.



Die Basler Täufer 75

1er Rat ein recht erfolgreicher Schlag gegen die wieder neu oder
(eher) noch immer existierende städtische Gemeinde geglückt sein.
Es gelang ihm, vorerst mindestens zwei der leitenden Täufer dingfest

zu machen, nämlich Hans Pfistermeyer aus Aarau294 und Hans
Altenbach aus Luzern295. Aufgrund von deren Aussagen erhielt der
Rat Kenntnis von weiteren sich zu jener Zeit in der Stadt aufhaltenden

führenden Täufern: Wolfgang Uolimann aus St. Gallen, der
beim offensichtlich bereits wieder in der Stadt weilenden Michel
Schürer296 logierte; Karl Brennwald, der bei einer «thuchlinwebe-
rin ann Spalenn, heiszt Genefe» wohnte; und Diepolt von Sultz, ein
Schuhmacher zu St. Elisabethen. Ob ihm die Verhaftung auch dieser

Personen gelang, ist nicht bekannt, aber auch nicht ausgeschlossen.

Zumindest von Brennwald wissen wir, dass sein Anerbieten,
seine Überzeugung öffentlich vor dem Rat zu vertreten, nicht der
Vorschlag eines auf freiem Fuss Lebenden war297. Dass von
keinem, auch nicht von Pfistermeyer und Altenbach, Urfehden oder
Ausweisungsdokumente überliefert sind, mag daran liegen, dass sie
sich alle zu schwören weigerten und der Rat sie deshalb ohne lange
Formalitäten bei ihrer «ghoisame» auswies.

Die Verhöraussagen von Pfistermeyer und Altenbach, sowie die
Disputationsthesen Brennwalds machen es deutlich, dass der Rat es

hier mit einer Täufergruppe zu tun hatte, bei der die Schleitheimer
Artikel bereits voll und ganz anerkannt waren. Namentlich, was
die Absonderung anbelangte, dachten und verhielten sich die Basler

Täufer getreu dem Vorbild der «Brüderlichen Vereinigung»:
Eid und Kindertaufe wurden mit recht ähnlicher Begründung wie
dort abgelehnt, an kirchlichem Gottesdienst und Abendmahl
demonstrativ nicht teilgenommen. Wer waren nun aber diese

Personen, die in derart enger Anlehnung an die Schleitheimer
Beschlüsse argumentierten? Abgesehen von Diepolt von Sultz,
über den wir nahezu nichts wissen298, handelt es sich bei den übrigen

um Täufer, die bereits recht lange in enger Verbindung zum
früheren Kreis um Grebel, Mantz und Blaurock nachweislich

294 BRA IV, Nr. 288.
295 BRA II, Nr. 654.
296 Zum letzten Mal war er am 24. Juli 1526 ausgewiesen worden. (BRA II,

Nr. 479).
297 Brennwald legte seine Disputationsthesen am 25. Juni 1527 dem Rate vor.

(BRA II, Nr. 676). Vgl. dazu unten S. 81 f
298 Bei ihm handelt es sich wohl um einen der aus Strassburg ausgewiesenen

Elsässer Täufer, von denen Oekolampad am 15. Januar 1527 schreibt, sie machten
ihm in Basel zu schaffen. (Zwingli, Werke IX, Nr. 576).



76 Hanspeter Jecker

gestanden haben, oder von denen dies angenommen werden
muss.

Wolfgang Uolimann aus St. Gallen, ehemaliger Mönch im Prä-
monstratenser-Stift St. Luzi bei Chur, übernahm im September
1524 die St. Galler Laien-Bibellesegruppe von Johannes Kessler, zu
der auch Lorenz Hochrütiner gehört hatte. Im Frühjahr 1525
wurde er von Grebel bei Schaffhausen im Rhein getauft, bald darauf

verhaftet und am 17. Juli 1525 aus St. Gallen ausgewiesen. Im
Herbst desselben Jahres tauchte er wieder in der Stadt auf, wurde
erneut gefangen gesetzt und am 2. Oktober entlassen299. Darauf
wandte er sich nach Zürich, nahm daselbst an der November-Disputation

teil, kehrte nach St. Gallen zurück, wo er erneut verhaftet
und am 22. Januar 1526 ausgewiesen wurde300. Danach scheint er
sich ins Bündnerland begeben zu haben, wo er am 12. März 1526
nur deshalb nicht vor Gericht erscheinen musste, weil er an der
Pest erkrankt war301. In der Folge muss er sich dann nach Basel

abgesetzt haben, vielleicht gemeinsam mit Ulrich Bolt etwa im
Frühjahr 1526302, und beim mehrmals ausgewiesenen Michel
Schürer an der Weissen Gasse gewohnt haben.

Hans Altenbach aus Luzern ist wohl eine der wichtigsten Gestalten

des frühen Basler Täufertums. Er war der Inhaber des Hauses
in der Steinenvorstadt, wo sich die Täufer regelmässig trafen. Leider

ist aber über ihn nicht sehr vieles bekannt. Laut eigenen Angaben

trat er im Alter von 18 Jahren in ein Kloster ein, in welchem
er 19 Jahre bis zu seinem Austritt verblieb, wobei er auch etliche
Zeit den Posten eines Subpriors innehatte. Höchstwahrscheinlich
muss es sich dabei um das Chorherrenstift St. Michael in Beromünster

handeln, in welchem sich ein Hans Altenbach 1504 als Kanoniker

nachweisen lässt303. Diese Vermutung wird noch durch eine
andere Tatsache bestärkt: Am 10. November 1503 immatrikuliert
sich ein Student gleichen Namens an der Universität von Freiburg
im Breisgau und erwirbt 1505 den Titel eines Baccalaureus
Artium304. Nun stand aber gerade das luzernische St. Michaelstift

299 QGTS II, Nr. 444, 465, 469, 478. Von Grebel dürfte Uolimann auch die
Ablehnung des Eides übernommen haben. (QGTS II, Nr. 473).

300 QGTS I, Nr. 119; QGTS II, Nr. 481.
301 QGTS II, Nr. 621.
302 siehe oben S. 56.
303 Brändly II, 132 Anmerkung 140. Dies ist leider der einzige Beleg für den

Aufenthalt Altenbachs in Beromünster. Dennoch wird Altenbach wohl bis zu
seinem Austritt anfangs der 20er Jahre daselbst verblieben sein, und nicht, wie
Brändly annimmt, in ein Basler Kloster übergewechselt haben. In einem solchen
habe ich ihn jedenfalls nirgends nachweisen können.



Die Basler Täufer 77

in sehr enger Beziehung zu eben dieser Universität305. Wann
Altenbach aus dem Stift austrat, ist nicht bekannt. Auf jeden Fall

muss er sich recht bald in die Umgebung von Waldshut begeben
haben, wo er sich in der Folge taufen liess306. Möglicherweise war
auch er der «münch», der noch vor seiner eigenen Taufe den
täuferischen Prediger Kleinhans Küentzi von Klingnau, den Wollweber

zu Oberglatt, aufsuchte und ihn bat, er möge ihm sein Handwerk

beibringen, «dann er sich gern mit siner hand das brott essen
wollt»307. Falls diese Annahme zutrifft, dass Altenbach sich tatsächlich

im Hause dieses führenden Gliedes der Zürcher Unterländer
Täufergemeinde aufgehalten hat, dann dürfte er dort seine
theologische Prägung erhalten haben308. Im Hause Küentzis, einem
überregionalen Täufertreffpunkt, könnte Altenbach auch Karl
Brennwald kennengelernt haben, den Dritten im Bunde der im
Mai/Juni 1527 in Basel auftauchenden Täufer.

Karl Brennwald^09 wurde am 28. Januar 1526 vom Schwyzer
Kürschner Anton Roggenacher in Zürich getauft310. Er wirkte

304 Mayer, Hermann: Die Matrikel der Universität Freiburg im Breisgau

Bd. 1, Freiburg i/B 1907, S. 153. Sidler, Josef: Die Bildungsverhältnisse im
Kanton Luzern mit besonderer Berücksichtigung des Klerus (1250-1530), Freiburg

l/Ue 1971, S. 124, 198.
305 Helvetia Sacra, Abteilung II, Teil 2: Die weltlichen Kollegiatstifte der

Deutsch- und Französischsprachigen Schweiz, Bern 1977 S. 168 f, 189.
306 Seine Taufe kann nicht, wie es sich bei einer Datierung seines Verhörs

(BRA II, Nr. 654) auf Mai 1527 ergäbe, «vor drü jarenn», also 1524 stattgefunden
haben. Die ersten Glaubenstaufen geschahen in Waldshut erst ab

Ostern 1525, also muss auch seine Taufe nach diesem Zeitpunkt stattgefunden
haben. Dass sich Altenbach gerade nach Waldshut wandte, muss wohl in seiner
persönlichen Bekanntschaft mit Balthasar Hubmaier begründet sein: Die beiden
studierten gleichzeitig in Freiburg i/Br. Ob Altenbach allerdings von Hubmaier
selbst getauft wurde, oder allenfalls durch Ueli Teck oder Jakob Gross, wie Hans
Küentzi von Klingnau, muss dahingestellt bleiben. Teck und Gross gehörten zur
Minderheit der pazifistischen Täuferrichtung in Waldshut und mussten deswegen

weichen. (QGTS I, Nr. 107).
307 QGTS I, Nr. 182, S. 201 f (In Basel betrieb der Ex-Mönch Altenbach dann

tatsächlich das Wollweber-Handwerk!!).
308 Die Gemeinde des Zürcher Unterlandes war geprägt vom Wirken Sattlers,

Mantzens, Pfistermeyers und anderen und laut Haas 78 die erste Gemeinde

jenes Typus einer von der Welt abgesonderten Gemeinde. Dass auch Altenbach

jenem Ideal bereits früh verpflichtet war, zeigt die Tatsache, dass er 1527 aussagt,
seit zwei Jahren seinen Herren nie mehr geschworen zu haben.

309 In den Basler Akten taucht cr durchwegs als «Karlin» auf Dass dieser
«Karlin» tatsächlich mit Karl Brennwald identisch ist, wird aus mancherlei Angaben

dennoch ersichtlich. Vgl. dazu BRA II, Nr. 654, 676, 677, 678; Burckhardt

21; und vor allem QGTS I, Nr. 180.
310 QGTS I, Nr. 162 (Roggenacher seinerseits war am 26. Februar 1525 von

Grebel getauft worden. QGTS I. Nr. 50).



78 Hanspeter Jecker

sodann im Zürcher Unterland, wo er sich mit Täufern aus Waldshut

traf, die nach der Rekatholisierung ihrer Heimatstadt im
Dezember 1525 dorthin geflohen waren. Am 19. Februar war er
mit «zweyen von Klingnow» zusammen, wobei es sich bei diesen
um die Gebrüder Küentzi, Wollweber zu Oberglatt, handeln
dürfte3". Bald danach lag er in Zürich gefangen, da auch er auf seiner

täuferischen Überzeugung beharrte: «und will den touff, so er
jetzt hatt, mit sinem blut zügenn, dass er grecht sige». Gemeinsam
mit allen anderen massgeblichen Führern des Zürcher Täufertums
lag er im Neuen Turm, wo der Rat sie bis zu ihrem Tod zu belassen

gedachte312. Brennwald war es, der am Abend des 21. März 1526
eine Fluchtmöglichkeit aus dem gemeinsamen Verlies entdeckte
und so den Ausbruch aller ermöglichte313. Mit anderen zusammen
wandte er sich nach Norden und fand noch in derselben Nacht
wiederum Unterschlupf bei den beiden Küentzis in Oberglatt.
Wohl am 7. April zog Brennwald weiter nach Embrach, wo er ein
bis zwei Tage zu bleiben beabsichtigte314. Danach verliert sich seine

Spur, doch darf vermutet werden, dass er sich bald einmal nach
Basel absetzte315.

Von Hans Pfistermeyer aus Aarau schliesslich war bereits die
Rede316. Nach seinem Basler Aufenthalt vom Frühjahr 1526 und
seiner zweimaligen Ausweisung hielt er sich «by einem jar»
ausserhalb der nächsten Umgebung der Stadt auf. Erst kurz vor seiner
neuerlichen Festnahme im Mai 1527 war er erneut nach Basel

gekommen:

« Yetzt hab inn gott wider hann gefurt, und habs im niemannd erloupt,
hab aber horenn sagenn, wie gut cristenn lut hie syennd dann als er
sampstags verschinenn hiehar (gekommen), syennd ir etlich inn Hansen
(Altenbach) des Wullwebers hus ann den Steinenn, morndes sonntags
zusamenn komenn .)317».

311 QGTS I. Nr. 169. Brennwald scheint sich des öfteren in Obcrglatt aufgehalten

zu haben (QGTS I, Nr. 180).
312 Das lapidare Urteil lautete: «Also im thurnn ersterben lassen». (QGTS I.

Nr. 170a).
313 QGTS I, Nr. 178.
314 QGTS I, Nr. 180. Dieselbe Fluchtroute schlugen auch Grebel und Mantz

ein. Vgl. QGTS I, Nr. 200.
315 Noch vor dem 15. März 1527 taucht in Bern ein Brennwald aus Zürich

auf. (S/T, Nr. 1149). Es ist möglich, dass es der Täufer Karl Brennwald ist. der
zu der Gruppe Basler Täufer gehörte, welche die Schleitheimer Artikel in die
Aarestadt brachten. Siehe oben S. 54.

316 Siehe obenS. 52 f
317 BRA IV, Nr. 288.



Die Basler Täufer 79

Aus alledem geht eindeutig hervor, dass Uolimann, Brennwald,
Altenbach und Pfistermeyer aufgrund ihrer persönlichen
Vorgeschichte und Erfahrung spätestens zu Beginn des Jahres 1527 über
eine beachtliche Autorität in Täuferkreisen verfügt haben müssen.
Es wäre deshalb nicht verwunderlich, wenn sie alle an der entscheidenden

Schleitheimer Synode teilgenommen hätten. Ob sie dies
bereits als Vertreter des Basler Täufertums taten, also bereits zuvor
sich in der Stadt am Rheinknie aufhielten, ist für alle ausser Pfistermeyer

durchaus denkbar, wennzwar nicht eindeutig zu beweisen.
Es macht jedenfalls allen Anschein, dass die Täufergemeinde, welcher

der Rat im Mai 1527 aufdie Schliche kam, keine improvisierte

Ad-hoc-Vcrsammlung war, sondern bereits seit etlicher Zeit
bestand und recht gut organisiert war.

Die Treffen fanden laut den Aussagen von Pfistermeyer, Lux
Wolff und Altenbach regelmässig im Haus des letzteren in der
Steinenvorstadt statt318. Ausser den bereits erwähnten Personen
nahmen daran möglicherweise noch weitere Täufer teil, so
vielleicht die im April 1527 in Bern verhafteten und am 1. Mai
ausgewiesenen Jakob Hochrütiner und Hans Seckler, beide als Basler
bezeichnet319. Ferner «syennt wol etlich burger zu unnd vonn inen
ganngen, die er Altenbach) nit mit namenn, sonnder mit ougenn
kenne». Die Täufergemeinde dürfte überhaupt etlichen Zulauf
gehabt haben. Mancher Basler war einerseits enttäuscht darüber,
wie wenig die reformatorische Predigt bezüglich der Verbesserung

des Lebenswandels der Bevölkerung bewirkte, und anderer-

318 Seltener auch «inn des Brunschniders dochtermans hus», wohl dem Haus
des Schwiegersohnes von Hans Brunschmder, dem Schneider, der am 17. Januar
1515 das Bürgerrecht erwarb. (Öffnungsbuch VII, 157). Vgl. BRA II, Nr. 654,
S. 485.

319 In Bern weigerten sich beide, Urfehde zu schwören und wurden deshalb
ins Halseisen gestellt und ohne Eid weggeführt. Mit ihnen lagen noch sechs weitere,

nicht namentlich bekannte Täufer in Bern gefangen. Sie gehörten wohl alle

zu der Gruppe, welche die Schleitheimer Artikel nach Bern brachte. (S/T,
Nr. 1187, 1189; Yoder I, 113 f.). Jakob Hochrütiner scheint eine bernische Frau
gehabt zu haben, kreuzt im Herbst 1527 wieder in Bern auf und wird am
14. Oktober erneut ausgewiesen (ST Nr. 1347). Er dürfte sich sodann, wie sein
Vater Lorenz nach Strassburg abgesetzt haben (QGT VII, Nr. 109). Am 13. Jum
1528 wird er vom Berner Rat aufsein Gesuch hin begnadet, nachdem er vom
Täufertum abgestanden zu sein scheint (S/T, Nr. 1725). Er hält sich fortan in Bern
auf (S/T, Nr. 2558). Hans Hausmann,nach seinem Beruf auch Seckler Taschenmacher)

genannt, erwarb am 27. April 1516 die Safranzunft zu Basel (Zunftarchiv

Safran 25, 28v), ohne dass er anscheinend je Bürger geworden wäre. Als
Täufer aktenkundig wird er in Basel erst nach seinen Berner Abstechern, zu dem
auch seine «Teilnahme» an der Grossen Berner Disputation vom Januar 1528
gehört. (S/T, Nr. 1480). Über ihn siehe unten S. 99.



80 Hanspeter Jecker

seits erschrocken über die heftige Polemik, welche zwischen Alt-
und Neugläubigen herrschte. Solch frustrierte Bürger, für die der
Schneider Lux Wolff ein charakteristisches Beispiel darstellt,
näherten sich der täuferischen Bewegung, ohne sich ihr in der
Regel jedoch je völlig anzuschliessen320.

Im übrigen scheint die Gemeinde auch häufig von auswärtigen
Täufern besucht worden zu sein. So sagte Lux Wolff im Mai 1527,

«es syennd etlich vonn Augspurg, Lindow unnd Mümpelgart hie gsin,
so ouch irer meynung, aber denen vonn Augspurg und Lindow sige
gschribenn wordenn, hynus zu komenn und inenn helffenn, ein
bystannd thun wider ire predicannten321.»

Ganz offensichtlich fand die Basler Gemeinde also weitherum
Beachtung, was massgeblich das Verdienst ihrer vier wohl
hauptsächlichsten Lehrer Uolimann, Brennwald, Altenbach und Pfistermeyer

gewesen sein dürfte322. Gleichzeitig oder kurz nach den
Festnahmen von Altenbach und Pfistermeyer muss die Verhaftung

320 Lux Wolff von Pforzheim stand seiner täuferischen Sympathien wegen
verschiedentlich vor dem Rat und leistete deswegen auch zweimal Urfehde
(BRA II, Nr. 653, 654; 691).

Typisch für seinesgleichen ist wohl der Satz aus seinem Verhör: «(...) unnd
gstat nit, das er sich hab widertouffen lossen, sy ouch noch hut zum tag der meynung

mt. dann er sich noch nit so grecht wisse.» Möglicherweise hat er sich kurz
darauf aber doch taufen lassen, verweigerte jedenfalls den Jahreid (BRA II,
Nr. 691), trat aber wohl bald schon wieder von seinem täufenschen Glauben ab
und liess ab Herbst 1529 mehrere seiner Kinder zu St. Leonhard taufen.
(Taufregister-Abschriften im St A BS, Bd. 6, S. 135 f).

321 BRA II, Nr. 654, S. 486. Diese Besuche dürften unmittelbar vor dem Verhör

stattgefunden haben, denn in ebendieser Zeit geriet namentlich die bedeutende

Augsburger Täufergemeinde unter grossen Druck. (ML I, 92 ff). Unter
den Augsburger Täufern in Basel befanden sich möglicherweise deren massgebliche

Vertreter Augustin Bader (ME I, 209 f und Gali Fischer (ME II, 333). Wie
bedeutend die Basler Täufergemeinde auch in späterer Zeit noch war, deutet die
Aussage des süddeutschen Täuferführers Georg Nespitzer an, der 1529 zwecks
Klärung von Differenzen mit den Schweizer Brüdern zu den «eisten der
gemein» just in Basel zu reisen gedachte. (QGT II, Nr. 187).

322 Für Pfistermeyer gelten allerdings wohl bestimmte Einschränkungen.
Bereits Yoder (I, 134, 173 f.; II, 53 f.) vertrat die Ansicht, dass es ihm wohl eher
um Busse, Erweckung und ethische Strenge ging, als um eigentliche Gemeindegründung.

Für Yoder ist Pfistermeyer somit eher ein Pietist als ein Täufer, um
eine spätere Terminologie anzuwenden. Pfistermeyer war wohl ein beim Volke
sehr beliebter Prediger, dessen sittlicher Ernst beeindruckte, aber er errichtete
keine Gemeinden mit Taufe und Bann. Yoder macht diese Feststellungen vor
allem anhand des späteren Pfistermeyer bis zu dessen Widerruf am 21. April
1531. Ich neige aber dazu, dass tendenziell dasselbe auch für die frühere Zeit, also
für die Basler Wirkungsperiode, gesagt werden darf



Die Basler Täufer 81

von Karl Brennwald erfolgt sein. Die Verhandlungen des Rats in
der Angelegenheit des Zürchers ermöglichen einen aufschlussreichen

Einblick in das gesamte von Widerstreit erfüllte Leben der
Stadt jener Tage.

Nach dem vorübergehenden Erstarken der altgläubigen Richtung

im Anschluss an die Bauernunruhen des Frühjahrs und Sommers

1525 und nach der Niederlage der Reformierten an der
Badener Disputation von Mai/Juni 1526 waren die Leute um
Oekolampad keineswegs in Resignation verfallen. Sie hatten zwar
eine Schlacht, nicht aber den Kampf verloren und brannten deshalb

darauf, sich neu mit der alten Kirche zu messen. In diesem
ihrem Vorsatz wussten sie eine entschlossener denn je und
kontinuierlich grösser werdende städtische Anhängerschaft auf ihrer
Seite. Namentlich die eidgenössischen Vorgänge, zumal die
gewalttätige Ausbeutung des Badener Disputationssieges durch die
altkirchlichen Orte, dann durch deren Versagung des Bundeseides,
hatten ihre Wirkung auf die Basler Bevölkerung nicht verfehlt
und manchen noch Zögernden in die Arme der Reformpartei
getrieben323. Die Folge davon war, dass der Einfluss der Altgläubigen

auf den Rat zusehends schwächer wurde und die Evangelischen

nach einer Revanche, nach einer neuerlichen öffentlichen
Auseinandersetzung mit den Katholischen drängten. Eine
Möglichkeit dazu bot sich im Rahmen der Verhandlungen des Rates
mit dem Täufer Karlin Karl Brennwald), zu denen auch je zwei
Vertreter der beiden Glaubensparteien geladen wurden. Katholi-
scherseits waren dies Augustinus Marius, Weihbischof und Mün-
sterprädikant, sowie Leonhard Rebhahn, Leutpriester zu St. Peter;
ihnen gegenüber stand neben Oekolampad noch Thomas Gyrfalk,
Lesemeister der Augustiner.

Auf wessen Initiative die Disputation vor dem Rat letztlich
zurückgeht, ist nicht völlig klar. Oekolampad nennt Karlin: Es sei
dessen Vorschlag gewesen, seinen Glauben öffentlich zu rechtfertigen:

«Es hat sich begeben, dz Carlin N., widertauffer, in seiner gefencknüsz
hie zu Basel sich erbotten hat, sein irsal wider mich und andere predicanten

mit gottlichem wort nit irrsalig sein, sonder christlich anzuzeigen, das

im von einem erberen, weisen radt gegünt ist324.»

323 Vgl. darüber Wackernagel III, 482 ff
324 BRA II, Nr. 677, S. 548. Dieser Ansicht schliesst sich Yoder (I, 110) an. Vgl.

aber die Aussage Oekolampads an anderer Stelle (BRA II, Nr. 677, S. 549): «Aber
du Carlin) hast ein schlechte rechnung deins glaubens geben und nit weniger
beybracht dann das von dir begert ist worden.»



82 Hanspetcr Jecker

Dasselbe äussert auch Marius:

«Dann er etlich irrig artickel verfast, hatt wellen wider beider parteyen
predicanten ze Basel beschirmen .)325».

Derselbe Marius hingegen verdächtigt zugleich auch Oekolampad
der Urheberschaft:

«als ich im 1527jar ze Basel für einem ersamen rhat usz des Ecolom-
padii anzetlung ward neben ym gestelt wider einen widerteuffer Carlin
N., do gefangen und fürgestelten zc disputieren .)326 »

Was trifft nun zu?
Die Ausführungen Brennwalds vor dem Rat erwecken nicht

den Eindruck eines Mannes, der gekommen ist, seine Zuhörer zu
überzeugen, sondern eher eines solchen, der sich beharrlich gegen
die Bekehrungsversuche anderer wehrt. Seine Aussagen geben ihn
deutlich als einen Täufer zu erkennen, der ganz im Sinne der
Schleitheimer Artikel argumentierte. Es ist daher fraglich, inwiefern

ihm, der er die Absonderung von der Welt bejahte, an einer
öffentlichen Disputation gelegen sein mochte. Darüber hinaus
dürfte der Rat auch kaum je Wünsche eines Gefangenen berücksichtigt

haben, wie dies Oekolampad schreibt. Ich neige deshalb
dazu, in Brennwald nicht den tatsächlichen Initianten des Gesprächs
zu sehen, wiewohl die offizielle Variante so lauten mochte. Weit
eher sehe ich in Oekolampad den massgeblichen Drahtzieher im
Hintergrund. Ihm musste an einer Disputation gelegen sein, wo cr
einerseits öffentlich gegen das Täufertum Stellung beziehen
konnte, um so Gerüchten zu begegnen, welche ihn als einen geheimen

Anhänger desselben verdächtigten327, und wo er andererseits
und gleichzeitig zur Gegenoffensive gegen die Alte Kirche starten
konnte. Da er aber seit seiner Badener Schlappe von 1526 unter
eidgenössischem Bannfluch stand, konnte es ihm nur recht sein,
dass an seiner Stelle der Täufer Brcnnwald als Vcranlasser des

Gesprächs bezeichnet wurde. Marius mag dieser Variante kurzfristig

Glauben geschenkt haben, als auch er die Disputation als auf
Carlins Wunsch einberufene darstellte. Aber spätestens seine
Schilderung des Gesprächsverlaufes macht es doch deutlich, dass Brennwald

wohl kaum der Initiant der Disputation sein kann:

325 BRA II, Nr. 678, S. 584.
326 BRA II, Nr. 678, S. 582.
327 Gast 241.



Die Basier Täufer 83

«Carlin, welcher nach ym uffgclcgter fürtragung seyner artickel und
yrcr bewcrung sich öffentlich protcstationsweis thût bedingen, also glauben

und nit änderst willen gewisen werden; dann er seins solchen glaubens,

des er also rechenschafft geben hab, gewisz sei, darvon yn kein
mensch soll abwenden, darumb er sich auch mit uns (=Prädikantcn) noch
andern in keinerley weg in einicherley gesprach oder disputation welle
emlaszen .)328»

Wohl folgerichtig kam deshalb Marius zur Ansicht, Oekolampad
sei der eigentliche Urheber des Anlasses329.

Nachdem den vier aufgebotenen Theologen die vier Artikel des

Carlin, behandelnd Taufe, Obrigkeit, Eid und Irrlehrer, im voraus
zugeschickt worden waren, fanden sich alle Geladenen am 25. Juni
1527330 im Rathaus ein. Nachdem Brennwald den ersten Artikel
vorgelesen und erläutert hatte, war die Reihe an den Prädikanten
zu antworten. Nun ergriffen die altgläubigen Marius und Rebhahn
das Wort und erhoben energisch Einspruch gegen das vom Rat
vorgeschlagene und von Oekolampad offensichtlich gutgeheis-
sene Vorgehen. Wohl seien sie bereit, Carlin zu belehren, nicht
aber in Anwesenheit der zwei Reformierten, von denen sie mehr
trenne als von den Täufern.

«Dann es ist heiter und klar dz uns doctor Huszschm Oekolampad)

und die seinen in gemelten artickeln widriger sindt dann Carlin und
die seynen331.»

In den letzteren sah Marius ohnehin nur ein von den Oekolampa-
dianern verführtes «arm volcklin»:

«Dan dieweil die armen, einfeltigen, von ynen verfierte widerteuffer
von allen christlichen breuchen, Ordnungen und Satzungen allein uff den
heitern, dirren bûchstaben sind gezogen worden, haben sie denselbigen
fleissiger betrachtet, dan yren meistern wil gefallen. Dann wie dirr und
beschnitten cr ist, so ist er dannocht ynen, ja yren meistern ze hert und
ze streng, yres fleischischen sauff- unnd bauchlebcns halben. Darumb
die fleischmeyster sich hand understanden, das arm volcklin, die teuffer

wellen auszlcschen nit des widertauffs (welchen sie uns zû für ein
schein fürwenden, dan er geet von ynen ausz, wie du weist), sonder des

sauffsleben halben, das ynen wolt dorch solch yr jünger abgestrikt
werden332.»

328 BRA II, Nr. 678, S. 586.
329 Gegen Yoder neige daher auch ich zur Ansicht, in Oekolampad den

Hauptinitianten des Gesprächs zu sehen.
330 Zur Datierungsfrage BRA II, S. 547; Yoder I, 110 Anmerkung 1.
331 BRA II, Nr. 678, S. 586.
332 Ebd. S. 581.



84 Hanspeter Jecker

Es sei namentlich nicht möglich, gemeinsam den «armen, irrigen
man» zu bekehren, wo die «Lehrer» untereinander keineswegs
einig seien, und wo er, Marius, eigentlich vorerst Oekolampad
zurechtweisen müsste.

Dieses Votum von altgläubiger Seite scheint zu tumultuösen
Ausschreitungen und gegenseitigen Beschimpfungen geführt zu
haben, weshalb das eben erst begonnene Gespräch zu platzen
drohte. Nachdem die Ruhe endlich wiederhergestellt werden
konnte, war die Zeit derart fortgeschritten, dass man sich darauf
einigte, nur noch die Ausführungen Carlins anzuhören, im übrigen
aber die Entgegnungen von alt- und neugläubiger Seite gesondert
und zu einem späteren Zeitpunkt folgen zu lassen. Die Theologen
beider Richtungen sollten zudem ihre Erwiderungen innerhalb
von vier Tagen schriftlich einreichen. Wie sich die Angelegenheit
im Einzelnen weiter entwickelte, ist nicht bekannt, hingegen wurden

die Schriften von Oekolampad und Marius beide gedruckt
und sind erhalten333. Die zur Diskussion stehenden Artikel des Karl
Brennwald lauteten wie folgt:

333 Oekolampad brachte seinen Text schon Mitte August 1527 im Druck heraus.

Marius, dessen Originalvorlage in den Händen des Rates verblieb, veöffent-
lichte seinen Text erst 1530 aufgrund seiner persönlichen Aufzeichnungen und
Skizzen. Beide Texte sind vollumfänglich abgedruckt in BRA II, Nr. 677,
S. 547-579; Nr. 678, S. 579-611.

Erwähnenswert ist eine Bemerkung des Marius in der gedruckten Ausgabe
seiner Antwort an Karlin. In seiner Vorrede an den christlichen Leser nennt er
Brennwald einen der bedeutendsten Schüler des Hans Denck. (BRA II. Nr. 678,
S. 584 f). Dieser, ein früherer Korrektor bei Cratander und Curio in Basel, war
1523 von Oekolampad nach Nürnberg empfohlen worden, musste aber seiner
Ansichten wegen am 25. Januar 1525 von daselbst fliehen. Einem Ruf Müntzers
folgend, wandte er sich nach dem thüringischen Mühlhausen, von wo er aber
bereits am 19. Mai ebenfalls fliehen musste. Er ging darauf wiederum nach Basel,

wagte es aber nicht, seinen ehemaligen Gönner Oekolampad aufzusuchen.
Hingegen müssen wir annehmen, dass er daselbst Kontakte zur ersten städtischen
Täufergemeinde knüpfte. Noch vor dem 15. September 1525 taucht er nämlich
- zusammen mit dem aus Basel verbannten Lorenz Hochrütiner - in St. Gallen
auf (QGTS II, Nr. 476), nachdem er kurz zuvor aus Schwyz ausgewiesen worden
war (QGTS II, Nr. 356). Möglicherweise unternahm er diese Reise gemeinsam
mit oder wenigstens auf Veranlassung des Basler Täufers.

Nach einem längeren Aufenthalt in Augsburg, wo sich Denck im Frühjahr

1526 taufen liess und als Leiter der dortigen Gemeinde amtete, hielt er sich
im November und Dezember 1526 in Strassburg auf Wiederum ausgewiesen,
besuchte er verschiedene Gemeinden in Süddeutschland und der Schweiz
(ME II, 34). Unter anderem muss er sich dabei laut Marius auch «in Basler gebiet,
jedoch heimlich, eingelaszen und do vil discipel und jünger gemacht (haben),
under welchen einer der fürnemest, mit namen Carlin N., sich dergestalt hat lassen

mercken, dz er gefenglich ist angenomen worden». Marius wirft nun Oeko-



Die Basler Täufer 85

1. «Der kinder thûff ist ein grüwei vor got und eyn abgöttery»
2. «Die Oberkeyt ist von got ingesetz, so aber die oberkeyt usserthalb

dem bevelch unnd geheys Crysty hanndlet, dan ist sy nyt crysten, man
ist ouch iren nit schuldig, gehorsam ze sin.»

3. «Eid schweren ist verbotten unnd geburt nit ze schweren, dan was über

ja unnd neyn, das ist von argem, desshalb sol man gar nit schweren umb
dheinerley sach wyllen.»

4. «Wer anders lert unnd thut, dan Christus gelert hat, der ist ein verfie-
rer334.»

Was die Argumentationsweise der drei Kontrahenden anbelangt,
so lässt sich, ohne ins Detail zu gehen335, generell folgendes
festhalten: Carlins Begründung der vier Thesen erfolgt in engster
wörtlicher und sachlicher Anlehnung an das Schleitheimer
Bekenntnis und geht nur unwesentlich über dieses hinaus. Neu ist

lampad vor, er habe «heimlich begert bey den heuptern, zu solchem gesprech
Disputation mit Karlin) den Dencken zu beruffen, domit cr mochte unrat

zurichten». Dies sei ihm aber nicht zugestanden worden, weil, so Marius, «der
Denck nit in der stat, sonder auszerhalb in einem dorff sich enthielt». Dass sich
Denck zur Zeit der Karlin-Disputation in der Region Basel aufhielt, ist zwar
durchaus möglich. Unerklärlich jedoch ist es, weshalb Oekolampad an der
Gesprächsteilnahme dieses bedeutenden Täufertheologen gelegen sein mochte.
Möglicherweise bringt hier Marius jedoch zweierlei durcheinander: Nach der
täuferischen Märtyrersynode vom 20. August 1527 in Augsburg, welche Denck
präsidierte, wurde dieser als Sendbote nach Basel und ins Zürcher Gebiet
bestimmt, zusammen mit einem sonst unbekannten Hans Beck aus Basel

(QGT VII, Nr. 129; ME I, 258. Es müsste sorgfältig geprüft werden, ob Beck
allenfalls identisch mit Hans Pfistermeyer ist, der von Beruf Bäcker [= Pfister]
war. [?]). Bald darauf muss Denck jedoch vom Täufertum abgestanden sein, trat
m Kontakt mit Oekolampad und bat um Aufenthaltsbewilligung in der Stadt,
welche ihm auch gewährt wurde. Der Basler Reformator besuchte Denck fleissig

und veranlasste ihn, einen Widerruf zu schreiben, was dieser, obwohl inzwischen

bereits an der Pest erkrankt, denn auch tat. Obwohl in manchem von
seinen eigenen Ansichten abweichend, publizierte Oekolampad diese Schrift
dennoch unter dem leicht irreführenden Titel: «Hans Denckens Widerruf».

Im November 1527 starb Denck in Basel.
Diese (spätere!) Annäherung von Denck und Oekolampad mag Manus im

Auge gehabt haben, als er die beiden bereits miteinander in Verbindung brachte
zur Zeit der Karlin-Disputation. Der (mutmassliche) Irrtum des Marius kann
unbeabsichtigt sein, indem er sich 1529, als er die Vorrede verfasste, nicht mehr
an alle Einzelheiten zu erinnern vermochte. Er kann aber auch beabsichtigt sein,
falls er Oekolampad durch einen Hinweis auf seine Beziehung zum berühmt-
berüchtigten «Erzketzer» Denck verunglimpfen wollte. Hingegen ist Marius
wohl insoweit Glauben zu schenken, was den längeren Aufenthalt Dencks in der
Region Basel bereits vor der Märtyrersynode anbelangt. Über Denck vgl. ferner
ME II, 32 ff

334 BRA II, Nr. 676.
335 Vgl. dazu Yoder I, 110 ff, II, 44 ff, 56 ff, 76 ff.



86 Hanspeter Jecker

einzig, dass nun als Punkt 4 ein methodisches Problem zu einer
eigenständigen These ausgebaut wird. Carlin wendet sich damit
gegen jeglichen Versuch, in religiösen Fragen andere Massstäbe

gelten zu lassen als die im Neuen Testament formulierte Lehre und
Praxis.

Ebenfalls wenig Neues bietet die Antwort Oekolampads. Im
Grossen und Ganzen sind cs dieselben Gedanken, wie im Täufer-
gespräch vom August 1525, die seine Erwiderung dominieren336.
Zentral in seinem Denken ist wiederum die Unterscheidung
zwischen innerlichen, heilsnotwendigen und äusserlichen, nicht hcils-
notwendigen Dingen. Bezüglich der ersteren gebe die Bibel klare
Auskunft, aber was die letzteren anbelange, so lasse sie diese Fragen
meist offen. Hier, wo die Schrift weder klare Gebote noch Verbote
formuliere, habe als Richtschnur des Handelns die Regel der Liebe
und des Glaubens zu gelten337. Wie immer man auch diese «Regel
der Liebe» bei Oekolampad inhaltlich charakterisiert338, stets war
sie auf eine Beschränkung der Schriftautorität ausgerichtet. Ob sie
sich nun auf die angeblich notwendige Schonung der Schwachen
berief, auf die Bewahrung der Einheit von Bürgerverband und
Christengemeinde, aufdie Abwehr von Werk- und Selbstgerechtigkeit

- stets wandte sie sich gegen die radikale Anwendung des

Schriftprinzips, dessen konsequenteste Verfechter die Täufer
waren. «Hie müssend wir uff unser regel gon» oder «Wir nera-
mend abermal für uns die rcgel der hebe» waren zunehmend
Standardsätze nicht nur Oekolampads, sondern aller reformierten
Prädikanten in ihren Gesprächen mit den Täufern, wenn cs galt, trotz
Meinungsverschiedenheiten im Bibelverständnis dennoch zu einer
Einigung zu gelangen339.

Bei alledem bleibt aber Oekolampads Entgegnung an den Rat
in manchem zwiespältig, indem es ihm nicht gelingt, sich klar
gegen beide Seiten, gegen Täufer und Altgläubige abzugrenzen. So
bestreitet er in der Frage der Beteiligung am politisch-öffentlichen
Leben, dass es notwendig sei, «dz ein jeder soll und musse allem
Christus exempel nachvolgen». Handkehrum gebraucht er aber
selbst den Gedanken der Imitation Christi, wenn es gilt, die
Legitimität des Eides nachzuweisen340. Die theologische Emanzipation
des Laien gegenüber der Alten Kirche, die er so sehr betont und

336 Vgl. oben S. 43 ff
337 BRA II, Nr. 677, S. 550 ff, 564, 567, 572.
338 Vgl. dazu Yoder II, 44-55; QGTS IV, S. 6 f., 11, 13 f.
339 QGTS IV, S. 14, 21.
340 BRA II, Nr. 677, S. 568, 575.



Die Basier Täufer 87

aufdie er so sehr angewiesen ist, wird ihm dann lästig, wenn ihm
der ungebildete Pöbel mit der Bibel in der Hand an den eigenen
Karren fährt. Noch und noch bekommt es demzufolge ein Carlin
zu hören, welch unwissender Tropf er eigentlich sei:

«Disen spruch vcrstastu eben als wol wie ander gschrifft, das ist als vyl
als nichts341.»

Offener zutage als die Differenzen zwischen Oekolampad und den
Täufern, welche sich letztlich ja beide auf das Schriftprinzip beriefen,

tritt der Gegensatz zwischen diesen und dem Katholiken
Marius.

Marius und die Täufer gelangen zu abweichenden Ergebnissen,
weil ihre Ausgangspunkte verschieden sind. Für beide ist es keine
Frage, ob Schrift oder Tradition als letzte Autorität in religiösen
Belangen zu gelten habe. Daher ist die Gegnerschaft der Täufer für
den Altgläubigen auch erträglicher, weil ehrlicher, als diejenige
Oekolampads, der die Schrift gegen die Kirche gebrauche, wenn
cs gegen ihn, hingegen die Waffen der Kirche gegen die Schrift,
wenn cs gegen Carhn gehe342.

Wie der städtische Rat nach Eingabe der Antworten Oekolampads

und Marius' im Einzelnen verfuhr, ist leider nicht bekannt. Da
weder ein Ratsurteil gegen Brennwald, noch gegen die ebenfalls
gefangenen Altenbach und Pfistermeyer vorliegt, dieselben aber
fortan nicht mehr als Täufer in den Basler Akten auftauchen, müssen

wir annehmen, dass sie alle ausgewiesen wurden343. Überhaupt
wird es nun rasch sehr still um das städtische Täufertum, das
offensichtlich seiner profiliertesten Führer beraubt worden war344.Ein
anderes Dokument hingegen erlaubt es, gewisse Schlüsse zu ziehen
bezüglich der Reaktion der Behörden nach der Carlin-Disputation.

341 Ebd. S. 572, weitere Belege S. 554, 560.
342 BRA II, Nr. 678, S. 581.
343 Am 5. Mai 1528 erwirbt ein Wollwebcr Hanns Allenspach von Bischofszell

das Bürgerrecht. (Öffnungsbuch VII, 230v). Derselbe lässt in den 30er Jahren
zwei seiner Kinder zu St. Leonhard taufen. (Taufregister-Abschriften Bd. I, S. 7).
Es ist möglich, dass er mit dem ehemaligen Täufer Hans Altenbach aus Luzern
identisch ist. Bischofszell könnte in diesem Fall auf seinen letzten Aufenthaltsort
nach seiner Ausweisung aus Basel, oder aber auf frühere Verbindungen zu diesem

Ort (Kloster St. Pelagius?) hindeuten.
344 Für lange Zeit das letzte Mal liegt im Juli 1527 ein städtischer Täufer

(Sympathisant?) im Gefängnis, nämlich der rückfällige Schneider Lux Wolff. Er
schwört am 20. Juli Urfehde. (BRA II, Nr. 691). Seine Verhaftung muss vielleicht
bereits im Zusammenhang gesehen werden mit der Ausbreitung des Täufertums
auf der Landschaft. Siehe unten S. 92 ff



88 Hanspeter Jecker

Es handelt sich dabei um das Erste Baslerische Mandat gegen die
«Wiedertäufer», welches unmittelbar im Anschluss an dieses

Gespräch am 6. Juli 1527 erlassen wurde345. Inhaltlich fordert das

Mandat namentlich zweierlei, nämlich «das ein jede person so einmal

getoüfft ist, sich daran settigen lassen und das ouch niemands

mer an kein winckelpredig gan sol». Das ist im Prinzip nichts
Neues gegenüber dem früheren Ratsbeschluss vom 24. Juli 1526.
Aufschlussreich ist es nun aber, festzustellen, wie die Obrigkeit ihr
Vorgehen begründet. Vorerst sieht sie sich ganz eindeutig als christliche

Obrigkeit, die eingesetzt ist, christlich-brüderliche Liebe zu
pflanzen und den Stadtfrieden zu wahren. Eben diese Eintracht
scheint ihr nun aber massgeblich durch täuferische Umtriebe
gefährdet. Sowohl die Ablehnung der Kindertaufe und die Einführung

der Glaubenstaufe, als auch die Teilnahme an täuferischen
Winkelpredigten in Feld und Wald führe zu «merckliche(r) spa-
nung und trenung», sei zu «Verletzung bruderlicher liebe unnd
einigkeit diennlich» und bewirke «ungehorsame unnd Verachtung
der oberkeit».

Damit machte sich der Rat über weite Strecken die Argumentation

des Oekolampad zu eigen. In teilweise fast wörtlicher
Anlehnung an ihn verteidigt er die Kindertaufe:

«wir wollend ouch, das alle junge khinder fürhin, wie biszhar beschechen,

getoüfft unnd durch das bad der widergeburt zu dem chnstenn-
lichen volck ingeschriben werdend, uff das der verzug des touffs unserem

nechsten nit ergerlich unnd zu Verletzung bruderlicher liebe unnd
einigkeit diennlich sye.346.»

Am deutlichsten klingen ockolampadische Gedanken stets dort an,

wo der Rat, wie er dies noch und noch tut, die Einheit unter der
Bevölkerung betont und gewillt ist, keinerlei Störung derselben zu
dulden347. Dass der Einfluss der Reformpartei auf den Rat erheblich

zugenommen hatte, wird aber auch noch anderswo deutlich.

345 BRA II, Nr. 681.
346 Gerade in dieser Passage sind aber bereits auch schon Differenzen sichtbar.

So hätte Oekolampad die Kindertaufe wohl me als ein «bad der widergeburt»
bezeichnet. Aber gerade dieses Missverständnis ist typisch für die Tendenz des

Rates, aus der Argumentation Oekolampads das herauszugreifen, was ihm dienlich

war, ohne theologisch das Ganze durchschaut zu haben.
347 Diese Schwerpunktsetzung obrigkeitlicher Politik findet ihre ausgeprägte

Fortsetzung in den Erlassen bezüglich der Messe vom 23. September 1527
(BRA II, Nr. 728) und bezüglich der «zwiespältigen Predigt» vom 21. Oktober
1527. (BRA II, Nr. 740).



Die Basler Täufer 89

Noch Marius hatte nicht die Täufer, sondern die Reformierten als

die Hauptschuldigen am Zwiespalt unter der Bevölkerung
bezeichnet. Das Mandat stempelt nun aber die Täufer zu den
massgeblichen Sündenböcken. Auch das liegt durchaus in der Linie von
Oekolampads Antwort an Carlin. Ganz allgemein wird anhand des
Mandatstextes ersichtlich, dass der Rat die Gedankenführung
Oekolampads überall dort bereitwillig übernahm, wo diese dazu

angetan war, seinen Kompetenzbereich auf Kosten der Alten Kirche

zu erweitern. Indem beispielsweise Oekolampad der Taufe
eine «staatsbürgerliche» Funktion im Sinne einer gesellschaftsei-
nenden Kraft beigemessen hatte, war dieses kirchliche Sakrament
in das Blickfeld einer sich christlich wissenden Obrigkeit gerückt.
Deren Aufgabe als Hüterin der Ordnung war es demnach, in bisher

der Kirche vorbehaltene Gebiete einzudringen und gesetzgebend

mitzubestimmen, worin die richtige Taufe zu bestehen habe.
Die andere Seite der oekolampadischen Kritik an der täuferischen

Tauflehre aber, wonach nicht die Taufe das rechte Mittel sei,
eine reine Kirche der Gläubigen zu errichten, sondern der Bann348,

überging der Rat. Indem er aber dessen Argumentation nur
teilweise übernahm, verlagerten sich die Schwerpunkte. Dies konnte
zwar das Eingehen einer vorläufigen Interessengemeinschaft von
Rat und Reformation nicht gefährden: Die gemeinsame Ablehnung

von altgläubiger Macht und täuferischem Radikalismus war
vorderhand eine ausreichende gemeinsame Basis. Spätestens aber
mit dem Zerbröckeln dieser Front der äusseren Feinde musste
diese Allianz brüchig werden. Es ist denn auch bezeichnend, dass

Oekolampads Reformwerk letztlich nicht an den Altgläubigen
oder den Täufern, sondern am Widerstand des Rates scheiterte,
und zwar genau in der Frage, wo der Reformator den Täufern
wohl am nächsten stand und nun seinerseits die christlich-bürgerliche

Eintracht bedrohte: Der Bannfrage. Dieser Aspekt in
Oekolampads Theologie war aber bereits vor 1527 deutlich erkennbar
und es musste klar sein, dass ein Konflikt mit dem Rat über kurz
oder lang wohl unausweichlich sein würde349.

348 BRA II, Nr. 677, S. 558; gesprech b iijv, b iiij. Beiden, Oekolampad und
den Täufern, ging es letztlich um die Errichtung einer Kirche von wahren
Gläubigen. Gerade dies aber übersah der Rat.

349 Diese Vorgänge können hier nur skizzenhaft wiedergegeben werden, da
sie nicht eigentlich zum Thema dieser Arbeit gehören. Sie näher zu untersuchen
wäre aber eine lohnende Aufgabe, um so mehr, als diese Fragen von der bisherigen

Forschung m.E. recht stiefmütterlich behandelt wurden. (Vgl. auch Geiger
10 f.).



90 Hanspetcr Jecker

Noch ein weiteres wird aber durch das Mandat deutlich. Erstmals

richtet sich der Rat in der Frage der Täufer nämlich an alle

seine Bürger und Untertanen in Stadt und Land. Wie der weitere
Gang der Ereignisse zeigt, kann dies nicht bloss eine vorbeugende
Massnahme gewesen sein. Vielmehr muss der Rat, möglicherweise
anhand der Verhöre gefangener städtischer Täufer, vom Vorhandensein

täuferischer Zellen auch auf der Landschaft unterrichtet
worden sein. Dass er gewillt war, künftig schärfer durchzugreifen,
zeigt auch die Tatsache, dass er namentlich den Kampf gegen das

Sympathisantentum zu intensivieren bestrebt war. Hatte der Rat
in seinem Erlass vom 24. Juli 1526 die Strafmassnahmen von den
eigentlichen Täufern auf die Hörer von Winkelprcdigten
ausgedehnt350, so verbot er nun zusätzlich auch das Beherbergen von
solchen Personen. Da dieselben wahrscheinlich oft einen langen
Anmarschweg hatten bis zu den verborgenen Versammlungsplätzen,

waren sie auf einen Unterschlupf unterwegs zweifellos
angewiesen. Indem die Obrigkeit das «behusen oder underschleiff
geben» untersagte, erschwerte sie den Täufern das Abhalten von
Versammlungen empfindlich. All dies blieb aber solange blosse

Theorie, als es dem Rat nicht möglich war, die Befolgung seiner

Anordnungen in der Praxis zu kontrollieren und zu gewährleisten.
Ein erster Schritt zu einer wirksamen Bekämpfung des Täufertums

waren die ab 1527 einsetzenden Bestrebungen, die
Abwehrmassnahmen auf eidgenössischer Ebene zu koordinieren. Es hatte
sich nämlich schon bald gezeigt, dass aus einem Ort ausgewiesene
Täufer recht bald ihre Tätigkeit in angrenzenden Gebieten
weiterführten. Am 2. August 1527 wandte sich deshalb Zürich an Bern,
Basel, Schaffhausen, Chur, Appenzell und St. Gallen und lud
Vertreter dieser Orte zu einer gemeinsamen Beratung ein351. Vom 12.

bis zum 14. August versammelten sich in Zürich bevollmächtigte
Ratsbotschaften aus Zürich, Bern und St. Gallen, währenddem die
Abordnungen Basels und Schaffhausens nur als Beobachter
teilnahmen. Den dortigen Abschied352 beschlossen am 9. September
die von Zürich, Bern und St. Gallen anzunehmen und drucken zu
lassen. Die Basler und Schaffhauser Boten jedoch gaben an, dass sie

zwar «nit minder misfallenns ab solhem widertouff unnd deszel-
bigcn anhanng» hätten, dass sie aber aus Rücksicht aufdie an den
Besprechungen nicht vertretenen katholischen Orte von einem
derartigen Vorgehen absehen wollten:

350 BRA II. Nr. 454. Siehe oben S. 59.
351 QGTS I, Nr. 226; BRA II. Nr. 700.
352 BRA II, Nr. 707; QGTS II, Nr. 1.



Die Basler Täufer 91

«Damit aber annder Eydtgnossen nit achten mögen, das wir fur uns
selbs unnd inen zu rugek ein sundrung machen wolten, so ware inen nit
gemeint noch fuglich, besonnder diser zitenn, allso ein offnen truck
usgon ze lassen353.»

Der Basler Gesandte dürfte in dieser seiner Argumentation wohl
nicht zuletzt an die Handelsinteressen seiner Stadt gedacht haben,
die bei einer Brüskierung der katholischen Orte auf dem Spiele
standen. Daneben wies er aber auch daraufhin, dass Basel erst kürzlich

ein ähnlich lautendes Mandat gegen die Täufer erlassen habe,

weswegen von einem Neudruck abgesehen werden könne. Es war
denn auch durchaus keine Farce, wenn der Basler Abgeordnete
meldete, seine Herren seien, was die Täufer anbelange, «zum
hòchstenn ze straffen begirig». Es zeigte sich mehr und mehr, dass

dem Rat mit den Verhaftungen und Ausweisungen des Frühjahrs
und Sommers 1527, sowie mit der im Ersten Ratsmandat gegen
die Täufer vom 6. Juli 1527 vorgegebenen verschärften Strafpraxis
der entscheidende Schlag gegen die städtische Täufergemeinde
gelungen war. Von nun an war das Täufertum gezwungen zu
weichen, wenn es überleben wollte. Wohl gab es noch vereinzelt in
der Stadt wohnhafte Täufer354, aber von einem Versammlungsort
innerhalb der Stadtmauern ist fortan für lange Jahre nichts mehr
bekannt355. Der Schwerpunkt des Basler Täufertums hatte sich

353 BRA II, Nr. 720; vgl. auch Nr. 721.
354 So wohl vor allem Aichel Schürer, der noch etliche Zeit dem Täufertum

angehangen sein dürfte. Anfangs 1528 beherbergt cr jedenfalls die Thüringer
Täufer und Schüler Thomas Müntzers Hans Römer, Christoph Peiskcr und
Volkmar Fischer und hat Gemeinschaft mit ihnen. Dieselben bekehren sich im
Verlauf ihres Basier Aufenthaltes offensichtlich zum pazifistisch-separatistischen
Zweig der Schweizer Brüder. Fischer gibt später allerdings an, dass cs noch 1528
viele Täufer in Basel gegeben habe, jedoch wird nicht klar, ob cs sich dabei um
städtische gehandelt hat: «Idem hat bekant, zu Basel halten sich der widderteufer
viel, heissen sich bruder und tragen kein Schwerter nach lange messer.» Wapp-
ler 372. Vgl. ferner ebd. S. 37 ff, 362 ff Dann etwa auch die bereits zum ersten
Täuferkreis vom August 1525 zählende und 1529 als rückfällig Gewordene
erneut inhaftierte Kathrin Brenner (BRA III, Nr. 493). Ferner wohl auch Verena

Hausmann, Ulrichs Frau, die sich weigerte, ihr Kind taufen zu lassen (BRA III,
Nr. 97). Möglicherweise ist sie verwandt mit Hans Hausmann, dem Basler Täu-
fcrlchrcr.

355 Interessant wäre cs allerdings, die namentlich vom Sommer 1527 bis zum
Durchbruch der Reformation im Februar 1529 zeitenweise sehr zahlreichen
radikal-reformicrten (antiklerikalen, bilderstürmerischen) Ausschreitungen in
der Stadt (Vgl. BRA II, Nr. 696, 725; III, Nr. 86, 117, 219, 220, 222, 365, 429,
430, 548, 596 ff. usw.), aber auch auf dem Land (BRA II, Nr. 754; III, Nr. 28 ff,
46, 83, 104, 123, 133, 135, 145, 146, 155,195, 197, 367 usw.) näher zu verfolgen,
namentlich was deren Beziehung zum Täufertum anbelangt. Solches muss aber
im Rahmen dieser Arbeit unterbleiben.



92 Hanspeter Jecker

somit spätestens ab dem Sommer 1527 eindeutig und endgültig
aufdie Landschaft verlagert.

4.3. Die Anfänge des Täufertums auf der Landschaft

Noch ehe der Rat dazu kam, das eben erlassene Mandat in die
Ämter abzusenden356, tauchten auf der Landschaft bereits die
ersten Täufer auf und wurden gefangen nach Basel geführt. Die
acht Personen, welche zwischen dem 16. und dem 20. Juli 1527
Urfehde schworen, waren der Bauernführer aus den Unruhen
vom Mai 1525, Heini Soder; Pentelin, Lorenz und Wolfgang
Walch, sowie Heini Heynimann, Jakob Tegerfeld und Thurs
Schauenburg, alle von Liestal357. Diese scheinen entdeckt worden
zu sein, als sie sich weigerten, ihrem Schultheissen Gehorsam zu
schwören. Dabei kam auch gleich aus, dass sie an täuferischen
Winkelpredigten teilgenommen oder dort gar selbst gesprochen
hatten358. Von ihnen allen berichten die Quellen, dass sie «Wider-
toiffer» oder «des widertouffs anhenger» seien. Ob sie deswegen
aber auch die Glaubenstaufe empfangen haben, ist zwar
wahrscheinlich, aber keineswegs gesichert359. Jedenfalls fällt es auf, dass

die Liestaler Eidverweigerer, im Gegensatz zu den städtischen Täufern

der vorangegangenen Monate, sich vor dem Rat nicht mehr
standhaft zu schwören widersetzten, sondern sich allesamt dazu
herbeiliessen, eidlich zu bekräftigen, nichts mehr mit täuferischen
Umtrieben zu tun haben und der Obrigkeit gehorsam sein zu wollen.

Am 3. August erliess der Rat jedoch zusätzlich zum eben erst
publizierten Mandat eine neue Erkanntnis, wonach «dy wyder-
teuffer unnd dy so nit schwerenn wollenn» künftig samt Familie
aus Stadt und Landschaft Basel ausgewiesen werden sollten360. Dies

356 Dies geschah am 20. Juli 1527 (BRA II, Nr. 692).
357 BRA II, Nr. 687, 689, 690. (Ein Pentelin Walch schwört sowohl am 16.

wie auch am 20. Juli 1527 Uhrfehde, wobei nicht klar ist, ob es sich um eine oder
um zwei Personen handelt.)

358 ]fyer seibst gepredigt hat, wird nicht gesagt. Vielleicht Heini Soder, der
bereits früher ein geschickter Volksredner gewesen war. (Vgl. BRA II, Nr. 295,
S. 245 f.)

359 «Widertoiffer» war, nicht nur im Vokabular des diese Urfehden
niederschreibenden altgläubigen Notars Saltzmann, ganz generell ein nicht genau zu
definierendes Schimpfwort, weshalb Vorsicht bei der Interpretation stets am
Platze ist. Dazu kommt, dass Saltzmann noch 1527 keinen Unterschied zu
machen scheint zwischen «luterisch» und «widertoiffisch». (Vgl. BRA II,
Nr. 690).

360 BRA II, Nr. 702.



Die Basler Täufer 93

11*0

(MM iii
MM

«ain
470

Ml,r±r

,°**-
'"**•"Mh*7

Vt/\lltMWI L«1T»L

»-\

îuniw

"S" kha

&fc*
ï":

IMO «L•Mi«««p4«*rBi.uvl

Usta
WilOENBUOa

O »ilfShf

Kantonsgrenze

Landvogteigrsi
Erwerbung durch Basel

Täuferischer Versammlungsort

anderer im Text erwähnter Ort

übriger Ort

deutet daraufhin, dass es dem Rat noch nicht gelungen war, den
Widerstand einer anscheinend erheblichen Zahl von eidverweigernden

Täufern und anderen zu brechen361. Erst nach der Ankündigung

dieser strengen Strafe scheinen sich die Widerstrebenden
gefügt zu haben362.

Als Begründer des Täufertums in der Region Liestal müssen wir
einerseits wohl dieselben täuferischen Sendboten und Lehrer

361 Dass nicht alle Eidverweigerer Täufer waren, geht aus der Formulierung
der Ratserkanntnis hervor.

362 Gauss 429 gibt ohne Quellenbeleg - ein diesbezüglicher Anhang zu diesem

Werk hätte laut Vorwort (Bd. I, S. V) zwar erscheinen sollen, was meines
Wissens aber nie geschah - an, dass mindestens vier Personen den Wegzug einem
Nachgeben vorgezogen hätten, unter ihnen zwei Söhne Heini Soders.
Möglicherweise gehörten sie mit zu den Täufern aus Basel, die Ende des Jahres in
Strassburg auftauchten. (QGT VII, Nr. 115).



94 Hanspetcr Jecker

annehmen, die bereits für das städtische oder stadtnahe Täufertum
von 1527 bedeutsam waren: Brennwald, Uolimann, allenfalls
Denck, höchstwahrscheinlich Pfistermeyer. Daneben dürfte aber
auch die Saat aufgegangen sein, welche Leute wie die
radikalreformierten Liestaler Pfarrer Stefan Stör, Johannes Bruwiler und
Heinrich Sinckentaler bereits zwei Jahre zuvor gesät hatten363. Mit
ihnen war ein Heini Soder in engster Beziehung gestanden, mit
ihnen gehörte er zu den massgeblichsten Figuren der Bauernunruhen

vom Mai 1525. Über seine Entwicklung vom Bauernführer
und Volksredner zum Täufer ist nun aber leider nichts bekannt. Die
Frage muss darum letztlich wohl offen bleiben, ob sein Werdegang
bruchlos erfolgte oder aber eines Damaskuscrlcbnisses bedurfte,
um vom Saulus zum Paulus zu werden. Ohne letzteres auszu-
schlicssen neige ich doch zur Ansicht, dass der Bauernführer Soder
nicht sehr weit weg vom Täufer Soder stand, dass also seine Person
ein weiterer Beleg dafür ist, dass Täufertum und Bauernkrieg
keineswegs voneinander unabhängige Phänomene sind. Zum einen ist
es nämlich bezeichnend, dass das Hauptvergehen der Liestaler
Abtrünnigen, als deren Kopf kaum ein anderer als der populäre
und erfahrene Heini Soder in Frage kommt, dasjenige ist, bei
welchem sich täuferische Absonderung am stärksten mit obrigkcits-
fcindlichen Absichten paart, nämlich die Eidverweigerung. Von
der Glaubenstaufe oder der Ablehnung des öffentlichen Kirchganges

- um nur diese zu nennen - liesse sich solches nicht sagen. Zum
andern zeugt es von eigentlich recht untäuferischem politischem
Pragmatismus, wie cr einem Volkstribunen wie Soder wohl eigen
war, wenn er und seine Mitgefangenen - vielleicht wider besseres

Wissen - der Obrigkeit gehorchte, den befohlenen Eid tat und
dadurch die Freiheit erlangte. Wenn dieses Verhalten der Liestaler
Täufer auch nicht gerade unbedingt den Grundsätzen des Schleitheimer

Bekenntnisses entsprechen mochte, so ginge es nun aber
dennoch nicht an, diesen Personen deswegen die Zugehörigkeit
zum Täufertum abzusprechen. Vielmehr zeigt gerade das Beispiel
von Heini Soder, dass seine täuferische Überzeugung durchaus
Bestand hatte und manchen Stürmen trotzte: Sechs Jahre später, im
Juli 1533 liegt cr wiederum im Gefängnis, wiederum seines
täuferischen Glaubens wegen364.

363 Von Sinckentaler hiess cs bereits 1524, er sei «uberusz Luterisch» und habe
«in wincklen geprediget» (BRA I, Nr. 259). Brühwiler war ehemals Kaplan und
Helfer Wilhelm Reublins zu St. Alban (Wackernagel III. 341; Gauss 369 ff;
BRA I, Nr. 260).

364 BRA VI, Nr. 300. Soder wird am 19. Juli 1522 auf ewig aus einem
Umkreis von 5 Meilen aus der Stadt ausgewiesen.



Die Basler Täufer 95

Auf Monate hinaus zum wichtigsten Zentrum täuferischer
Tätigkeit wurde nun aber das zwei Kilometer südöstlich von Liestal

gelegene Bauerndorf Lausen. Bereits Mitte des Jahres 1527
müssen dort Täufer gelebt haben: Bald nach dem Erlass des Ersten
Täufermandates365 zog es nämlich ein dort wohnhaftes Ehepaar
vor, wegzuziehen, um ihres Glaubens leben zu können. Als die beiden

aber wieder zurückkehrten, wurden sie auf Veranlassung des

Liestaler Schultheissen am 7. November verhaftet, wohl im Hause

von deren Schwager, Klaus Tschudi, der ihnen ersten Unterschlupf
bot366. Derselbe Schultheiss hatte bereits zuvor seinen untergebenen

Amtleuten befohlen, ihm alle täuferischen Umtriebe
geflissentlich anzuzeigen, was diese jedoch anscheinend nicht taten - ob
aus Sympathie mit den Täufern oder aus Antipathie gegen die
Obrigkeit bleibe dahingestellt367. Jedenfalls scheint das Täufertum
gerade in jener Gegend rasch um sich gegriffen zu haben. Bereits
Anfang März 1528 schrieb der Schultheiss von Liestal erneut an
den Basler Rat und überwies ihm drei Lausener, welche in ihren
Häusern Täufer, wohl auswärtige Sendboten, beherbergt hatten.

Nun erwies es sich mehr und mehr als Mangel, dass das Erste
Ratsmandat gegen die Täufer keinerlei bestimmtes Strafmass für
die einzelnen Vergehen festlegte. Der Rat war damals (im Juli
1527) wohl noch der Ansicht gewesen, es genüge die blosse
allgemeine Androhung, er wolle alle Täufer und deren Beherberger
«an lib unnd gut hertenglich straffen unnd harinnen niemands ver-
schonnen». Nun sah er sich aber gezwungen, auch die Frage des
Strafmasses näher zu regeln368. Am 14. März 1528 erliess er deshalb

365 Vgl. Anm. 356.
166 Ein Klaus Tschudi von Pratteln schwört am 11. Februar 1528 Urfehde

wegen seines Widerstandes in der Zehntfrage (BRA III, Nr. 46). Er dürfte mit
dem Lausener Täufer aber nicht identisch sein.

367 BRA II, Nr. 751. Die Datierung dieses Aktenstückes kann nicht auf «vor
dem 7. November 1527» lauten, wie dies Dürr Roth in BRA annehmen, da die
Verhaftung des Ehepaares an eben diesem Datum stattfand und im Text als

bereits geschehen geschildert wird. Sie kann aber auch nicht in's Jahr 1526 fallen
(so bei Gauss 413), da der Bezug auf das Erste Täufermandat offensichtlich zu sein
scheint.

368 Die Datierung ergibt sich aus BRA III, Nr. 67 Zweites Ratsmandat

gegen die Täufer) und BRA III, Nr. 68. Beides ist eindeutig als die Antwort des

Rates auf die Anfrage des Schultheissen zu identifizieren. Damit wird zugleich
der Grund für den ansonsten unerklärlichen Erlass dieses neuerlichen Mandates
deutlich. (Es kann nämlich kaum nur die Folge des auch Basel übermittelten
kaiserlichen Mandats gegen die Täufer vom 4. Januar 1528 sein, wenn zwar auch
dort gefordert wird, die Obrigkeiten sollten dem Täufertum mit «gepurlichen
penen» beizukommen suchen. BRA III, Nr. 6).



96 Hanspeter Jecker

das Zweite Ratsmandat gegen die Täufer, welches mit dem ersten über
weiteste Strecken völlig übereinstimmt, zusätzlich nun aber

genaue Strafbestimmungen enthält. Künftig sollten demnach
einerseits alle Täufer «gestracks in gefencknüsz» geworfen werden,
falls sie «von irer irtung nit abstan sonder darinn verharrend»,
andererseits alle Beherberger von Täufern fünf Pfund Strafe
bezahlen369. Mit dem Erlass dieses Zweiten Ratsmandates war der
Startschuss zu einer zunehmend rigorosen Verfolgung der Täufer
gegeben. Auf Jahre hinaus sollten von nun an die städtischen
Gefängnisse von Täufern belegt sein.

Zum ersten Mal zur Anwendung gelangten die neuen
Bestimmungen im Falle von Kaspar Heinrich, dem Schuhmacher von
Liestal, und Heinrich Oettlin, dem Bäcker aus Rheinfelden. Beide
wurden ihres täuferischen Glaubens wegen gefangen nach Basel

geführt, nachdem sie sich kurz zuvor von Hans Seckler im Hause
des Schwitzerhannes zu Lausen hatten taufen lassen370. (Von
Schwitzerhannes wurde gemäss Mandat eine Busse von fünf Pfund
erhoben.) Die Hoffnung des Rates, die beiden würden dadurch
mürbe gemacht und veranlasst, von ihrer Überzeugung abzustehen,

erfüllte sich jedoch nicht. Und wiederum zeigte sich, dass hier
eine Lücke im Gesetz bestand: Was tun mit Gefangenen, welche
sich weigerten, ihren Glauben zu widerrufen? Der Rat hätte die
Inhaftierten solange im Turm belassen können, bis dieselben
entweder dem Druck nachgegeben und abgeschworen hätten oder
aber an Entbehrung gestorben wären. Er zog es aber vor,
widerstrebende Gefangene aus seinem Gebiet auszuweisen, ganz egal, ob
es sich dabei um Einheimische oder um Fremde handelte. Dieses
Verfahren wurde denn auch angewandt bei Heinrich und Oettlin:

369 Der Rat liess das Mandat in einer Auflage von 200 Stück drucken und in
den Ämtern bekanntmachen. (BRA III, Nr. 69).

370 BRA III, Nr. 82. 84. Demnach weilte und wirkte Seckler also spätestens
seit Anfang April im Baselbiet, nachdem er aus Bern letztmals am 22. Januar
1528 ausgewiesen worden war, als er mit Blaurock, Pfistermeyer, einem damals

in Basel wohnhaften Ulrich Ister von Bitsch und fünf anderen Täufern an der
Grossen Berner Disputation teilnehmen wollte, (vgl. dazu S'T, Nr. 1480, 1481;
Yoder I, 113). Wahrscheinlich gehörte Seckler zu den massgeblichsten Führern
der frühen Lausener Täufergemeinde. - Ulrich Ister von Bitsch ist wahrscheinlich

mit dem auf einer Bieler Täuferliste erscheinenden Ulrich Uller aus Brunnen

identisch (vgl. Guggisberg 579), möglicherweise ebenfalls mit dem später
bedeutenden Täuferlehrer im Appenzellischen, Ulrich Ylcr, der anfangs 1530
auch längere Zeit in Basel gefangen lag. (BRA IV, Nr. 381, 472, 553, 555; ferner
QGTS II, Nr. 238, 247, 250, 253, 254, 272, 278, 280, 295, 304).



Die Basler Täufer 97

Beide wies man am 7. April 1528 aus und gebot ihnen bei ihrer
«gehorsamheit», nie mehr zurückzukehren. Dieses eidlich zu
bekräftigen weigerten sich die Beiden.

Am 19. Mai wurden die «zween widertoiffer»371 Bernhart Sager
aus Bremgarten und Vit Oettlin aus Rheinfelden «by der gehor-
sami» ausgewiesen372, da auch sie nicht schwören wollten. Zum
ersten Mal wurden sie nun gewarnt, dass man sie bei einer allfälligen

unerlaubten Rückkehr «eytweders inns halsysen stellen, mit
ruten ushouwen oder schwömmen» werde373. Anscheinend sah

der Rat die Möglichkeit einer solchen Rückkehr bereits durchaus
voraus. Wie recht er damit haben sollte zeigt die Tatsache, dass Vit
Oettlin kurz danach erneut in baslerische Gefangenschaft geriet.
Gemeinsam mit Konrad Winkler vom Kapf bei Maur am Greifensee

wurde er am 28. Mai aber bereits wieder entlassen und
ausgewiesen, ohne dass die angedrohten Strafen anscheinend ausgeführt
worden wären374. Wohl etwa gleichzeitig mit diesen muss auch
Sager erneut verhaftet worden sein: Am 9. Juni 1528 wurde er

371 «Widertoiffer» (vgl. Anm. 359) ist künftig eine stereotyp wiederkehrende
Wendung, ohne dass in der Regel je näher gesagt würde, was darunter zu
verstehen ist. Lediglich soviel wird klar, dass damit jemand gemeint ist, der sich
aufgrund des Ratsmandates schuldig gemacht hat. (vgl. z.B. BRA III, Nr. 139). Ein
solcher Verstoss setzt nun aber die eigene «Wiedertaufe» nicht unbedingt voraus.
Es konnte sich auch bloss darum handeln, ein eigenes Kind nicht taufen lassen

zu wollen oder an Winkclpredigten teilgenommen zu haben. In der Regel dürfen

wir aber doch annehmen, dass, wer nicht «wiedergetauft» war, dies vor dem
Rat geltend machte, um Strafmilderung zu erlangen. Wer sich andererseits völlig
mit dem Täufertum identifizierte, für den bestand nun aber kein Grund, sich
nicht taufen zu lassen. Wir haben deshalb wohl anzunehmen, dass es sich bei den
m den Akten als «widertoiffer» bezeichneten Personen tatsächlich um «Wiedergetaufte»

handelt. Zu Vorsicht Anlass geben allenfalls Formulierungen wie «ist
des widertouffs anhenger» (BRA II, Nr. 689) oder «hatt etwas mit dem wider-
touff gehandlet». (BRA III, Nr. 97).

372 Wenn nachfolgend in dieser Arbeit von «Ausweisung» die Rede ist, so
handelt es sich stets um eine solche aus sämtlichen Gebieten Basels, falls nichts
anderes erwähnt wird.

373 BRA III, Nr. 121. In den Ratskosten derselben Maiwoche tauchen die
Gefängniskosten für einen Galle Oettlin aus Rheinfelden auf (BRA III, Nr. 125).
Da dieselben genau gleich hoch lauten wie diejenigen von Vit Oettlin sind die
beiden Personen möglicherweise identisch. Eine Urfehde eines Galle Oettlin ist

jedenfalls nicht überliefert. Hingegen wandert 1558 ein Täufer Gall Oettlein aus

Cannstatt/Würtemberg aus! (QGT I, Nr. 262).
374 Beide weigerten sich wiederum zu schwören. Da dieses Verhalten seitens

der Täufer zur Regel wird, verzichte ich auf stetige Wiederholungen und
beschränke mich darauf, Abweichungen anzugeben.



98 Hanspeter Jecker

ebenfalls aufs neue ausgewiesen375. Ein weiterer Täufer aus Lausen,
Jakob Treyer, wurde am 2. Juni «uss sundren gnoden» seiner
Gefangenschaft frei und ausgewiesen. Ebenfalls zu dieser Zeit muss
auch Hans Seckler verhaftet worden sein: Am 13. Juni wurde er
ebenfalls ausgewiesen. Mit diesen Verhaftungen war es dem Rat
zweifellos gelungen, der massgeblichsten Täuferprediger auf Basler

Gebiet habhaft zu werden. Vit Oettlin, Bernhart Sager, Hans
Seckler, Jakob Treyer und Konrad Winkler - sie alle müssen
aufgrund der Kenntnisse, die wir besitzen, zu den zentralen Figuren
nicht nur des Basler, sondern des gesamten nordwestschweizerischen

und mittelländischen Täufertums dieser Zeit gezählt werden.
Häufig traten sie gemeinsam auP76 ; der Bogen ihres Wirkungskreises

reichte vom Zürcher Unterland über Basel bis nach Biel
und Bern.

Vom Zürcher Konrad Winkler wissen wir, dass cr bereits im
Sommer 1525 über Kontakte mit Zolliker Täufern verfügte,
anfangs Juni 1525 den predigenden Pfarrhelfer zu Maur unterbrach

und ihn seiner Taufauffassung wegen einen Lügner hiess377.

Im März 1526 lag er gemeinsam mit Mantz, Grebel, Blaurock und
anderen in Zürich gefangen. Im Gegensatz zu den meisten übrigen
versprach er aber, der Obrigkeit künftig gehorsam sein zu wollen,
weshalb er denn auch entlassen wurde. Noch bei dieser Gelegenheit

gab er an, weder selbst je getauft, noch die Glaubenstaufe
gelehrt zu haben. Zudem könne er weder lesen noch schreiben378.
Bald danach wurde er jedoch zu einem der rührigsten Täuferprediger

und Gemeindegründer. Sein Hauptwirkungskrcis lag vorerst
im Zürcher Unterland, wo cr gemeinsam mit Karl Brennwald,
Michael Sattler und Mumprat von Konstanz tätig war379. Wohl

375 BRA III, Nr. 147. Die Dauer einer Gefangenschaft zu bestimmen fällt in
dieser frühen Zeit recht schwer. Den einzigen Anhaltspunkt bieten die ziemlich
regelmässig aufgezeichneten Kosten, welche ein eingesperrter Täufer verursachte.

Aus deren Höhe lassen sich allenfalls vorsichtig Schlüsse ziehen, wenn
man die verschiedenen Beträge miteinander vergleicht. Ob und inwiefern die
Einzelpostcn der Kostenrechnung (gefencknüsz, fachgelt, atzung) genauen
Regelungen unterstanden, ist mir nicht bekannt. Jedenfalls dürften dieselben -
falls vorhanden - nicht sehr einheitlich gehandhabt worden sein, tauchen doch
selbst für etwa gleichlange Gefängnisaufenthaltc recht unterschiedliche Kosten
auf.

376 Winkler und Treyer: BRA III, Nr. 151 ; IV, Nr. 268; Winkler und Oettlin:
III, Nr. 196, 169; Seckler, Säger und Treyer: Guggisberg 578 f.; Seckler und
Oettlin: S/T, Nr. 2341, 2423.

377 QGTS I, Nr. 72, 75, 76.
378 Ebd. 170.
379 Ebd. 246-249.



Die Basler Täufer 99

erstmals im Frühjahr 1528 tauchte er ebenfalls im Baselbiet auf,
welches fortan zu seinem bevorzugtesten Missionsfeld wurde380.

Von Hans Hausmann, aufgrund seiner beruflichen Tätigkeit
eines Taschenmachers häufiger als Hans Seckler bezeichnet, wissen
wir leider nur wenig. Als Täufer tauchte er erstmals Ende April
1527 in Bern auf, wurde dort am 1. Mai ausgewiesen381 und scheint
darauf in der Gegend von Romont bei Biel tätig geworden zu sein.

Wer ihn wann und wo für das Täufertum gewinnen konnte, ist

nirgends überliefert. Da er aber in seiner frühesten Zeit oft mit
Hans Pfistermeyer und dessen vermutlichen Schülern Bernhart
Sager und Heini Seiler auftrat382, muss wohl angenommen werden,

dass auch er ein Schüler von jenem war. Dasselbe könnte
ebenfalls für Jakob Treyer und Vit Oettlin zutreffen. Vielleicht
sind sie aber bereits schon Schüler von Seckler selbst.

Wenn der Basler Rat diese Täufer alle auch verhaften konnte,
so musste er doch feststellen, dass selbst eine längere Gefangenschaft

dieselben nicht von ihren Überzeugungen abbringen
konnte und sie ihre Lehrtätigkeit wohl sogleich nach ihrer Entlassung

wieder aufnahmen. Als deshalb Konrad Winkler und Jakob
Treyer erneut aufgegriffen wurden, machte der Rat seine früheren

Androhungen wahr und stellte die beiden am 19. Juni 1528
erstmals ins Halseisen und liess sie mit Ruten ausschlagen. Danach
wies er sie erneut aus, drohte ihnen nun aber im Falle einer Rückkehr

erstmals an, «das m(eine) h(erren) sy on gnod und ervolgung
rechtens vom leben zum tod werden bringen und ertrencken
lossen»383. Aber selbst dies konnte die beiden nicht davon abhalten,
recht bald schon wieder auf baslerischem Gebiet tätig zu werden.
Bereits am 18. Juli 1528 nämlich lag Winkler, diesmal zusammen
mit Vit Oettlin, wiederum gefangen384. Da beide bereits zweimal

380 So seine Verhöraussage in QGTS I, Nr. 295.
381 S/T, Nr. 1187, 1189.
382 Vgl. Guggisberg 579, S/T, Nr. 2423, 2341. (Bei dem «Träyer», der im

Herbst 1527 zusammen mit Seckler in der Region Biel tätig war, dürfte es sich

um Jakob, und nicht um den zu dieser Zeit erst 15jährigen Hans [BRA IV,
Nr. 176] handeln, wie Guggisberg 578 vermutet).

383 BRA III, Nr. 151; vgl. auch QGTS I, Nr. 295.
384 Die zu diesem Datum verzeichneten Kosten (5 lb/5 sh) deuten auf eine

bereits längere Gefangenschaft hin. (BRA III, Nr. 169). Da diese erste Summe
höher ist als die für den 2. Teil der Gefangenschaft Winklers und Oettlins
(3 Wochen) entstandenen (4 lb/2 s/4d) müssen wir wohl annehmen, dass der
erste Teil der Gefangenschaft mindestens ebenfalls 3 Wochen lang war,
(BRA III, Nr. 196). Demnach wäre die Verhaftung Winklers noch vor dem
27. Juni erfolgt, also unmittelbar nach seiner Ausweisung vom 19. Juni!



100 Hanspeter Jecker

bei ihrer blossen «ghorsami» ausgewiesen worden, dennoch aber

zurückgekehrt waren, bestand der Rat nun darauf, dass die Gefangenen

ihr Versprechen, nie mehr auf Basler Gebiet zu verweilen,
eidlich bekräftigen sollten. Die ungewöhnlich lange Haftzeit von
Winkler und Oettlin, wohl etwa anderthalb Monate, zeigt denn
auch, dass sich die beiden diesem Ansinnen vorerst hartnäckig
widersetzten. Am 8. August 1528 erklärten sie sich aber -wohl um
ihr Leben bangend - doch bereit, den geforderten Eid zu tun.
Neben der Urfehde schworen sie nun,

«von statt und land uss m. h. oberkeiten funff myl wegs schibenwisz
sich hinweg zethun von stund an, dorin und innerhalb derselben fünff
mylen niemer mer inn die ewigkeit sich finden ze lossen, es werd inen
denn wider erloupt, alles by pen des wassers385 ».

Damit war der Streit um die Frage des Eides auf eine neue Stufe

getreten. Bisher hatten die Täufer geschlossen auf dem Standpunkt
des Schleitheimer Bekenntnisses verharrt, wonach das Schwören
von der Bibel verboten sei. Die Basler Obrigkeit kam dem insofern

entgegen, als sie es den eidverweigernden Täufern gestatteten,
Versprechen auch bei deren blosser «ghorsami» gelten zu lassen.

Dass die Täufer sich damit ausserhalb des rechtlichen Gefüges
befanden, muss ihr aber stets ein Dorn im Auge gewesen sein. Als
sich jedoch mehr und mehr herausstellte, dass die gegebenen
Versprechen von den Täufern nicht verbindlich befolgt wurden386,
wuchs die Erbitterung des Rates387. Die Verquickung von
Eidverweigerung und Vertrauensbruch musste jene für die Aussenwelt
nur noch unannehmbarer machen. Da dem Rat die täuferische

385 BRA III, Nr. 186, 187. Zumindest Oettlin hielt sich an sein Versprechen
und tauchte nicht mehr in Basel auf. Er setzte sich nach Bern ab. (ST, Nr. 2306).
Aufschlussreich ist dabei eine Verhöraussage, die er daselbst bezüglich des Eides
machte: «khein cnst solle khein eyd schweren, dann gott verbotten aller dingen
nit ze schweren. khein cnst werde ouch khein eyd thun, dann er eim dahin
lende, welcher den übertrete sye meineydig, den werde man strafen an lib und
leben. (Wo man in aber nit dulde, so well er hinweg gan und nit widerkhommen,
khäme er aber, so mögen inen mine herren thun alles, das gott zulassen wirt).»

386 Zum einen mögen diese Gelöbnisse nicht selten unter Zwang erfolgt sein.

Zum andern wiesen die Täufer auch immer wieder daraufhin, dass «die erd des

herren» sei und ihnen deshalb niemand «frigen zu- und vongang» verwehren
könne. (BRA III, Nr. 186; S/T, Nr. 2306).

387 Bereits am 4. Juli 1528 hatte er deshalb die Täuferfrage erneut aufgegriffen,
entschied aber, es bei der bisherigen Regelung zu belassen. In einem Schreiben

an alle Ämter mahnte er jedoch zur Einhaltung wenigstens dieser recht milden

Grundsätze. (BRA III, Nr. 157).



Die Basler Täufer 101

«ghorsami» zunehmend als unzuverlässige Tugend erscheinen
musste, drängte er fortan auf die Leistung eines Eides. Von ihm
erhoffte er sich einesteils eine Besserung des täuferischen Gehorsams,

andererseits konnte er damit die Täufer wieder einordnen in
den rechtlichen Verband seiner Zeit, war derselbe doch ganz zentral

auf den Eid jedes einzelnen Bürgers und Untertanen abgestellt.
Noch zwei Tage vor dem Schwur von Winkler und Oettlin

waren die obrigkeitlichen Bestrebungen im Falle von Hans Walch,
Klaus Schwitzer und Jakob Müller aus Liestal, sowie von Hans
Zander aus Bülach erfolgreich388. Sie alle schworen Urfehde. Ausser

dem ortsfremden Zürcher Zander wurde nun aber niemand
mehr ausgewiesen. Hingegen mussten sie sich alle zusätzlich eidlich
verpflichten, künftig vom Täufertum abzustehen389. Im Unterschied

zu einer Verbannung stellte dies nun aber ein ihren Glauben
direkt betreffendes Urteil dar, kam einem vertieften Eingriff in die
persönliche Sphäre gleich und bedeutete letztlich den Widerruf.
Damit war nun aber die Brücke geschlagen zwischen religiösem
und politischem Bereich. Das hatte konkret zur Folge, dass jemand,
der künftig seinen Eid brach, juristisch deswegen verfolgt werden
konnte - und nicht mehr seiner Glaubensauffassungen wegen. Um
so mehr lag es darum im Interesse des Rates, diese eidlich bekräftigten

Versprechen stets als freiwillig geleistete hinzustellen:

«(...) gsund libs, der sinnen und mit gutter vernunfft, fry, ledig aller
banden, mit keinen lysten noch gverden hindergangen, sunder willig hatt
er sich bekant .)390,

so lautete denn auch die stets wiederkehrende Formel in den
täuferischen Widerrufen. Damit trachtete der Rat allfällige spätere
Entschuldigungen eidbrüchig gewordener Täufer zu entkräften,
wonach sie damals in Unwissenheit oder gezwungenermassen
geschworen hätten391.

Dieselbe Tendenz, (besonders) einheimische Täufer nicht mehr
einfach auszuweisen, sondern sie zur Abkehr vom Täufertum zu
bewegen, wurde bereits am 1. August ersichtlich, als der Rat mit

388 BRA III, Nr. 183, 184, 185.
389 Die vier Täufer dürften, vielleicht zusammen mit dem ebenfalls am

8. August 1528 schwörenden Dionysius Schmidt aus Diessenhofen, zu den fünf
Gefangenen gehören, die in der letzten Juliwoche von Liestal nach Basel geführt
worden waren. (BRA III, Nr. 178).

390 BRA III, Nr. 186.
391 Vgl. dazu Yoder II, 142 ff.



102 Hanspeter Jecker

fünf Täuferinnen - Anna Treyer aus Mägden392; Ottilia, Wibrant
und Margreth Soder aus Liestal393, sowie Adelheit Meyer aus
Ror394 - gleich verfuhr wie mit den oben erwähnten drei Liestalern

Walch, Schwitzer und Müller. Im Gegensatz zu jenen weigerten
sich die Frauen jedoch beharrlich zu schwören395. Aber auch

nach der ersten Augustwoche 1528 gab es Täufer, die es ablehnten,
dem Basler Rat zu schwören. So der wohl etwa gleichzeitig mit
Winkler und Treyer Ende Juni396 erneut in Gefangenschaft geratene

Bremgarter Sattler Bernhart Sager, der bis zum 6. Oktober
1528 im «Eselthurnlin» zu St. Leonhard397 verharrte und erst dann
den geforderten Eid leistete. Jedoch stand er nicht vom Täufertum
ab, sondern verpflichtete sich lediglich, nie mehr Basler Boden zu
betreten, was er denn auch hielt398. Kurz vor Mitte August muss
ebenfalls der Ostschweizer Täuferlehrcr Wolfgang Uolimann399
und die Glarnerin Cleophe Tschudi verhaftet worden sein. Auch
diese beiden weigerten sich zu schwören, weshalb ihnen geboten
wurde, «by gehorsami die gmein urfecht ze halten» - also sich
nicht rächen zu wollen400 - «und uss m.h. statt und landtschafft sich

hinweg ze thund»401.

I3anach, etwa ab September 1528, wurde cs für einige Zeit ruhig
um die Täufer auf der Landschaft. Der Grund dafür dürfte
wiederum weniger deren zeitwciscs Verschwinden von der Bildflächc
sein, als vielmehr die Vorgänge auf der innenpolitischen Ebene der
Stadt Basel. Nach dem kontinuierlichen Erstarken der reformier-

392 Vielleicht identisch mit der Täuferin gleichen Namens aus Lausen?
(BRA III, Nr. 592, 626, 640; IV, Nr. 374, 381).

393 Möglicherweise Verwandte von Heini Sodcr.
394 Ror: Rohr bei Aaraur oder Rohr bei Horgen, oder bei Meilen; oder Rorbas

bei Bülach r
395 BRA III. Nr. 176. Die Höhe der Gefängniskosten deutet auf eine mehrtägige

Haftdauer hin. (Vgl. auch ebd. Nr. 178).
396 BRA III, Nr. 178, 188.
397 Auch Winkler (ebd. Nr. 188) lag im Esclsturm gefangen. Daselbst lagen

meist die zur Hinrichtung Bestimmten: Wer in diesen Kerker kam, der musste
damit rechnen, dass er nicht mehr lebend davonkam. (Wackernagel II 1, 338 f.).

398 BRA III, Nr. 237. Über sein späteres Schicksal vgl. Heiz 14 f.
399 BRA III, Nr. 196.
400 Yoder II, 142 irrt, zumindest auf Basel bezogen, wenn er unter Urfehde

auch alle übrigen Versprechen betreffend Ausweisung, Widerruf usw. subsum-
miert.

401 BRA III, Nr. 198, 201. Ein Aufenthaltsort Uolimanns nach dessen Wirken
in Basel vom Frühjahr 1527 ist nirgendwo feststellbar. Vielleicht blieb er m der
Region, vielleicht begab er sich ein erstes Mal bereits nach Mähren. Auf dem
Weg dorthin wurde er 1529 in Waldsee'Schwaben jedenfalls verhaftet und
hingerichtet. (ML IV, 374).



Die Basler Täufer 103

ten Partei in der Stadt steuerte die Auseinandersetzung zwischen
Alt- und Neugläubigen gegen Ende des Jahres 1528 ihrer endgültigen

Entscheidung zu. Mehr und mehr verlagerten sich die
eigentlichen Fäden des Handelns vom Rat hinweg zur Gemeinde,
zum Volk und zu deren Ausschüssen. Die zögernde Obrigkeit
drohte dabei zunehmend vom Druck einer reformatorisch gesinnten

Basis überrollt zu werden. Noch immer aber bestand aber auch
eine ansehnliche Schar von Anhängern der katholischen Richtung,
welche entschlossen war, den Kampf bis zum äussersten zu
wagen402. Öffentliches und privates Leben der Stadt waren angesichts

dieser Entwicklung hochgradig erregt. Fortgesetzte
Kanzelpolemik, Zwist der Kirchgemeinden, aufrührerische Ad-hoc-Versammlungen

aufden Zunfthäusern, eigenmächtiges Vorgehen von
Bürgern in der Bilderfrage, Streitschriften und Flugblätter,
Beschimpfungen, Drohungen, Nachstellungen hüben und drüben
- all dies zeugt von den gewaltigen Emotionen innerhalb der
Bevölkerung403.

Das Interesse von Behörden und Kirche war dadurch so sehr in
Anspruch genommen, dass das Täufertum -zumindest vorübergehend

- eine kurze Verschnaufpause genoss. Bis zum endgültigen
Durchbruch der Reformation im Februar 1529 haben wir jedenfalls

keinerlei Kenntnis mehr von Verhaftungen oder Verhören
von Täufern oder von Beratungen des Rates in dieser Frage. Eine
Ausnahme macht die Person des Täufers Philippe Schwitzer von
Montbéliard, der mit seinem eigentümlichen Gehabe aber durchaus

in den Kontext der damaligen Umbruchstimmung passt.
Schwitzer, ein ehemaliger Priester aus Rheinfelden, muss etwa
1526 getauft worden sein und sich danach nach Montbéliard
gewandt haben, wo er als Bussprediger wirkte. Nachdem er
daselbst drei Monate eingesperrt war, setzte er sich nach Basel ab.

Überall, wo er hingelangte, auf den Strassen und Plätzen der Stadt,
riefer zu Busse und Umkehr auf, von den einen belächelt, von den
andern bedroht. Als er jedoch seinen Bussruf auch in die Kirchen
der Alt- und Neugläubigen hineintrug und daselbst die Prediger
unterbrach, wurde er verhaftet. Aber selbst im Gefängnis soll er
seine Busspredigt fortgesetzt haben404. Am 27. Januar 1529 wurde
er entlassen und, da auch cr sich zu schwören weigerte, bei seinem
Gehorsam ausgewiesen405. Er wandte sich darauf nach Luzern, wo

402 Wackernagel III, 492 ff.
403 Wackernagcl III, 501 ff
404 Gast 205 ff, Schacher 191, Brändly I, 70 ff
405 BRA III, Nr. 359, 361.



104 Hanspeter Jecker

er nach erneuter Gefangenschaft und Verhör am 8. Februar 1529
ertränkt wurde. Es scheint aber, dass er bereits vor seinem Basler
Aufenthalt nicht mehr zu den Schweizer Brüdern zu zählen ist:
Vom Täuferlehrer Martin Weniger Linki) wissen wir, dass er
Schwitzer aus nicht überlieferten Gründen aus deren Gemeinschaft

ausgeschlossen hat406.

Wenn die Quellen dieser Wochen und Monate sonst auch
stumm bleiben, was die Täufer anbelangt - untätig blieben diese
in jener Zeit nicht. Vielmehr sollte sich später zeigen, dass gerade
in diesen ruhigen Spätherbst- und Wintertagen der entscheidende
Grundstock des Täufertums im Oberbaselbiet gelegt wurde, ein
Grundstock, der so tief Wurzeln fasste, dass sich der Basier Rat auf
Jahre, ja Jahrzehnte mit ihm herumschlagen musste, und der ihm
noch etliches Kopfzerbrechen bereiten sollte.

5. Das Basler Täufertum
nach dem Durchbruch der Reformation

5.1. Verschärfung der Lage

Mit dem endgültigen Sieg der Reformation in Basel anlässlich
der Fasnacht 1529 war es vorbei mit der kurzen Schonzeit für das

Täufertum407. Die Ratserkanntnis vom 12./13. Februar machte
deutlich, dass die Obrigkeit gewillt war, künftig jede weitere
Störung des öffentlichen Friedens unnachsichtig zu ahnden:

«Daby, lieben frund, ist unnser herren will und meynung, dz ir
bruderlich, früntlich unnd tugennlich mit einannder leben, keiner den
anderen nit speye, trâtze noch schmache, denn welcher sich darinn uber-
sechen oder fürohin ein ufflouff, erporung unnd unruwe erwecken
wurde, den und die wollennd unnser herren hertennclich straffen
f..)408»

406 «Unnd diewyl Philippus, nachdem cr in den bann gethan, syner meynung
unnd wasens nit abgestanden, ouch nit offenliche besserung gethan unnd sich zu
rüwen und leyd mit wüssen nit gekert, hab ich in nit künden des banns halb lcdig
lassen.» (Aussage Martin Wenigcrs, QGTS IV, S. 138 f, vgl. auch S. 337).

407 Auf diese Vorgänge soll hier nicht weiter eingegangen werden. Hingegen
sei aufdie Darstellung derselben bei Wackernagel III, 509 ff verwiesen.

408 BRA III, Nr. 387.


	Das Basler Täufertum nach Schleitheim : der Weg in die Absonderung

