Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 79 (1979)

Artikel: Zwischen Erfahrung und Spekulation : Theodor Zwinger und die
religiose und kulturelle Krise seiner Zeit. 2. Tell

Autor: Gilly, Carlos

Kapitel: Magie und Wissenschatft

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118001

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-118001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

176 Carlos Gilly

Akatalepsia Pyrrhonorum in diesen beiden Geistesstromungen zu
Hause war, weil3 heute jeder, der das schone Buch von Paolo Rossi,
Francesco Bacone, Della magia alla scienza, gelesen hat. Dal} Zwinger,
dreiBBig Jahre vor Bacon, zu den profiliertesten Vertretern dieser
beiden Geistesrichtungen zihlte, versuchen die folgenden Seiten
darzulegen.

Magie und Wissenschaft

Die griechische editio princeps des Plotin von 1580 wurde mit
einer Vorrede des Druckers Pietro Perna an den Niirnberger Senat
eingeleitet, die aber, wie Rotondo richtig gesehen hat, aus der Feder
Zwingers stammte'®®. Rotondd hat auch den programmatischen
Charakter dieser Einleitung gewiirdigt und sie zum Ausgangspunkt
fur seine Untersuchung tuber die Rolle der Magie im editorischen
Programm des engagierten Exulanten aus Lucca gemacht. Obwohl
in dieser Schrift das Wort Magie ausschlieflich auf die gottlose und
diamonische bezogen wurde (auf welche «fortassis» Plotin und auf
jeden Fall viele Neoplatoniker nach ithm «sub praetextu philoso-
phiae» des oftern zurickgegriffen haben sollen, um sich damit den
Argumenten des Christentums zu widersetzen), bedeutet ein sol-
cher Gebrauch des Wortes weder fir Perna noch fir Zwinger
Ablehnung oder Verurteilung der Magie in ihrer Gesamtheit, son-
dern vielmehr die Bereinigung der Magie von ihren verderbten und
abergliubischen Auswiichsen. Diese letzteren ausgemerzt, bliebe
die Philosophie Plotins ein mit der Natur und der menschlichen
Vernunft Gbereinstimmendes, der Religion nicht widersprechendes
System («rationi humanae ... (et)... naturae rectae consenta-
neum et eatenus a divina Auctoritate non alienump»), adiquates
Instrument far die Erkenntnis und Formulierung der Wirklichkeit
der Natur («naturae, hoc est, dei operum, in quovis entium genere
cognoscendae exprimendaeque aemulum») und nicht zuletzt uner-
schopfliche Fundgrube von Naturgeheimnissen, deren Kenntnis
und praktische Nachvollziehung zu Gottes Ehre gereichten, wenn
sie angesichts der Offenbarung Gottes stattfanden («ipsosque natu-
rae thesauros in contemplando et agendo ex penetralibus istis (Plo-
tini) erutos ad Dei unius gloriae referre, et in luce illius, qui omnem
hominem, sed dispare modo illuminat, acquiescere discamus»)'®l,
Eine christliche Philosophie also, wie auch die Orakel der Sibyllen

160 R otondo, Studi e ricerche a.O. 344.
161 Plotini . . . operum philosophicorum libri LIV, 2.0. a 4r.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 177

christlich waren und wie es «paucis inmutatis» nach der Meinung
des Augustinus ebenfalls die Platoniker waren, unter denen Plotin
den Beinamen gdtt/ich nicht weniger verdiene als Plato selbst im
Vergleich zum daimonios Aristoteles'®2.

Seit der Ankunft Bessarions in Italien fehlte dieses Zitat des
Augustinus iiber die Ubereinstimmung der platonischen Philoso-
phie mit dem Christentum in beinahe keinem Werk des Renais-
sance-Platonismus'®?. Zwinger selbst hatte bereits 1563 in seiner
Einleitung zur Ausgabe des Diacceto darauf hingewiesen wie auch
auf die «christlichen» Elemente der Sibyllinischen Orakel'®4. Zwei
Jahre spiter, in der ersten Ausgabe des Theatrum, bekriftigte Zwin-
ger diesen noch zaghaften Hinweis, indem er thn diesmal in Zusam-
menhang mit der Theologie des Hermes Trismegistos brachte:

«Hermes Trismegistus Aegyptius, maximus sacerdos, maximus rex et
maximus philosophus fuit, primus de sacrosancta trinitate in divinis trac-
tavit, xat év tptadt play etvan Bedreta asseruit: lumine intellectus id asse-
cutus, quod Hebracorum plurimi etiam sacris invitatis testimoniis com-
prehendere non potuerunt. Neque id mirum, quandoquidem et Sibyllas
ethnicas longe clarius de Christo lesu servatore prophetasse constat,
ipsius etiam nomine expresso in Acrostichis, quam ullos Hebraeorum
vates'®.»

Und auch in der langen Vorrede zu den Tafeln zur Nikomachi-
schen Ethik von 1566 versuchte Zwinger seinen Lesern die Grinde
einer solchen Fugung Gottes zu erkliren, gegen den error ridiculus
derjenigen, die sich der Einbeziehung heidnischer Lehren in die
Erneuerung der Wissenschaft unter dem Vorwand widersetzten,
«quod Deus Christianis haec arcana revelarit, Ethnicis inviderit'6%. »
Wahr sei es, setzte Zwinger seine Darlegung fort, da3 Gott durch
Moses und die Propheten den Hebriern auf ubernatiirliche Weise

162 Ebd,

163 D.P. Walker, The Prisca Theologia in France, a.0. 224 ff.

164 F. da Diacceto, Opera, a.0. *4v.

165 Theatrum, ed. 1565, 106; ed. 1571, 302; ed. 1586, 1311. Die Stelle wurde im
spanischen Index expurgatorius von 1584 als zu expurgierende notiert (s. den
Nachdruck Salmurii 1601, 153v und Possevinus’ Bibliotheca selecta, Lib. 16.
cap. 4.), wie auch in den vier folgenden, vom Oberen Inquisitionsrat angeordne-
ten Zensuren: Fray Diego de Arpe, Expurgatio universi operis cui titulus Thea-
trum vitae humanae, 1599; Pedro Lépez de Montoya, Expurgatio sive correctio
voluminum Theatri vitae humanae, 1599; Censuras y expurgacion de la obra inti-
tulada Theatrum vitae humanae. Sus Authores, Conrado Licosthenes y Theodoro
Zuingero su hijastro, afio 1605; Joan de Torres, Theatrum vitae humanae (correc-
tio), 1611. Madrid, Archivo Histérico Nacional, Inquisicion. legajo 4435 n. 8.

166 A ristotelis de moribus, 2.0. 15.



178 Carlos Gilly

offenbart, den Heiden hingegen nur das Licht der Natur gewihrt
habe. Nicht weniger wahr sei jedoch, dall Gott ihre Vernunft
erleuchtete, und wenn auch die Hebrier iiber eine exaktere Kennt-
nis der Wahrheit verfiigten, so waren ihnen die Heiden doch iiber-
legen «in reliquiis humani naufragii colligendis methodo atque
arti». Zwinger fugte das Beispiel Abrahams hinzu, der zwar Isaak
als seinen Universalerben einsetzte, aber nichtsdestoweniger die
ubrigen gegen den Orient ausgewanderten S6hne mit «munera
amplissima» reichlich ausstattete. Von diesen stammte die
«Gymnosophystarum prisca gens, syderum scientia et naturalis
magia clarissiman», aus deren Kreis die Magler kamen, welche in
Bethlehem dem Erloser thre Huldigung erwiesen. Dal3 sich also
niemand wundere, wenn die Orakel der Sibyllen deutlicher waren
als diejenigen der biblischen Propheten, wie dies der Christus-Acro-
sticus allein beweise, ein sicheres Argument der kiinftigen Bekeh-
rung der Heiden zum Christentum!67.

AuBer an die Vorrede Castellios zu seiner Ausgabe der Oracula
Sibyllina («sed fateamur sane, Sibyllina oracula esse clariora»)'¢8
erinnert Zwingers Darlegung an den Verteidigungsbrief, mit dem
Agrippa sein De occulta philosophia beginnt: «Sibyllas magas fuisse,
proinde de Christo tam apertissime prophetasse; iam vero et magos
ex mirabilibus mundi arcanis ipsius mundi authorem Christum co-
gnovisse natum omniumque primos venisse ad illum adorandum. »
Und Ficino paraphrasierend hatte Agrippa angehingt: « Magiae
nomen acceptum a philosophis, laudatum a theologis, etiam ipso
Evangelio non ingratum. Credo ego istos tam supercilii censores,
Sibyllis et Sanctis Magis et vel ipso Evangelio prius sibi interdictu-
ros, quam ipsum Magiae nomen recepturi sint in gratiam'®®». Auf
jeden Fall hatte Zwinger in seinem Theatram von 1565 das Argu-
ment der Anerkennung der Magier durch Christus als Beweis fir
die Existenz einer von der dimonischen verschiedenen Magie ange-
fithrt. Und noch expliziter und vorurteilsloser als Agrippa selbst
zeigte sich Zwinger bei der Definition und Einteilung der Magie in
der darauffolgenden Ausgabe von 1571, womit er den Prozel3 der
Dignifikation und Erweiterung des Magiebegriffs von Ficino bis zu
den Theosophen des 17. Jahrhunderts mit einem neuen Beitrag
bereicherte.

6T Ebd.
168 Sibyllinorum Oraculorum Libri VIII. Addita S. Castalionis interpraetatio
latina, Basileae (1555), 11.

169 H.C. Agrippae, Opera in duos tomos concinne digesta, Lugduni (StraBburg)
(ca. 1600), X 2r—v.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 179

Ausgangspunkt dieses Prozesses bildete der weltbekannte Passus
aus der Historia naturalis des Plinius, wonach die Magie der Antike
aus der Medizin, der Astrologie und der Theologie bestanden
hitte!?. In seiner Apologia von 1489 hatte Ficino aus Griinden der
elementaren Vorsicht die Religion nicht erwihnt und die Magie als
eine Art medizinischer Astraltherapie gedeutet!’!. Indem Pico della
Mirandola die natiirliche Magie mit der Kabbala vermengte, fiihrte
er sie wieder in den Bereich der Theologie ein, womit er zahlreiche
Kontroversen uber die Bezichung zwischen Religion und Magie
ausloste!’?. Agrippa ging noch weiter, als er im dritten Buch seines
De occulta philosophia von einer priesterlichen und religiosen Magie
schrieb, die praktische Anleitung zur Vollbringung von echten und
wahren Wundern war und zugleich geeignetes Instrument, um die
Gesetze der Religionen zu ergriinden, ja sogar, um zur Wahrheit im
Christentum selbst zu gelangen!”?. Zwinger seinerseits hielt die von
Gott, den Propheten und Kirchenvitern gemachte Offenbarung fur
eine Art der Magie, die er als pietdtvoll und gottlich zu benennen
vorschlug («Magia appelletur Pia sive Divina»), im Gegensatz zur
Magia impia des Teufels und der bosen Intelligenzen.

Gewil3, Zwinger war kein Magier und schon gar nicht ein unver-
antwortlicher Magier wie Agrippa, der unterschiedslos die verschie-
densten Elemente der magisch-kabbalistischen Tradition durchein-
anderbrachte. Deshalb mul3 seine Magieeinteilung und -definition
im Rahmen der monumentalen Reduzierung der Gesamtheit
menschlicher Handlungen und Anschauungen auf eine logisch ein-
heitliche Methode, die das Theatrum vitae humanae bezweckte,
betrachtet werden.

Eines der umfangreichsten Biicher in diesem Werk behandelte
eben die Theologie und die Magie als die zwei Komponenten der
Metaphysik oder Philosophia Divina!’32. Als solche bezeichnete
Zwinger denjenigen Teil der Philosophie, der von gottlichen Din-
gen handelte und deren Erkenntnis allein den gottlichen Menschen
zustand. Und gottlich waren fiir Zwinger ganz im hermetischen
Sinne einerseits diejenigen Menschen, die das BewuBtsein tiber das
Kornchen Divinitit in thren Seelen vollig erreicht hatten («qui
summa perspicacia divinae particulae, quae in nobis est, praediti

170 Theatrum, ed. 1565, 199; ed. 1571, 328; ed. 1586, 1330.

"1 Marsilii Ficini . . . Opera, Basileae 1576, 1, 573; D.P. Walker, Spiritual and
Demonic Magic, a.0. 82 f.; F.A. Yates, Giordano Bruno, a.O. 121.

172 Yates, ebd., 122 ff.

173 Ebd. 158 ff.

1732 Theatrum, ed. 1565, 104-183; ed. 1571, 297-511; ed. 1586, 1305—-1551.



180 Carlos Gilly

sunt»)'’¥, wodurch sie sich aus dem tierischen Zustand iiber die
Sterne hinaus emporzuheben vermoégen; anderseits die immateriel-
len Dinge, ob auBerhalb des menschlichen Intellekts tatsichlich exi-
stierend (Gott, Geister, Seele) oder nach dem gottlichen Vorbild
durch Abstraktion im Intellekt nachgebildet (universales rerum
ideae)'’>. Objekt dieser Metaphysik, die Zwinger als von der Praxis
untrennbar betrachtete, waren also

«nicht allein die an sich gottlichen Dinge (quorum esse per se divinum
est), sondern auch diejenigen, die, obwohl an sich verginglich, der Intel-
ligenz des Menschen nur auf gottliche Weise zufallen (non nisi divina qua-
dam sorte cadunt). Die Kenntnis der ersteren wire als Divinorum co-
gnitio, die der letzteren als Divinatio zu bezeichnen, und je hidufiger und
nitzlicher im tiglichen Leben diese Divinatio ist, desto wiirdiger ist sie
auch unseres Studiums und Nachdenkens, denn nach Sokrates’ Meinung
ist die Handlung schlielich das Endwerk der Wissenschaft, oder wie
Franz von Assisi richtig zu sagen pflegte, <tantum scimus quantum ope-
ramus.»> Also hat die Metaphysik ihre Theorie sowohl als auch ihre Praxis,
nicht weniger als die Mathematik, wie ich es an seinem Orte bereits
gezeigt habe!’ . »

Im Laufe dieser Darlegung behandelt Zwinger jedoch beide
Bereiche der Philosophia Divina unter dem gemeinsamen Begriff
der Divinatio («Homo quae per se nequit, divinationis adminiculo
cognoscit»), und dies auf einer doppelten Ebene, der theoretischen
und der praktischen. Theoretisches Ziel der Divinatio war fur ihn
das Wissen um alle Geheimnisse: Wesen und Eigenschaften Gottes;
Menschwerdung, Tod und Auferstehung Christi; Wesen der guten
und bosen Geister; wahre und falsche Religionen; Prophezeiungen,
Orakel und gottliche Zeichen; Tugenden und Wissenschaften der
Menschen; kinftiger Zustand von Menschen und Volkern. Prakti-
sches Ziel hingegen war die Ausiibung gottlicher Macht «quantus
divinitus datur vel permittitur», das heil3t, das Bewirken von Wun-
dern, «quae Thaumaturgia theologis christianis appellatur. Magis
alias Theurgia dicta!””.» Mit anderen Worten, Religion und Magie
als einheitlicher Gegenstand der Philosophia divina, oder umge-
kehrt — und hier liegt das zweifellos provokative Element in Zwin-
gers Darstellung —, Offenbarung Gottes und Suggestion von guten

74 Theatrum, ed. 1565, 105; «deinde etiam homo ipse, qui cum divinae parti-
culam aureae in se habeat, ut ille [Horaz] inquit», ebd., 104; s. auch Corpus Her-
meticum, ed. Festugiere, 2, 311" und 3, 184.

175 Theatrum, ed. 1571, 206; ed. 1586, 1298.

176 Ebd. ed. 1571, 297; ed. 1586, 1305.

17T Ebd. ed. 1586, 1304.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 181

und bosen Astralintelligenzen als die zwei Aspekte einer einzigen,
magischen Wirklichkeit.

Es versteht sich von selbst, daf} eine solche Verkniipfung von
Gegenstandsbereichen, die traditionell als wie der Himmel von der
Holle entfernt galten, nichts anderes bewirken konnte, als die Riva-
litdt zwischen Magie und Religion aufzuzeigen, auf die D.P. Walker
an einer der trefflichsten Stellen seines Standardwerks Spiritual and
demonic magic from Ficino to Campanella hingewiesen hat: « The his-
torical importance of these connexions between magic and religion
is, I think, that they led people to ask questions about religious prac-
tices and experiences which would not otherwise have occurred to
them; and, by approaching religious problems through magic,
which was at least partially identical with, or exactly analogous to
religion, but which could be treated without reverence or devotion,
they were able sometimes to suggest answers which, whether true
or not, were new and fruitful'’®.» Als Beispiel dazu dient nicht nur
der von Walker selbst angefiihrte Fall Pomponazzi, welcher die in
den Evangelien dargestellten Wunder als Effekte psychologischer
und astrologischer Einfliisse zu deuten versucht hatte. Auch Gior-
dano Bruno, als er Christus einen Magier und die Magie der Agyp-
ter die von der Kirche unterdriickte wahre Religion nannte!”®, oder
Bartholomius Sclei, ein theosophischer Widersacher Fausto Sozzi-
nis aus Kleinpolen, der Menschen und Welt, Religion und selbst
Gott auf eine magische Terminologie zuriickfiihrte, beweisen zur
Gentuige die Gefihrlichkeit, Magie und Religion miteinander zu ver-
kniipfen'®. Und vor ihnen hatte Paracelsus das nimliche getan, als
er die Heiligen und die Magier gleichsetzte: «Dan es seind heiligen
in got zur seligkeit (die) heiflen sancti, seind auch heiligen in got zu
natiirlichen kreften, die heilen magi'®'»; oder gar aus Gott einen
Magier machte: « Warumb solt ich nicht setzen coelestem magicam,
so doch got ein magus ist, nicht in seiner person, sondern durch die
seinen'82,»

Fir einen Orthodoxen wie Erastus waren derartige Behauptun-
gen die verruchtesten Gottesldasterungen: «vocat hic (Paracelsus)
quoque Magos sanctos naturales, ut qui per naturae vires praestent,
quod sancti Dei homines potestate divina perfecerunt . . . (et) audet
hoc etiam affirmare, Deum esse Magum, hoc est, alios facere

1”8 D.P. Walker, Spiritual and Demonic Magic, a.0. 84.

" F._A. Yates, Giordano Bruno, a.O. 238. 384.

180 Bartholomius Sclei, Theosophische Schrifften, (Amsterdam) 1688, 116-119,
125, 130, 782, 814. Textproben s. Anhang 4.

181 Paracelsus, Simtliche Werke, a.O. 12. 130.

182 Ebd. 404. '



182 Carlos Gilly

Magos'83.» Es gab fiir ihn keine Art von Magie, die nicht des Teu-
fels wire. In einem Brief an den Zircher Antistes Bullinger von
1571, in dem er den Abschlul3 des ersten Teils seiner Disputationes
gegen Paracelsus mitteilte, hatte er hinzugesetzt: «Ich habe alle
Arten von Magie widerlegt und hoffe, daf3 die kiinftigen Geschlech-
ter von nun an wissen werden, wonach sie sich zu richten haben.
Wenn ein Schweizer derartiges schrieb (und ich bin noch immer
nicht davon iiberzeugt, daf3 Paracelsus ein Schweizer war), so hat
ihn ein anderer Schweizer si non bene, saltem vere widerlegt . . .
Ich schwore Dir bei allem, was mir heilig ist: weder Arius, noch
Photin, noch Mohammed, noch irgend ein Tirke oder Hiretiker
war je so ketzerisch wie dieser unheilvolle Magier'84.»

So wurde Erastus nie miude, sich zu ereifern: «Religionem veram
non posse partem esse Magiae», weil jede Art von Magie, auch die
sogenannt natiirliche und zuldssige, nichts anderes sei als verruchter
und schindlicher Mi3brauch des Wortes Gottes, der in allen Fillen
mit dem Tode zu bestrafen sei: « Verbi divini impius et turpissimus
abusus, poena capitis in omnibus puniendus'®®.»

Vollig im Gegensatz zu Erastus stand sein Freund Zwinger, der
bereits im Theatram von 1565 seine Leser gewarnt hatte, er behandle
Religion und Magie unter dem Oberbegriff der Divinatio, weil die
Logik und die Klarheit es so verlangten und weil er keineswegs
bereit sei, auf seine philosophische Freiheit zu verzichten: «In qua
(divinatione) si quid innovare videbimur, philosophica id libertate
egimus. Qui meliora potest, proterat. Ego, ut veritatem summe
diligo, ita confusionem detestor et abominor'¥¢.» Und wenn Zwin-
ger auch vorgab, sich allein auf Texte des Caelius Rhodiginus und
des Johannes Weyer gestiitzt zu haben'’, verfuhr er in seiner Dar-
stellung und Einteilung der Magie in der Ausgabe des Theatrum von
1571 mit der gewohnten Unabhingigkeit und mit einer von den
zitierten Autoren recht verschiedenen Grundhaltung.

Es gibt nach Zwinger zwei Arten von Magie, die natiirliche und
die tibernatiirliche. Die erste ist die, die aus der Untersuchung der
Geheimnisse der Natur Wunder bewirkt oder voraussagt, deren
Ursachen dem gewohnlichen Menschen verborgen bleiben. Sie

83 Thomas Erastus, Disputationum de medicina nova Philippi Paracelsi Pars
prima, Basileae (1571), 265.

184 Brief vom 9. 4. 1571, Ziirich Staatsarchiv, E II 361, 18.

185 Erastus, Disputationum . . . pars prima, a.0. 135.

186 Theatrum, ed. 1565, 105.

87 « Distinguamus ergo Magiae genera ex iis, quae Caelius lib. 9. cap. 23. Anti-
quarum Lectionum, et loan. Vierus, medicus excellentiss. in Comment. de Prae-
stigiis daemonum tradidere.», ebd. ed. 1586, 1329.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 183

besteht aus Bereichen der Physiologie, Medizin, Astronomie und
Astrologie, und in dieser Magie zeichneten sich die alten Weisen aus
dem Orient aus ebenso wie die ersten griechischen Arzte, die wegen
der strengen Geheimhaltung der Tradtionen ihrer Kunst auch
Magier genannt wurden'8®. Die Magia non naturalis ist hingegen
diejenige, die sich der Mensch durch eigene Forschung und Arbeit
nicht aneignen kann, sondern die eine aulerirdische Erleuchtung
voraussetzt («quae Revelatione potius, quam Investigatione
humana percipitur»). Diese Erleuchtung oder Offenbarung ent-
stammt also

a) Gott und den guten Intelligenzen: « Qualis in Prophetis et Doctoribus
ecclesiasticis fuit, qui huius Divinae Magiae ductu miranda fecere, stu-
penda praedixere. Magia appelletur Pia sive Divina; quam Daemones
mali tanquam simiae imitantur, et sacrorum nominum farragine, sa-
crisque mysteriis adscitis, suas sordes velare conantur.»

b) dem Teufel und den bosen Geistern: «Et de hac Magia Impia et
Daemoniaca in praesentia agimus. Magi impii in eo conveniunt
omnes, quod cum impuris spiritibus commercium habent, Deum
negant, Daemonem mediate vel immediate adorant (digni proinde
extremo supplicio, nisi simul cum corpore etiam anima, pro qua Chri-
stus mori voluit, aeternae morti addiceretur)'®”.»

Die gottlosen Magier teilt Zwinger dann in malefici und benefici;
die ersteren wiederum in solche wie die Hexen, die eigentlich nichts
Boses tun, sich aber unter der Folter hartnickig zu imaginiren Ver-
brechen bekennen, die nichts anderes sind als Einbildungen krank-
hafter, vom Teufel verfithrter Gemiiter und denen eher mit Medi-
kamenten und Gebeten geholfen werden konnte, wie Weyer sagt,
anstatt sie dem Feuertod zu tibergeben. Und in solche wie die Zau-
berer, die, sei es mit Beschworungen und Amuletten, sei es mit Gif-
ten, den Menschen reelle Schiden zufiigen und deshalb schwer zu
bestrafen sind. Als benefici schlieBlich bezeichnet Zwinger diejeni-
gen Magier, die durch theurgische Ubungen und Geisterbeschwo-
rungen eine Seelentherapie zu erreichen oder gar die Gotter zu
sehen vorgaben. Solche waren Porphyrius, Plotin, Jamblicus und
andere Neoplatoniker, die unter dem Vorwand der Philosophie mit
der dimonischen Magie herumgespielt hitten.

Soweit ich ersehen konnte, haben weder Ficino noch Pico della
Mirandola, weder Trithemius noch Agrippa von Nettesheim

188 Ebd.
189 Ebd.



184 Carlos Gilly

gewagt, die Gesamtheit der Prophezeiungen und Wunder im Alten
und Neuen Testament ausdriicklich als Magie zu bezeichnen. Einzig
Lodovico Lazarelli hat in seinem Vademecum von einer «Magia
sacerdotalis et divina, de qua omnis sacra scriptura parabolice trac-
tat» gesprochen'?, und Giorgio Veneto in seinem De harmonia mundi
die Offenbarung der Engel an die Propheten als den hchsten Grad
der Magie dargestellt'!. Auch Julius Caesar Scaliger sprach von drei
Arten der Magie («infima et sordida; media ex astris; divina») und
tadelte den Cardanus, diese letztere nicht beriicksichtigt zu haben,
auflerte sich allerdings nicht dariiber, was er selbst unter magia
divina verstand'?. Bleibt also Paracelsus, der in der Philosophia
Sagax von der «Coelestis Magia» schrieb, «die kein Kunst ist, allein
Potestas divina'??». Ob Zwinger alle diese Werke kannte (die Phi-
losophia Sagax war wenige Monate vor dem Theatrum von 1571
erschienen und das VVademecum des Lazarelli wurde erst in unseren
Tagen gedruckt), ist unerheblich. Denn Zwingers Eintetlung der
Magie entsprach vielmehr seiner Uberzeugung, Magie und Religion
gehorten in den gleichen philosophischen Bereich, den der Divina-
tio, und deshalb war es methodologisch folgerichtig, sie beide unter
dem gemeinsamen Begriff der Religion oder eben auch der Magie
zu behandeln.

Und doch, mit seiner Einteilung und Definition der Magie hatte
sich Zwinger eindeutig in der Nachbarschaft der Philosophia Sagax
des Paracelsus angesiedelt. Dieses Werk hatte Paracelsus in vier
Biicher eingeteilt nach den vier Influenzbereichen (was die Natur
tut, was Gott tut, was der Glaube tut, was der Teufel tut), die er
Astronomien nannte:

« NATURALIS ASTRONOMIA: die kompt aus dem Firmament, und
ist im wesenlich geschaffen von gott dem Vatter, und verordnet zu seyn
ein Scientia, und also dem Microcosmo, als dem, der aul3 dem L.imo terrae
gemacht ist, zugestellt und uberlieffert.

SUPERA: diese Astronomia hat ir wesenlich wohnung bei den him-
melischen im Himmel und wird geben denen, so in der newen geburt
seind, und nimpt iren ursprung aul} Christo, und wirt durch die seinen
volbracht, gebraucht und geordnet.

190 5. Anhang 5.

915, Anh. 6.

192 Julius Caesar Scaliger, Exotericarum exercitationum liber quintus decimus
de subtilitate ad Hieronymum Cardanum. Lutetiae 1557, 445: « Eam (magiam) tu
cum separas a divinitate, non nisi ridiculam, ac nefariam istam vestram Picatricis,
et aliorum Lemurum nugas atque somnia videris agnovisse.»

193 Paracelsus, Simtliche Werke, 2.0. 12, 136.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 185

OLIMPI NOVI: diese Astronomia entspringt aull dem glauben also,
was der natuirlich Himmel vermag, und noch mehr das vermag auch diese
Astronomia durch den glauben zu fertigen, und wird gebraucht und
geben Fidelibus, und durch sie vollendt und eroffnet.

INFERORUM: diese nimpt iren ursprung aull dem natiirlichen des
Firmaments, wirdt allein gebraucht durch die infernalische geiste, dieweil
unnd sie naturales Astronomi sind, die Species am geschicktesten kiinden
durch sie selbs oder durch Menschen eroffnen'®4.»

Wie man sieht, entspricht Zwingers Einteilung der Magie, von
der unterschiedlichen Terminologie abgesehen, der ersten, zweiten
und vierten Astronomie des Paracelsus. Die dritte Astronomie, die
des neuen Olymp und des Glaubens, findet in der Einteilung Zwin-
gers keine Entsprechung. Allerdings ist auch das dritte Buch der
Philosophia Sagax, wenn tiberhaupt geschrieben, nie zum Vorschein
gekommen'?. Die Frage, ob Zwingers enger Vertrauter Perna mit
dem Druck des Arbatel diese Liicke auszufiillen versuchte, ist mehr
als berechtigt, denn den zentralen Punkt in der Magie des .Arbate/
bildet eben der Glaube, der die Olympischen Geister bezwingt!®¢.
AuBerdem teilt das Arbate/ die Magie nicht nur in eine goéttliche
und dimonische («DUPLEX igitur est MAGIA sua prima divi-
sione. Alia est DEI, quam donat creaturis Lucis. Alia est similiter
DEI, sed donum creaturarum tenebrarum», Aphor. 38), sondern
auch die am Ende angehingte Tabelle mit der Untereinteilung der
scientia boni et mali in Theosophia, Anthroposophia, Kakosophia
und Kakodaemonia erinnert in ihrer Formulierung und in ihrer
typographischen Gestaltung eher an Zwingers Division der Magie
als an diejenige des Paracelsus!’. Dal3 Perna, bevor er sich an den
Druck des Arbate/ wagte, den Rat Zwingers eingeholt hat, mul3 als
selbstverstindlich gelten; Zwinger war es wohl auch zu verdanken,
daf3 die wiederholten Verdammungen des Inhalts des magischen
Biichleins von der Kanzel im Miinster seitens des Antistes Sulzer
und die begonnene amtliche Untersuchung tuber Verfasser und
Drucker trotz der scharfen Intervention Théodore de Beze’s

194 Paracelsus, Astronomia Magna oder Die gantze Philosophia Sagax, (Frank-
furt) 1571, 24r; ed. Sudhoff, a.0. 12, 270.

195 Paracelsus, Simtliche Werke, a.0O. 12, 603.

196 Rotondo, Studi e ricerche, a.0. 347 ff. Es wire auch nicht der letzte Ver-
such gewesen, denn im Jahr 1618 druckte Johannes Staritius eine « Astronomia
Olympi novi . . . authore Paracelso ab Hohenheim», ebenfalls in Aphorismen ein-
geteilt, nur dal} es sich hier um 7 handelt, anstatt um 7 X 7 wie im Arbatel; vgl.
Sudhoff, Bibliographia Paracelsica 1 Nr. 306.

97 Arbatel de Magia Veterum, Summum Sapientiae studium, Basileae, (Perna),
1575, 86-87.



186 Carlos Gilly

schlieBlich im Sande verliefen'®. Da Zwinger, wie wir gemerkt
haben, vieles zuzutrauen war, halte ich es nicht einmal fiir ausge-
schlossen, dal3 er den Text des .Arbatel stilistisch verbesserte, so wie
etwa Postels Schrift De nova stella, die zwei Jahre friher auch Perna,
ohne Angabe seiner Druckerei, auf den Markt brachte!®. Dieses
«erste Buch der weilen Magie in Deutschland», wie Peuckert das
Arbatel nannte, ist in einer Sprache geschrieben, die an Eleganz und
Klarheit in der ganzen magischen Literatur nicht ihresgleichen hat,
und nicht wenige Ausdriicke und Redewendungen erinnern an den
unverkennbaren Stil des enigmatischen Basler Naturalisten. Dal3
Zwinger der eigentliche Verfasser war, bin ich hingegen nicht
geneigt zu glauben, obschon das erste Buch, das lange Ausziige aus
dem De magia veterum, wie das Arbatel eigentlich hief3, abdruckte, mit
einer Vorrede Zwingers versehen war?%, Wohl hatte auch Zwinger
bereits im Theatrum von 1565 von einer Magie der Alten geschrie-
ben, welche die hochste Vervollkommnung menschlicher Weisheit

198 Rotondo, Studi e ricerche, a.O. 378—388.

Y9 Ebd. 342, Anm. 195 versus finem; den Angaben Rotondos ist folgendes
hinzuzufugen: Postels Autograph des De nova stella befindet sich wie Rotondo
richtig bemerkt hat auf dem f. 96 des Manuskriptes Frey-Gryn. 11 5a; bei Nr. 95
hingegen handelt es sich nicht um eine Kopie des Druckes, sondern um die
Druckvorlage selbst. Zwingers Amanuensis verfertigte eine Kopie von Postels
Text, eben auf unserem Nr. 95, und auf diesem selben Bogen verbesserte dann
Zwinger Postels ursprungliche Fassung, indem er uber ein Drittel des Textes
strich und seine Korrekturen an den Rand oder zwischen die Zeilen hinschrieb.
Die so gewonnene neue Fassung diente dann als Vorlage ftir den Druck.

200 | handelt sich um das 1583 bei Perna erschienene Werk De secretis libri
XVII von Johann Jakob Wecker, in dessen XV, Teil, «De secretis scientiarumpy,
die Aphorismen 1-7, 25-28, 39-40 des Arbatel abgedruckt worden waren. Die
epistola dedicatoria an den kaiserlichen Bevollmichtigten Lazar von Schwendi ist
von Wecker unterzeichnet, aber zweifellos von Zwinger verfal3t worden. Bereits
1575 hatte Zwinger schon einmal seinem Schwager Wecker einen dhnlichen
Dienst erwiesen: « Verum cum ego tum publicis, tum privatis negotiis obruor quo-
tidie», so der Colmarer Stadtarzt in einem Brief vom 17. 7. 1575 an Zwinger,
«parumque in scribendo sim exercitatus, ut meo nomine praefationem aliquam,
vel epistolam dedicatoriam construas titulumque operi novum cudas, te etiam
atque etiam rogo.» Vgl. Weckers urspriinglichen Entwurt der Praefatio zu seinem
Werk Medicinae utriusque syntaxes, Basileae 1576, Basel UB, Frey-Gryn. 114, 323,
mit Zwingers definitiver Fassung ebd. 324. Zehn Jahre spiter, als Wecker seine
Practica medicinae generalis drucken lassen wollte, hatte er sich wiederum an
Zwinger mit der Bitte gewandt, er solle fur ihn wieder die Praefatio schreiben:
«Quare, Clarissime vir, quamvis antea propter tua erga me officia infinita multam
tibi adhuc debeam gratiam, multumque tibi sim obstrictus, tamen propter veterem
nostram amicitiam cogor rursus te compellare, atque orare, ut hac in re tuam mihi
operam praestare velis. Utrum praefatio aliqua brevis ad Imperatorem sit confi-
cienda: vel dedicatio saltem, una cum praefatione ad lectorem sufficiat, quae
omnino tuo iudicio relinquam. Argumentum aliud non statuam, nisi, quod tibi



Zwischen Erfahrung und Spekulation 187

bedeutete und die durch das uneigenniitzige Gesprich mit den
abstrakten Intelligenzen erfolgte, ehe die spiteren Magier diese
guten Engel gegen die bosen Teufel austauschten, um sich so ihre
niedrigen Wiinsche leichter erfiillen zu konnen??!. Aber es ist eine
Sache, einem Buch wie dem Arbate/ zur Veroftentlichung zu verhel-
fen, eine ganz andere jedoch, es selber zu verfassen. Und der Geist,
der aus diesem Buch spricht, deckt sich nur zu einem sehr kleinen
Teil mit dem sonstigen Schaffen des Basler Naturalisten.

Uber die Autorschaft des Arbate/ tappen wir also immer noch im
dunkeln, und es ist sehr zu bedauern, dal3 Jean Jacques Boissart, der
zur Zeit des Erscheinens von Pernas Druck in Basel weilte und von
Zwinger den Titel Theatrum vitae humanae spiter fur eines seiner
Werke iibernahm, in seiner scharfen Kritik des Arbatel nicht «die
Gelehrten und zur Frommigkeit sich bekennenden Minner»
namentlich nannte, « welche die gottlosen Scheufllichkeiten in die-
sem Buch gefordert hatten20?».

commodum videbitur, modo dedicationis causa cum excusatione non omittatur
.. . praefatiuncula vel salten salutatione ad lectorem addita aliqua, quae paucissi-
mis verbis iam dicta, cum aliqua authoris laude, comprehendat . . . Haec sunt Vir
Clariss., quae abs te in mei gratiam fieri . . . velim. Quod si feceris, facies mihi non
modo rem gratam, sed etiam me tibi, cui non solum fortuna, sed et vita mea est,
multo pluribus nominibus in posterum devincies.» (Brief vom 23. 1. 1585, Basel
UB, Frey-Gryn. II 4, 336). Dall Zwinger nun die Praefatio zum De secretis fiir
seinen Schwager ebenfalls verfallte, ist aus diesen gezeigten Stellen anzunehmen,
wird aber vor allem durch Stil und Inhalt selbst bestitigt. Damit ist aber die
Geschichte dieses Drucks noch nicht beendet. Das Buch hatte Wecker auf Wunsch
Pernas zusammengestellt und bereits im Mirz 1579 dem Lucchesen ubergeben.
Da Perna aber Weckers Werk ziemlich durftig fand, fugte er eigenmichtig viele
neue Stellen hinzu und schickte es dem Colmarer Arzt wieder zurick: («mein
Exemplar hab ich widerumb von Perna empfangen, und ettlichermallen augiert
und aullgemacht», beklagte sich Wecker bei Zwinger, ebd. 283). Dal} aber die
Erweiterung des Buches nicht nur auf Perna sondern auch auf Zwinger selbst
zuriickzufithren ist, zeigt z.B. folgende Stelle, wo Zwingers uns schon bekannte
Auftassung der Metaphysik wortwortlich ibernommen wurde: «Itaque Metaphy-
sica scientia tractationem de Deo et Angelis seu Daemonibus bonis aut malis sub
se complectitury (De secretis, 679). Als das Buch schlieSlich den Zensoren der
Universitit vorgelegt wurde, wollten es diese nicht zum Druck zulassen und hiel-
ten es tber ein Jahr zuriick. Erst ein Brief Weckers an den Rektor Basilius Amer-
bach vom 10. 3. 1582 («dieweil . . . dall Bdch nitt in gmeiner teutscher sprach,
sondern Latinisch, so von dem mehreren theil unverstendig, auch an anderen
Evangelischen orten und enden der gleichen sachen mhermal gedruckt wor-
den ... », ebd. 334) und wohl auch Zwingers Intervention, erméglichten dann
endlich die Erscheinung des De secretis.

201 Theatrum, ed. 1565, 129.

202 Tractatus posthumus Jani Jacobi Boissardi de Divinatione et magicis prae-
stigiis, Oppenheimii (1615), 27: « Monstrosa sunt plane quae in hoc libro (Arbatel)
continentur: et mirum est inveniri hodie homines doctos, et qui pietatem sequi se



188 Carlos Gilly

Abgesehen vom Arbate/ und von der ganzen Literatur, die aus
ihm schopfte??3, kehrt der Begriff der Magia divina bei Bruno, Pa-
trizi, Godelmann und Campanella wieder?®*. Wihrend aber, beson-
ders in Deutschland, der Terminus Magia divina durch das weniger
verdichtige Wort Theosophie beinahe vollig verdringt wurde,
gebrauchte man ihn in Frankreich ohne jeden Vorbehalt weiter:
«Magie (die gottliche)», so lesen wir in Zedlers Universal Lexikon
von 1740, «nennen die Frantzosen diejenige, welche die Krifte des
Menschen iibersteigt, und schlechterdinges von der gottlichen Ein-
gebung herrithret?®.» Und selbst Diderot sah sich verpflichtet,
diese gottliche Magie in der Encyclopédie zu besprechen, und dies
in Worten, die wiederum an Zwingers Definition erinnern:

«LLa magie divine n’est autre chose que cette connoissance particuliere
des plans des vies de la souveraine sagesse, que Dieu dans sa grace revele
aux saints hommes animés de son esprit, ce pouvoir surnaturel qu 1l leur
accorde de prédire I'avenir, de faire des miracles, et de lire, pour ainsi dire,
dans le cceur de ceux a qui ils ont a faire. Il fut de tels dons, nous devons
le croire; si méme la Philosophie ne s’en fait aucune idée juste, éclairée
par la foi, elle les revere dans le silence. Mais en est-il encore? je ne sai,
et je croi qu’il est permis d’en douter. Il ne dépend pas de nous d’acquérir
cette desirable magie; elle ne vient ni du courant ni du voulant; c’est un
don de Dieu?%6.»

proﬁtentur qui harum nugarum, vel ut melius dicam, impietatis sectatores sint:
quique se trahi et agitari patiantur a Satana, qui tam caute se in Angelum lucis
transformat, ut homines seducat et in perditionen attrahat. Tam belle, tam arti-
ficiose suas imposturas tradit, ut videantur Dei summi mandato contineri: easque
non nisi piis, castis et religiosis hominibus committi. Quod si in ejusmodi tradi-
tionibus non semper arti respondeat eventus, statim objicit Diabolus, Magum ali-
quo peccato irretitum, et alienatum a spiritibus illis coelestibus, qui non nisi sanc-
tificatis se communicant, doctis, et intelligentibus secreta Naturae.» Uber Bois-
sard s. Die Matrikel der Universitit Basel, hg. H.G. Wackernagel, 2, 220; s. auch
J.J. Boissart, Theatrum vitae humanae, (Metz) 1596, 102 f.

203 So z.B. H. Khunrath, Amphitheatrum sapientiae, (Hamburg?) 1595 und
Hanau 1609, passim; W. Hildebrand, Magia naturalis, Leipzig 1610, 1; ].D. Mylius,
Opus Medico-Chymicum, 3: Basilica philosophica, Frankfurt 1618, kkk2v;
Ioachim Frizius (=R. Fludd), Summum bonum, 0.0. 1529, 4; A. Luppius (hgr.),
Clavicula Salomonis et Theosophia Pneumatica, Wesel, Duisburg und Frankfurt
1686, passim.

204 Yates, Giordano Bruno, a.0. 236; F. Patrizi, Nova de universis philoso-
phia, Venetiis 1593, 5r-v.; Joh. Georg Godelmann, Tractatus de magis, veneficiis
et lamiis, Frankfurt 1601, 18; Campanella, De sensu rerum et magia, Frankfurt
1620, 262; R. Goclenius, Lexicon philosophicum, Frankfurt 1613, 658 und Joh.
Ern. Pfuel, Titulus secundus de Magia, Berlin 1665, 12-21, zitieren beide zwar
Zwinger, referieren jedoch nur, was andere schon sagten.

205 J.H. Zedler (Hrsg.) GroBles vollstindiges Universal-Lexicon aller Wissen-
schafften und Kinste, Leipzig-Halle 1732-1754, Bd. 19, 299.

206 Encyclopédie, ed. Neuchatel 1775, 9, 852.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 189

Was hingegen die natiirliche Magie betrifft, so befand sich Zwin-
ger im Einklang mit der gesamten Renaissance-Tradition von
Ficino bis Francis Bacon. Ficinos Entsprechung von Makrokosmos
und Mikrokosmos, die Interaktion zwischen Weltseele und Corpus
aethereum, das Thema der Harmonia mundi im Rahmen der pytha-
goreischen Zahlentheorie, der musikalisch-architektonischen Ton-
lehre und der magischen astrologischen Interpretation (alles Argu-
mente, woraus Walker seine Definition einer «spiritual magic»
geprigt hat?%7), sind bei Zwinger in seinem Kommentar zum Liber
de diaetis des Hippokrates wiederzufinden2%8. Und Bacons positive
Einsteilung zur Magie («Magia sibi proponit naturalem philoso-
phiam a varietate speculationum ad magnitudinem operum revo-
care»)?% entspricht haargenau der Einstellung des Basler Natura-
listen. Wie Bacon hat er aus dem weiten Feld der magischen Tra-
dition vor allem den Begriff «di un sapere come potenza e di una scienza
che si fa ministra della natura per prolungarne 'opera e portarla a com-
pimento, che giunge in fine a farsi padrona della realta e piegarla,
quasi per astuzia e attraverso una continua tortura, a servizio
dell’'uvomo» iibernommen?!?. Oder mit den Worten Zwingers:

«Hos stimulos, hosce carceres, Ars sola, certis 1isque universalibus
Theorematis efformata, ex singularibus deducta exemplis complectitur:
Naturae recte agentis imitatrix et ministra, deficientis abundantisve cor-
rectrix atque domina?!l.»

Aber auch das neue Element, das Paolo Rossi als Verdienst
Bacons hervorhebt und worin sich Bacons Philosophie von der
Magie und Wissenschaft der Renaissance «tief unterscheidet» («Qui
Bacone ha introdotto un concetto di grande importanza che rimarra
al centro della sua opera di riforma del sapere: nella scienza si pos-
sono raggiungere solidi ed effetivi risultati solo mediante una suc-
cessione di ricercatori e un lavoro di collaborazione fra gli scienzi-
ati. I metodi e procedimenti delle arti meccaniche, il loro carattere
di progressivita e intersoggettivita forniscono il modello per la
nuova cultura?'?»), hatte Zwinger, wie bereits gezeigt, vorwegge-
nommen, und dies ohne dal3 er sich von der «vorbaconischen»
Magie und Wissenschaft zu distanzieren brauchte.

207 D.P. Walker, Spiritual and Demonic Magic, 2.0. 3-35; cfr. Magia e scienza
nella civilta umanistica, Testi a cura di Cesare Vasoli, Bologna 1976, 50.

208 Hippocrates, a.0O. 398 f., 402-411, 420-437.

209 Bacon, Works, a.0. 456.

210 R ossi, Francesco Bacone, 2.0. 32.

2Il'Theatrum ed. 1571, 115.

212 Rossi, Francesco Bacone, a.0. 34.



190 Carlos Gilly

Gerade im Vorwort zu einem Werk, das die Magie des 16. Jahr-
hunderts gewissermalen rekapitulierte, Johannes Jakob Wecker De
secretis libri X1/1I von 1582, brachte Zwinger?!? alle diese uns schon
bekannten Themen seiner Philosophie noch einmal vor: Gleichwer-
tigkeit der intellektuellen und handwerklichen Arbeit, Notwendig-
keit der eigenen Erfahrung, Glauben an den Fortschritt des Men-
schen in der Erforschung der Natur, Gebot der wissenschaftlichen
Zusammenarbeit und der Veroffentlichung simtlicher Forschungs-
ergebnisse, alles Voraussetzungen, welche ein tatsichliches Wachs-
tum und eine Erneuerung der Wissenschaften erst moglich mach-
ten:

«Homini Deus mentemque manusque concessit, nimirum ut vel inge-
nio vel labore, quilibet non sibi ipsi modo, sed quamplurimis aliis esset
adiumento . . . Quicquid usquam toto terrarum orbe comprehenditur, id
ad corporis nostri primum, dein et ad animae nostrae salutem conditum
est, ut duplex etiam eorum sit finis, quae mens humana suis tum sensibus
accepta, tum intelligendi virtute conquisita complectitur: Alia namque
sciuntur solum ut contemplantis animum in admirationem divinae poten-
tiae rapiant. Aliis vero simul etiam competit usus ad humanae vitae com-
modum aliquod probe comparatus. In utroque rerum genere singularem
ad abstrusas naturae vires, occultasque virium causas exquirendas huma-
nae mentis perspicaciam et ad concessas naturae dotes arte superandas
miram intueri licet hominum industriam. Non hoc enim unius inventum
est, quod extollimus, sed plurimorum, qui studio ac labore, qui iudicio et
ingenio, quas ab aliis scientias et artes obtinuerint, diligenter excolunt, et
inventis etiam non inutilibus amplificant. Inexhaustus est naturae thesau-
rus, et delitescunt proculdubio plurima, quae temporis successu sagacium
hominum conatibus eruentur. Nimirum in hac rerum natura duplex etfec-
tuum ratio percipitur, dum alia manifestis agunt qualitatibus, alia vero
non manifesta, sed occulta quadam proprietate suas exerunt vires, quo
nullo mentis discursu, sed ipsa duntaxat experientia nobis innotes-
cunt . . . Ignorantiae vitium est, aut invidiae, quasi forte nefas sit, evul-
gari, quae secreta sunt. Plurima nos equidem latent. Haec multis natura
tamen est, ut si quid habent, quod caeteris ignotum sit, secretum esse
velint, et sibi solis usui. Tanto magis eorum est laudanda fides et inte-
gritas, qui reconditissimas ingenii sui dotes opere, verbis et scriptis expo-
nunt, easque non suis modo coaetaneis, sed et non defraudandae poste-
ritati communicant. Cum itaque complures ex veteribus et recentioribus
ratione pariter et frequentibus experimentis occultas naturae vires explo-
rarint, aut etiam arte sua locupletaverint, hosque suos ingeniii et indu-
striae fructus multis hinc inde dispersa libris exhibuerint, res ipsa haec
non indigna labore visa est, si quae a multis confuse tradita essent, in

235 Anm. 200.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 191

unum congesta volumen brevi quadam et commoda methodo complec-

teremur?'. »

Rossi hatte also vollkommen recht, als er 1957 sein Buch iber
Bacon mit dem Untertitel Dalla magia alla scienza versah und diesen
Untertitel auch in seiner Ausgabe von 1974 beibehielt, trotz seiner
hier bereits erwihnten Vorbehalte denjenigen Historikern des Her-
metismus gegeniiber, die in Bacon nur den modernen Verfechter
der Ideale und Werke der hermetischen Philosophie zu sehen
gewillt waren. Der Zusammenhang zwischen magischer Tradition
und der sogenannten Scientific Revolution um die Wende zum
17. Jahrhundert ist heute dennoch wieder zu betonen, nachdem sich
einige Historiker der Naturwissenschaften der «general thesis con-
cerning the influence of magic on science» entgegenzustellen begin-
nen. Natiirlich sind in den letzten zwanzig Jahren, in denen die her-
metischen Studien zur historiographischen Mode geworden sind,
mancherlei enthusiastische und tbertriebene Behauptungen erho-
ben worden, welche die Beweiskraft des jeweils dargebotenen Mate-
rials weit Gibersteigen. Diese haben den Keplerforscher R.S.West-
man dazu veranlaf3t, am Beispiel der Annahme, bzw. Ablehnung
des kopernikanischen Heliozentrismus durch reprisentative Her-
metiker (Patrizi, Bruno, Campanella, Fludd) die Gegenthese aufzu-
stellen: « What significant physical and mathematical insights Bruno
and other alleged Hermeticists arrived at came from their indivi-
dual, creative intuitions, often under the influence of doctrines first
formulated in medieval natural philosophy, and 7n spite of their
adherence to Hermetic doctrines?'®.» Und nachdem er der herme-
tischen Tradition eine «modest supporting role» lediglich in der
Entwicklung von «physical imagination» zuerkannt hat, schlie3t
der amerikanische Wissenschaftshistoriker mit der provokativen
Frage: « What important contribution did Hermeticism make to the
Scientific Revolution?»

Es ist hier bestimmt nicht meine Aufgabe, auf die kontroverse
Frage der Kontinuitiat oder Diskontinuitit zwischen der Magie der
Renaissance und neuzeitlicher Wissenschaft einzugehen?'¢. Selbst-
verstandlich ist die moderne mathematisch-hypothetische, experi-
mentell-deduktive Methode nicht auf den Hermetismus, allerdings

214 7.]J. Wecker, De secretis, 2.0. )(2v—4r.

2I5R.S. Westman, Magical Reform and Astronomical Reform: The Yates
Thesis Reconsidered, in: Hermeticism and the Scientific Revolution, Los Angeles
1977, 72.

216 P, Rossi, Storia e filosofia, Torino 19752, im besonderen das Kapitel « Pro-
blemi nella storiografia della scienza», 251-280.



192 Carlos Gilly

auch nicht auf den Aristotelismus zuriickzufihren. Ob Kopernikus
die Werke der platonischen Philosophie und das Corpus Hermeti-
cum vor oder nach der Aufstellung seiner heliozentrischen Theorie
kannte, ob Galilei aus dem Umfeld des Platonismus oder aus dem
erneuerten Paduaner Aristotelismus kam, ob Tycho Brahe, der
Freund des Severinus, auch ein Anhinger des Paracelsus war oder
nicht, ob Kepler eine platonisch-hermetische Kosmologie — aller-
dings nicht «more hermetico» — beschrieb oder nicht, ob Descartes
in Prag tatsichlich nach Rosenkreuzern suchte — dies alles ist in die-
ser Frage vollig unerheblich. Eine andere Frage wire wohl, ob diese
moderne wissenschaftliche Methode zu dieser Zeit hitte entwickelt
werden konnen, wenn der alles dominierende Aristotelismus nicht
durch ein Jahrhundert hermetischer Korrosionsarbeit zum Wanken
gebracht und wenn nicht die Erforschung der Natur selbst — die
Magie bedeutete ja nichts anderes — in den Vordergrund gestellt
worden wire. Das wissenschaftstheoretische Wirken eines Bacon
oder Zwinger als alleiniges Erbe der Magie zu bezeichnen, ist natiir-
lich unzulissig. Ebenfalls unzulissig wire es allerdings zu vernei-
nen, da3 beide Naturphilosophen mitten in dieser Tradition standen
und sich dessen auch sehr bewul3t waren. Die Grenzen zwischen
Magia naturalis und Naturwissenschaft wurden wihrend des
17. Jahrhunderts nur streckenweise festgelegt, und noch Diderot
bezeichnete als Eroberung einer neuen Provinz jeden Wissensbe-
reich, den die Wissenschaft dem dunklen Kontinent der Magie
abtrotzte?!,

Ich moéchte dieses Kapitel mit einem kurzen Hinweis auf die
Institutio magica abschlieB3en, die der Verfasser der Fama der Rosen-
kreuzer, Johannes Valentin Andreae®'8, seinem Menippus sive Dialo-

217 Encyclopédie, a.0. 9, 852 f.: «Par la magie naturelle, on entend I'étude un

peu approfondie de la nature, les admirables secrets qu’on y découvre; les avan-
tages inestimables que cette étude a apportés a 'humanité dans presque tous les
arts et toutes les sciences: Physique, Astronomie, Médecine, Navigation, Mécha-
nique, je dirai méme Eloquence . . . Mais nous reprenons insensiblement le dessus,
et 'on peut dire qu'aux yeux mémes de la multitude, les bornes de cette prétendue
magie naturelle se rétrécissent tous les jours; parce qu’éclaires du flambeau de la
Philosophie, nous faisons tous les jours d’heureuses découvertes dans les secrets
de la nature, et que de bons systemes soutenus par une multitude de belles expé-
riences annoncent a ’humanité de quoi elle peut étre capable par elle-méme et sans
magie. Ainsi la boussole, les théléscopes, les microscopes, etc. et de nos jours, les
polypes, I'électricité; dans la Chimie, dans la Méchanique et la Statique, les décou-
vertes les plus belles et les plus utiles, vont inmortaliser notre siecle; et si 'Europe
retomboit jamais dans la barbarie dont elle est enfin sortie, nous passerons chez
des barbares successeurs pour autant de magiciens. »

218 Ob Andreae der Verfasser der Fama war, ist in der Rosenkreuzer-Historio-
graphie immer noch umstritten. Wihrend R. van Diilmen die R.C.-Manifeste



Zwischen Erfahrung und Spekulation 193

Qorum satyricorum centuria von 1617 anhingte, und dies aus zwei
Griinden: Einerseits weil Andreae, der das Werk Bacons nicht
kannte, in dieser Schrift unter Berufung auf Zwinger zu ihnlichen
Postulaten wie Bacon gekommen ist; anderseits, weil sie uns den
Zusammenhang zwischen Magie und Erneuerung der Naturwissen-
schaft noch einmal auf das Lebendigste vor Augen fuhrt. Es ist sehr
schade, da3 Herder, der einige Dialoge aus dem Menippus tibersetzte,
die Institutio magica pro curiosis nicht ins Deutsche uibertragen hat?!.

Die Szene zeigt ein Gesprich zwischen einem Curiosus und
einem Christianus und spielt im Studierzimmer des letzteren, wo
der Neugierige ihn in seine Lektiire vertieft vorfindet.

Curiosus: « Weshalb so allein, Christ?»

Christianus:  «Wenn Du das allein sein nennst, so wisse, dal3 ich mir
selbst Gesellschaft leiste und dal3 mir dies auch meine
Ratgeber tun.»

Curiosus: «Habe ich deine Ratgeber mit meiner Ankunft etwa
gestort, dal3 sie sich verflichtigt haben?»

Christianus:  «Keineswegs, sie sind noch da: hier Seneca, Tacitus, De
Thou, Zwinger, Henning, Mercator . . . soll ich dir auch

noch die iibrigen vorstellen?29?»

(Fama, Confessio, Chymische Hochzeit) als Werke Andreae’s neu herausgegeben
hat (1973,1976), verneinen F.A. Yates (1972) und ].W. Montgomery (1975), wenn
auch aus ganz verschiedenen Grinden, die Autorschaft Andreae’s. Erst
M. Brecht, (Johann Val. Andreae. Weg und Programm eines Reformers zwischen
Reformation und Moderne, in: Contubernium 15, 1977, 270—-343) hat den ersten
ernstzunechmenden Anhaltspunkt fiir die affirmative These entdeckt: Andreae
hatte in seiner Theca gladii spiritus, Argentorati 1616, fiir die «sententiae»
175202 die Confessio Fraternitatis verwendet (ebd. 286): « Er mul3», so Brecht
weiter, «als der Verfasser der confessio Fraternitatis und wahrscheinlich auch der
Fama Fraternitatis gelten.» (Ebd. 288.) Ich kann Brecht zu dieser Schluf3folge-
rung jedoch nicht beistimmen. Aus Griinden, die ich einmal zeigen werde, halte
ich mit Kienast Christophorus Besold fiir den Verfasser der Confessio. Besold, der
im Anhang zu Campanella’s Von der Hispanischen Monarchy, 1623, gegen die
Rosenkreuzer schrieb, von dem aber auch zustimmende Schriften erhalten sind
(z.B. ein autographer lat. Sendbrief in der Stubenbibliothek Salzburg), pflegte in
seine Exemplare von R.C.-Schriften die Namen der wirklichen Verfasser zu notie-
ren. In seinem Exemplar der Fama fraternitatis (ebd. 20955 I schrieb er am Ende
der Fama: « Autorem suspicor J.V.A. Et est etiam Andreanorum abitum insigne,
crux et rosa 3%, qualis certe crux depingitur in die Chymische Hochzeitt. » Das sus-
picor soll uns nicht irrefuhren: Besold, der vertrauteste Freund und Mentor
Andreae’s, wullte sehr genau, warum er — nach 1624 — so unprizise schreiben
multe!

219 Herder, Zerstreute Blitter 5, 1793, 77-164.

220 (Joh. Val. Andreae), Menippus, (StraBburg) 1617 (zit. Ausg. Berlin 1673),
317 £.



194

Carlos Gilly

Als Grund des Besuchs stellt sich heraus, dal3 der Neugierige wis-
sen mochte, wie der Christ zur Magie stehe, da Geriichte im Umlauf

seien, die ihn

Curiosus:
Christianus:

Curiosus:

Daraufhin

als einen Magier bezichtigten.

«Alle sind sich dartiber einig, dal} du ein Magier bist. »
«Ein hochgegriffener Name ist dies. Vielleicht meinst Du
nicht Magier, sondern Schwarzkiinstler? »

«Ich wiilte nicht, da3 zwischen den beiden ein Unter-
schied bestiinde?2!.»

unternimmt es Andreae, seine Magie darzulegen,

wobei er die traditionellen Wissenschaften einer schonungslosen
Kritik unterzieht, weil sie die mathematischen und mechanischen
Kinste vollstandig vernachlassigt hitten.

Christianus:

« . .. saepissime ad Mechanicam etiam respice, In qua
crede mihi, infinita pulcherrima reperies, quae non tan-
tum delectare te poterunt, et sublimium cogitationum
admonere, sed studia tua etiam explicare, et aperire, ut in
iis deprehendas, quam nunquam observasses . .. Atqui
credibile est, si Mechanicam scientiam nostris literis
saepius lungeremus, quotidie talia, et utilissima, et inge-

niosissima prodirent . . .232»

Andreae bedient sich der stindigen Unterbrechungen durch den

Curiosus, um

Curiosus:

Christianus:

Curiosus:

Christianus:

Curiosus:

Christianus:

221 Ebd. 321.
222 Ebd. 368.

so seine These nachdriicklicher zu unterstreichen.

«Wenn ich also Deinem Rat folgen sollte, so wiirde ich
meine Studien iiber Bord werfen und mich beir einem
Handwerksmeister oder Seemann verdingen. »

«Es ist nicht schlecht, was Du sagst; schlecht ist nur, was
Du dabei denkst. »

« Willst Du aus mir einen Bauern oder einen Bergbautech-
niker machen? »

«Nein, ich will aus Dir nur einen Philosophen machen,
damit Du ein Biirger dieser Welt wirst und nicht ein frem-
der Wanderer bleibst. »

«Die Leute behaupten, Du besif3est eine besondere Kunst
(ars notoria), mit deren Hilfe Du in kirzester Zeit alle
Dinge erlernen kannst. »

«Habe ich Dir nicht gesagt, dal3 diese Kunst Arbeit und
Ausdauer heil3t? »



Zwischen Erfahrung und Spekulation 195

Curiosus: «Also ist Deine Magie nichts anderes als das? »

Christianus:  «Bei der heiligen Dreifaltigkeit, es gibt keine andere
Magie als das beharrliche Studium von vielen und ver-
schiedenen Wissenschaften. (. .. nullam aliam magiam
esse, quam multorum artium studium, illudque assi-
duum??4.)»

Die Kenntnis von vielen und verschiedenartigen Wissenschaf-
ten, vor allem der mathematischen und mechanischen — der Po/y-
mathia, wie sie im Kreise von Andreaes Freunden auch genannt
wurde??® — war also fiir Andreae der Inbegriff der Magie, die nur
von Ignoranten mit dem Teufel in Verbindung gebracht werden
konnte. Deren ausdauernde praktische Ausiibung machte fir ihn
den wahren Gelehrten aus, wie das Beispiel des Julius Caesar Sca-
liger zeigte.

Curiosus: «Vielleicht war dieser auch ein Magier? »

Christianus:  «Immer kommt ihr mit der alten Leier. Alles, was unge-
schickt, ungelehrt und vulgir ist, wird Gott angerechnet.
Ist aber etwas geistreich, selten oder bewundernswert, so
sagt ihr, es sei des Teufels. Et tamen Deus ita ingenia
nostra nobilitavit, ut si excolamus ea, atque a terrenis
abstrahamus, maxime mira, et quasi incredibilia praeclara
possimus: qualia velim aliquando vir eruditus ex historico
theatro in unum colligeret, et ineptis nostris ostentaret,
labor profecto egregius foret??6.»

Der hier ausgedriickte Wunsch Andreaes, alle naturwissenschaft-
lichen Errungenschaften seiner Zeit in einem Corpus zusammenge-
fallt zu sehen — ein Theatrum scientiarum, wie sein «Ratgeber» Zwin-

224 In der Reihenfolge, ebd. 343, 369, 378, 380.

225 Christophorus Besold, Politicae doctrinae . . . synopsis. Juncta disserta-
tione de verae Philosophiae fundamento etc., Argentinae 1623, 176; J.A. Come-
nius, Prodromus Pansophiae, in: Opera Didactica omnia, Amsterdam 1657, 448:
«Sapientissimus enim nostri aevi Jure-consultus Besoldus (sub finem sui de dis-
ciplinarum omnium complexu discursus) scribit: Ausim definire Polymatheiam
compositam ex facultatibus superioribus, et sapientia quadam sublimiori, plurima
ex Theologia, multa ex Medicina, ex Juris-prudentia pauca, habere.» Besold aber
hatte hinzugefiigt: «. . . Et ea (polymatheia) demum est Philosophia Graecorum
prisca.» Ahnlich lesen wir im zweiten Kapitel der Confessio R.C. «Est autem Phi-
losophia nobis nulla, quam quae facultatum, scientiarum, Artium caput, quae si
nostrum expectemus seculum, Theologiae et Medicinae plurimum, Jurispruden-
tiae minimum habeat: quae caelum atque terram exquisitiori anatomia scrutetur,
aut ut summatim dicamus, Unum hominem Microcosmum satis exprimat . . .»;
s. auch Andreae, Theca, a.0O. Nr. 177.

226 Andreae, Menippus, a.0. 363 f.



196 Carlos Gilly

ger gelegentlich formuliert hatte —, entsprach haargenau dem ehr-
geizigen Ziel, das sich Francis Bacon mit der Sy/va silvarum und den
Historiae particulares setzte: «La compilazione di una grande enci-
clopedia della natura e dell’arte (o della natura modificata dalla
mano dell'uomo) che potesse fornire le indispensabili basi alla
nuova scienza??’.» Es ist deshalb nicht zu verwundern, daf} gerade
im Kreise der Freunde um Andreae das erste Echo auf das Werk
Bacons in Deutschland zu vernehmen war, und dies wiederum in
einem «magischen» Werk. Tobias Adami, der langjahrige und ver-
traute Freund Andreaes und vermutlich einer der Minner, die ohne
Andreaes Wissen zum ersten Mal die Fama der Rosenkreuzer in
Kassel drucken lielen, schrieb in seinem Vorwort zur Erstausgabe
der Civitas solis des Campanella:

«Non sectam condimus, non haereseos placita stabilimus, sed Univer-
salem et semper veram Philosophiam ex antiquo Mundi exemplari tran-
scribere satagimus, non secundum imaginationes disputabiles et variabi-
les, sed duce sensu et secundum attestationem Opificis irrefragabilem,
cuius digitus in Operibus non dissidet a voce in literis.

Quod si ad finem deducetur sagacissimi Philosophi FRANCISCI
BACONIS DE VERULAMIO Angliae Cancellarii Instauratio Magna;
opus suscipiendum, et consideratione utique ut et auxilio dignissimum,
apparebit fortassis ad metam nos tendere unam, cum iisdem certe vestigiis
Rerum per Sensum et Experientiam indagandarum incidere profiteamur,
quamvis non dubitem quin longe plura et maiora per inductiones diligen-
tiores, quibus ille insistit, investigari, multaque emendari et elucidari rec-
tius possint?2%.»

Umgekehrt braucht es uns auch nicht zu verwundern, wenn
Bacons New Atlantis «unleugbar Einflisse der Fama» aufweist und
wenn beide Werke in John Heydons Holy Guide, einer Bearbeitung
der New Atlantis mit rosenkreuzerischen Interpolationen, in engen
Zusammenhang gebracht wurden??’.

Aber kehren wir zu Zwinger zuriick und zum zweiten «Irrtumny,
dessen, auller der Magie, Andreas Libavius die Philosophie seiner
Zeit bezichtigte: zum Skeptizismus.

227 Rossi, Francesco Bacone, a.0O. 17.
228 Campanella, Realis Philosophiae . . . partes Quatuor . . . a Thobia Adami
nunc primum edita, Francoforti 1623, c3v.

229 F.A. Yates, The Rosicrucian Enlightenment, (zit. Ausg. Torino 1976),
150 ff.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 197

Ungewissheit in der Theorie und Gewissheit in den Werken

«Als ich in Padua studierte», erzihlt Zwinger in seiner Physiologia
medica, «fragte mich mein Lehrer Antonio Fracanzano oft: Johannes
(denn fiir ihn hieB3en alle Deutschen Johannes), wann zweifelst Du
an etwas? Damit meinte er wohl, ich sollte ihn gelegentlich um die
Erklarung dessen bitten, was ich von seinen Vorlesungen nicht
begriffen hatte. Allerdings wusste ich nicht, woran ich zu zweifeln
hitte, der ich in meiner Unerfahrenheit die Vorlesungen uber drzt-
liche Praxis zu horen begann, als ich noch keine Ahnung von der
Theorie hatte: da ich gar nichts verstand, so hatte ich auch keine
Gelegenheit, zu zweifeln?3%.»

Das Verstehen eines Sachverhalts, so Zwinger, beseitige zwar
teilweise den Zweifel, vergro3ere thn zum Teil aber auch und for-
dere so die Unwissenheit; aber nicht irgend eine Unwissenheit, son-
dern die docta et philosophica ignorantia, bei der man sich sehr
genau bewul3t sei, wenig oder gar nichts zu wissen und blof3 den
Schatten der Dinge wahrzunehmen, dhnlich wie Sokrates, der sich
nur einer Sache gewil3 war, nimlich, daB} er nichts wulte??!.

Diese wenigen Sitze spiegeln Zwingers intellektuellen Weg zu
einem immer groBeren Skeptizismus. In seinen ersten Schriften
beschrinkte er seine Zuriickhaltung vorwiegend auf das theologi-
sche Gebiet, und dies wohl unter dem Einflul3 von Sebastian Castel-
lio: So brachte er im Theatrum von 1565 unter dem Titel Tudicii su-
spensio érmoyy das Beispiel des Evagrus, der, nachdem er eine lange
Rede uber Gott und die Dreifaltigkeit hatte anhéren miissen, mit
dem Satz antwortete: «Divinitatem nequaquam definiendam esse;

quod ineffabile est, silentii tantum oratione esse adoran-
dum?32.» Oder Zwinger definierte den religiosen Glauben als per-
suasio anstatt als notitia certa, wie es die theologische Tradition ver-
langte?33. Immerhin vergal3 er nicht, in dieser Ausgabe des Theatrun
auf das Hohlengleichnis Platos hinzuweisen?** und beschrieb auch
hier nicht nur die éroy”n des Pyrrhon, die alles in Zweifel zog, son-
dern auch eine gemiBigte émoyn — «ludicii suspensio prudens. De
incertis iudicare nolle, sive in iudicio sive extra iudicium?35.»

230 Physiologia medica, 150 f.

231 Ebd. 151.

232 Theatrum, ed. 1565, 36.

233 5. Anm. 287.

234 Theatrum, ed. 1565, 27.

235 Ebd. 275: «Emoy# Academici in disputationibus philosophicis inhibendam
esse censebant, quandoqu:dem in utramque partem probabiliter de quavis re fere
disseri posset. Sunt etiam talia quaedam in vita practica usque adeo ambigua et



198 Carlos Gilly

Den Begriff dieser gemiBigten émoyn verwendete Zwinger in
seinen Werken und der Korrespondenz der siebziger Jahre immer
haufiger, so dal er unter seinen Freunden zum beliebten Modewort
wurde. Als Zwinger zum Beispiel seinem Freund Petrus Monavius
von Leonhard Thurneissers Plan berichtete, eine Schrift iiber Ureo-
mantie herauszugeben, fligte er hinzu: «Inzwischen machen wir von
der émoy# Gebrauch und schimen uns nicht, sogar von alten Wei-
bern zu lernen, wenn sich die Dinge tatsichlich so verhalten?3¢,
Daraufhin antwortete Monavius, Giber diese angebliche Kunst gehe
er mit Zwinger vollig einig («mepl odpopavrinig tecum éméyw »)?37.
Und als Zwinger eine Schrift des Monavius iiber die Bedeutung der
Kometen zu lesen bekam, gratulierte er seinem ehemaligen Schiiler
fur dessen skeptische Einstellung in der heftigen Kometenkontro-
verse, eine Einstellung, die der Basler Philosoph auf viele andere
Bereiche ausgedehnt sehen wollte:

«De cometis iudicium tuum magnifacio. Etsi in hoc genere, ut in com-
pluribus aliis, non magis Platonica, quam Christiana £royy mihi proba-
tur, in Academia caelesti aliquando explicanda?3®.»

Zwingers Skepsis bedeutete allerdings keine Indifferenz dem
damals brennenden Problem gegeniiber: Er selber hatte einige
Jahre zuvor Postels Tudicium de nova stella von 1573 stilistisch ver-
bessert und bei Perna herausgegeben?®®, und dem Augsburger
Bibliothekar und Kalendermacher Georg Henisch hatte er in einem
Briet zwei Jahre spiter das, was er uber die Astrologie dachte, frei-
miitig mitgeteilt. Soviel aus dem Antwortbrief Henischs zu ersehen
ist, war der Himmel fur Zwinger wie ein von der Hand Gottes
geschriebenes Buch, das die Ursachen und Folgen der die Mensch-

incerta, ut in quamcumagque partem te verteris, aliquid quod assensionem iudicium-
que tuum impediat, reperire liceat. In quibus émoy#v retinere, iudiciumque sus-
pendere prudentis, libere assentiri, stulti hominis est, et temerarii.» Uber die
Bedeutung des Begriffs émoyn vgl. J.P. Dumont, Le Scepticisme et le Phéno-
mene. Essay sur la signification et les origines du pyrrhonisme (Bibliotheque
d’Histoire de la Philosophie), Paris 1972, 143 ff.

236 Brief vom 20. 11. 1578, Scholzius, Epistolarum, a.O. 471.

237 Brief vom 19. 2. 1579 (Basel UB, Frey-Gryn. 11 28, 218).

238 Brief vom 10. 7. 1579, Scholzius, Epistolarum, a.0. 476.

¥'s. Anm. 199; 20 Jahre spiter fragte noch Egenolph von Berckheim Jakob
Zwinger nach dem Verbleib dieser Schrift «aus der viterlichen Feder»: « Judicium
quod scr1p51t (Zwinger) de stella, quae integrum annum luxit septuageslmo
secundo, statim post lamienam parisiensem. Et stellam appellavit stellam iustitiae,
quae apparuit sapientioribus in Occidente, uti eam stellam, quae apparuit Magis
in Oriente stellam Misericordiae.» Brief vom 22. 8. 1594, Basel UB, Frey-Gryn.
11 8, 110.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 199

heit bedrohenden Ubel anzeigt. Ursachen sind die eigenen schlech-
ten Neigungen, die kein Mensch vollstindig iiberwindet. Folgen
sind die Strafen fiir die daraus entstandenen Sitten und die Lebens-
fihrung, so dal3 jeder der Gestalter seines eigenen Schicksals ist («ut
ita faber suae sit quilibet fortunae»)?4%. Wie spiter Andreas Dudith
in seinem bahnbrechenden Commentariolus de Cometis gesteht Zwin-
ger den Sternen und himmlischen Phinomenen einzig die Bedeu-
tung eines warnenden Zeichens zu wegen der Siinden der Mensch-
heit; den Gedanken einer Vorbestimmung des Menschen durch die
Sterne lehnt er strikte ab. So konnte er es nur begriillen, als Dudith
mit seinem Commentariolus der Astrologie den Todesstol3 versetzte,
wovon er in seiner letzten Ausgabe des Theatrum begeistert sprach:

«Nostro vero seculo invalescentibus rursus Astrologis, servata suppo-
sitione Peripateticorum, nihil a Cometis per se, sed per accidens tantum
portendi, neque ab illis quid aliud, praeter siccitates et ventos, etsi non
semper, non peculiari astrorum vi, sed propter materiae totius absumtio-
nem, vel residuae agitationem, effici, et illud ipsum non Astrologice sed
Physice, non singillatim sed universim tantum significare, nobilissimus et
clarissimus vir, Andreas Duditius, . . . luculenta ad Iohannem Cratonem

Caesareum Archiatrum epistola ostendit?*!.»

Und in seiner letzten Schrift, der posthum erschienenen Physzo-
logia medica, stritt Zwinger die Existenz jeglichen Schicksals radikal
ab: Ein Schicksal (Fortuna) gibe es tiberhaupt nicht und es sei nur
eine Ausgeburt des menschlichen Intellekts, welche auf die affek-
tierte Ignoranz von Ursache und Wirkung bei den Sophisten
zuriickgehe. Diese seien eher bereit zu behaupten, dal3 sich die
Natur irre und dal3 sie durch den Zufall bewegt wiirde, ehe sie einen
Irrtum eingestehen wiirden, d.h. bekennen, dal3 sie etwas nicht
wilten — «qui Naturam potius rerum errare et incertu motu ferri
asserere audent, quam se errare, hoc est, aliquid ignorare, fateri
velint?*2.» Diese docta ignorantia machte Zwinger zum Grundstein
seines spaten Werks. Er verneinte sogar die Moglichkeit des Men-
schen, in diesem Leben zu einer vollkommenen Erkenntnis zu

240 Henisch an Zwinger, 1. 9. 1575, Basel UB, Frey-Gryn. II 5a, 51. Ein jahr
zuvor hatte Henisch fiir Perna eines der schirfsten antiaristotelischen Bollwerke
der platonischen Tradition aus dem Griechischen ubersetzt, Georgius Gemistus
Pletho, Platonicae et Aristotelicae Philosophiae comparatio, Basileae 1574. Die
lange, programmatische Vorrede, die Henisch mit dem Pseudonym Georgius Cha-
riander unterzeichnete, war ganz im Sinne Pernas und Zwingers. Henischs Text
und Vorrede wurden spiter von Migne in die Patrologia Graeca aufgenommen.

241 Theatrum ed. 1586, 1273.

242 Physiologia medica, 2.0. 22.



200 Carlos Gilly

gelangen oder das Wesen der Dinge zu ergrinden: dies sei erst in
der Himmelsakademie zu erreichen.

«Quod si ergo perfecti quicquam in rebus humanis nec Deus ipse, nec
Natura Dei ministra patitur: de Idaeis profecto rerum argute disputantes
summos philosophos, ubi ad rem ventum est, nihil tale demonstrare posse,
sed cognitionem hanc soli Academiae coelesti divinitus reservari, posses-
sionem vero ibidem obtineri, rationi simul et pietati consentaneum
est?43.»

Hier handelt es sich nicht nur um blofen Platonismus: Diese
Worte stehen in Zwingers Kommentar zu Hippokrates und erin-
nern zugleich sehr stark an die Aussage von Galilei: «Il tentare
essenza ’ho per impresa non meno impossibile e per fatica non
meno vana nelle prossime sostanze elementari che nelle remotis-
sime e celesti. ... Galilei spricht hier gegen diejenigen, die
durch Spekulation («specolando») zur vollkommenen Erkenntnis
zu gelangen vorgeben; eine Erkenntnis, so Galiler weiter, «che ci
vien riservata da intendersi nello stato di beatitudine e non
prima?*.»

Aber wihrend Galilet mit seinem Verzicht, das Wesen der Dinge
zu ergrinden, dazu uberging, ihr konstantes dulleres Verhalten
genau festzustellen und damit den modernen Begriff des Naturge-
setzes schuf — ohne den Terminus jemals zu gebrauchen?#® — blieb
Zwinger mit Hippokrates am alten Gegensatz zwischen Natur und
Gesetz haften: « Homines véuov sive legem sibi ipsis posuerunt, et
conceptus formarunt de rebus, quarum naturam et essentiam igno-
rant?*7.» So bezeichnet das Wort Gesetz bei Zwinger die Versuche,
die der Mensch mit seiner Kunst unternimmt, um die Werke der
Natur nachzuahmen; Versuche und Gesetze allerdings, die anders
als die konstante Verhaltensweise der Natur «nec vera semper nec
falsa» sind, «sed nunc cum natura consentiens, nunc ab ea dissen-
tiens?**». « Wo liegt die Ursache fiir eine so grofle Diskrepanz?»,
fragte sich Zwinger weiter, und er antwortete mit Hippokrates:
«Dies ist der Wille der Gotter, die den Menschen erlauben, mit

243 Hippocrates, a.0. B 5r.

24 Opere, ed. naz., 5, 187; cfr. Enciclopedia Filosofica Sansoni, Firenze 1967,
5, 1154.

245 Ebd.

246 E. Zilsel, Die sozialen Urspriinge der neuzeitlichen Wissenschaft, Frankfurt
1976, 81 ff, Idem, The Genesis of the Concept of Physical Law, in: Philosophical
Review, 51, 1942, 245-279.

247 Hippocrates, a.0. 415.

248 Ebd.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 201

Abbildern (simulacris) der Kunst die Urbilder (ideas) der Natur-
werke nachzuahmen und nur diese Abbilder zu erkennen; die thnen
die Erkenntnis der Urbilder selbst aber nicht gestatten?4%.» Wih-
rend aber die traditionelle aristotelische Philosophie aus diesem
nachahmenden und kontingenten Charakter der Praxis und der
mechanischen Kiinste den Schluf3 gezogen hatte, sie gehorten nicht
zur eigentlichen Wissenschaft, denn die (kontemplative) Wissen-
schaft handle nur von res aeternae et necessariae (Zabarella), zog
Zwinger den gegenteiligen Schlul3, indem er die Praxis und die
Erfahrung tiber die Kontemplation stellte:

«Praxim theoriae non per se, sed et huic vitae mortali magis conve-
nientem, praeferre multoque maiori studio complecti debemus. Recte
enim Phythagoras Philosophiam sapientis Dei imitationem esse definivit,
contemplando simul et agendo?3%.»

Und Zwinger verurteilte diejenigen, die es mit Adam vorzogen,
vom Baume der Erkenntnis zu essen, anstatt den Garten Eden mit
thren eigenen Hinden zu beackern:

«Haec Praxis est: quam cum illi otiosae speculationis lenocinio illecti
neglexissent, et cuam Adamo Investigando et Contemplando potius quam
Excolendo et Agendo Deum imitari voluissent, turpissime simul et peri-
culosissime impegerunt?®!.

Beide Titigkeiten des Menschen, Denken und Handeln, Theorie
und Erfahrung waren fiir Zwinger einander komplementir und
unmoglich voneinander zu trennen. Oder, wie er in der Einleitung
zuam Theatrum von 1571 und 1586 schrieb, beide seien die Fligel des
Menschen, die ihm zur Erfiilllung seines hohen Amtes emporzustei-
gen verhiilfen. Denn das Leben des Menschen sei nichts anderes als
Energie, die den MuBiggang zu vermeiden und allein zu wirken
trachte, was wiederum der beste Beweis sei, dal3 es sich um wahres
Leben handle?32. Fehle aber einer der beiden Fligel, so konne der
Mensch unméglich sein Ziel erreichen:

«Doctrina sine actione manca est, Actio sine Doctrina temeraria et
periculosa. Mutuas ergo requirunt operas, sed ut Doctrinae quo ad Ve-
ritatem, Actioni quo ad Utilitatem primae partes tribuantur?33.»

249 Ebd.

230 Morum philosophia poetica, a.O. 31.
231 Ebd.

252 Aristotelis de moribus, a.0. 13.

233 Morum philosophia poetica, a.0. 45.



202 Carlos Gilly

Wer also von Herzen begehre, in die Zitadelle der Tugend und
der Gelehrsamkeit zugelassen zu werden, habe nur dem Beispiel der
«prisci philosophi» zu folgen, welche die theoretischen, ernsthaften
Uberlegungen stets mit der ununterbrochenen duBleren Arbeit zu
vereinen wulten:

«Non immerito priscos illos in his plurium insudasse, easdemque ab
omnibus iis, qui ad virtutis et eruditionis arcem penetrare student, noc-
turna diurnaque manu versandas, hoc est, et cogitatione seria complectei-

das, et opere assiduo veluti animandas esse?*4.»

Parallel zur Betonung des Empirischen wuchs in Zwinger die
Abneigung gegen theoretische und spekulative Erérterungen, und
dies nicht nur in der Ethik, Politik oder Religion, die ja praktische
Wissenschaften waren, d.h. Wissenschaften, deren Zweck fur ihn
nicht so sehr in der Erkenntnis von Prinzipien als vielmehr haupt-
sichlich im Handeln nach diesen Prinzipien bestand?®®. Dies galt
aber dem alternden Zwinger auch fiir jede andere Wissenschaft wie
zum Beispiel die Naturphilosophie, wo die natiirlichen Phinomene
und ihr tatsichliches Verhalten (to é7t) durch Erfahrung oder Ver-
nunft zwar wahrzunehmen oder zu eruleren seien, die letzten
Griinde hingegen — warum sie so und nicht anders geschaffen wur-
den (76 Suémt) — letzten Endes bei Gott verborgen blieben und dem
Menschen erst in der himmlischen Akademie offenbart wiirden?3¢,
Daher das groB3e Gewicht, das Zwinger in seinem spiten Werk der
Praxis und Erfahrung beimal. Praxis und Erfahrung aber nicht
mehr im Sinne von Aristoteles, sondern im Sinne von Hippokrates,
als yewotpBin oder Experimentieren mit den eigenen Hinden.
Ertahrung aber auch, die durch lebendige Beispiele mitteilbar ist: so
riet Zwinger den Lesern seiner Methodus apodemica, zu der yviots
und mpeakie des Aristoteles, welche beide in den Bereich universel-
ler Wahrnehmungen gehoren, auch von der «particularium éyyztoy-

B+ Ebd. 33 1.

255 Aristotelis Ethicorum, a.0.  4r: « Monet passim Aristoteles 0 67t %ol
7o S167L principia esse cognitionis: et in hoc genere philosophiae (1.e. Ethicae) si
o 67. habeamus, de altero illo, 7@ 86T, non admodum sollicitos esse debere.»

256 Morum philosophia poctica, a.0O. 32 f: «Caeterum ut Theoria summorum
naturae arcanorum é£v T 67L potius, quam v T St6TL acquiescere cogitur (nam
quod aquae globus magna ex parte terram ambiat, et sensu et rationi de-
prehendimus: 76 816Tu vero, a potentia, sapientia et benevolentia ineffabili primi
conditoris mutuatum, per Revelationem solam habere possumus) . . . ii vero solj,
qui pii sunt, ideam quoque ipsam aliquando in co Intellectu, qui primus et purus
simplex est, quemque Hebraei Faciem facierum non male videntur appellasse, in
coelesti Academia tanquam in speculo contemplabuntur.»



Zwischen Erfahrung und Spekulation 203

otg» Gebrauch zu machen: «uti vivis exemplis praecepta contem-
pationis et actionis illustrarentur?>’.» Im Verlaufe dieses Buches,
das ja eine Anleitung fiir Reisende in fremde Linder war, gibt
Zwinger den Rat, alle Besonderheiten selber genau zu beobachten,
um sie dann methodisch darstellen zu konnen. Er geht mit gutem
Beispiel voran, indem er die vier Stidte, die er am besten kannte —
Basel, Paris, Padua, Alt-Athen — bis ins kleinste topographische,
politische, soziologische, kulturelle und religiose Detail beschrieb,
womit er den Plan seines alten Freundes Hugo Blotius realisierte,
endlich einmal nicht eine ideelle oder utopische Republik nach der
Art Platos oder Thomas Morus’ zu beschreiben, sondern eine, wie
sie tatsichlich in der Wirklichkeit anzutreffen war — «Non enim sta-
tuo cum Platone aut Thoma Moro ideam reipublicae qualem nemo
unquam digito monstrare potuit, vel Eutopiam quae nusquam extat
excogitare aut somniare, sed vivas rerumpublicarum formas sub
aspectu et tanquam sub tactu producere?*®.» Ahnlich verfuhr Zwin-
ger bei der Darstellung der Arbeitsgerite und Pflanzen in der
Methodus rustica, in der Beschreibung der Pflanzenblitter seines
ungedruckt gebliebenen Herbariums*® oder bei der Schilderung der
Handwerke im Theatrum. Seine Darstellung der Buchdruckerkunst,
die er ja selbst ausgetbt hatte, wire, neben Comenius’ Typographeum
vivum, bestimmt wert, in der Encyclopédie Diderots und d’Alemberts
zu figurieren?6®. Denn was Zwinger damit bezweckte, als er Beruf
und Werkzeuge des Buchdruckers so umfassend beschrieb, war
nichts anderes, als was Diderot vorschwebte, als er den Vorsteher
von Le Bretons Pariser Druckerei zu dessen Artikel Imprimerie
animierte: Eine exakte und vollstindige Darstellung dieser Kunst,
als ob es sich um ein weiteres Kapitel der Historia naturalis han-
delte.

237 Methodus apodemica, a.0. B 2r.
238 Rotondo, Studi e Ricerche, a.0. 288 f.; vgl. Methodus apodemica, 2.0. B
Iv: « Elus primam cogitationem cum mihi ante decennium clarissimus vir Hugo

Blotius 1.C. bibliothecae Augustae praefectus iniecisset . . . cum certatim a stu-
diosis eam (Methodum apodemicam) expeti viderem . . . specimen vivum exhi-
berem.»

239 Basel UB, Frey-Gryn. 112, 373. Es handelt sich dabei um ein kleines Heft
in 80 (24 §S.) in welches Zwinger selbst das alphabetische Verzeichnis samt aku-
rater Beschreibung seiner Sammlung von Pflanzenblittern notierte. Uber Gesners
Interesse fur Zwingers Katalog s. Conradi Gesneri Epistolac medicinales, Ziirich
1577, 113.

260 Theatrum, ed. 1571, 3265 ff; ed. 1586, 3782 ff; Comenius, Ausgewihlte
Werke, hrg. v. K. Schaller, Hildesheim-New York, 1, 250 ff. Encyclopédie, a.O.
8, 609-620.



204 Carlos Gilly

Es war dann Bacon, der als erster den Gegensatz zwischen Natur
und Kunst tiberwand: « Quando Bacone considera la bistoria artium
come una sexione della storia naturale», schreibt Rossi, «e polemizza
nei confronti della contraposizione arte — natura egli rompe, deci-
samente e consapevolmente con una tradizione secolare?®!». Was
aber Bacon damit auf theoretischer Ebene vollzog («Quia invete-
ravit prorsus opinio, ac si aliud quippiam esset ars a natura, artifi-
cialia a naturalibus»)?62, hatte Zwinger auf der praktischen Ebene
bereits vorweggenommen, obschon er am hippokratischen Gegen-
satz @uolg—vopos haften geblieben war.

Und wenn es dem Philosophen Zwinger nicht gelang, diesen
Gegensatz zu iiberwinden, so schuf der Pidagoge Zwinger aus eben
diesem Gegensatz zwischen Natur und Gesetz einen dritten Begriff
als Verbindungsglied und gemeinsame Operationsbasis fiir beide,
die Exercitatio («<Medium locum inter Naturam et Artem videtur
obtinere Exercitatio»)?$3 und behandelte alle drei in einem der
neuen Binde, mit denen er die Theatrumausgabe von 1586 berei-
cherte?%*. Von diesen drei Instrumenten (praesidia) zur Entdek-
kung, Erhaltung und Weiterentwicklung jeglicher Kunst und
Wissenschaft ist fir Zwinger die Natur das wichtigste: «Natura
inter haec tria principatum obtinet?6°.» Sie bildet die Grundlage fiir
die Wissenschaft und Kunst, wie diese ihrerseits die Vervollkomm-
nung und Erginzung der Natur bedeuten: « Natura igitur tum Artis
circa universalia occupatae fundamentum est atque basis: uti econ-
tra, Ars naturae perfectio atque complementum266.>> Die Natur ist
aber auch Wegweiserin fir die Exercitatio oder Erfahrung, «exer-
citationis circa singularia dux et magistra». Funktion der Exercita-
tio oder Erfahrung, die Zwinger auch als yp¥ow, yewpotpiin oder
scientia operum naturae bezeichnete, ist nun, die einzelnen Phino-
mene und Werke der Natur zu beobachten und nachzuvollziehen,
wobei sie ihr konstantes Verhalten feststellt und das thnen zugrunde
liegende «objektive Prinzip» (d.h. Verhaltensnorm) vor Augen
fithrt: «quatenus experiundo, naturae exempla observans eodem

261 Rossi, Francesco Bacone, a.0. 39; Fiir den Gegensatz gbotg - vépog s. auch
J-C. Morrison, Philosophy and History in Bacon, in: Journal of the History of
Ideas 38, 1977, 594.

262 Francisci Baconis Opera omnia, Lipsiae 1694, 45.

263 Theatrum, ed. 1571, 3.

264 Ebd. ed. 1586, 3728-3900: « Volumen XXI . . . quatuor libros complec-
tens, quorum sane I. De NATURA disputat, 1I. De ARTE agit, I1I. De EXER-
CITATIONE disserit, IV. De INSTRUMENTIS secundariis decernit.»

265 Hippocrates a.0. 85.

266 Ebd.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 205

modo sese habentia innumera, unam eandemque rationem circa sin-
gularia versandi deprehendit, quatenus communi natura partici-
pant: quae communis naturae observatio principium Artis eva-
dit, xota 76 81t scilicet?%”.» Funktion der Kunst ihrerseits ist
schlieBlich, aus dem durch die Exercitatio gezeigten «objektiven
Prinzip» der Naturphinomene die allgemeinen Regeln und Gesetze
(«principia xota t6 86tu») abzuleiten und damit die Wissenschaft
zu ergriinden und zu gestalten.

Eine Wissenschaft, die nicht auf der exercitatio und Erfahrung
basiert, betrachtet Zwinger folglich als firr das Verstindnis und die
Beherrschung der Natur vollig nutzlos: « Cognitio universalis, expe-
rientia carens, inutilis est ad intelligentiam cognatam, naturae sci-
licet operum singularium?%8.» Erst die yetpotptfin oder usus et exer-
citatio singularium, und nicht tiefgrindige Spekulationen oder
gro3e allgemeine Prinzipien vermogen die Unsicherheit der
Wissenschaft zu beseitigen und die Wissenschaft und die Kiinste
selber fiir die Menscheit niitzlich zu machen: «In artibus enim non
opinari tantum, et universalium cognitionem habere oportet: sed
multo magis agere et in singularibus exerceri. Opinio sine actione
et praeceptorum veritatem reddit suspectam, et vero etiam inutilis
evadit?6®.» Daraus folgert Zwingers stindige Forderung, jegliche
Wissenschaft und Kunst nach den Prizepten der Theorie, den Bei-
spielen aus der Geschichte und deren Anwendung in der eigenen
Praxis selbst zu begrinden und den Lernenden vorzutragen.

Es war dann ein anderer groB3er Piadagoge und eifriger Leser von
Zwingers Werken, Comenius, der diese drei Begriffe zum universel-
len Gesetz der modernen Pidagogik verschmolz: «Methodi lex
aeterna eston, schrieb er in seinen Leges scholae bene ordinatae, «omnia
docere et disci Exemplis, praeceptis et Usu, seu imitatione?’%», oder
wie er in der Machina didactica mit Zwingers Worten formulierte:
Theoria, Praxis, Chresis: «Ecce Methodus naturalis perpetua:
Omnia discenda spectare (Zwinger: contemplatio) omnia agenda
tentare (actio), omnia fruenda Usibus debitis applicare (exercita-
510 S

%7 Ebd.

268 Ebd. 86.

259 Ebd.

270 Johannes Amos Comenius, Opera didactica omnia, Amsterdam 1657, 2,
787.

27! Comenius, Ausgewihlte Werke, a.0. 1, 243. In seinem gesamten gedruckten
Werk erwihnte Comenius Zwinger kein einziges Mal. Seine erste literarische
Arbeit war jedoch eine tschechische Enzyklopidie, die er dann nicht zu Ende
filhrte und von der nur der Plan und das Vorwort erhalten worden sind. Nicht



	Magie und Wissenschaft

