
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 79 (1979)

Artikel: Zwischen Erfahrung und Spekulation : Theodor Zwinger und die
religiöse und kulturelle Krise seiner Zeit. 2. Teil

Autor: Gilly, Carlos

Kapitel: Magie und Wissenschaft

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-118001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-118001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


176 Carlos Gilly

Akatalepsia Pyrrhonorum in diesen beiden Geistesströmungen zu
Hause war, weiß heute jeder, der das schöne Buch von Paolo Rossi,
Francesco Bacone, Della magia alla scienza, gelesen hat. Daß Zwinger,
dreißig Jahre vor Bacon, zu den profiliertesten Vertretern dieser
beiden Geistesrichtungen zählte, versuchen die folgenden Seiten
darzulegen.

Magie und Wissenschaft

Die griechische editio prineeps des Plotin von 1580 wurde mit
einer Vorrede des Druckers Pietro Perna an den Nürnberger Senat

eingeleitet, die aber, wie Rotondò richtig gesehen hat, aus der Feder
Zwingers stammte160. Rotondò hat auch den programmatischen
Charakter dieser Einleitung gewürdigt und sie zum Ausgangspunkt
für seine Untersuchung über die Rolle der Magie im editorischen
Programm des engagierten Exulanten aus Lucca gemacht. Obwohl
in dieser Schrift das Wort Magie ausschließlich auf die gottlose und
dämonische bezogen wurde (aufweiche «fortassis» Plotin und auf
jeden Fall viele Neoplatoniker nach ihm «sub praetextu philosophiae»

des öftern zurückgegriffen haben sollen, um sich damit den

Argumenten des Christentums zu widersetzen), bedeutet ein
solcher Gebrauch des Wortes weder für Perna noch für Zwinger
Ablehnung oder Verurteilung der Magie in ihrer Gesamtheit,
sondern vielmehr die Bereinigung der Magie von ihren verderbten und
abergläubischen Auswüchsen. Diese letzteren ausgemerzt, bliebe
die Philosophie Plotins ein mit der Natur und der menschlichen
Vernunft übereinstimmendes, der Religion nicht widersprechendes
System («rationi humanae (et) naturae rectae consenta-
neum et eatenus a divina Auctoritate non alienum»), adäquates
Instrument für die Erkenntnis und Formulierung der Wirklichkeit
der Natur («naturae, hoc est, dei operum, in quovis entium genere
cognoscendae exprimendaeque aemulum») und nicht zuletzt
unerschöpfliche Fundgrube von Naturgeheimnissen, deren Kenntnis
und praktische Nachvollziehung zu Gottes Ehre gereichten, wenn
sie angesichts der Offenbarung Gottes stattfänden («ipsosque naturae

thesauros in contemplando et agendo ex penetralibus istis (Plo-
tini) erutos ad Dei unius gloriae referre, et in luce illius, qui omnem
hominem, sed dispare modo illuminât, acquiescere discamus»)161.
Eine christliche Philosophie also, wie auch die Orakel der Sibyllen

160 Rotondò, Studi e ricerche a.O. 344.
161 Plotini operum philosophicorum libri LIV, a.O. a 4r.



Zwischen FJrfahrung und Spekulation 177

christlich waren und wie es «paucis inmutatis» nach der Meinung
des Augustinus ebenfalls die Platoniker waren, unter denen Plotin
den Beinamen göttlich nicht weniger verdiene als Plato selbst im
Vergleich zum daimonios Aristoteles162.

Seit der Ankunft Bessarions in Italien fehlte dieses Zitat des

Augustinus über die Übereinstimmung der platonischen Philosophie

mit dem Christentum in beinahe keinem Werk des Renais-
sance-Platonismus163. Zwinger selbst hatte bereits 1563 in seiner

Einleitung zur Ausgabe des Diacceto daraufhingewiesen wie auch
aufdie «christlichen» Elemente der Sibyllinischen Orakel164. Zwei
Jahre später, in der ersten Ausgabe des Theatrum, bekräftigte Zwinger

diesen noch zaghaften Hinweis, indem er ihn diesmal in
Zusammenhang mit der Theologie des Hermes Trismegistos brachte:

«Hermes Trismegistus Aegyptius, maximus sacerdos, maximus rex et
maximus philosophus fuit, primus de sacrosancta trinitate in divinis trac-
tavit, xat IvTptaSi fxiav Etvoa OeOtstoc asseruit: lumine intellectus id asse-

cutus, quod Hebraeorum plurimi etiam sacris invitatis testimoniis com-
prehendere non potuerunt. Neque id mirum, quandoquidem et Sibyllas
ethnicas longe clarius de Christo Iesu servatore prophetasse constat,
ipsius etiam nomine expresso in Acrostichis, quam ullos Hebraeorum
vates165.»

Und auch in der langen Vorrede zu den Tafeln zur Nikomachi-
schen Ethik von 1566 versuchte Zwinger seinen Lesern die Gründe
einer solchen Fügung Gottes zu erklären, gegen den error ridiculus
derjenigen, die sich der Einbeziehung heidnischer Lehren in die

Erneuerung der Wissenschaft unter dem Vorwand widersetzten,
«quod Deus Christianis haec arcana revelarit, Ethnicis inviderit166. »

Wahr sei es, setzte Zwinger seine Darlegung fort, daß Gott durch
Moses und die Propheten den Hebräern auf übernatürliche Weise

162 Ebd.
163 D.P. Walker, The Prisca Theologia in France, a.O. 224 ff.
164 F. da Diacceto, Opera, a.O. *4v.
165 Theatrum, ed. 1565,106; ed. 1571, 302; ed. 1586,1311. Die Stelle wurde im

spanischen Index expurgatorius von 1584 als zu expurgierende notiert (s. den
Nachdruck Salmurii 1601. 153v und Possevinus' Bibliotheca selecta, Lib. 16.

cap. 4.), wie auch in den vier folgenden, vom Oberen Inquisitionsrat angeordneten
Zensuren: Fray Diego de Arpe, Expurgatio universi operis cui titulus Theatrum

vitae humanae, 1599; Pedro Lopez de Montoya, Expurgatio sive correctio
voluminum Theatri vitae humanae, 1599; Censuras y expurgación de la obra inti-
tulada Theatrum vitae humanae. Sus Authores, Conrado Licosthenes y Theodoro
Zuingero su hijastro, ano 1605; Joan de Torres, Theatrum vitae humanae (correctio),

1611. Madrid, Archivo Histörico Nacional, Inquisiciön. legajo 4435 n. 8.
166 Aristotelis de moribus, a.O. 15.



178 Carlos Gilly

offenbart, den Heiden hingegen nur das Licht der Natur gewährt
habe. Nicht weniger wahr sei jedoch, daß Gott ihre Vernunft
erleuchtete, und wenn auch die Hebräer über eine exaktere Kenntnis

der Wahrheit verfügten, so waren ihnen die Heiden doch überlegen

«in reliquiis humani naufragii colligendis methodo atque
arti». Zwinger fügte das Beispiel Abrahams hinzu, der zwar Isaak
als seinen Universalerben einsetzte, aber nichtsdestoweniger die

übrigen gegen den Orient ausgewanderten Söhne mit «munera
amplissima» reichlich ausstattete. Von diesen stammte die

«Gymnosophystarum prisca gens, syderum scientia et naturalis
magia clarissima», aus deren Kreis die Magier kamen, welche in
Bethlehem dem Erlöser ihre Huldigung erwiesen. Daß sich also
niemand wundere, wenn die Orakel der Sibyllen deutlicher waren
als diejenigen der biblischen Propheten, wie dies der Christus-Acro-
sticus allein beweise, ein sicheres Argument der künftigen Bekehrung

der Heiden zum Christentum167.
Außer an die Vorrede Castellios zu seiner Ausgabe der Oracula

Sibyllina («sed fateamur sane, Sibyllina oracula esse clariora»)168
erinnert Zwingers Darlegung an den Verteidigungsbrief, mit dem

Agrippa sein De occulta philosophia beginnt: «Sibyllas magas fuisse,
proinde de Christo tam apertissime prophetasse; iam vero et magos
ex mirabilibus mundi arcanis ipsius mundi authorem Christum co-
gnovisse natum omniumque primos venisse ad illum adorandum.»
Und Ficino paraphrasierend hatte Agrippa angehängt: «Magiae
nomen acceptum a philosophis, laudatum a theologis, etiam ipso
Evangelio non ingratum. Credo ego istos tam supercilii censores,
Sibyllis et Sanctis Magis et vel ipso Evangelio prius sibi interdictu-
ros, quam ipsum Magiae nomen recepturi sint in gratiam169». Auf
jeden Fall hatte Zwinger in seinem Theatrum von 1565 das Argument

der Anerkennung der Magier durch Christus als Beweis für
die Existenz einer von der dämonischen verschiedenen Magie
angeführt. Und noch expliziter und vorurteilsloser als Agrippa selbst

zeigte sich Zwinger bei der Definition und Einteilung der Magie in
der darauffolgenden Ausgabe von 1571, womit er den Prozeß der

Dignifikation und Erweiterung des Magiebegriffs von Ficino bis zu
den Theosophen des 17. Jahrhunderts mit einem neuen Beitrag
bereicherte.

167 Ebd.
168 Sibyllinorum Oraculorum Libri VIII. Addita S. Castalionis interpraetatio

latina, Basileae (1555), 11.
169 H.C. Agrippae, Opera in duos tomos concinne digesta, Lugduni (Straßburg)

(ca. 1600), ):( 2r-v.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 179

Ausgangspunkt dieses Prozesses bildete der weltbekannte Passus

aus der Historia naturalis des Plinius, wonach die Magie der Antike
aus der Medizin, der Astrologie und der Theologie bestanden
hätte170. In seiner Apologia von 1489 hatte Ficino aus Gründen der
elementaren Vorsicht die Religion nicht erwähnt und die Magie als

eine Art medizinischer Astraltherapie gedeutet171. Indem Pico della
Mirandola die natürliche Magie mit der Kabbala vermengte, führte
er sie wieder in den Bereich der Theologie ein, womit er zahlreiche
Kontroversen über die Beziehung zwischen Religion und Magie
auslöste172. Agrippa ging noch weiter, als er im dritten Buch seines
De occulta philosophia von einer priesterlichen und religiösen Magie
schrieb, die praktische Anleitung zur Vollbringung von echten und
wahren Wundern war und zugleich geeignetes Instrument, um die
Gesetze der Religionen zu ergründen, ja sogar, um zur Wahrheit im
Christentum selbst zu gelangen173. Zwinger seinerseits hielt die von
Gott, den Propheten und Kirchenvätern gemachte Offenbarung für
eine Art der Magie, die er als pietätvoll und göttlich zu benennen
vorschlug («Magia appelletur Pia sive Divina»), im Gegensatz zur
Magia impia des Teufels und der bösen Intelligenzen.

Gewiß, Zwinger war kein Magier und schon gar nicht ein
unverantwortlicher Magier wie Agrippa, der unterschiedslos die verschiedensten

Elemente der magisch-kabbalistischen Tradition
durcheinanderbrachte. Deshalb muß seine Magieeinteilung und -definition
im Rahmen der monumentalen Reduzierung der Gesamtheit
menschlicher Handlungen und Anschauungen auf eine logisch
einheitliche Methode, die das Theatrum vitae humanae bezweckte,
betrachtet werden.

Eines der umfangreichsten Bücher in diesem Werk behandelte
eben die Theologie und die Magie als die zwei Komponenten der
Metaphysik oder Philosophia Divina1733. Als solche bezeichnete

Zwinger denjenigen Teil der Philosophie, der von göttlichen Dingen

handelte und deren Erkenntnis allein den göttlichen Menschen
zustand. Und göttlich waren für Zwinger ganz im hermetischen
Sinne einerseits diejenigen Menschen, die das Bewußtsein über das

Körnchen Divinität in ihren Seelen völlig erreicht hatten («qui
summa perspicacia divinae particulae, quae in nobis est, praediti

170 Theatrum, ed. 1565, 199; ed. 1571, 328; ed. 1586, 1330.
171 Marsilii Ficini Opera, Basileae 1576, 1, 573; D.P. Walker, Spiritual and

Demonic Magic, a.O. 82 f.; F.A. Yates, Giordano Bruno, a.O. 121.
172 Yates, ebd., 122 ff.
173 Ebd. 158 ff.
I73a Theatrum, ed. 1565, 104-183; ed. 1571, 297-511; ed. 1586, 1305-1551.



180 Carlos Gilly

sunt»)174, wodurch sie sich aus dem tierischen Zustand über die
Sterne hinaus emporzuheben vermögen; anderseits die immateriellen

Dinge, ob außerhalb des menschlichen Intellekts tatsächlich
existierend (Gott, Geister, Seele) oder nach dem göttlichen Vorbild
durch Abstraktion im Intellekt nachgebildet (universales rerum
ideae)175. Objekt dieser Metaphysik, die Zwinger als von der Praxis
untrennbar betrachtete, waren also

« nicht allein die an sich göttlichen Dinge (quorum esse per se divinum
est), sondern auch diejenigen, die, obwohl an sich vergänglich, der
Intelligenz des Menschen nur auf göttliche Weise zufallen (non nisi divina
quadam sorte cadunt). Die Kenntnis der ersteren wäre als Divinorum
cognitio, die der letzteren als Divinatio zu bezeichnen, und je häufiger und
nützlicher im täglichen Leben diese Divinatio ist, desto würdiger ist sie

auch unseres Studiums und Nachdenkens, denn nach Sokrates' Meinung
ist die Handlung schließlich das Endwerk der Wissenschaft, oder wie
Franz von Assisi richtig zu sagen pflegte, < tantum scimus quantum ope-
ramus. > Also hat die Metaphysik ihre Theorie sowohl als auch ihre Praxis,
nicht weniger als die Mathematik, wie ich es an seinem Orte bereits
gezeigt habe176.»

Im Laufe dieser Darlegung behandelt Zwinger jedoch beide
Bereiche der Philosophia Divina unter dem gemeinsamen Begriff
der Divinatio («Homo quae per se nequit, divinationis adminiculo
cognoscit»), und dies auf einer doppelten Ebene, der theoretischen
und der praktischen. Theoretisches Ziel der Divinatio war für ihn
das Wissen um alle Geheimnisse: Wesen und Eigenschaften Gottes;
Menschwerdung, Tod und Auferstehung Christi; Wesen der guten
und bösen Geister; wahre und falsche Religionen; Prophezeiungen,
Orakel und göttliche Zeichen; Tugenden und Wissenschaften der
Menschen; künftiger Zustand von Menschen und Völkern. Praktisches

Ziel hingegen war die Ausübung göttlicher Macht «quantus
divinitus datur vel permittitur», das heißt, das Bewirken von Wundern,

«quae Thaumaturgia theologis christianis appellatur. Magis
alias Theurgia dicta177.» Mit anderen Worten, Religion und Magie
als einheitlicher Gegenstand der Philosophia divina, oder umgekehrt

— und hier liegt das zweifellos provokative Element in Zwingers

Darstellung —, Offenbarung Gottes und Suggestion von guten

174 Theatrum, ed. 1565, 105; «deinde etiam homo ipse, qui cum divinae parti-
culam aureae in se habeat, ut ille [Horaz] inquit», ebd., 104; s. auch Corpus Her-
meticum, ed. Festugière, 2, 311l5 und 3, 184.

175 Theatrum, ed. 1571, 206; ed. 1586, 1298.
176 Ebd. ed. 1571, 297; ed. 1586, 1305.
177 Ebd. ed. 1586, 1304.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 181

und bösen Astralintelligenzen als die zwei Aspekte einer einzigen,
magischen Wirklichkeit.

Es versteht sich von selbst, daß eine solche Verknüpfung von
Gegenstandsbereichen, die traditionell als wie der Himmel von der
Hölle entfernt galten, nichts anderes bewirken konnte, als die Rivalität

zwischen Magie und Religion aufzuzeigen, aufdie D.P. Walker
an einer der trefflichsten Stellen seines Standardwerks Spiritual and
demonic magic from Ficino to Campanella hingewiesen hat: «The
historical importance of these connexions between magic and religion
is, I think, that they led people to ask questions about religious practices

and experiences which would not otherwise have occurred to
them; and, by approaching religious problems through magic,
which was at least partially identical with, or exactly analogous to
religion, but which could be treated without reverence or devotion,
they were able sometimes to suggest answers which, whether true
or not, were new and fruitful178.» Als Beispiel dazu dient nicht nur
der von Walker selbst angeführte Fall Pomponazzi, welcher die in
den Evangelien dargestellten Wunder als Effekte psychologischer
und astrologischer Einflüsse zu deuten versucht hatte. Auch Giordano

Bruno, als er Christus einen Magier und die Magie der Ägypter

die von der Kirche unterdrückte wahre Religion nannte179, oder
Bartholomäus Sclei, ein theosophischer Widersacher Fausto Sozzi-
nis aus Kleinpolen, der Menschen und Welt, Religion und selbst
Gott auf eine magische Terminologie zurückführte, beweisen zur
Genüge die Gefährlichkeit, Magie und Religion miteinander zu
verknüpfen180. Und vor ihnen hatte Paracelsus das nämliche getan, als

er die Heiligen und die Magier gleichsetzte: «Dan es seind heiligen
in got zur Seligkeit (die) heißen sancti, seind auch heiligen in got zu
natürlichen kreften, die heißen magi181»; oder gar aus Gott einen
Magier machte: «Warumb solt ich nicht setzen coelestem magicam,
so doch got ein magus ist, nicht in seiner person, sondern durch die
seinen182.»

Für einen Orthodoxen wie Erastus waren derartige Behauptungen
die verruchtesten Gotteslästerungen: «vocat hic (Paracelsus)

quoque Magos sanctos naturales, ut qui per naturae vires praestent,
quod sancti Dei homines potestate divina perfecerunt (et) audet
hoc etiam affirmare, Deum esse Magum, hoc est, alios facere

178 D.P. Walker, Spiritual and Demonic Magic, a.O. 84.
179 F.A. Yates, Giordano Bruno, a.O. 238. 384.
180 Bartholomäus Sclei, Theosophische Schrifften, (Amsterdam) 1688, 116-119,

125, 130, 782, 814. Textproben s. Anhang 4.
181 Paracelsus, Sämtliche Werke, a.O. 12. 130.
182 Ebd. 404.



182 Carlos Gilly

Magos183.» Es gab für ihn keine Art von Magie, die nicht des Teufels

wäre. In einem Brief an den Zürcher Antistes Bullinger von
1571, in dem er den Abschluß des ersten Teils seiner Disputationes

gegen Paracelsus mitteilte, hatte er hinzugesetzt: «Ich habe alle
Arten von Magie widerlegt und hoffe, daß die künftigen Geschlechter

von nun an wissen werden, wonach sie sich zu richten haben.
Wenn ein Schweizer derartiges schrieb (und ich bin noch immer
nicht davon überzeugt, daß Paracelsus ein Schweizer war), so hat
ihn ein anderer Schweizer si non bene, saltern vere widerlegt
Ich schwöre Dir bei allem, was mir heilig ist: weder Arius, noch
Photin, noch Mohammed, noch irgend ein Türke oder Häretiker
war je so ketzerisch wie dieser unheilvolle Magier184.»

So wurde Erastus nie müde, sich zu ereifern: «Religionem veram
non posse partem esse Magiae», weil jede Art von Magie, auch die

sogenannt natürliche und zulässige, nichts anderes sei als verruchter
und schändlicher Mißbrauch des Wortes Gottes, der in allen Fällen
mit dem Tode zu bestrafen sei: «Verbi divini impius et turpissimus
abusus, poena capitis in omnibus puniendus185.»

Völlig im Gegensatz zu Erastus stand sein Freund Zwinger, der
bereits im Theatrum von 1565 seine Leser gewarnt hatte, er behandle

Religion und Magie unter dem Oberbegriff der Divinatio, weil die

Logik und die Klarheit es so verlangten und weil er keineswegs
bereit sei, auf seine philosophische Freiheit zu verzichten: «In qua
(divinatione) si quid innovare videbimur, philosophica id übertäte
egimus. Qui meliora potest, proterat. Ego, ut veritatem summe
diligo, ita confusionem detestor et abominor186.» Und wenn Zwinger

auch vorgab, sich allein auf Texte des Caelius Rhodiginus und
des Johannes Weyer gestützt zu haben187, verfuhr er in seiner
Darstellung und Einteilung der Magie in der Ausgabe des Theatrum von
1571 mit der gewohnten Unabhängigkeit und mit einer von den
zitierten Autoren recht verschiedenen Grundhaltung.

Es gibt nach Zwinger zwei Arten von Magie, die natürliche und
die übernatürliche. Die erste ist die, die aus der Untersuchung der
Geheimnisse der Natur Wunder bewirkt oder voraussagt, deren
Ursachen dem gewöhnlichen Menschen verborgen bleiben. Sie

183 Thomas Erastus, Üisputationum de medicina nova Philippi Paracelsi Pars

prima, Basileae (1571), 265.
184 Brief vom 9. 4. 1571, Zürich Staatsarchiv, E II 361, 18.
185 Erastus, Disputationum pars prima, a.O. 135.
186 Theatrum, ed. 1565, 105.
187 «Distinguamus ergo Magiae genera ex iis, quae Caelius lib. 9. cap. 23.

Antiquarum Lectionum, ei loan. Vierus, medicus excellentiss. in Comment, de
Praestigiis daemonum tradidere.», ebd. ed. 1586, 1329.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 183

besteht aus Bereichen der Physiologie, Medizin, Astronomie und
Astrologie, und in dieser Magie zeichneten sich die alten Weisen aus
dem Orient aus ebenso wie die ersten griechischen Ärzte, die wegen
der strengen Geheimhaltung der Tradtionen ihrer Kunst auch

Magier genannt wurden188. Die Magia non naturalis ist hingegen
diejenige, die sich der Mensch durch eigene Forschung und Arbeit
nicht aneignen kann, sondern die eine außerirdische Erleuchtung
voraussetzt («quae Revelatione potius, quam Investigatione
humana percipitur»). Diese Erleuchtung oder Offenbarung
entstammt also

a) Gott und den guten Intelligenzen: «Qualis in Prophetis et Doctoribus
ecclesiasticis fuit, qui huius Divinae Magiae ductu miranda fecere,
stupenda praedixere. Magia appelletur Pia sive Divina; quam Daemones
mali tanquam simiae imitantur, et sacrorum nominum farragine, sa-

crisque mysteriis adscitis, suas sordes velare conantur. »

b) dem Teufel und den bösen Geistern: «Et de hac Magia Impia et
Daemoniaca in praesentia agimus. Magi impii in eo conveniunt
omnes, quod cum impuris spiritibus commercium habent, Deum
negant, Daemonem mediate vel immediate adorant (digni proinde
extremo supplicio, nisi simul cum corpore etiam anima, pro qua Christus

mori voluit, aeternae morti addiceretur)189.»

Die gottlosen Magier teilt Zwinger dann in malefici und benefici;
die ersteren wiederum in solche wie die Hexen, die eigentlich nichts
Böses tun, sich aber unter der Folter hartnäckig zu imaginären
Verbrechen bekennen, die nichts anderes sind als Einbildungen
krankhafter, vom Teufel verführter Gemüter und denen eher mit
Medikamenten und Gebeten geholfen werden könnte, wie Weyer sagt,
anstatt sie dem Feuertod zu übergeben. Und in solche wie die
Zauberer, die, sei es mit Beschwörungen und Amuletten, sei es mit Giften,

den Menschen reelle Schäden zufügen und deshalb schwer zu
bestrafen sind. Als benefici schließlich bezeichnet Zwinger diejenigen

Magier, die durch theurgische Übungen und Geisterbeschwörungen

eine Seelentherapie zu erreichen oder gar die Götter zu
sehen vorgaben. Solche waren Porphyrius, Plotin, Jamblicus und
andere Neoplatoniker, die unter dem Vorwand der Philosophie mit
der dämonischen Magie herumgespielt hätten.

Soweit ich ersehen konnte, haben weder Ficino noch Pico della
Mirandola, weder Trithemius noch Agrippa von Nettesheim

188 Ebd.
189 Ebd.



184 Carlos Gilly

gewagt, die Gesamtheit der Prophezeiungen und Wunder im Alten
und Neuen Testament ausdrücklich als Magie zu bezeichnen. Einzig
Lodovico Lazarelli hat in seinem Vademecum von einer «Magia
sacerdotalis et divina, de qua omnis sacra scriptura parabolice tractat»

gesprochen190, und Giorgio Veneto in seinem De harmonia mundi
die Offenbarung der Engel an die Propheten als den höchsten Grad
der Magie dargestellt191. Auch Julius Caesar Scaliger sprach von drei
Arten der Magie («infima et sordida; media ex astris; divina») und
tadelte den Cardanus, diese letztere nicht berücksichtigt zu haben,
äußerte sich allerdings nicht darüber, was er selbst unter magia
divina verstand192. Bleibt also Paracelsus, der in der Philosophia
Sagax von der «Coelestis Magia» schrieb, «die kein Kunst ist, allein
Potestas divina193». Ob Zwinger alle diese Werke kannte (die
Philosophia Sagax war wenige Monate vor dem Theatrum von 1571

erschienen und das Vademecum des Lazarelli wurde erst in unseren
Tagen gedruckt), ist unerheblich. Denn Zwingers Einteilung der
Magie entsprach vielmehr seiner Überzeugung, Magie und Religion
gehörten in den gleichen philosophischen Bereich, den der Divinatio,

und deshalb war es methodologisch folgerichtig, sie beide unter
dem gemeinsamen Begriff der Religion oder eben auch der Magie
zu behandeln.

Und doch, mit seiner Einteilung und Definition der Magie hatte
sich Zwinger eindeutig in der Nachbarschaft der Philosophia Sagax
des Paracelsus angesiedelt. Dieses Werk hatte Paracelsus in vier
Bücher eingeteilt nach den vier Influenzbereichen (was die Natur
tut, was Gott tut, was der Glaube tut, was der Teufel tut), die er
Astronomien nannte:

«NATURALIS ASTRONOMIA: die kompt aus dem Firmament, und
ist im wesenlich geschaffen von gott dem Vatter, und verordnet zu seyn
ein Scientia, und also dem Microcosmo, als dem, der auß dem Limo terrae
gemacht ist, zugestellt und uberlieffert.

SUPERA: diese Astronomia hat ir wesenlich wohnung bei den
himmelischen im Himmel und wird geben denen, so in der newen geburt
seind, und nimpt iren Ursprung auß Christo, und wirt durch die seinen
volbracht, gebraucht und geordnet.

190

191

s. Anhang 5.

s. Anh. 6.
192 Julius Caesar Scaliger, Exotericarum exercitationum liber quintus decimus

de subtilitate ad Hieronymum Cardanum. Lutetiae 1557, 445: «Eam (magiam) tu
cum séparas a divinitate, non nisi ridiculam, ac nefariam istam vestram Picatricis,
et aliorum Lemurum nugas atque somnia videris agnovisse.»

193 Paracelsus, Sämtliche Werke, a.O. 12, 136.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 185

OLIMPI NOVI: diese Astronomia entspringt auß dem glauben also,
was der natürlich Himmel vermag, und noch mehr das vermag auch diese
Astronomia durch den glauben zu fertigen, und wird gebraucht und
geben Fidelibus, und durch sie vollendt und eröffnet.

INFERORUM: diese nimpt iren Ursprung auß dem natürlichen des

Firmaments, wirdt allein gebraucht durch die infernalische geiste, dieweil
unnd sie naturales Astronomi sind, die Species am geschicktesten künden
durch sie selbs oder durch Menschen eröffnen194.»

Wie man sieht, entspricht Zwingers Einteilung der Magie, von
der unterschiedlichen Terminologie abgesehen, der ersten, zweiten
und vierten Astronomie des Paracelsus. Die dritte Astronomie, die
des neuen Olymp und des Glaubens, findet in der Einteilung Zwingers

keine Entsprechung. Allerdings ist auch das dritte Buch der
Philosophia Sagax, wenn überhaupt geschrieben, nie zum Vorschein
gekommen195. Die Frage, ob Zwingers enger Vertrauter Perna mit
dem Druck des Arbatel diese Lücke auszufüllen versuchte, ist mehr
als berechtigt, denn den zentralen Punkt in der Magie des Arbatel
bildet eben der Glaube, der die Olympischen Geister bezwingt196.
Außerdem teilt das Arbatel die Magie nicht nur in eine göttliche
und dämonische («DUPLEX igitur est MAGIA sua prima
divisione. Alia est DEI, quam donat creaturis Lucis. Alia est similiter
DEI, sed donum creaturarum tenebrarum», Aphor. 38), sondern
auch die am Ende angehängte Tabelle mit der Untereinteilung der
scientia boni et mali in Theosophia, Anthroposophia, Kakosophia
und Kakodaemonia erinnert in ihrer Formulierung und in ihrer
typographischen Gestaltung eher an Zwingers Division der Magie
als an diejenige des Paracelsus197. Daß Perna, bevor er sich an den
Druck des Arbatel wagte, den Rat Zwingers eingeholt hat, muß als

selbstverständlich gelten; Zwinger war es wohl auch zu verdanken,
daß die wiederholten Verdammungen des Inhalts des magischen
Büchleins von der Kanzel im Münster seitens des Antistes Sulzer
und die begonnene amtliche Untersuchung über Verfasser und
Drucker trotz der scharfen Intervention Théodore de Bèze's

194 Paracelsus, Astronomia Magna oder Die gantze Philosophia Sagax, (Frankfurt)

1571, 24r; ed. Sudhoff, a.O. 12, 270.
195 Paracelsus, Sämtliche Werke, a.O. 12, 603.
196 Rotondò, Studi e ricerche, a.O. 347 ff. Es wäre auch nicht der letzte

Versuch gewesen, denn im Jahr 1618 druckte Johannes Staritius eine «Astronomia
Olympi novi authore Paracelso ab Hohenheim», ebenfalls in Aphorismen
eingeteilt, nur daß es sich hier um 7 handelt, anstatt um 7x7 wie im Arbatel; vgl.
Sudhoff, Bibliographia Paracelsica 1 Nr. 306.

197 Arbatel de Magia Veterum, Summum Sapientiae Studium, Basileae, (Perna),
1575, 86-87.



186 Carlos Gilly

schließlich im Sande verliefen198. Da Zwinger, wie wir gemerkt
haben, vieles zuzutrauen war, halte ich es nicht einmal für
ausgeschlossen, daß er den Text des Arbatel stilistisch verbesserte, so wie
etwa Posteis Schrift De nova stella, die zwei Jahre früher auch Perna,
ohne Angabe seiner Druckerei, auf den Markt brachte199. Dieses
«erste Buch der weißen Magie in Deutschland», wie Peuckert das

Arbatel nannte, ist in einer Sprache geschrieben, die an Eleganz und
Klarheit in der ganzen magischen Literatur nicht ihresgleichen hat,
und nicht wenige Ausdrücke und Redewendungen erinnern an den
unverkennbaren Stil des enigmatischen Basler Naturalisten. Daß
Zwinger der eigentliche Verfasser war, bin ich hingegen nicht
geneigt zu glauben, obschon das erste Buch, das lange Auszüge aus
dem De magia veterum, wie das Arbatel eigentlich hieß, abdruckte, mit
einer Vorrede Zwingers versehen war200. Wohl hatte auch Zwinger
bereits im Theatrum von 1565 von einer Magie der Alten geschrieben,

welche die höchste Vervollkommnung menschlicher Weisheit

198 Rotondò, Studi e ricerche, a.O. 378-388.
199 Hbd. 342, Anm. 195 versus finem; den Angaben Rotondòs ist folgendes

hinzuzufügen: Posteis Autograph des De nova stella befindet sich wie Rotondò
richtig bemerkt hat auf dem f. 96 des Manuskriptes Frey-Gryn. II 5a; bei Nr. 95
hingegen handelt es sich nicht um eine Kopie des Druckes, sondern um die

Druckvorlage selbst. Zwingers Amanuensis verfertigte eine Kopie von Posteis
Text, eben auf unserem Nr. 95, und auf diesem selben Bogen verbesserte dann

Zwinger Posteis ursprüngliche Fassung, indem er über ein Drittel des Textes
strich und seine Korrekturen an den Rand oder zwischen die Zeilen hinschrieb.
Die so gewonnene neue Fassung diente dann als Vorlage für den Druck.

200 Es handelt sich um das 1583 bei Perna erschienene Werk De secretis libri
XVII von Johann |akob Wecker, in dessen XV. Teil, «De secretis scientiarum»,
die Aphorismen 1—7, 25-28, 39-40 des Arbatel abgedruckt worden waren. Die
epistola dedicatoria an den kaiserlichen Bevollmächtigten Lazar von Schwendi ist

von Wecker unterzeichnet, aber zweifellos von Zwinger verfaßt worden. Bereits
1575 hatte Zwinger schon einmal seinem Schwager Wecker einen ähnlichen
Dienst erwiesen: «Verum cum ego tum publicis, tum privatis negotiis obruor
quotidie», so der Colmarer Stadtarzt in einem Brief vom 17. 7. 1575 an Zwinger,
«parumque in senbendo sim exercitatus, ut meo nomine praefationem aliquam,
vel epistolam dedicatoriam construas titulumque operi novum cudas, te etiam

atque etiam rogo.» Vgl. Weckers ursprünglichen Entwurf der Praefatio zu seinem
Werk Medicinae utriusque syntaxes, Basileae 1576, Basel UB, Frey-Gryn. II 4, 323,
mit Zwingers definitiver Fassung ebd. 324. Zehn Jahre später, als Wecker seine
Practica medicinae generalis drucken lassen wollte, hatte er sich wiederum an

Zwinger mit der Bitte gewandt, er solle fur ihn wieder die Praefatio schreiben:
«Quare, diarissime vir, quamvis antea propter tua erga me officia infinita multam
tibi adhuc debeam gratiam, multumque tibi sim obstrictus, tamen propter veterem
nostram amicitiam cogor rursus te compellare, atque orare, ut hac in re tuam mihi
operam praestare velis. Utrum praefatio aliqua brevis ad Imperatorem sit confi-
cienda: vel dedicatio saltern, una cum praefatione ad lectorem sufficiat, quae
omnino tuo iudicio relinquam. Argumentum aliud non statuam, nisi, quod tibi



Zwischen Erfahrung und Spekulation 187

bedeutete und die durch das uneigennützige Gespräch mit den
abstrakten Intelligenzen erfolgte, ehe die späteren Magier diese

guten Engel gegen die bösen Teufel austauschten, um sich so ihre
niedrigen Wünsche leichter erfüllen zu können201. Aber es ist eine
Sache, einem Buch wie dem Arbatel zur Veröffentlichung zu verhelfen,

eine ganz andere jedoch, es selber zu verfassen. Und der Geist,
der aus diesem Buch spricht, deckt sich nur zu einem sehr kleinen
Teil mit dem sonstigen Schaffen des Basler Naturalisten.

Über die Autorschaft des Arbatel tappen wir also immer noch im
dunkeln, und es ist sehr zu bedauern, daß Jean Jacques Boissart, der
zur Zeit des Erscheinens von Pernas Druck in Basel weilte und von
Zwinger den Titel Theatrum vitae humanae später für eines seiner
Werke übernahm, in seiner scharfen Kritik des Arbatel nicht «die
Gelehrten und zur Frömmigkeit sich bekennenden Männer»
namentlich nannte, «welche die gottlosen Scheußlichkeiten in
diesem Buch gefordert hatten202».

commodum videbitur, modo dedicationis causa cum excusatione non omittatur
praefatiuncula vel sahen salutatione ad lectorem addita aliqua, quae paucissi-

mis verbis iam dicta, cum aliqua authoris laude, comprehendat Haec sunt Vir
Clariss., quae abs te in mei gratiam fieri velim. Quod si feceris, facies mihi non
modo rem gratam, sed etiam me tibi, cui non solum fortuna, sed et vita mea est,
multo pluribus nominibus in posterum devincies.» (Brief vom 23. 1. 1585, Basel
UB, Frey-Grvn. II 4, 336). Daß Zwinger nun die Praefatio zum De secretis für
seinen Schwager ebenfalls verfaßte, ist aus diesen gezeigten Stellen anzunehmen,
wird aber vor allem durch Stil und Inhalt selbst bestätigt. Damit ist aber die
Geschichte dieses Drucks noch nicht beendet. Das Buch hatte Wecker auf Wunsch
Pernas zusammengestellt und bereits im März 1579 dem Lucchesen übergeben.
Da Perna aber Weckers Werk ziemlich dürftig fand, fügte er eigenmächtig viele
neue Stellen hinzu und schickte es dem Colmarer Arzt wieder zurück: («mein
Exemplar hab ich widerumb von Perna empfangen, und ettlichermaßen augiert
und außgemacht», beklagte sich Wecker bei Zwinger, ebd. 283). Daß aber die
Erweiterung des Buches nicht nur auf Perna sondern auch auf Zwinger selbst
zurückzuführen ist, zeigt z.B. folgende Stelle, wo Zwingers uns schon bekannte
Auffassung der Metaphysik wortwörtlich übernommen wurde: «Itaque Metaphysica

scientia tractationem de Deo et Angelis seu Daemonibus bonis aut malis sub
se complectituD (De secretis, 679). Als das Buch schließlich den Zensoren der
Universität vorgelegt wurde, wollten es diese nicht zum Druck zulassen und hielten

es über ein Jahr zurück. E^rst ein Brief Weckers an den Rektor Basilius Amerbach

vom 10. 3. 1582 («dieweil daß Buch nitt in gmeiner teutscher sprach,
sondern Latinisch, so von dem mehreren theil unverstendig, auch an anderen
Evangelischen orten und enden der gleichen sachen mhermal gedruckt worden

», ebd. 334) und wohl auch Zwingers Intervention, ermöglichten dann
endlich die Erscheinung des De secretis.

201 Theatrum, ed. 1565, 129.
202 Tractatus posthumus Jani Jacobi Boissardi de Divinatione et magicis

praestigiis, Oppenheimii (1615), 27: «Monstrosa sunt plane quae in hoc libro (Arbatel)
continentur: et mirum est inveniri hodie homines doctos, et qui pietatem sequi se



188 Carlos Gilly

Abgesehen vom Arbatel und von der ganzen Literatur, die aus
ihm schöpfte203, kehrt der Begriff der Magia divina bei Bruno,
Patrizi, Godelmann und Campanella wieder204. Während aber, besonders

in Deutschland, der Terminus Magia divina durch das weniger
verdächtige Wort Theosophie beinahe völlig verdrängt wurde,
gebrauchte man ihn in Frankreich ohne jeden Vorbehalt weiter:
«Magie (die göttliche)», so lesen wir in Zedlers Universal Lexikon
von 1740, «nennen die Frantzosen diejenige, welche die Kräfte des

Menschen übersteigt, und schlechterdinges von der göttlichen
Eingebung herrühret205.» Und selbst Diderot sah sich verpflichtet,
diese göttliche Magie in der Encyclopédie zu besprechen, und dies
in Worten, die wiederum an Zwingers Definition erinnern:

«La magie divine n'est autre chose que cette connoissance particulière
des plans, des vues de la souveraine sagesse, que Dieu dans sa grace revele
aux saints hommes animés de son esprit, ce pouvoir surnaturel qu'il leur
accorde de prédire l'avenir, de faire des miracles, et de lire, pour ainsi dire,
dans le cœur de ceux à qui ils ont à faire. 11 fut de tels dons, nous devons
le croire; si même la Philosophie ne s'en fait aucune idée juste, éclairée

par la foi, elle les revere dans le silence. Mais en est-il encore? je ne sai,

et je croi qu'il est permis d'en douter. U ne dépend pas de nous d'acquérir
cette desirable magie; elle ne vient ni du courant ni du voulant; c'est un
don de Dieu206.»

profitentur, qui harum nugarum, vel ut melius dicam, impietatis sectatores sint:
quique se trahi et agitari patiantur a Satana, qui tam caute se in Angelum lucis
transformat, ut homines seducat et in perditionen attrahat. Tam belle, tam
artificiose suas imposturas tradit, ut videantur Dei summi mandato contineri: easque
non nisi pus, castis et religiosis hominibus committi. Quod si in ejusmodi tradi-
tionibus non semper arti respondeat eventus, statim objicit Diabolus, Magum ali-

quo peccato irretitum, et alienatum a spiritibus illis coelestibus, qui non nisi sanc-
tificatis se communicant, doctis, et intelligentibus secreta Naturae.» Über Bois-
sard s. Die Matrikel der Universität Basel, hg. H.G. Wackernagel, 2, 220; s. auch
J.J. Boissart, Theatrum vitae humanae, (Metz) 1596, 102 f.

203 So z.B. H. Khunrath, Amphitheatrum sapientiae, (Hamburg?) 1595 und
Hanau 1609, passim; W. Hildebrand, Magia naturalis, Leipzig 1610,1; J.D. Mylius,
Opus Medico-Chymicum, 3: Basilica philosophica, Frankfurt 1618, kkk2v;
Ioachim Frizius (=R. Fludd), Summum bonum, o.O. 1529, 4; A. Luppius (hgr.),
Clavicula Salomonis et Theosophia Pneumatica, Wesel, Duisburg und Frankfurt
1686, passim.

204 Yates, Giordano Bruno, a.O. 236; F. Patrizi, Nova de universis philosophia,

Venetiis 1593, 5r-v.; Joh. Georg Godelmann, Tractatus de magis, veneficiis
et lamiis, Frankfurt 1601, 18; Campanella, De sensu rerum et magia, Frankfurt
1620, 262; R. Goclenius, Lexicon philosophicum, Frankfurt 1613, 658 und Joh.
Ern. Pfuel, Titulus secundus de Magia, Berlin 1665, 12-21, zitieren beide zwar
Zwinger, referieren jedoch nur, was andere schon sagten.

205 J.H. Zedier (Hrsg.) Großes vollständiges Universal-Lexicon aller
Wissenschafften und Künste, Leipzig-Halle 1732-1754, Bd. 19, 299.

206 Encyclopédie, ed. Neuchatel 1775, 9, 852.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 189

Was hingegen die natürliche Magie betrifft, so befand sich Zwinger

im Einklang mit der gesamten Renaissance-Tradition von
Ficino bis Francis Bacon. Ficinos Entsprechung von Makrokosmos
und Mikrokosmos, die Interaktion zwischen Weltseele und Corpus
aethereum, das Thema der Harmonia mundi im Rahmen der
pythagoreischen Zahlentheorie, der musikalisch-architektonischen
Tonlehre und der magischen astrologischen Interpretation (alles
Argumente, woraus Walker seine Definition einer «spiritual magic»
geprägt hat207), sind bei Zwinger in seinem Kommentar zum Liber
de diaetis des Hippokrates wiederzufinden208. Und Bacons positive
Einstellung zur Magie («Magia sibi proponit naturalem philoso-
phiam a varietate speculationum ad magnitudinem operum
revocare»)209 entspricht haargenau der Einstellung des Basler Naturalisten.

Wie Bacon hat er aus dem weiten Feld der magischen
Tradition vor allem den Begriff «di un sapere comepotenza e di una scienza
che sifa ministra della natura per prolungarne l'opera e portarla a

compimento, che giunge in fine a farsi padrona della realtà e piegarla,
quasi per astuzia e attraverso una continua tortura, a servizio
dell'uomo» übernommen210. Oder mit den Worten Zwingers:

«Hos stimulos, hosce carceres, Ars sola, certis iisque universalibus
Theorematis efformata, ex singularibus deducta exemplis complectitur:
Naturae recte agentis imitatrix et ministra, deficientis abundantisve cor-
rectrix atque domina2".»

Aber auch das neue Element, das Paolo Rossi als Verdienst
Bacons hervorhebt und worin sich Bacons Philosophie von der
Magie und Wissenschaft der Renaissance «tief unterscheidet» («Qui
Bacone ha introdotto un concetto di grande importanza che rimarrà
al centro della sua opera di riforma del sapere: nella scienza si

possono raggiungere solidi ed effetivi risultati solo mediante una
successione di ricercatori e un lavoro di collaborazione fra gli scienziati.

I metodi e procedimenti delle arti meccaniche, il loro carattere
di progressività e intersoggettività forniscono il modello per la

nuova cultura212»), hatte Zwinger, wie bereits gezeigt, vorweggenommen,

und dies ohne daß er sich von der «vorbaconischen»
Magie und Wissenschaft zu distanzieren brauchte.

207 D.P. Walker, Spiritual and Demonic Magic, a.O. 3-35; cfr. Magia e scienza
nella civiltà umanistica, Testi a cura di Cesare Vasoli, Bologna 1976, 50.

208 Hippocrates, a.O. 398 f., 402-411, 420-437.
209 Bacon, Works, a.O. 456.
210 Rossi, Francesco Bacone, a.O. 32.
211 Theatrum ed. 1571, 115.
2,2 Rossi, Francesco Bacone, a.O. 34.



190 Carlos Gilly

Gerade im Vorwort zu einem Werk, das die Magie des 16.

Jahrhunderts gewissermaßen rekapitulierte, Johannes Jakob Wecker De
secretis libri XVII von 1582, brachte Zwinger213 alle diese uns schon
bekannten Themen seiner Philosophie noch einmal vor: Gleichwertigkeit

der intellektuellen und handwerklichen Arbeit, Notwendigkeit
der eigenen Erfahrung, Glauben an den Fortschritt des

Menschen in der Erforschung der Natur, Gebot der wissenschaftlichen
Zusammenarbeit und der Veröffentlichung sämtlicher Forschungsergebnisse,

alles Voraussetzungen, welche ein tatsächliches Wachstum

und eine Erneuerung der Wissenschaften erst möglich machten:

«Homini Deus mentemque manusquc concessit, nimirum ut vel ingenio

vel labore, quilibet non sibi ipsi modo, sed quamplurimis aliis esset
adiumento Quiequid usquam toto terrarum orbe comprehenditur, id
ad corporis nostri primum, dein et ad animae nostrae salutem conditum
est, ut duplex etiam eorum sit finis, quae mens humana suis tum sensibus

accepta, tum intelligendi virtute conquisita complectitur: Alia namque
sciuntur solum ut contemplantis animum in admirationem divinae poten-
tiae rapiant. Aliis vero simul etiam competit usus ad humanae vitae com-
modum aliquod probe comparatus. In utroque rerum genere singularem
ad abstrusas naturae vires, oecultasque virium causas exquirendas humanae

mentis perspicaciam et ad concessas naturae dotes arte superandas
miram intueri licet hominum industriam. Non hoc enim unius inventum
est, quod extollimus, sed plurimorum, qui studio ac labore, qui iudicio et
ingenio, quas ab aliis scientias et artes obtinuerint, diligenter exeolunt, et
inventis etiam non inutilibus amplificant. Inexhaustus est naturae thesaurus,

et delitescunt proculdubio plurima, quae temporis successu sagacium
hominum conatibus eruentur. Nimirum in hac rerum natura duplex effec-
tuum ratio pereipitur, dum alia manifestis agunt qualitatibus, alia vero
non manifesta, sed occulta quadam proprietate suas exerunt vires, quo
nullo mentis discursu, sed ipsa duntaxat experientia nobis innotes-
cunt Ignorantiae vitium est, aut invidiae, quasi forte nefas sit, evul-
gari, quae secreta sunt. Plurima nos equidem latent. Haec multis natura
tamen est, ut si quid habent, quod caeteris ignotum sit, secretum esse

velint, et sibi solis usui. Tanto magis eorum est laudanda fides et
integritas, qui reconditissimas ingenii sui dotes opere, verbis et scriptis expo-
nunt, easque non suis modo coaetaneis, sed et non defraudandae poste-
ritati communicant. Cum itaque complures ex veteribus et recentioribus
ratione pariter et frequentibus experimentis occultas naturae vires explo-
rarint, aut etiam arte sua locupletaverint, hosque suos ingenui et indu-
striae fructus multis hinc inde dispersa libris exhibuerint, res ipsa haec

non indigna labore visa est, si quae a multis confuse tradita essent, in

213 s. Anm. 200.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 191

unum congesta volumen brevi quadam et commoda methodo complec-
teremur214.»

Rossi hatte also vollkommen recht, als er 1957 sein Buch über
Bacon mit dem Untertitel Dalla magia alla scienza versah und diesen
Untertitel auch in seiner Ausgabe von 1974 beibehielt, trotz seiner
hier bereits erwähnten Vorbehalte denjenigen Historikern des
Hermetismus gegenüber, die in Bacon nur den modernen Verfechter
der Ideale und Werke der hermetischen Philosophie zu sehen

gewillt waren. Der Zusammenhang zwischen magischer Tradition
und der sogenannten Scientific Revolution um die Wende zum
17. Jahrhundert ist heute dennoch wieder zu betonen, nachdem sich

einige Historiker der Naturwissenschaften der «general thesis
concerning the influence of magic on science» entgegenzustellen beginnen.

Natürlich sind in den letzten zwanzig Jahren, in denen die
hermetischen Studien zur historiographischen Mode geworden sind,
mancherlei enthusiastische und übertriebene Behauptungen erhoben

worden, welche die Beweiskraft des jeweils dargebotenen Materials

weit übersteigen. Diese haben den Keplerforscher R.S.West-
man dazu veranlaßt, am Beispiel der Annahme, bzw. Ablehnung
des kopernikanischen Heliozentrismus durch repräsentative Her-
metiker (Patrizi, Bruno, Campanella, Fludd) die Gegenthese
aufzustellen: «What significant physical and mathematical insights Bruno
and other alleged Hermeticists arrived at came from their individual,

creative intuitions, often under the influence of doctrines first
formulated in medieval natural philosophy, and in spite of their
adherence to Hermetic doctrines215.» Und nachdem er der hermetischen

Tradition eine «modest supporting role» lediglich in der
Entwicklung von «physical imagination» zuerkannt hat, schließt
der amerikanische Wissenschaftshistoriker mit der provokativen
Frage: «What important contribution did Hermeticism make to the
Scientific Revolution?»

Es ist hier bestimmt nicht meine Aufgabe, auf die kontroverse
Frage der Kontinuität oder Diskontinuität zwischen der Magie der
Renaissance und neuzeitlicher Wissenschaft einzugehen216.
Selbstverständlich ist die moderne mathematisch-hypothetische,
experimentell-deduktive Methode nicht auf den Hermetismus, allerdings

214 J.J. Wecker, De secretis, a.O. ):(2v-4r.
215 R.S. Westman, Magical Reform and Astronomical Reform: The Yates

Thesis Reconsidered, in: Hermeticism and the Scientific Revolution, Los Angeles
1977, 72.

216 P. Rossi, Storia e filosofia, Torino 19752, im besonderen das Kapitel «Problemi

nella storiografia della scienza», 251-280.



192 Carlos Gilly

auch nicht auf den Aristotelismus zurückzuführen. Ob Kopernikus
die Werke der platonischen Philosophie und das Corpus Hermeti-
cum vor oder nach der Aufstellung seiner heliozentrischen Theorie
kannte, ob Galilei aus dem Umfeld des Piatonismus oder aus dem
erneuerten Paduaner Aristotelismus kam, ob Tycho Brahe, der
Freund des Severinus, auch ein Anhänger des Paracelsus war oder
nicht, ob Kepler eine platonisch-hermetische Kosmologie —

allerdings nicht «more hermetico» — beschrieb oder nicht, ob Descartes
in Prag tatsächlich nach Rosenkreuzern suchte — dies alles ist in dieser

Frage völlig unerheblich. Eine andere Frage wäre wohl, ob diese
moderne wissenschaftliche Methode zu dieser Zeit hätte entwickelt
werden können, wenn der alles dominierende Aristotelismus nicht
durch ein Jahrhundert hermetischer Korrosionsarbeit zum Wanken
gebracht und wenn nicht die Erforschung der Natur selbst — die
Magie bedeutete ja nichts anderes — in den Vordergrund gestellt
worden wäre. Das wissenschaftstheoretische Wirken eines Bacon
oder Zwinger als alleiniges Erbe der Magie zu bezeichnen, ist natürlich

unzulässig. Ebenfalls unzulässig wäre es allerdings zu verneinen,

daß beide Naturphilosophen mitten in dieser Tradition standen
und sich dessen auch sehr bewußt waren. Die Grenzen zwischen
Magia naturalis und Naturwissenschaft wurden während des
17. Jahrhunderts nur streckenweise festgelegt, und noch Diderot
bezeichnete als Eroberung einer neuen Provinz jeden Wissensbereich,

den die Wissenschaft dem dunklen Kontinent der Magie
abtrotzte217.

Ich möchte dieses Kapitel mit einem kurzen Hinweis auf die
Institutio magica abschließen, die der Verfasser der Fama der
Rosenkreuzer, Johannes Valentin Andreae218, seinem Menippus sive Dialo-

217 Encyclopédie, a.O. 9, 852 f.: «Par la magie naturelle, on entend l'étude un
peu approfondie de la nature, les admirables secrets qu'on v découvre; les avantages

inestimables que cette étude a apportés à l'humanité dans presque tous les

arts et toutes les sciences: Physique, Astronomie, Médecine, Navigation, Mécha-

nique, je dirai même Eloquence Mais nous reprenons insensiblement le dessus,
et l'on peut dire qu'aux yeux mêmes de la multitude, les bornes de cette prétendue
magie naturelle se rétrécissent tous les jours; parce qu'éclaires du flambeau de la

Philosophie, nous faisons tous les jours d'heureuses découvertes dans les secrets
de la nature, et que de bons systèmes soutenus par une multitude de belles
expériences annoncent à l'humanité de quoi elle peut être capable par elle-même et sans
magie. Ainsi la boussole, les théléscopes, les microscopes, etc. et de nos jours, les

polypes, l'électricité; dans la Chimie, dans la Méchanique et la Statique, les découvertes

les plus belles et les plus utiles, vont inmortaliser notre siècle; et si l'Europe
retomboit jamais dans la barbarie dont elle est enfin sortie, nous passerons chez
des barbares successeurs pour autant de magiciens. »

2,8 Ob Andreae der Verfasser der Fama war, ist in der Rosenkreuzer-Historiographie

immer noch umstritten. Während R. van Dülmen die R.C.-Manifeste



Zwischen Erfahrung und Spekulation 193

gorum satyricorum centuria von 1617 anhängte, und dies aus zwei
Gründen: Einerseits weil Andreae, der das Werk Bacons nicht
kannte, in dieser Schrift unter Berufung auf Zwinger zu ähnlichen
Postulaten wie Bacon gekommen ist; anderseits, weil sie uns den
Zusammenhang zwischen Magie und Erneuerung der Naturwissenschaft

noch einmal auf das Lebendigste vor Augen führt. Es ist sehr
schade, daß Herder, der einige Dialoge aus dem Menippus übersetzte,
die Institutio magica pro curiosis nicht ins Deutsche übertragen hat219.

Die Szene zeigt ein Gespräch zwischen einem Curiosus und
einem Christianus und spielt im Studierzimmer des letzteren, wo
der Neugierige ihn in seine Lektüre vertieft vorfindet.

Curiosus: «Weshalb so allein, Christ?»
Christianus: «Wenn Du das allein sein nennst, so wisse, daß ich mir

selbst Gesellschaft leiste und daß mir dies auch meine
Ratgeber tun.»

Curiosus: «Habe ich deine Ratgeber mit meiner Ankunft etwa
gestört, daß sie sich verflüchtigt haben?»

Christianus: «Keineswegs, sie sind noch da: hier Seneca, Tacitus, De
Thou, Zwinger, Henning, Mercator soll ich dir auch
noch die übrigen vorstellen220?»

(Fama, Confessio, Chymische Hochzeit) als Werke Andreae's neu herausgegeben
hat (1973,1976), verneinen F.A. Yates (1972) und J.W. Montgomery (1975), wenn
auch aus ganz verschiedenen Gründen, die Autorschaft Andreae's. Erst
M. Brecht, (Johann Val. Andreae. Weg und Programm eines Reformers zwischen
Reformation und Moderne, in: Contubermum 15, 1977, 270-343) hat den ersten
ernstzunehmenden Anhaltspunkt für die affirmative These entdeckt: Andreae
hatte in seiner Theca gladii spiritus, Argentorati 1616, für die «sententiae»
175-202 die Confessio Fraternitatis verwendet (ebd. 286): «Er muß», so Brecht
weiter, «als der Verfasser der confessio Fraternitatis und wahrscheinlich auch der
Fama Fraternitatis gelten.» (Ebd. 288.) Ich kann Brecht zu dieser Schlußfolgerung

jedoch nicht beistimmen. Aus Gründen, die ich einmal zeigen werde, halte
ich mit Kienast Christophorus Besold für den Verfasser der Confessio. Besold, der
im Anhang zu Campanula's Von der Hispanischen Monarchy, 1623, gegen die
Rosenkreuzer schrieb, von dem aber auch zustimmende Schriften erhalten sind
(z.B. ein autographer lat. Sendbrief in der Stubenbibliothek Salzburg), pflegte in
seine Exemplare von R.C.-Schriften die Namen der wirklichen Verfasser zu notieren.

In seinem Exemplar der Fama fraternitatis (ebd. 20955 I) schrieb er am Ende
der Fama: «Autorem suspicor J.V.A. Et est etiam Andreanorum abitum insigne,
crux et rosa H:, qualis certe crux depingitur in die Chymische Hochzeitt. » Das
suspicor soll uns nicht irreführen: Besold, der vertrauteste Freund und Mentor
Andreae's, wußte sehr genau, warum er — nach 1624 - so unpräzise schreiben
mußte!

219 Herder, Zerstreute Blätter 5, 1793, 77-164.
220 (Joh. Val. Andreae), Menippus, (Straßburg) 1617 (zit. Ausg. Berlin 1673),

317 f.



194 Carlos Gilly

Als Grund des Besuchs stellt sich heraus, daß der Neugierige wissen

möchte, wie der Christ zur Magie stehe, da Gerüchte im Umlauf
seien, die ihn als einen Magier bezichtigten.

Curiosus: «Alle sind sich darüber einig, daß du ein Magier bist. »

Christianus: «Ein hochgegriffener Name ist dies. Vielleicht meinst Du
nicht Magier, sondern Schwarzkünstler? »

Curiosus: «Ich wüßte nicht, daß zwischen den beiden ein Unter¬
schied bestünde221.»

Daraufhin unternimmt es Andreae, seine Magie darzulegen,
wobei er die traditionellen Wissenschaften einer schonungslosen
Kritik unterzieht, weil sie die mathematischen und mechanischen
Künste vollständig vernachlässigt hätten.

Christianus: «... saepissime ad Mechanicam etiam respice, in qua
crede mihi, infinita pulcherrima reperies, quae non
tantum delectare te poterunt, et sublimium cogitationum
admonere, sed studia tua etiam explicare, et aperire, ut in
iis deprehendas, quam nunquam observasses Atqui
credibile est, si Mechanicam scientiam nostris literis
saepius iungeremus, quotidie talia, et utilissima, et ingc-
niosissima prodirent ,222»

Andreae bedient sich der ständigen Unterbrechungen durch den
Curiosus, um so seine These nachdrücklicher zu unterstreichen.

Curiosus:

Christianus:

«Wenn ich also Deinem Rat folgen sollte, so würde ich
meine Studien über Bord werfen und mich bei einem
Handwerksmeister oder Seemann verdingen. »

«Es ist nicht schlecht, was Du sagst; schlecht ist nur, was
Du dabei denkst. »

Curiosus: «Willst Du aus mir einen Bauern oder einen Bergbautech¬
niker machen? »

Christianus: «Nein, ich will aus Dir nur einen Philosophen machen,
damit Du ein Bürger dieser Welt wirst und nicht ein fremder

Wanderer bleibst. »

Curiosus:

Christianus:

«Die Leute behaupten, Du besäßest eine besondere Kunst
(ars notoria), mit deren Hilfe Du in kürzester Zeit alle

Dinge erlernen kannst. »

«Habe ich Dir nicht gesagt, daß diese Kunst Arbeit und
Ausdauer heißt? »

221 Ebd. 321.
222 Ebd. 368.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 195

Curiosus: «Also ist Deine Magie nichts anderes als das? »

Christianus: «Bei der heiligen Dreifaltigkeit, es gibt keine andere
Magie als das beharrliche Studium von vielen und
verschiedenen Wissenschaften. nullam aliam magiam
esse, quam multorum artium Studium, illudque assi-
duum224.)»

Die Kenntnis von vielen und verschiedenartigen Wissenschaften,

vor allem der mathematischen und mechanischen — der Poly-
mathia, wie sie im Kreise von Andreaes Freunden auch genannt
wurde225 —, war also für Andreae der Inbegriff der Magie, die nur
von Ignoranten mit dem Teufel in Verbindung gebracht werden
konnte. Deren ausdauernde praktische Ausübung machte für ihn
den wahren Gelehrten aus, wie das Beispiel des Julius Caesar
Scaliger zeigte.

Curiosus: «Vielleicht war dieser auch ein Magier? »

Christianus: «Immer kommt ihr mit der alten Leier. Alles, was unge¬
schickt, ungelehrt und vulgär ist, wird Gott angerechnet.
Ist aber etwas geistreich, selten oder bewundernswert, so

sagt ihr, es sei des Teufels. Et tamen Deus ita ingenia
nostra nobilitavit, ut si excolamus ea, atque a terrenis
abstrahamus, maxime mira, et quasi incredibilia praeclara
possimus: qualia velim aliquando vir eruditus ex historico
theatro in unum colligeret, et ineptis nostris ostentaret,
labor profecto egregius foret226.»

Der hier ausgedrückte Wunsch Andreaes, alle naturwissenschaftlichen

Errungenschaften seiner Zeit in einem Corpus zusammengefaßt
zu sehen — ein Theatrum scientiarum, wie sein «Ratgeber» Zwin-

224 In der Reihenfolge, ebd. 343, 369, 378, 380.
225 Christophorus Besold, Politicae doctrinae synopsis. Juncta disserta-

tione de verae Philosophiae fundamento etc., Argentinae 1623, 176; J.A. Comenius,

Prodromus Pansophiae, in: Opera Didactica omnia, Amsterdam 1657, 448:
«Sapientissimus enim nostri aevi Jure-consultus Besoldus (sub finem sui de dis-
ciplinarum omnium complexu discursus) scribit: Ausim definire Polymatheiam
compositam ex facultatibus superioribus, et sapientia quadam sublimiori, plurima
ex Theologia, multa ex Medicina, ex Juris-prudentia pauca, habere.» Besold aber
hatte hinzugefügt: «... Et ea (polymatheia) demum est Philosophia Graecorum
prisca. » Ähnlich lesen wir im zweiten Kapitel der Confessio R.C. « Est autem
Philosophia nobis nulla, quam quae facultatum, scientiarum, Artium caput, quae si

nostrum expectemus seculum, Theologiae et Medicinae plurimum, Jurisprudentiae
minimum habeat: quae caelum atque terram exquisitiori anatomia scrutetur,

aut ut summatim dicamus, Unum hominem Microcosmum satis exprimât .»;
s. auch Andreae, Theca, a.O. Nr. 177.

226 Andreae, Menippus, a.O. 363 f.



196 Carlos Gilly

ger gelegentlich formuliert hatte —, entsprach haargenau dem
ehrgeizigen Ziel, das sich Francis Bacon mit der Sylva silvarum und den
Historiae particulares setzte: «La compilazione di una grande
enciclopedia della natura e dell'arte (o della natura modificata dalla
mano dell'uomo) che potesse fornire le indispensabili basi alla

nuova scienza227.» Es ist deshalb nicht zu verwundern, daß gerade
im Kreise der Freunde um Andreae das erste Echo auf das Werk
Bacons in Deutschland zu vernehmen war, und dies wiederum in
einem «magischen» Werk. Tobias Adami, der langjährige und
vertraute Freund Andreaes und vermutlich einer der Männer, die ohne
Andreaes Wissen zum ersten Mal die Fama der Rosenkreuzer in
Kassel drucken ließen, schrieb in seinem Vorwort zur Erstausgabe
der Civitas solis des Campanella:

«Non sectam condimus, non haereseos placita stabilimus, sed Universalem

et semper veram Philosophiam ex antiquo Mundi exemplari tran-
scribere satagimus, non secundum imaginationes disputabiles et variabiles,

sed duce sensu et secundum attestationem Opificis irrefragabilem,
cuius digitus in Operibus non dissidet a voce in uteris.

Quod si ad finem deducetur sagacissimi Philosophi FRANCISCI
BACONIS DE VERULAMIO Angliae Cancellarii Instaurano Magna;
opus suscipiendum, et consideratione utique ut et auxilio dignissimum,
apparebit fortassis ad metam nos tendere unam, cum iisdem certe vestigiis
Rerum per Sensum et Experientiam indagandarum incidere profiteamur,
quamvis non dubitem quin longe plura et maiora per inductiones diligen-
tiores, quibus ille insistit, investigari, multaque emendari et elucidari rec-
tius possint228. »

Umgekehrt braucht es uns auch nicht zu verwundern, wenn
Bacons New Atlantis «unleugbar Einflüsse der Fama» aufweist und
wenn beide Werke in John Heydons Holy Guide, einer Bearbeitung
der New Atlantis mit rosenkreuzerischen Interpolationen, in engen
Zusammenhang gebracht wurden229.

Aber kehren wir zu Zwinger zurück und zum zweiten «Irrtum»,
dessen, außer der Magie, Andreas Libavius die Philosophie seiner
Zeit bezichtigte: zum Skeptizismus.

227 Rossi, Francesco Bacone, a.O. 17.
228 Campanella, Realis Philosophiae partes Quatuor a Thobia Adami

nunc primum edita, Francoforti 1623, c3v.
229 F.A. Yates, The Rosicrucian Enlightenment, (zit. Ausg. Torino 1976),

150 ff.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 197

Ungewissheit in der Theorie und Gewissheit in den Werken

«Als ich in Padua studierte», erzählt Zwinger in seiner Physiologia
medica, «fragte mich mein Lehrer Antonio Fracanzano oft: Johannes
(denn für ihn hießen alle Deutschen Johannes), wann zweifelst Du
an etwas? Damit meinte er wohl, ich sollte ihn gelegentlich um die

Erklärung dessen bitten, was ich von seinen Vorlesungen nicht
begriffen hatte. Allerdings wusste ich nicht, woran ich zu zweifeln
hätte, der ich in meiner Unerfahrenheit die Vorlesungen über
ärztliche Praxis zu hören begann, als ich noch keine Ahnung von der
Theorie hatte: da ich gar nichts verstand, so hatte ich auch keine
Gelegenheit, zu zweifeln230.»

Das Verstehen eines Sachverhalts, so Zwinger, beseitige zwar
teilweise den Zweifel, vergrößere ihn zum Teil aber auch und
fördere so die Unwissenheit; aber nicht irgend eine Unwissenheit,
sondern die docta et philosophica ignorantia, bei der man sich sehr

genau bewußt sei, wenig oder gar nichts zu wissen und bloß den
Schatten der Dinge wahrzunehmen, ähnlich wie Sokrates, der sich

nur einer Sache gewiß war, nämlich, daß er nichts wußte231.

Diese wenigen Sätze spiegeln Zwingers intellektuellen Weg zu
einem immer größeren Skeptizismus. In seinen ersten Schriften
beschränkte er seine Zurückhaltung vorwiegend auf das theologische

Gebiet, und dies wohl unter dem Einfluß von Sebastian Castellio:

So brachte er im Theatrum von 1565 unter dem Titel Iudicii su-
spensio ènoyi} das Beispiel des Evagrus, der, nachdem er eine lange
Rede über Gott und die Dreifaltigkeit hatte anhören müssen, mit
dem Satz antwortete: «Divinitatem nequaquam definiendam esse;

quod ineffabile est, silentii tantum oratione esse adoran-
dum232.» Oder Zwinger definierte den religiösen Glauben als per-
suasio anstatt als notitia certa, wie es die theologische Tradition
verlangte233. Immerhin vergaß er nicht, in dieser Ausgabe des Theatrum
auf das Höhlengleichnis Piatos hinzuweisen234 und beschrieb auch
hier nicht nur die tnojr\ des Pyrrhon, die alles in Zweifel zog,
sondern auch eine gemäßigte exo^r] — «Iudicii suspensio prudens. De
incertis iudicare nolle, sive in iudicio sive extra iudicium235.»

230 Physiologia medica, 150 f.
231 Ebd. 151.
232 Theatrum, ed. 1565, 36.
233 s. Anm. 287.
234 Theatrum, ed. 1565, 27.
235 Ebd. 275:«'E7toxt] Academici in disputationibus philosophicis inhibendam

esse censebant, quandoquidem in utramque partem probabiliter de quavis re fere
disseri posset. Sunt etiam talia quaedam in vita practica usque adeo ambigua et



198 Carlos Gilly

Den Begriff dieser gemäßigten kizoyr\ verwendete Zwinger in
seinen Werken und der Korrespondenz der siebziger Jahre immer
häufiger, so daß er unter seinen Freunden zum beliebten Modewort
wurde. Als Zwinger zum Beispiel seinem Freund Petrus Monavius
von Leonhard Thurneissers Plan berichtete, eine Schrift über Ureo-
mantie herauszugeben, fügte er hinzu: «Inzwischen machen wir von
der SKO-/J] Gebrauch und schämen uns nicht, sogar von alten Weibern

zu lernen, wenn sich die Dinge tatsächlich so verhalten236.
Daraufhin antwortete Monavius, über diese angebliche Kunst gehe
er mit Zwinger völlig einig («rapì oupofj.avTi.x9ii; tecum sto/w»)237.
Und als Zwinger eine Schrift des Monavius über die Bedeutung der
Kometen zu lesen bekam, gratulierte er seinem ehemaligen Schüler
für dessen skeptische Einstellung in der heftigen Kometenkontroverse,

eine Einstellung, die der Basler Philosoph auf viele andere
Bereiche ausgedehnt sehen wollte:

«De cometis iudicium tuum magnifacio. Etsi in hoc genere, ut in com-
pluribus aliis, non magis Platonica, quam Christiana z-K<y/y\ mihi proba-
tur, in Academia cadesti aliquando explicanda238.»

Zwingers Skepsis bedeutete allerdings keine Indifferenz dem
damals brennenden Problem gegenüber: Er selber hatte einige
Jahre zuvor Posteis Iudicium de nova stella von 1573 stilistisch
verbessert und bei Perna herausgegeben239, und dem Augsburger
Bibliothekar und Kalendermacher Georg Henisch hatte er in einem
Brief zwei Jahre später das, was er über die Astrologie dachte,
freimütig mitgeteilt. Soviel aus dem Antwortbrief Henischs zu ersehen
ist, war der Himmel für Zwinger wie ein von der Hand Gottes
geschriebenes Buch, das die Ursachen und Folgen der die Mensch-

incerta, ut in quamcumque partem te veneris, aliquid quod assensionem ludicium-
que tuum impediat, reperire liceat. In quibus èttoxvjv retinere, iudiciumque sus-
pendere prudentis, libere assentiri, stulti hominis est, et temerarii.» Über die
Bedeutung des Begriffs i-xoyj] vgl. J.P. Dumont, Le Scepticisme et le Phénomène.

Essay sur la signification et les origines du pvrrhonisme (Bibliothèque
d'Histoire de la Philosophie), Pans 1972, 143 ff.

236 Brief vom 20. 11. 1578, Scholzius, Epistolarum, a.O. 471.
237 Brief vom 19. 2. 1579 (Basel UB, Frey-Gryn. II 28, 218).
238 Brief vom 10. 7. 1579, Scholzius, Epistolarum, a.O. 476.
239 s. Anm. 199; 20 Jahre später fragte noch Egenolph von Berckheim Jakob

Zwinger nach dem Verbleib dieser Schrift «aus der väterlichen Feder»: «Judicium
quod scripsit (Zwinger) de stella, quae integrum annum luxit septuagesimo
secundo, statim post lamienam parisiensem. Et stellam appellavit stellam iustitiae,
quae apparuit sapientioribus in Occidente, uti eam stellam, quae apparuit Magis
in Oriente stellam Misericordiae.» Brief vom 22. 8. 1594, Basel UB, Frey-Gryn.
II 8, 110.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 199

heit bedrohenden Übel anzeigt. Ursachen sind die eigenen schlechten

Neigungen, die kein Mensch vollständig überwindet. Folgen
sind die Strafen für die daraus entstandenen Sitten und die
Lebensführung, so daß jeder der Gestalter seines eigenen Schicksals ist («ut
ita faber suae sit quilibet fortunae»)240. Wie später Andreas Dudith
in seinem bahnbrechenden Commentariolus de Cornells gesteht Zwinger

den Sternen und himmlischen Phänomenen einzig die Bedeutung

eines warnenden Zeichens zu wegen der Sünden der Menschheit;

den Gedanken einer Vorbestimmung des Menschen durch die
Sterne lehnt er strikte ab. So konnte er es nur begrüßen, als Dudith
mit seinem Commentariolus der Astrologie den Todesstoß versetzte,
wovon er in seiner letzten Ausgabe des Theatrum begeistert sprach:

«Nostro vero seculo invalescentibus rursus Astrologis, servata suppo-
sitione Peripateticorum, nihil a Cometis per se, sed per accidens tantum
portendi, neque ab illis quid aliud, praeter siccitates et ventos, etsi non
semper, non peculiari astrorum vi, sed propter materiae totius absumtio-
nem, vel residuae agitationem, effici, et illud ipsum non Astrologice sed

Physice, non singillatim sed universim tantum significare, nobilissimus et
clarissimus vir, Andreas Duditius, luculenta ad Iohannem Cratonem
Caesareum Archiatrum epistola ostendit241.»

Und in seiner letzten Schrift, der posthum erschienenen Physiologia

medica, stritt Zwinger die Existenz jeglichen Schicksals radikal
ab: Ein Schicksal (Fortuna) gäbe es überhaupt nicht und es sei nur
eine Ausgeburt des menschlichen Intellekts, welche auf die affektierte

Ignoranz von Ursache und Wirkung bei den Sophisten
zurückgehe. Diese seien eher bereit zu behaupten, daß sich die
Natur irre und daß sie durch den Zufall bewegt würde, ehe sie einen
Irrtum eingestehen würden, d.h. bekennen, daß sie etwas nicht
wüßten — «qui Naturam potius rerum errare et incertu motu ferri
asserere audent, quam se errare, hoc est, aliquid ignorare, fateri
velint242.» Diese docta ignorantia machte Zwinger zum Grundstein
seines späten Werks. Er verneinte sogar die Möglichkeit des

Menschen, in diesem Leben zu einer vollkommenen Erkenntnis zu

240 Henisch an Zwinger, 1. 9. 1575, Basel UB, Frey-Gryn. II 5a, 51. Ein Jahr
zuvor hatte Henisch für Perna eines der schärfsten antiaristotelischen Bollwerke
der platonischen Tradition aus dem Griechischen übersetzt, Georgius Gemistus
Pletho, Platonicae et Aristotelicae Philosophiae comparatio, Basileae 1574. Die
lange, programmatische Vorrede, die Henisch mit dem Pseudonym Georgius Cha-
riander unterzeichnete, war ganz im Sinne Pernas und Zwingers. Henischs Text
und Vorrede wurden später von Migne in die Patrologia Graeca aufgenommen.

241 Theatrum ed. 1586, 1273.
242 Phvsiologia medica, a.O. 22.



200 Carlos Gilly

gelangen oder das Wesen der Dinge zu ergründen: dies sei erst in
der Himmelsakademie zu erreichen.

«Quod si ergo perfecti quiequam in rebus humanis nec Deus ipse, nec
Natura Dei ministra patitur: de Idaeis profecto rerum argute disputantes
summos philosophos, ubi ad rem ventum est, nihil tale demonstrare posse,
sed cognitionem hanc soli Academiae codesti divinitus reservari, possessionem

vero ibidem obtineri, rationi simul et pietati consentaneum

Hier handelt es sich nicht nur um bloßen Piatonismus: Diese
Worte stehen in Zwingers Kommentar zu Hippokrates und erinnern

zugleich sehr stark an die Aussage von Galilei: «Il tentare
l'essenza l'ho per impresa non meno impossibile e per fatica non
meno vana nelle prossime sostanze elementari che nelle remotissime

e celesti .244». Galilei spricht hier gegen diejenigen, die
durch Spekulation («speculando») zur vollkommenen Erkenntnis
zu gelangen vorgeben; eine Erkenntnis, so Galilei weiter, «che ci
vien riservata da intendersi nello stato di beatitudine e non
prima245.»

Aber während Galilei mit seinem Verzicht, das Wesen der Dinge
zu ergründen, dazu überging, ihr konstantes äußeres Verhalten

genau festzustellen und damit den modernen Begriff des Naturgesetzes

schuf— ohne den Terminus jemals zu gebrauchen246 —, blieb
Zwinger mit Hippokrates am alten Gegensatz zwischen Natur und
Gesetz haften: «Homines vOjjlov sive legem sibi ipsis posuerunt, et

coneeptus formarunt de rebus, quarum naturam et essentiam
ignorant247.» So bezeichnet das Wort Gesetz bei Zwinger die Versuche,
die der Mensch mit seiner Kunst unternimmt, um die Werke der
Natur nachzuahmen; Versuche und Gesetze allerdings, die anders
als die konstante Verhaltensweise der Natur «nec vera semper nec
falsa» sind, «sed nunc cum natura consentiens, nunc ab ea dissen-
tiens248». «Wo liegt die Ursache für eine so große Diskrepanz?»,
fragte sich Zwinger weiter, und er antwortete mit Hippokrates:
«Dies ist der Wille der Götter, die den Menschen erlauben, mit

24' Hippocrates, a.O. ß 5r.
244 Opere, ed. naz., 5, 187; cfr. Enciclopedia Filosofica Sansoni, Firenze 1967,

5, 1154.
245 Ebd.
246 E. Zilsel, Die sozialen Ursprünge der neuzeitlichen Wissenschaft, Frankfurt

1976, 81 ff, Idem, The Genesis of the Concept of Physical Law, in: Philosophical
Review, 51, 1942, 245-279.

247 Hippocrates, a.O. 415.
248 Ebd.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 201

Abbildern (simulacris) der Kunst die Urbilder (ideas) der Naturwerke

nachzuahmen und nur diese Abbilder zu erkennen; die ihnen
die Erkenntnis der Urbilder selbst aber nicht gestatten249.» Während

aber die traditionelle aristotelische Philosophie aus diesem
nachahmenden und kontingenten Charakter der Praxis und der
mechanischen Künste den Schluß gezogen hatte, sie gehörten nicht
zur eigentlichen Wissenschaft, denn die (kontemplative) Wissenschaft

handle nur von res aeternae et necessariae (Zabarella), zog
Zwinger den gegenteiligen Schluß, indem er die Praxis und die
Erfahrung über die Kontemplation stellte:

«Praxim theoriae non per se, sed et huic vitae mortali magis conve-
nientem, praeferre multoque maiori studio complecti debemus. Recte
enim Phythagoras Philosophiam sapientis Dei imitationem esse definivit,
contemplando simul et agendo250.»

Und Zwinger verurteilte diejenigen, die es mit Adam vorzögen,
vom Baume der Erkenntnis zu essen, anstatt den Garten Eden mit
ihren eigenen Händen zu beackern:

«Haec Praxis est: quam cum illi otiosae speculationis lenocinio illecti
neglexissent, et cum Adamo Investigando et Contemplando potius quam
Excolendo et Agendo Deum imitari voluissent, turpissime simul et
pericolosissime impegerunt251.

Beide Tätigkeiten des Menschen, Denken und Handeln, Theorie
und Erfahrung waren für Zwinger einander komplementär und
unmöglich voneinander zu trennen. Oder, wie er in der Einleitung
zum Theatrum von 1571 und 1586 schrieb, beide seien die Flügel des

Menschen, die ihm zur Erfüllung seines hohen Amtes emporzusteigen
verhülfen. Denn das Leben des Menschen sei nichts anderes als

Energie, die den Müßiggang zu vermeiden und allein zu wirken
trachte, was wiederum der beste Beweis sei, daß es sich um wahres
Leben handle252. Fehle aber einer der beiden Flügel, so könne der
Mensch unmöglich sein Ziel erreichen:

«Doctrina sine actione manca est, Actio sine Doctrina temeraria et

periculosa. Mutuas ergo requirunt operas, sed ut Doctrinae quo ad Ve-
ritatem, Actioni quo ad Utilitatem primae partes tribuantur253. »

249 Ebd.
250 Morum philosophia poetica, a.O. 31.
251 Ebd.
252 Aristotelis de moribus, a.O. 13.
253 Morum philosophia poetica, a.O. 45.



202 Carlos Gilly

Wer also von Herzen begehre, in die Zitadelle der Tugend und
der Gelehrsamkeit zugelassen zu werden, habe nur dem Beispiel der
«prisci philosophi» zu folgen, welche die theoretischen, ernsthaften
Überlegungen stets mit der ununterbrochenen äußeren Arbeit zu
vereinen wußten:

«Non immerito priscos illos in his plurium insudasse, easdemque ab
omnibus iis, qui ad virtutis et eruditionis arcem penetrare student,
nocturna diurnaque manu versandas, hoc est, et cogitatione seria complecten-
das, et opere assiduo veluti animandas esse254. »

Parallel zur Betonung des Empirischen wuchs in Zwinger die
Abneigung gegen theoretische und spekulative Erörterungen, und
dies nicht nur in der Ethik, Politik oder Religion, die ja praktische
Wissenschaften waren, d.h. Wissenschaften, deren Zweck für ihn
nicht so sehr in der Erkenntnis von Prinzipien als vielmehr
hauptsächlich im Handeln nach diesen Prinzipien bestand25^. Dies galt
aber dem alternden Zwinger auch für jede andere Wissenschaft wie
zum Beispiel die Naturphilosophie, wo die natürlichen Phänomene
und ihr tatsächliches Verhalten (to oti) durch Erfahrung oder
Vernunft zwar wahrzunehmen oder zu eruieren seien, die letzten
Gründe hingegen — warum sie so und nicht anders geschaffen wurden

(tò Sióti.) — letzten Endes bei Gott verborgen blieben und dem
Menschen erst in der himmlischen Akademie offenbart würden256.
Daher das große Gewicht, das Zwinger in seinem späten Werk der
Praxis und Erfahrung beimaß. Praxis und Erfahrung aber nicht
mehr im Sinne von Aristoteles, sondern im Sinne von Hippokrates,
als xsipoTptßtTj oder Experimentieren mit den eigenen Händen.
Erfahrung aber auch, die durch lebendige Beispiele mitteilbar ist: so
riet Zwinger den Lesern seiner Methodus apodemica, zu der yvüaic,
und 7TpàÇtç des Aristoteles, welche beide in den Bereich universeller

Wahrnehmungen gehören, auch von der «particularium l-f/sipy]-

254 Ebd. 33 f.
2>i Aristotelis Ethicorum, a.O. ß 4r: «Monet passim Aristoteles tò ort xal

tò S'.óti principia esse cognitionis: et in hoc genere philosophiae (i.e. Ethicae) si

tò cm habeamus, de altero ilio, tu Sióti, non admodum sollicitos esse debere.»
256 Morum philosophia poetica, a.O. 32 f: «Caeterum ut Theoria summorum

naturae arcanorum Èv tu ôti potius, quam èv tö Sióti acquiescere cogitur (nam
quod aquae globus magna ex parte terram ambiat, et sensu et rationi de-

prehendimus: tò Sióti vero, a potentia, sapientia et benevolenza ineffabili primi
conditoris mutuatum, per Revelationem solam habere possumus) ii vero soli,
qui pii sunt, ideam quoque ipsam aliquando in eo Intellectu, qui primus et purus
simplex est, quemque I lebraei Faciem facierum non male videntur appellasse, in
codesti Academia tanquam in speculo contemplabuntur.»



Zwischen Erfahrung und Spekulation 203

mç» Gebrauch zu machen: «uti vivis exemplis praecepta contem-
pationis et actionis illustrarentur257.» Im Verlaufe dieses Buches,
das ja eine Anleitung für Reisende in fremde Länder war, gibt
Zwinger den Rat, alle Besonderheiten selber genau zu beobachten,
um sie dann methodisch darstellen zu können. Er geht mit gutem
Beispiel voran, indem er die vier Städte, die er am besten kannte -
Basel, Paris, Padua, Alt-Athen — bis ins kleinste topographische,
politische, soziologische, kulturelle und religiöse Detail beschrieb,
womit er den Plan seines alten Freundes Hugo Blotius realisierte,
endlich einmal nicht eine ideelle oder utopische Republik nach der
Art Piatos oder Thomas Morus' zu beschreiben, sondern eine, wie
sie tatsächlich in der Wirklichkeit anzutreffen war — «Non enim statuo

cum Piatone aut Thoma Moro ideam reipublicae qualem nemo
unquam digito monstrare potuit, vel Eutopiam quae nusquam extat
excogitare aut somniare, sed vivas rerumpublicarum formas sub

aspectu et tanquam sub tactu producere258. » Ähnlich verfuhr Zwinger

bei der Darstellung der Arbeitsgeräte und Pflanzen in der
Methodus rustica, in der Beschreibung der Pflanzenblätter seines

ungedruckt gebliebenen Herbariums259 oder bei der Schilderung der
Handwerke im Theatrum. Seine Darstellung der Buchdruckerkunst,
die er ja selbst ausgeübt hatte, wäre, neben Comenius' Typographeum
vivum, bestimmt wert, in der Encyclopédie Diderots und d'Alemberts
zu figurieren260. Denn was Zwinger damit bezweckte, als er Beruf
und Werkzeuge des Buchdruckers so umfassend beschrieb, war
nichts anderes, als was Diderot vorschwebte, als er den Vorsteher
von Le Bretons Pariser Druckerei zu dessen Artikel Imprimerie
animierte: Eine exakte und vollständige Darstellung dieser Kunst,
als ob es sich um ein weiteres Kapitel der Historia naturalis
handelte.

2,7 Methodus apodemica, a.O. ß 2r.
258 Rotondò, Studi e Ricerche, a.O. 288 f.; vgl. Methodus apodemica, a.O. ß

lv: «Eius primam cogitationem cum mihi ante decennium clarissimus vir Hugo
Blotius LC. bibliothecae Augustae praefectus iniecisset cum certatim a
studiosis eam (Methodum apodemicam) expeti viderem specimen vivum exhi-
berem.»

2>9 Basel UB, Frey-Gryn. I 12, 373. Es handelt sich dabei um ein kleines Heft
in 8° (24 SS.) in welches Zwinger selbst das alphabetische Verzeichnis samt aku-
rater Beschreibung seiner Sammlung von Pflanzenblättern notierte. Über Gesners
Interesse für Zwingers Katalog s. Conradi Gesneri Epistolae médicinales, Zürich
1577, 113.

260 Theatrum, ed. 1571, 3265 ff; ed. 1586, 3782 ff; Comenius, Ausgewählte
Werke, hrg. v. K. Schaller, Hildesheim-New York, 1, 250 ff. Encyclopédie, a.O.
8, 609-620.



204 Carlos Gilly

Es war dann Bacon, der als erster den Gegensatz zwischen Natur
und Kunst überwand: «Quando Bacone considera la historia artium
come una sezione della storia naturalen, schreibt Rossi, «e polemizza
nei confronti della contraposizione arte — natura egli rompe,
decisamente e consapevolmente con una tradizione secolare261». Was
aber Bacon damit auf theoretischer Ebene vollzog («Quia invete-
ravit prorsus opinio, ac si aliud quippiam esset ars a natura, artifi-
cialia a naturalibus»)262, hatte Zwinger auf der praktischen Ebene
bereits vorweggenommen, obschon er am hippokratischen Gegensatz

cpucTiç - vofioç haften geblieben war.
Und wenn es dem Philosophen Zwinger nicht gelang, diesen

Gegensatz zu überwinden, so schuf der Pädagoge Zwinger aus eben
diesem Gegensatz zwischen Natur und Gesetz einen dritten Begriff
als Verbindungsglied und gemeinsame Operationsbasis für beide,
die Exercitatio («Medium locum inter Naturam et Artem videtur
obtinere Exercitatio»)263 und behandelte alle drei in einem der
neuen Bände, mit denen er die Theatrumausgabe von 1586
bereicherte264. Von diesen drei Instrumenten (praesidia) zur Entdek-
kung, Erhaltung und Weiterentwicklung jeglicher Kunst und
Wissenschaft ist für Zwinger die Natur das wichtigste: «Natura
inter haec tria principatum obtinet265. » Sie bildet die Grundlage für
die Wissenschaft und Kunst, wie diese ihrerseits die Vervollkommnung

und Ergänzung der Natur bedeuten: «Natura igitur tum Artis
circa universalia occupatae fundamentum est atque basis: uti econ-
tra, Ars naturae perfectio atque complementum266.» Die Natur ist
aber auch Wegweiserin für die Exercitatio oder Erfahrung, «exer-
citationis circa singularia dux et magistra». Funktion der Exercitatio

oder Erfahrung, die Zwinger auch als xp^1?! ystpoTptßiy) oder
scientia operum naturae bezeichnete, ist nun, die einzelnen Phänomene

und Werke der Natur zu beobachten und nachzuvollziehen,
wobei sie ihr konstantes Verhalten feststellt und das ihnen zugrunde
liegende «objektive Prinzip» (d.h. Verhaltensnorm) vor Augen
führt: «quatenus experiundo, naturae exempla observans eodem

261 Rossi, Francesco Bacone, a.O. 39; Für den Gegensatz tpiiau; - vô[ioç s. auch
J.C. Morrison, Philosophv and History in Bacon, in: Journal of the History of
Ideas 38, 1977, 594.

262 Francisci Baconis Opera omnia, Lipsiae 1694, 45.
263 Theatrum, ed. 1571, 3.
264 Ebd. ed. 1586, 3728-3900: «Volumen XXI quatuor libros complec-

tens, quorum sane I. De NATURA disputât, II. De ARTE agit, III. De EXER-
CITATIONE disserit, IV. De INSTRUMENTIS secundariis decermt.»

265 Hippocrates a.O. 85.
266 Ebd.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 205

modo sese habentia innumera, unam eandemque rationem circa sin-

gularia versandi deprehendit, quatenus communi natura participant:

quae communis naturae observatio principium Artis eva-
dit, xoerà tò Sti. scilicet267.» Funktion der Kunst ihrerseits ist
schließlich, aus dem durch die Exercitatio gezeigten «objektiven
Prinzip» der Naturphänomene die allgemeinen Regeln und Gesetze

(«principia xoerà tò Sióti») abzuleiten und damit die Wissenschaft
zu ergründen und zu gestalten.

Eine Wissenschaft, die nicht auf der exercitatio und Erfahrung
basiert, betrachtet Zwinger folglich als für das Verständnis und die

Beherrschung der Natur völlig nutzlos: «Cognitio universalis,
experientia carens, inutilis est ad intelligentiam cognatam, naturae
scilicet operum singularium268. » Erst die xeipoTpißt-/) oder usus et
exercitatio singularium, und nicht tiefgründige Spekulationen oder
große allgemeine Prinzipien vermögen die Unsicherheit der
Wissenschaft zu beseitigen und die Wissenschaft und die Künste
selber für die Menscheit nützlich zu machen: «In artibus enim non
opinari tantum, et universalium cognitionem habere oportet: sed

multo magis agere et in singularibus exerceri. Opinio sine actione
et praeceptorum veritatem reddit suspectam, et vero etiam inutilis
evadit269. » Daraus folgert Zwingers ständige Forderung, jegliche
Wissenschaft und Kunst nach den Präzepten der Theorie, den
Beispielen aus der Geschichte und deren Anwendung in der eigenen
Praxis selbst zu begründen und den Lernenden vorzutragen.

Es war dann ein anderer großer Pädagoge und eifriger Leser von
Zwingers Werken, Comenius, der diese drei Begriffe zum universellen

Gesetz der modernen Pädagogik verschmolz: «Methodi lex
aeterna esto», schrieb er in seinen Leges scholae bene ordinatae, «omnia
docere et disci Exemplis, praeceptis et Usu, seu imitatione270», oder
wie er in der Machina didactica mit Zwingers Worten formulierte:
Theoria, Praxis, Chresis: «Ecce Methodus naturalis perpetua:
Omnia discenda spectare (Zwinger: contemplatio) omnia agenda
tentare (actio), omnia fruenda Usibus debitis applicare (exercitatio)271.

267 Ebd.
268 Ebd. 86.
269 Ebd.
270 Johannes Amos Comenius, Opera didactica omnia, Amsterdam 1657, 2,

787.
271 Comenius, Ausgewählte Werke, a.O. 1, 243. In seinem gesamten gedruckten

Werk erwähnte Comenius Zwinger kein einziges Mal. Seine erste literarische
Arbeit war jedoch eine tschechische Enzyklopädie, die er dann nicht zu Ende
führte und von der nur der Plan und das Vorwort erhalten worden sind. Nicht


	Magie und Wissenschaft

