Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 77 (1977)

Artikel: Zwischen Erfahrung und Spekulation : Theodor Zwinger und die
religiose und kulturelle Krise seiner Zeit. 1. Tell

Autor: Gilly, Carlos

Kapitel: Zwinger und Paracelsus

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117946

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

92 Carlos Gilly

viele andere im Namen des Typographus redigierte, war kein ande-
rer als Theodor Zwinger ™!

Zwinger und Paracelsus

Als Theodor Zwinger mit dem frischen Doktortitel der Medizin
und der Philosophie 1559 von Padua nach Basel zuriickkam, ahnte
er bestimmt nicht, daf3 einmal ein solches Lob tiber Paracelsus aus
seiner Feder flieBen wiirde, wie es am Ende des vorausgehenden
Abschnittes zitiert ist.

Kaum in Basel angekommen, absolvierte er die vorgeschriebene
Disputation an der Universitit unter anderem mit einer These, in
der er in scharfem Gegensatz zu Paracelsus jegliche Anwendung
des Quecksilbers in der Therapie der Syphilis ablehnte™. Ein Jahr
darauf stellte Zwinger die Jatrochemiker und Schiler des Paracel-
sus auf die Stufe der sophistischen Arzte der Antike: «Diese hat
seinerzeit Galen standhaft bekiampft und Gberwunden. In unserer
Zeit aber hat diese schlimmste Gattung von Menschen so seht iiber-
hand genommen, daB sie sich nicht mehr mit ithrem eigenen Gebiet
zufrieden geben, sondern selbst in jenes der Medizin eingedrungen
sind: Mit befremdlichen und phantastischen Worten haben sie
einen Bau leeren Geschwitzes errichtet, und auf ihre chemischen

8 Direkte Beweise dafiir, dal3 diese Vorrede von Zwinger verfal3t wurde,
gibt es nicht. Weder Perna noch Zwinger haben sich dariiber geduBert. Den-
noch weisen alle Indizien auf die Urheberschaft bzw. Mitarbeit Zwingers hin.
Zwinger hat unter Verschweigen seines Namens fiir Perna und spiter fur dessen
Nachfolger Waldkirch mehrmals die Pracfatio Typografi ad lectorem verfalt,
s. Omer Talon, Opera, Perna 1575; Waldkirch 1584; (Hieronimus Wolf),
Doctrina recte vivendi ac moriendi, Perna 1577; das gleiche Werk mit neuem
Titel, Vitae et Mortis Compendium, Waldkirch 1586; Plotin, Enneades, Perna
1580 (s. Rotondo, a. 0. 344); Arnaldus de Villanova, Opera Omnia, Waldkirch
1585. Die Autorenschaft Zwingers ergibt sich eindeutig aus dem Vergleich mit
anderen Texten von ihm. Fir die Werke Wolfs und Villanovas haben wir
direkte Beweise: Frey-Gryn. 1 11, 347, 353, 356; Frey-Gryn. II 4, 310 (s. Anm.
200). Die Darstellung der Medizin in ihrer Geschichte war ein spezifisches
Thema Zwingers: Physiologia Medica 41ff.; Praefatio zu den Opera Omnia
des A. de Villanova. Uber den Hinweis auf Thurneysser und seine Simplicia
s. den Brief an Monavius, in dem ihm Zwinger seinen Eindruck von Thurn-
eysser und seinem Herbarius mitteilt, s. Anm. 170. Auf die Notwendigkeit der
Kritik an den Theologen, auf die Notwendigkeit «mehrer und groBerer Erfah-
renheit», auf die Bedeutung des Paracelsus und dessen Gleichsetzung mit
Hippokrates, auf den Gebrauch kabbalistischer Formulierungen «Gott, dern
loblichen Namen. . . unzalbar sein», verweise ich im Laufe dicser Arbeit.

® A. Burckhardt, Geschichte der Medizinischen Fakultit zu Basel, a.0.
9o und 94.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 93

Kenntnisse pochend, stiirzen sie die unerfahrene Jugend in das
tiefe Chaos der Ignoranz8.» Wie gefihrlich der Gebrauch medizi-
nischer Priparate in der Medizin sein konnte, versuchte Zwinger
mit dem Beispiel des Paracelsus, «novus quidam Thessalius asinus »,
und dessen alchemistischem Laudanum seinen Lesern klarzumachen:
«Viele derjenigen, die er mit seinem gesegneten Pharmacum von
allen Schmerzen befreite, starben kurz danach durch Abwiirgen und
Ausloschen der angeborenen Wirme3t.»

Sehr wahrscheinlich hatte Zwinger diese Behauptung von seinem
Onkel Oporin gehért, dem ehemaligen Famulus des Paracelsus, da
Oporin selber drei Jahre spiter in seinem beriihmten Brief an
Johann Weyer berichtete, Paracelsus sei nicht iiber den Zeitraum
eines Jahres an demselben Ort geblieben, da die Wirkung seiner
Arznei das Jahr nicht uberdauert habe®. Auf jeden Fall zitierten
sowohl Erastus in seinen Disputationes gegen Paracelsus wie spiter
Daniel Sennert, der Oporins Brief in der lateinischen Fassung
abdruckte, diese Stelle Zwingers im Zusammenhang mit dem
Brief «de judicio Paracelsi» des grof3en Basler Druckers®. Und spi-

80 Petrus Bairus, De medendis humani corporis morbis Enchiridion, quod
vulgo Veni mecum vocant, Basileae 1560, F. *3v—4r. Ein erster Entwurf zu
dieser Vorrede, « Dedicatio Bayri libri medici Vade mecum», Frey-Gryn. II 23,
so02 enthilt diesen Passus noch nicht.

81 Santes Ardoynus, De venenis, Basileae 1562, F. +6v: «Id quod superiori-
bus annis novus quidam Thessalius asinus Alchimistico suo Laudano (sic enim
vocabat) praestitit. Multi enim quibus pharmaco hoc suo benedicto dolorem
omnem exemerat, non multo post per caloris innati suffocationem et extinctio-
nem intericrunt.»

82 Daniel Sennert, De Chymicorum cum Aristotelicis et Galenicis consensu
et dissensu, Wittebergae 1619, 98: «Unde etiam Oporinus in Epistola: Inter-
norum vero affectuum curationem sic administravit, ut nullo in loco ultra anni
spatium haerere potuerit, quod ipse dicere solitus sit, anno amplius non posse
suas artes in uno loco durare.» Diese Stelle befindet sich jedoch nicht in den uns
bekannten Fassungen des Briefes Oporins.

8 Thomas Erastus, Disputationum de Medicina nova Paracelsi Pars quarta,
Basileae 1573, 253; D. Sennert, a. O. 99. Die Originalfassung des Briefes Oporins
ist noch nicht aufgefunden worden. Bekannt sind lediglich die lateinische
Fassung, die Sennert 1619 in seinem genannten Werk abdruckte, S. 66ff., und
die hollindische Ubersetzung des Petrus Foreest (s. A. Geyl, Der Oporinusbrief
an Johann Weyer, in: Archiv fir Geschichte der Medizin 4, Leipzig 1911,
425—430; Martin Steinmann, Johann Oporinus. Ein Basler Buchdrucker um
die Mitte des 16. Jahrhunderts, Basler Beitrige zur Geschichte und Altertums-
kunde 105, Basel und Stuttgart 1966, 3ff.; Sepp Domand]l, Paracelsus, Weyrer,
Oporin. Die Hintergriinde des Pamphlets von 1555, in: Paracelsus Werk und
Wirkung, Festgabe fiir Kurt Goldammer zum 6o. Geburtstag, Salzburger
Beitrige zur Paracelsusforschung 11, Wien 1975, §3-70). Es existiert jedoch
ein dlterer Druck von 1573, mit kleinen Varianten, der aber das von Oporin
Mitgeteilte in einer anderen Reihenfolge als die bisher bekannten Fassungen



94 Carlos Gilly

ter berief sich Zwinger jedesmal auf Oporins Erinnerungen, wenn er
in seinem 7heatrum etwas vom Leben des Paracelsus berichtete®4.

Ebenfalls unter Berufung auf Oporin und seine Verwandtschaft
mit ithm hatte Zwinger im Mirz 1566 brieflichen Kontakt mit Weyer
aufgenommen. Unmittelbar nach Erscheinen der dritten Ausgabe
des De praestigiis daemonum tat Zwinger in einem Brief an den gro-
Ben Gegner der Hexenverfolgung seine Begeisterung fiir das Buch
kund. Wer in diesem Brief erwartet, Zwingers Begeisterung gelte
vor allem dem Verteidiger der armen «melancholischen Weiber»
oder dem Kapitel iiber die Toleranz gegentiber den Ketzern, das
Weyer aus den Schriften des Erasmus und des Castellio zusammen-
gesetzt hatte, wird bei der Lektiire eines Besseren belehrt. Zwinger

wiedergibt: Bernardus Dessenius, Medicinae veteris et rationalis adversus
oberronis cuiusdam mendacissimi atque impudentissimi Georgii Fedronis, ac
universae Sectae Paracelsicae imposturas, defensio, Coloniae Agrippinae 1573,
203—-206. Dessenius hat offenbar den Brief zerlegt, aber bis auf zwei Zeilen
vollstindig wiedergegeben. Das Buch war schon Sudhoff bekannt (Ein Beitrag
zur Bibliographie der Paracelsisten, a.O. 325), der Abdruck des Briefes von
Oporin im 56. Kapitel, « Theophrasti Paracelsi vita», ist ihm jedoch entgangen.
Eine andere Frage ist die der Datierung des Briefes. Nach der Entdeckung der
datierten hollindischen Fassung (1910), wird det Brief Oporins allgemein als
vom 26. November 1555 datiert, ein Datum, das auch Sudhoff in seiner Para-
celsusbiographie 1936 akzeptierte. Dal3 der Brief nun zehn Jahre spiter geschrie-
ben wurde, also 1565, hatte hingegen det frithere Sudhoft geahnt, der den Brief
in Zusammenhang mit «dem Streite der Doctoren Johann Weyer, Reinerus
Solenander, Johann Echtius und Bernhard Dessenius mit dem Paracelsisten
Georg Fedro in Koln» brachte. Nur so erklirt es sich, daB3 der oporinische
Brief in Weyers De praestigiis daemonum, 1563, 1564, 1566 ... keine Anwen-
dung fand — und wie gut hitte er zu Weyers Beschreibung des homo maledicen-
tissimus Paracelsus gepaBt! Johannes Staritz, der eifrige Herausgeber der
Schriften Valentin Weigels, sprach in seiner Vorrede zur Philosophia de Limbo
des Paracelsus von Oporins «Epistola Anno 1565 ex Basilea de judicio admi-
randi medici Paracelsi ad Vierium Medicum Juliacensem (E. Schubert und
K. Sudhoff, Paracelsus-Forschungen 2z, Frankfurt 1889, 80). Im Kreis des
Staritz und der Rosenkreuzer zirkulierte sogar 1610-1625 eine Biographie des
Paracelsus mit dem Titel: Das Leben des Hochseligen Teutschen Christlichen
Magi, das ist, Theologi, Astronomi et Philosophi et Medici Adepti Philippi
Aureoli Theophrasti von Hohenheimb Eremitae Castissimi der werten Vater-
landes Germaniae, in der ganzen Erden ein unaufBlleschliches Licht aus Gott in
diese irdische Welt gesandt, wider alle Calumnianten, als Oporinum, Libavium,
Guarimonium und andere (zitiert bei Joachim Morsius, Nuncius Olympicus
von ethlichen geheimen Biichern und Schriften, so ein furnehmer Gottes-
gelehrter und hochetleuchter beriimbter Theosophus und Medicus in Theoso-
phia, Cabala, Magia, Chemia, Medicina ac Philologia durch viel beschwerlichen
reisen ... zusammengebracht, Philadelphae 1626; Handschriftliche Kopie in
Kopenhagen, Kongel. Bibliotek, Ny Kgl. Saml. 4° 344, 6v).

8¢ Theatrum Vitae Humanae, ed. 1571, 1422, 1480, 2275; ed. 15806, 2583,
3176, 3204.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 95

gratuliert Weyer «pro tam honesto certamine, pro tam felici suc-
cessu» in der Bekdmpfung des Paracelsus und seiner Anhinger:
«Da Du nun einmal die alte Medizin gegen die wiitigen Angriffe
unverschimter Sophisten wiederholt derart verteidigst, wird es
wohl keinen geben, der Dich wegen Deinem Erfolg nicht zu
beglickwiinschen hitte — es sei denn, er hitte seinen Verstand voll-
stindig mit dichtem Rauch verdunkelt. Und solch ein Antidot war
gewil3 bitter nétig gegen so ein vielk6pfiges Untier, welches unter
dem Deckmantel der Medizin seine auf magischen Wahn gestiitzte
Ruchlosigkeit unverhiillt, wenn auch heimtiickisch, 6flentlich ge-
steht®.» Vier Monate spiter bedankte sich Weyer bei Zwinger fiir
diese Worte und noch im gleichen Jahr schickte er ihm zwei Exem-
plare der anonymen Schrift Thyrsus in Tergum Georgii Fedronis. Ob
diese Schrift, « welche in schmutziger Polemik das denkbar Hochste
leistete »%¢, von Weyer selber stammte oder von einem anderen der
Kolner Antiparacelsisten, geht nicht hervor aus Weyers Begleitbrief
an Zwinger vom 19. Dez. 1566: «Da ich von Dir weil3, da3 Du die
Verteidigungsschriften der Wahrheit gegen die unverschimten
Anhinger des Paracelsus gerne liest, tibersende ich Dir (das Buch)
Thyrsus, in welchem ein Nachiffer seines Meisters gegeiflelt wird,
weil er eine Schmihschrift gegen unsere heilige Medizin und gegen
uns Arzte geschrieben hat. Er heit Fedro und wohnt zu Kéln87%.»
So war das Bild der Paracelsisten, das Zwinger der ersten Ausgabe
seines Theatrum von 1565 beifligte, ein Bild von «fantastischen
Geistern, welche unverschimt und unter dem groflen Beifall der
Ignoranten die alte Medizin durch ihre Triume zu ersetzen ver-
suchten». Galen bekimpfte die Sophisten, fuhr Zwinger fort, «wir
hingegen haben es mit Ungeheuern zu tun. Hoffentlich erscheint
bald der Mann, der sie widerlegt — exorietur fortasse ultor aliquis »®.

Und als 1563 ein ehemaliger Studiengenosse, Simon Scheibe, sich
bei Zwinger voller Neugier iiber Adam von Bodenstein («vir ut
scripta eius testantur non ineruditus ») und iiber die von Bodenstein
so hochgepriesenen Medikamente «cujusdam Paracelsi» erkun-
digte®, nahm ihm wohl Zwingers Antwort jede Lust, sich mit

85 Johannes Weyer, De praestigiis Daemonum, in Opera Omnia, Amstelo-
dami 1660, 645f. Weyer setzte den Brief Zwingers unter die Testimonia am
Ende seines Buchs bereits in der Ausgabe von 1568.

8¢ K. Sudhoff, Ein Beitrag zur Geschichte der Paracelsisten, a.0. 321.

87 Brief von Weyer an Zwinger vom 11. 7. 1566, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. IT 4, 339; Brief vom 19. 12. 1566, ibid. I 11, 409.

88 Theatrum Vitae Humanae, ed. 1565, go.

8 Brief Scheibes an Zwinger vom 24. 10. 1563, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. 1T 28, 323.



96 Carlos Gilly

Paracelsus weiter zu beschiftigen, da Scheibe im folgenden Brief
an Zwinger berichtet: « Ungekinstelt hast Du mir Deine Meinung
tber die Lehre und die Wunder der ,Theophrastier’ gesagt. Ich
danke Dir im UbermaB, daB Du mir gezeigt hast, wie die prahle-
rischen VerheiBungen dieser Leute nichts anderes als Geschwitz
und Trdume sind. Und ich hatte geglaubt, das wire kein Traum,
sondern Wirklichkeit®.» Die Reaktion Scheibes war, Zwinger auf-
zufordern, alle diese Leute ein fiir allemal unschidlich zu machen:
«Du, der Du in der Stadt wohnst, aus der erst dieses schlimme
Dogma sich auszubreiten begann und dessen Verbreiter Du seit
langem und aus der Nihe kennst und wahrscheinlich auch mit ihnen
engere Kontakte pflegtest, Du wiirdest eine unvergeflliche Tat voll-
bringen, wenn Du mit einer Schrift die Lugen und Unverschimt-
heiten dieser Leute 6ffentlich aufdecken wirdest®» Bei dieser Ein-
stellung ist es kein Wunder, dafl Zwinger auch in personlichen
Konflikt mit den Basler Paracelsisten geriet. Im Januar 1564, kaum
vier Monate nachdem Adam von Bodenstein vor dem Basler Rat
Castellio der Hiresie bezichtigt hatte, wurde der Paracelsist seinet-
seits aus der medizinischen Fakultit ausgeschlossen, weil er «one
wissen bemelter facultet ettliche Bucher so der rechten waten
Medizin und derselbigen grundt zewider in truck oncensiert u3gon
lossen und hiemit sich der Teophrastischen falschen leer anhengig
gmacht»®2, Dafl Zwinger bei Bodensteins Ausschluf3 eine nicht
geringe Rolle spielte, erfahren wir aus einem Brief Scheibes vom
Mirz 1565, in welchem er Zwinger berichtet, er habe von einem
Famulus des Bodenstein erfahren, «te in disputatione publica lepide
tetigisse homines illos, ac multa graviter pro asclepiadorum asser-
tione disseruisse ». Und ein Jahr danach schrieb Crato von Kraft-
heim an Zwinger, Bodenstein und Toxites verbreiteten am Hofe
tble Geruichte tiber ihn, da er die Ursache fiir den Ausschlul3 Boden-
steins aus der Universitit gewesen sei — «tua operatione Boden-
steinium ejectum». «Quid vultis. Fortes sunt calumniis », fuhr der
kaiserliche Archiater fort, und er schlof3 seinen Brief mit der Bitte
an Zwinger, er solle, was er aus der « Theophrastica insana disci-
plina» excerpiert habe, entweder ihm zustellen oder selber publi-
zieren, damit alle erfahren koénnten, wie gefihrlich der Wahnsinn

90 Brief Scheibes an Zwinger vom 2. 5. 1564, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
II 28, 325.

%t Ebd.

22 A. Burckhardt, Geschichte der medizinischen Fakultit, a.O. 57.

9 Brief Scheibes an Zwinger vom 28. 3. 1565, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
II 28, 327.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 97

dieser Leute sei: « Quam hoc genus hominum impie cum multorum
periculo deliret®.»

Zwinger indessen widerlegte weder Paracelsus noch Bodenstein.
Und elf Jahre spiter konnte man auf dem Grabstein von Bodenstein
in der Peterskirche folgende Inschrift lesen:

«Hygiae aeternae. Adamus a Bodenstein, Theophrasti Paracelsi
ut primus sic fidus scitusque et opere et ore interpres, palmam victoriae
suae regi triumphanti oblaturus, mortalitatis exuvias nec metuens nec
optans solo hoc caeloque libero homo liber fide deposuit bona, quas spe
bona repetat. Anno salutis MDLXXVII, aetatis hebdomade septima.

Nec omnia nec omnes mihi
Placuere; quinam ego omnibus ?
Non omnibus Cous senex,

Non Eremita spagirus;

Num tu, viator, omnibus?

Deo placere cura. Abei®.»

Nicht Bodenstein selbst hatte die «prahlerische» Inschrift ver-
faB3t, sondern ein anderer, wie Generationen von frommen ILuthe-
ranern bei der Lektire der Sechs Biicher vom Wabren Christentum
von Johann Arndt wiederholt feststellen konnten:

«Man sieht zu Basel eine Grabschrift iiber den weiland sehr berithm-
ten Mann Adam von Bodenstein, welche der vortrefliche Theodor
Zwingerus, def3gleichen ich, da ich den freien Kiinsten noch oblag, an
Gelahrheit nicht gesehen, verfertigt, davon ich etliche Zeilen im Gedicht-
niB3 behalten habe, die also lauten:

Non omnibus, nec omnia mihi
Deo placere cura. Abi?.

Also war Zwinger der Verfasser der schénen Grabinschrift seines
ehemaligen Gegners! Was war inzwischen geschehen? Zwinger
hatte ganz einfach die wahre GroBe des Paracelsus entdeckt — und
zwar durch Hippokrates!

«La medicine du XVIéme siécle — et c’est en cela que Paracelse
apparaitra comme ,révolutionnaire’, alors qu’une bonne partie de

% Brief Cratos an Zwinger vom 12. §. 1566, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
II 28, 44.

9% Johannes Tonjola, Basilea Sepulta, Basel 1661, 128 (zit. nach A. Hartmann,
Basilea Latina, Basel 1931, 209).

% Johannes Arndt, Sechs Biicher vom Wahren Christenthum, Basel o.].
(ca. 1880), 953.



98 Carlos Gilly

ses ordonnances ne sera qu’un retour 2 Hippocrate — est avant tout
fondée sur le galénisme?®”.»

Noch im Jahre 1561 hatte Zwinger die Ars medicinalis und das
Buch de Constitutione des Galen kommentiert und nach der eigenen
«resolutiven Methode » auf Tafeln reduziert®. Nach dem Streit mit
den Basler Paracelsisten nannte Simon Scheibe Zwinger «eine
eherne Mauet », auf die sich Galen immer stiitzen konne®. Aber seit
der groBlen Pest von 1563-1564 und wihrend des darauffolgenden
brieflichen Dialogs mit Crato von Kraftheim tiber die Ursachen der
Pestilenz geriet vieles von Zwingers medizinischem Weltbild ins
Schwanken. Um wieder sicheren Boden zu gewinnen, begann sich
Zwinger eingehend mit Hippokrates zu beschiftigen, wobei er von
Konrad Gesner und Crato von Kraftheim kriftig unterstiitzt und
ermuntert wurde. Und gleichzeitig stellte Zwinger alle noch unge-
druckten Pestschriften des Paracelsus, deren er habhaft werden
konnte, zusammen und reduzierte sie auf Tafeln nach seiner bewiht-
ten Methode. Als Gesner davon erfuhr, bat er Zwinger, ihm diese
Arbeit zukommen zu lassen: «In Paracelsi de Peste libel/lum confec-
tam a te tabulam si miseris, gratius erit synopsim illam paucis
cognoscete, quam longas eius deblaterationes legere®.» Auch Crato
bat Zwinger wiederholt, ihm die «Nugas Theophrasticas in metho-
dum a te redactas» zu senden!®. Zwinger zogerte jedoch, der Bitte
des kaiserlichen Arztes zu entsprechen, und dies aus einem einfachen
Grund: Seine Interpretation iiber die Ursachen der Pestilenz deckte
sich zu nicht geringem Teil mit derjenigen des Paracelsus. So
hingte er dem Ende des Briefes, in welchem er Crato seine Resultate
mitteilte, lediglich folgenes Postscriptum an:

«Theophrasti Paracelsi sententiam de peste, quam ex eius scriptis
collegi, et methodice exscripsi, ad te misissem nisi temporis angustia
abstitisset: Mittam alias, si voles. .. Versor nunc in Hippocrate, eumque
in locos communes redigere conoro%.»

 G. Durand, Similitude hermétique, in: Eranos Jahrbuch 42, 1973, Leiden
1975, 444.

% In Artem medicinalem Galeni Tabulac et Commentarii per Theodorum
Zvingerum, Basileae 1561; In Galeni librum de Constitutione artis Medicae
Tabulae et Commentarii. . ., Basileae 1561.

% Brief Scheibes an Zwinger vom 31. 8. 1564, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
II 28, 326.

100 Conrad Gesner, Epistolac Medicinales, Ziirich 1577, 110.

101 Brief Cratos an Zwinger vom 22. 6. 1566, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
IT 28, 45.

102 Brief Zwingers an Crato vom 31. 8. 1565, Breslau, Biblioteka Uniwersy-
tecka, Rehdiger 248, Nr. 225. Zu Zwingers Meinung tiber die Pest s. auch
J. Karcher, Theodor Zwinger, a.0. 47f.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 99

Wie sehr Zwinger mit seinem Zogern recht hatte, beweist die
kalte Antwort Cratos, als er endlich Zwingers Excerpta aus Para-
celsus zu sehen bekam: « Theophrasticas ineptias quas misisti rideo,
teque in iis tantum operae posuisse doleo!®.»

Hippokrates und Paracelsus — mit beiden wird sich Zwinger noch
lange beschiftigen. Noch bleibt ihm aber ein Vorbehalt gegentiber
dem «Thessalischen Esel»: die unkonventionelle und provokato-
rische Art und Weise, wie Paracelsus gegen alle Autoritit zu Werke
ging, war dem besonnenen und ausgeglichenen Basler Naturalisten
zuwider. So fand Paracelsus seinen Platz in der zweiten und dritten
Ausgabe des Theatrum Vitae Humanae nicht, wie eigentlich zu
erwarten war, im Kapitel tiber die Arzte, sondern im Kapitel iiber
die ambitio inmoderata, die Prahlerei. Es sei hier die Stelle in beiden

Ausgaben angegeben:

Mirabuntur fortassis aliqui, THEO-
PHRASTUM ab Hohenheim Para-
celsum,Chymistarum nostro seculo
facile principem, huic ordini inseri.
Sed mirari desinent, si scripta eius
perlegerint,

in quibus passim veteres reprehen-
dit, damnat, exibilat omnes, ne
Hippocrate quidem et Aristotele,
hoc Philosophorum, illo Medico-
rum, unanimi tot seculorum con-
sensu, facile principibus exceptis.
Iis loco motis, semetipsum substi-
tuit, se primum ex luce Naturae,
non ex Mentis humanae figmentis
Philosophum, se Medicorum pri-
mum Monarcham plenis buccis
iactitat.

Herodicus olim Gymnastes artem
medicam gymnasticis praeceptis

THEOPHRASTUSabHohenheim
Paracelsus, popularis noster, vir
ingenio magnus, et si literae acces-
sissent, in suo genere maximus,
etsi Chymicorum remediorum par-
tim inventione partim communi-
catione de re medica praeclarius
quam multi alii veterum meritus
est, in hoc tamen plus satis sibi
indulgere (ut fere semper magnas
virtutes, magna quoque vitia sti-
pare solent: et summis ingeniis una
ambitio insidiari solet)

quod passim veteres reprehendit,
damnat, exibilat omnes, ne Hip-
pocrate quidem (licet parcius) et
Aristotele, hoc Philosophorum,
illo Medicorum, unanimi tot secu-
lorum consensu facile principibus
exceptis. Iis loco motis, semetip-
sum substituit, se primum ex luce
Naturae, non ex mentis humanae
figmentis Philosophum, se medi-
corum primum Monarcham iacti-
tat.

103 Brief Cratos an Zwinger vom 12. 2. 1567, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
IT 8, 443; A. Rotondo, Pietro Perna, a.0. 372.



100

auxit: Hic vero Chymista chymicis
inventis artesnon tamaugere (quod
laude fuisse dignum) quam princi-
piis novis evertere sategit. Quod
rationibus obscuris, et vix vel ipsi,
ut puto, notis, non potest, vel certe
non wvult, maledictis et convitiis,
scurrae potius quam Medico aut
Philosopho convenientibus, apud
imperitum vulgus convincere niti-
tur. Obscuritate rerum et verbo-
rum affectata novitate pollicitatio-
num temeritatem vestit, ut ne
fraus deprehendatur et ut illud
perpetuo obiici possit, Theophras-
tum ab imperitis non intelligi. Et
vero ne quaestus tantum causa
Medicinaminvasisse putetur, Theo-
logiam pari animo aggressus est.
Testanturhocemblemata eius theo-
logica, quae medicis scriptis crebo
aspergit. Nam Commentarios eius
Theologicos etiam ii qui maxime
et honoris Paracelsi et reip. utilita-
tis se studiosos profitentur, hacte-
nus suppressere.

Ioan. Oporinum typographum
Basiliensem, qui Theophrastum uti
preceptorem summealioquin vene-
rabatur, saepe narrantem audivi-
mus, dicere solitum Paracelsum,
Mirari se Lutheri et Zuinglii scripta
tanto applauso a doctis etiam ex-
cipi, so es doch eitel Bacchanten
werck sey. Wann er anfieng zu
schreiben, wolte er sy und auch den
Bapst erst recht in die schiil fiiren.
(Theatrum Vitae Humanae, 1571,
S. 1480)

Carlos Gilly

Sed et Joan. Oporinum, qui Theo-
phrastum uti praeceptorem sum-
me alioquin venerabatur, saepe nar-
rantem audivimus, dicere solitum
Paracelsum, Mirari se Lutheri et
Zuinglii scripta tanto applausu ex-
cipi, so es doch eitel bacchanten
Werck sey. Wann er anfieng zu
schreiben, wolte er sie und den
Bapst erst recht in die schiil fiiren.

(Theatrum Vitae Humanae, 1586,
S. 2583)

Diese Gegentiberstellung macht deutlich, wie grundlegend sich
im Laufe dieser Jahre die Einstellung Zwingers zu Paracelsus ge-
wandelt hat. Um volles Verstindnis fiir die Ursachen dieser Ent-
wicklung zu erlangen, missen wir uns mit zwei weiteren Aspekten
der Tatigkeit Zwingers auseinandersetzen, nimlich der Bereinigung
und Methodisierung der Hippokratischen Schriften und der

Beschiftigung mit der Alchemie.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 101

Die Beschiftigung mit Hippokrates erwies sich als langwieriger,
als Zwinger sich zunichst gedacht hatte, und dies nicht nur wegen
Hippokrates’ «tanta scribendi Brevitate et Obscuritate», sondern
vielmehr weil das, was man jahrhundertelang als Hippokratische
Medizin zu bezeichnen pflegte, sehr wenig mit dem wahren Hippo-
krates zu tun hatte. Dies teilte Zwinger mit aller Deutlichkeit schon
drei Jahre vor Erscheinen seiner Kommentare Gber Hippokrates
seinen ungeduldig wartenden Lesern mit.

«Die Medizin des Hippokrates scheint sich von derjenigen seiner
Nachfolger nicht wenig zu unterscheiden; vor allem in Bezug auf die
Lehre der Ursachen der Krankheiten und der Reihenfolge der Heilmittel.
Sie wurde sogar von denen, die sich grosspurig Asclepiades nennen, ent-
weder nicht verstanden oder auf jeden Fall vernachlissigt. So hatten die
Anhinger der von Paracelsus, unserem Landsmann, eingefithrten neuen
Medizin nicht wenig Recht, diese nichtswiirdigen Nachkommen ernst-
haft zu beschimpfen und zurechtzuweisen, nachdem diese Nachkommen
aus Fahrlissigkeit sich keine Miihe gegeben haben, die groB3en, in Hippo-
krates” Werk versteckten Schitze medizinischen Wissens auszugraben
und zu vervollkommnen. Dies ging soweit, da3 die Anhinger des Para-
celsus keinem von diesen Unrecht taten, als sie die von untiichtigen
Besitzern verlassenen und verwahrlosten hippokratischen Felder mit
ihren chemischen Kolonien besiedelten.

Selbst von diesen Anhidngern der neuen Medizin will ich kein Gegner
sein, solange sie gemiBigt und methodisch, aber auch mit Offenheit
philosophieren, wie es denjenigen geziemt, die sich dazu bekennen,
ungeachtet jeglicher Autoritit allein dem Studium der Wahrheit zu die-
nen. Meine Dankbarkeit wire noch groBer, wenn sie die Studien von
einigen der Unseren, die mit mehr Aufgeblasenheit als Interesse die Medi-
zin ausiiben, wie ein Riff im Meere wetzten und sie dadurch zwingen,
sich auf ihr hippokratisches Erbe zu besinnen oder es nach dem Heim-
kehrrecht zuriickzuerlangen%4.»

Zwar wollte Zwinger diesem explosiven Text etwas an Schirfe
nchmen durch Formulierungen wie «non parum videantur differre »,
«non penitus injustam occasionem dedere» etc., aber im Kreise
seiner zahlreichen Freunde und Korrespondenten schlug er ein wie
eine Bombe. Jakob Horst, mit dem Zwinger jahrelang tiber Pro-
bleme der Methoden in der Medizin korrespondiert hatte, machte
Zwinger sofort den Vorwurf, die Paracelsisten allzusehr in seinen
Schutz genommen und den wahren Weg zur Férderung medizi-
nischen Wissens aufler acht gelassen zu haben. Zwinger wisse sehr
gut, schrieb Horst, daf3 die Paracelsisten keiner Methode folgten

104 Methodus Rustica Catonis atque Varronis Praeceptis aphoristicis per locos
communes digestis a Theodoro Zvingero typice delineata et illustrata, Basileae
1576, F. « 3™V,



102 Carlos Gilly

und auch nicht die Wahrheit, sondern nur ihre Liigen zu verbreiten
suchten. Und auch wenn es wahr sei, daB sie in Einzelheiten tiber
exaktes Wissen verfiigten, gentige das nicht, um daraus eine Wis-
senschaft zu machen. Auch die Antiken hitten eine nicht geringe
Technik und vor allem die wahre, mit den Grundsitzen (principiis)
ibereinstimmende Wissenschaft besessen. Wenn etwas fehle oder
Uberfliissig erscheine, behelfe man sich mit dem Experiment. Aber
was konne man von denen erwarten, die jegliche Autoritit vernein-
ten. Wahr sei, schlie3t Horst, daf3 die Paracelsisten mit ihrem wenn
auch unvollkommenen Flei Arzte und Apotheker anzuspornen
vermochten; er wiinsche aber nicht, da3 durch Zwingers Lob die
Paracelsisten, falsch wie sie seien, sich vermehrten oder daf3 Zwin-
gers Autoritit in Verdacht geratel0s,

Es hat den Anschein, daf} diese Vorwiirfe des Horst Zwinger
vollig kalt lieBen. Unter die Adresse dieses Briefes, an der Stelle, wo
Zwinger die von ihm zu beantwortenden Fragen in Stichworten zu
vermerken pflegte, schrieb er lediglich: « Hozstius, de quatoroyuen ».
Auf den Teil des Briefes, der das Lob des Paracelsus betrifft und
auf die entsprechenden Vorwiirfe ging Zwinger berhaupt nicht
ein. Aber der Brief des Horst, der wohl nicht der einzige dieser
Art war, scheint Zwinger doch vorsichtiger gemacht zu haben, da
weder der Name des Paracelsus noch der eines seiner Anhinger in
der Ausgabe des Hippocrates von 1§79 direkt ausgesprochen witd.
Dies hatte Zwinger aber auch nicht nétig: In seinen Hippocratis
Coi, Asclepiadeae gentis sacrae coryphaei viginti duo Commentarii Tabulis
illustrati gab es genug Stoff, um eine beinahe paracelsistische Reform
durchzufiihren, und dies dazu noch mit der Garantie und Autoritit
des am meisten gefeierten und respektierten Arztes aller Zeiten.

Nicht «pro receptae medicinae assertione » und auch nicht gegen
den dinischen Paracelsisten Petrus Severinus waren Zwingers
Kommentare gerichtet, wie schon Johann Georg Schenck in seiner
Bibliotheca medica von 1609 glaubte verzeichnen zu missen%, son-
dern vielmehr gegen die «sophistische Ignoranz derjenigen, die von
platten Allgemeinheiten verblendet», die eigene Erfahrung der
Dinge vollstindig beiseite gelassen hatten und zugleich «von un-
iberlegtem FEifer fiir die Verteidigung der Wahrheit entflammt»
jegliche Grenze der christlichen Pietdt und des philosophischen An-
standes tiberschritten. « Und dies sei nur gesagt», schreibt Zwinger

105 Brief Horsts an Zwinger vom 20. 4. 1577, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
1L 4; 137,

108 Johann. Georg Schenk, Biblia Iatrica sive Bibliotheca Medica, Frankfurt
1609, 450f. -



Zwischen Erfahrung und Spekulation 103

in der Vorrede zu Hippocrates weiter, «nicht mit dem Willen,
jemanden anzugreifen, sondern mit der Bitte, es moge jedermann
die philosophische Bescheidenheit pflegen. . .19%.» Und an die Kriti-
ker des Hippokrates richtet er die Worte: « Gewil3 hat Hippokrates
nicht alles gesehen: er konnte ja auch nicht! Wie Du nicht und ich
nicht noch irgend ein anderer, es sei denn, wir sind durch sophi-
stische Uberzeugung wahnsinnig geworden und bilden uns ein, wir
besidBlen die Kenntnisse aller Dinge. Welch ein Unterschied zu dem,
den das Orakel Apollos zum weisesten Mann erklirte: Sokrates,
der nur einer Sache gewil} war, nimlich, dal} er nichts wulB3te!%.»

Auf die Skepsis Zwingers werden wir noch zuriickkommen. Hier
interessiert uns mehr der hervorragende Platz, den er in seinen
Kommentaren der Erfahrung jedes Einzelnen und der eigenen
Handarbeit eingeraumt hat.

Der Mensch verfigt iiber drei Instrumente, um alle Kiinste und
Wissenschaften zu erfinden und aufrecht zu erhalten, schreibt
Zwinger in seinem Kommentar zu Hippokrates de Elegantia. Zwei
kommen ihm von auBlen her: das eine wird «divina sorte» ange-
boren, nimlich das natiirliche Talent zum Erfinden (ingenii acumen),
Urteilen und Lernen; das andere wird durch Unterricht — institu-
tione et doctrina — gelernt, namlich die Kunst. Das dritte aber ist
jedem Menschen eigen und kommt aus ithm selbst: es ist die Erfah-
rung der Dinge mit unseren Héinden: yewpotpipin oder Handarbeit,
«usus scilicet et exercitatio singulorump», die «scientia operum
naturae»'®, Wer diese letztere hat, glossiert Zwinger ferner, der
wird immer richtig erkennen und urteilen; wer sie nicht hat, der
kann es wohl einmal richtig, aber dann auch wieder falsch tun®.

Die abstrakte Erkenntnis hingt von der Erkenntnis der Dinge
ab. Ohne diese erkennt unsere Vernunft nicht einmal die abstrakten
Begriffe richtig, denn diese werden aus der Sinneserfahrung herge-
leitet. Um so weniger ist sie fahig, ohne Erfahrung konkrete Dinge
zu begreifen, da sie auf einer anderen Verstindnisstufe liegen!.

Durch die yewporpiBin also, durch die eigene Erfahrung mit den
Dingen laf3t sich die wahre Wissenschaft von der sophistischen

107 Hippocratis Coi Asclepiadeae gentis sacrae coryphaci Viginti duo Com-
mentarii Tabulis illustrati: Graecus contextus ex doctissimorum Virorum codi-
cibus emendatus. Latina versio Jani Cornarii innumeris locis correcta. Senten-
tiaec insignes per Locos communes methodice digestac. Theodori Zvingeri
Basiliensis studio et conatu. Basileae 1579, F. B 2v-3r.

108 Thid. 3.

109 Tbid. 85.

110 Tbid. 416.

1t Thid. 86.



104 Carlos Gilly

unterscheiden. Und Sophisten sind alle diejenigen, welche sich
selbst in abstrakten Ubetlegungen versuchen, um die Wahrheit
durch Spekulation und nicht durch Experimentierung zu erlangen:
«Ita ars vera a sophistica per exercitationem dignoscitur. Sophistae
enim se 1psos év Adyoug meloavtee, opinando potius quam experiendo
veritatem consequi student!2.» «So betreiben sie blof} eine unnitze
Kunst, weil Wissen, das nicht auf den Gebrauch des tiglichen
Lebens bezogen wird, an sich nutzlos ist3,»

So unterscheidet Zwinger zwischen untitigem und titigem Wis-
sen — cogpla otiosa et negotiosa —; nur die letztere, «quae scilicet ad
artem certam, vitae quotidianae inservientem, accomodatur », gehort
in den Bereich der wahren Wissenschaft. Sie wird zu Médodoc
teyvixyn und nicht blofB zu pédodog &reyvoe, zum abstrakten Wissen,
das zur Handlung nicht befdhigt4.

Zwinger will dem Leser klarmachen, daf nur die Handlung, das
realisierte Werk zdhlt und nicht theoretische Kontroversen; und
zwar sowohl auf dem Gebiet der Medizin und der anderen Natur-
wissenschaften wie auch auf dem der Religion, Philosophie und
Politik. Praxis heil3t fiir thn, nicht tiber die Wahrheit zu disputieren,
sondern nach ihr zu leben: «virtus non verbis et praeceptis, sed
exemplis et actionibus declaratur et elucescit.» Die jeweilige Wahi-
heit wird also fiir Zwinger durch die Verwirklichung in der Praxis
bezeugt, und es ist erst diese Praxis oder yeipotpifin, die uns die
GewilBheit und Erfahrung der abstrakten Erkenntnis, der Prizepte
der Wissenschaft verschaflt.

So kann Zwinger mit Hippokrates zusammenfassen: «Wer allein
mit den Regeln der Wissenschaften ausgeriistet ist, dem wird die
Erfahrung der natiirlichen Werke verborgen bleiben. Wem die
Erfahrung der Natur verborgen bleibt, der hat seine Wissenschaft
und Kunst nicht auf dem natiirlichen Weg erreicht. Wer nicht auf
dem natiirlichen Weg seine Wissenschaft und Kunst erlernt, der
besitzt die Wahrheit nicht.

Also wird der Wissenschafter oder Handwerker, der nur aus
Biichern weill und nicht aus der eigenen Erfahrung, anstatt der
Wahrheit nur Unfug treiben, anstatt der Ehre nur Beschimpfung
ernten’s.y

Bei aller Betonung der Notwendigkeit der eigenen Erfahrung
vergall Zwinger jedoch nicht die Notwendigkeit der induktiven
Vernunft. Die Erfahrung allein macht noch keine Wissenschaft!

12 Thid. 86.
13 Thid. 81.
14 Thid. 81.
115 Thid. 86.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 105

Ratiocinatio und experientia miissen vereint vorgehen, miissen sich
gegenseitig helfen, um die wissenschaftliche Wahrheit zu erkennen
und sie dann in die Praxis umzusetzen. So muf3 jede Wissenschaft —
Aoytowés universalis — mit der Erfahrung der Dinge ihren Anfang —
incipiat ab Experientia singularium — und ihr Ende nehmen - desinat
experientia singularium. Mit anderen Worten, einzelne Phinomene,
die man mit der Sinneswahrnehmung als wahr betrachtet, werden
durch Induktion zusammengefa3t und bekommen dadurch univer-
salen Charakter. Das ist die erste Funktion der Vernunft, Zusammen-
hinge zu finden und zu erkennen: «ergo primum munus Aoyiowod
est inventio; invenire universalia per inductionem e singularibus.»
Aber damit haben wir noch keine Wissenschaft. Diese Erkenntnis
der Universalien mufl wiederum auf die einzelnen Phinomene ange-
wendet werden, um sie jederzeit von ithnen bestitigen zu lassen. Nur
so gelangt unsere Vernunft zur Wissenschaft oder methodischen Et-
kenntnis, das heiflt einer Erkenntnis, die aus der Beobachtung der
einzelnen Phinomene gewonnen wird, aus ihnen das Gemeinsame
hervorhebt, dieses Gemeinsame auf allgemeine Begriffe reduziert
und so die Prinzipien der Axiomata jeder Kunst und Wissenschaft
formuliert, Prinzipien, die wiederum durch die einzelnen Phino-
mene bestitigt werden miissen. « Experientia singularium . . . ratio-
cinationem methodicam ex et in iis, quae sensu apparent, con-
firmat.» Und das ist die zweite Funktion der Vernunft und die
wahre wissenschaftliche Methode: Die Prinzipien durch indirekte
Beweisfihrung anhand der einzelnen Phinomene zu prifen: «Ita-
que secundum munus est Aoyiouold, Methodus iudicare universalia
per inductionem in singularibus16.»

Aber auch umgekehrt: die Erfahrung der einzelnen Phinomene
soll nicht willkiirlich vor sich gehen, sondern muf3 durch die Ver-
nunft geleitet und in sie integriert werden: «tpif37 singularis incipiat
a hoywowd et dessinat in Aoywowév.» Mit Hilfe der Sinneswahrneh-
mung beobachtet die Vernunft in den vielen und verschiedenen
einzelnen Phinomenen ein stindig gleiches Verhalten der Natur
und an diesem Verhalten erkennt sie die Natur wieder, weil alles,
was sich im Einzelnen immer gleich wiederholt, einer gemeinsamen
Utrsache und einer fatalen Kraft zu entspringen scheint. Mit anderen
Worten und nach der spiteren Terminologie Galileis: sie folgen
einem Naturgesetz. Zur Entdeckung dieses Naturgesetzes — natura
universalis, wpdype, eidéx, vopog — mull die Erfahrung dienen. Die
Intelligenz leitet aus den einzelnen Phinomenen eine allgemeine
Natur her und was sie dank der Erfahrung in einigen Phinomenen

116 Thid. 102.



106 Carlos Gilly

als wahr bewiesen hat, erklirt sie auch in allen anderen fir wahr,
ohne es bei jedem einzelnen beweisen zu missen. Das ist die einzige
objektive Erkenntnis, die der Realitit der Dinge entspricht: «Et
haec est veritas conceptuum qui sunt in intellectu, uti prior est
rerum qui sunt extra intellectum™7.»

Bei diesen Worten Zwingers handelt es sich nicht um eine Neu-
formulierung des aristotelischen Satzes «nihil est in intellectu, quin
prius fuerit in sensu ». Vielmehr bedeuten diese Worte eine Vorweg-
nahme der Gnoseologie Galileis. Auch Galilei weist der Erfahrung
eine grundlegende Rolle in seinem System zu, er integriert sie
jedoch in den «discorso dimostrativo», genau wie Zwinger sie in
dem royiopéc enden lie3: «La cognizione d’unsolo effetto acquistata
per le sue cause ci apre 'intelletto a *ntendere ed assicurarci d’altri
effetti senza bisogno di ricorrere alle esperienze!s.» Galilei ging
jedoch von einem ganz neuen Prinzip aus, nimlich von dem Ver-
zicht, die letzte Wahrheit und das Wesen der Dinge erkennen zu
wollen, um ihre konstanten Verhaltsnormen entdecken zu kénnen.
Dieser Verzicht und die Methode der wissenschaftlichen Arbeit
durch Aufstellen von Hypothesen bilden die zwei wichtigsten
Merkmale der neuen Wissenschaft Galileis. Und dennoch, in seinen
Kommentaren gelang es Zwinger beinahe, eine Art Arbeitsmethode
durch Aufstellung von Hypothesen aus Hippokrates herauszulesen.

«S1 enim ex his, quae aperte fiunt atque sunt ratiocinatio sump-
serit, in cogitationis potestate inesse deprehendetur, ab ipsis sensi-
bus singula mutuantis'®.» Zwinger war sich nicht véllig klar Gber
die Bedeutung dieser Worte des Hippokrates. Meinte Hippokrates,
dafl durch Erfahrung und Experimentieren die Vernunft eine der-
artige Intelligenz besitze, die ihr ermoglicht, durch die Priifung
abstrakter Begriffe an den einzelnen Phinomenen — der Prinzipien
an der konkreten Realitdt — jederzeit die richtige Methode zu ge-
brauchen ? Oder wollte er nicht vielmehr darauf hinweisen, daf} die
Objektivitat der Begriffe bloB eine mogliche Wahrheit sei (veritas
év dwapel, in potentia = Hypothesis), da sie ja doch mit den dulBer-
lichen, natiirlichen Dingen erst gemessen werden mul3 ? Die Wahr-
heit der Dinge selbst ist hingegen den Dingen immanent. Sie ist
naturnotwendig gegenwirtige Tatsache (actu sive &vepyela), und
nicht blofe Moglichkeit (potentia sive év 8uwapuet). Erst aus der
unmittelbaren Beschiftigung mit dieser Realitit gewinnen wir

17 Thid;: rois.

18 Galileo Galilei, Nuove Scienze, in Le Opete, Edizione Nazionale 8, 296
(zit. nach L. Sosio, in: G. Galilei, Dialogo sopra i due massimi sistemi del
mondo, Nuova Universale Einaudi, Torino 1975, 41£.).

119 Hippocratis Coi. .. Viginti duo Commentarii, a. 0. 95.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 107

schlieBlich die Kontrolle und GewiB3heit iiber die Objektivitit
unserer Lehrsitze: «Soypatwy iotoplng atpéysiav pracceptorum veri-
tatem, per yetpotpiPing atpepedtyTa, hoc est, Usus certitudinem et
experientiam comparari et veluti confirmari (Hippocrates) inquit'20.»

Gewil}, auch Galen hatte die dogmatici medici gelobt, welche
sich auf die Vernunft und die Erfahrung stiitzten, woran Zwinger
nicht zu erinnern vergall. Auch Aristoteles wurde von Galilei
zitiert als Kronzeuge gegen die Aristoteliker, welche den «sensate
esperienzie » ihre «discorsi umani» vorzogen. Allein, Etfahrung bei
Hippokrates und Paracelsus und jetzt auch bei Zwinger bedeutete
nicht generische Erfahrung aus Krankengeschichten ferner Orte
oder vergangener Zeiten, sondern Erfahrung aus der Arbeit mit den
eigenen Hinden. Mit yewpotpifily war etwas viel Konkreteres als
eumetplor gemeint, die hochstens eine allgemeine Methode bezeich-
net, wenn nicht gar eine Kasuistik, nicht aber den unmittelbaren
Weg, den eigenhidndigen Kontakt mit den Dingen, die «scientia
operum naturae». So verlangte Zwinger mit Hippokrates vom
«medicus dogmaticus» des Galen, zu der Empirie hinzu auch per-
sonlich Hand anzulegen oder sich mindestens nach der Arbeit der
anderen zu richten: «nemo enim dogmatum varietatem vete ex

120 Tbid. 102. Der hier von Zwinger glossierte Passus aus den Vorschriften
des Hippokrates lautet in der Ubersetzung von R. Fuchs: «Die Heilung erfolgt
durch die Zeit, zuweilen aber auch durch den giinstigen Augenblick. Folglich
mul derjenige, welcher das weil3, die Heilung bewirken, indem er sein Augen-
merk zuvor nicht auf eine verliBliche Berechnung (Zwinger: ratiocinatio)
richtet, sondern vielmehr auf die Praxis in Verbindung mit Berechnung
(exercitacioni cum ratione). Denn die Berechnung ist eine zusammensetzende
Erinnerung der vermittelst der sinnlichen Wahrnehmung aufgefaliten Dinge.
Der Sinn, zuvor afficiert und die Dinge dem Verstand (cogitatio) vermittelnd,
besitzt ein wirkliches Vorstellungsvermogen. Der Verstand aber, welcher oft
Eindriicke aufnimmt, beobachtet das Wodurch, das Wann und das Wie, nimmt
es in Verwahrung bei sich und erinnert sich so. Ich lobe darum auch den Ver-
stand, wenn er seinen Ausgang von der zufilligen Gelegenheit (ex sensata
observatione) nimmt und die Deduktion auf Grund der Phinomene regelrecht
handhabt. Denn wenn der Verstand seinen Ausgang von den sich wirklich
vollziehenden Ereignissen nimmt, befindet er sich, wie man leicht erkennen
kann, in dem Machtbereiche der Intelligenz (in cogitationis potestate), welche
selbst von den anderen Dingen alles Einzelne empfingt. Man hat also anzu-
nehmen, daf3 die Natur von den vielen und mannigfaltigen Dingen bewegt und
belehrt wird durch die Einwirkung einer latenten Kraft (necessitate quadam);
die Intelligenz (cogitatio) aber nimmt, wie ich eben sagte, von ihr auf und
tuhrt es dann in die Wirklichkeit iiber. Wenn der Verstand jedoch nicht von
einer tatsichlichen Einwirkung (ex evidente observatione), sondern vielmehr
von einer plausiblen Vorstellung (ex probabili rationis figmento) seinen Aus-
gang nimmt, dann bringt er in vielen Fillen eine schwierige und unangenehme
Lage zu Stande.» (Hippokrates, Simtliche Werke 1, Minchen 1895, 56f.)



108 Carlos Gilly

historia singularium intelligere poterit, nisi operi vel ipse manum
adhibeat, vel adhibentibus aliis mentem accommodet!2L.»

Das war der neue Hippokrates, den Zwinger der akademischen
Medizin seiner Zeit gegeniiberstellte. Einer Medizin, die groften-
teils ihre Urspriinge vergessen hatte und die sich immer wieder in
fruchtlose Kontroversen iiber Einzelpunkte verstrickte, oder die
scharf und unsachlich gegen die Versuche der Erneuerer reagierte
und sogar nach dem Henker rief, wenn diese die heilige Autoritit
des Aristoteles und Galen in Frage stellten. Mit einer noch hoheren
Autoritit, mit Hippokrates, verstand es Zwinger geschickt, die
Irrtimer dieser Medizin aufzudecken und seinen Zeitgenossen eine
wissenschaftliche Methode aufzuzeigen, die sonst in weitesten Krei-
sen der akademischen Medizin als paracelsistisch verschrieen war.
Man lese nur im sechsten Kapitel des Labyrinthus Medicorum Erran-
tium des Paracelsus:

«So nun der Arzt in der Experienz erfahren sollt sein, — und die Medi-
cin ist nichts als ein groBle gewisse Erfahrenheit: nimlich daB alles, so der
tut, in der Experienz steht. Und das ist experientia, was da gerecht und
wahrhaft erfunden wird. Und welcher sein Sachen nit mit der Experienz
gelernet hat und mit der Wahrheit, die in ihr ist, derselbig ist ein zweifel-
haftiger Arzt. Und was die Experienz, die als ein Richter ist, bewihrt
oder nit bewihrt, das soll angenommen oder nit werden. Darumb so soll
dieselbig Experienz mit der scientia laufen, dann ohn scientia ist experientia
nichts. Ob gleichwohl ein Experiment einmal gefunden wird in der
Experienz und ist bestanden: ist es mit der scientia in die experientiam
gefiithrt worden, so wird es verstanden, weiter zu gebrauchen. Aber wo
ohn scientia so ist weiter dasselbig ein Experiment ohn seientia. Dann da
scheiden sich von einander experimentum et experientia, dall experimentum
ad sortem geht ohn scientia, aber experientia mit der GewiBBheit, wohin
zu gebrauchen mit der scientia. Dann scientia ist die Mutter der Experienz
und ohn die scientia ist nichts da?2.»

Auf die spezifische Bedeutung von Experiment und Experienz
bei Paracelsus wollen wir hier nicht eingehen. Auf andere Parallelen
zwischen Zwingers Hippokrates und Paracelsus, etwa die Elemen-
tenlehre, die Harmonie des Alls und die Bedeutung des Astral-
geistes werden wir noch zurlickkommen.

Nachdem man gesehen hat, wie hoch Zwinger die eigenhindige
Erfahrung als Kriterium zur Erlangung einer objektiven Wissen-
schaft in seinen Hippokrates-Kommentaren bewertet hat, wird das
Erstaunen des Lesers um so gréf3er sein, wenn er im Vorwort zu

12t Hippocratis Coi. .. Viginti duo Commentarii, a.0. 113.
122 Paracelsus, Kirntner Schriften, a.0. 97.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 109

eben diesem Werk folgendes zu lesen bekommt: «Und Euch, die
Ihr noch in der Lehre seid, bitte ich soviel ich kann, und ermahne
vollen Ernstes, ihr solltet Euch mehr an die Autoritit als an die
Vernunft anhingen, mehr der Intelligenz als der Erfahrung bei-
messen'?,» Die Erklirung fiir den scheinbaren Widerspruch ist sehr
einfach: Diese Worte sind nicht an die Arzte, sondern an die Stu-
denten der Medizin gerichtet, welche Zwinger vor tbereifrigen
Schliissen warnen wollte. Zwinger trat zwar fiir die volle Freiheit
des Forschens ein, «libertatem iudicii nulli eripiendam», aber mit
einer verniinftigen Einschrinkung: diese Freiheit gelte nur fiir jene,
welche die Wissenschaft voranzutreiben vermégen. Sonst miisse
man sich an die Autoritit der Besten halten, um die Medizin und
die Gbrigen Wissenschaften vor Verwirrungen zu schiitzen. Eine
Anarchie auf diesem Gebiet kénnte sich als gefihrlicher erweisen
als die grausamste Tyrannei, und die Knechtschaft einer Meinung
sehr oft ertriglicher sein als eine unbegrenzte Freiheit?4, Mit den
Besten meinte Zwinger natiirlich vor allem Hippokrates; aber
Hippokrates bedeutete wiederum die Notwendigkeit eigenen Expe-
rimentierens und Forschens, was nur in Freiheit méglich war.

Diesen Gegensatz zwischen dem Kritiker der akademischen Medi-
zin und dem akademischen Lehrer von europdischem Ruhm hatte
in diesem gleichen Jahr einer der besten Schiiler Zwingers bitter zu
spiiren bekommen: Der Englinder Thomas Moffett.

Als Moffett im Dezember 1578 seine Dissertation De Anodinis
Medicamentis eigenmichtig vor dem Examen drucken lief3, wurden
die bereits gedruckten Exemplare auf Anordnung der Fakultit und
nicht zuletzt durch das Eingreifen Zwingers zuriickgezogen und
eingestampft %5, Moffett muQte aus seinen 111 Disputationspunkten

123 Hippocratis Coi. .. Viginti duo Commentarii, a.O. F. § 3T.

12¢ Thid. F. B 7v.

125 Manfred E. Welti, Der Basler Buchdruck und Britannien, Basler Beitrige
zur Geschichtswissenschaft 93, Basel 1964, 156ff.; Allen E. Debus, The English
Paracelsians, London 1965, 71ff.; Robert Blaser, Ein mutiges Bekenntnis zu
Paracelsus in Basel: Die « Theses de Anodinis Medicamentis» des Englinders
Thomas Moffet, in: Salzburger Beitrige zur Paracelsusforschung 1o, Wien
1973, 47ff. Uber die Angelegenheit wurde in den Liber Decretorum der Medi-
zinischen Fakultit der Eintrag gemacht: « Decembris die 16. Thomas Moufetus
Anglus disputaturus publice pro gradu, theses inscio Decano imprimi curavit
in quibus Erastum Medicum nimis temere perstringebat et Galenum quoque
insectabatur. Conventu habito decretum fuit, ut omnia exemplaria, tum quae
medicis et professoribus tradita fuerant, tum quae ipse retineret vel impressor
adhuc haberet per pedellum ab ipso et aliis repererentur, aliaeque imprimi
curaret quae Decanus prius revisisset. itaque exemplaria 135 Decanus recepit et
ne quid tale posthac permuteretur, hisce inserere placuit exemplum hic in ret
memoriam» (StAB, Universitits-Archiv Q 2, 15).



110 Carlos Gilly

siamtliche Ausfille gegen Erastus und die Schulmedizin streichen,
so daf3 die zweite Fassung seiner Dissertation an Umfang um die
Hilfte vermindert wurde. Bei der Uberarbeitung scheint es zwischen
Lehrer und Schiiler zu einer heftigen Diskussion gekommen zu sein,
wohl weil Moffett schwer begreifen konnte, dal3 seine Apologie des
Fernel, mit der Zwinger zu nicht geringem Teil iibereinstimmte,
gerade unter dessen Mitwirkung und auf seinen Rat und Antrieb -
tuo consensu, suasu hortatuque — unterdriickt worden war. Als der
in seiner Ehre schwer getroffene Moffett die auf die Hilfte zusam-
mengeschrumpfte zweite Fassung seiner Dissertation Zwinger iiber-
sandte, unterlie er es nicht, dem Lehrer noch einmal seine Ent-
tauschung kund zu tun: «Wozu das Studium der Medizin, wozu die
ganze Arbeit, wenn einem verboten wird, die Wahrheit zu sagen;
wenn man das verheimlichen muf3, was einen sein Verstand und die
Sache selbst zwingen, 6ffentlich zu verteidigen. Aber ich sehe schon,
hier in Basel, im Gegensatz zu England, ist die alte Gewohnheit
verschwunden, jeden tiber alles disputieren zu lassen. Dort verurtei-
len wir jegliche Parteilichkeit; dort werden weder die Irrtimer des
Aristoteles noch die des Plato und des Galen (geschweige die eines
Erastus) von der Kritik verschont. Mehr noch, ihre Namen werden
bei uns kaum erwihnt, denn dort geht es allein um die sachliche
Beweisfithrung und um die Wahrheit, und dabei brauchen wir uns
an keinen Rettungsanker zu klammern26,» In seinem Arger merkte
wohl Moffett nicht, wie sehr er in seiner idealisierenden Beschrei-
bung der englischen Zustinde an Formulierungen des Postulats der
freien Forschung anlehnte, die er wiederholt von Zwinger selbst
gehort hatte; allerdings mit der Einschrinkung, die der Basler
Naturalist immer hinzufligte: «etsi enim hominem philosophum
rationis et orationis libertas, nulli auctoritati dedita, soli veritati
addicta, deceat: eadem tamen ipsa paucos tantum, quos aequus
amavit Juppiter, quique auctoritatem omnino divinae mentis per-
spicacia superaverint, cadere potest!?7.»

Trotz dieser Episode wurde die enge Beziehung zwischen Schiiler
und Lehrer nicht beeintrichtigt. Einige Wochen nach Moffetts
Doktorprifung zeigte ihm Zwinger sein neu errichtetes chemisches
Laboratorium. Voll Begeisterung teilte Moffett dem Lehrer am
nichsten Tag seinen EntschluB3 mit, Zwingers Beispiel zu folgen
und auch einmal selber chemische Priparate herzustellen. Deshalb

126 Brief Moffetts an Zwinger von Ende Dezember 1578, Univ.-Bibl. Basel,
Frey-Gryn. 11 4, 226.

127 Plotini Operum philosophicorum omnium Libri LIV 1n sex Enncades
distributi, Basileae 1580, 2V.



Zavischen Erfahrung und Spekulation 111

bat er Zwinger, et moge ihm zur vollkommenen Medizin verhelfen,
indem er ihm Einblick in seine chemischen Arbeiten gewihre und
ihm jenen Teil der Arzneiwissenschaft erklire, von dem Moffett nur
wenig, Zwinger jedoch um so mehr verstehe. Thm sei vollkommen
klar, fuhr Moflett in seinem Brief fort, dal3 er sonst niemals ein rech-
ter Arzt werden konne, es sei denn, dall Zwinger oder ein dhnlicher
ihn in diese Geheimnisse einfithre. SchlieBlich sei er, Moffett, weder
ein Marktschreier noch ein Experimentenhindler oder gar ein «im-
pudens vel imprudens Theophrasteus», und es werde nur als
Gewinn fiir die Ehre des Lehrers ausfallen, wenn er seinem Schiiler
auch das offenbare, was er sonst niemandem zeige — « quae nosse pet-
paucos velles!'%» Zwinger erfullte offensichtlich Moffetts Wunsch,
da dieser ein Jahr spiter (nach London zuriickgekehrt), dem Lehrer
sein Heimweh nach der Basler Studienzeit schilderte, wihrend der
es thm vergonnt war, zum engsten Kreis von Zwingers Schiilern zu
gehoren und von Zwinger das zu lernen, was er allen andern vor-
enthielt: «quo factum est ut in tuorum intimorum numerum ascrip-
tus ea scirem, quae alium neminem doceres; atque ita scirem, ut
docere plurimos nostrates, a paucis discere videar!?.»

Zu diesem engen Kreis der Schiiler gehorte auch, wie wir bereits
gesehen haben, der groBe Erneuerer der Lutherischen Frommigkeit,
Johannes Arndt. Erst die neueste Forschung hat uns den wahren
Hintergrund dieses, in Mitteleuropa meistgelesenen Erbauungs-
buches erhellt: « Aus keiner literarischen Quelle, abgesehen natiir-
lich von der Bibel, hat Arndt so viel gesch6pft wie aus den magischen
und naturwissenschaftlichen Schriften Theophrasts von Hohen-
heim®30,» Als sich Johannes Arndt im Januar 1579 unter seinem
Humanistennamen Johannes Aquila an der Basler medizinischen
Fakultit immatrikulierte, war er bereits ein eifriger Anhédnger des
Paracelsus, wie der Brief an Zwinger beweist, in welchem sich
Arndt dem Basler Professor «notum et commendatum» zu machen
suchte8l. Zwinger, so schrieb Arndt, habe Hippokrates ungeachtet
seiner seit jeher gewichtigen Autoritit noch bedeutender gemacht
und sich damit als ein Mann gezeigt, der sich fiir die medizinische

128 Brief Moffetts an Zwinger vom 28. 2. 1579, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. IT 28, 226.

129 Brief Moffetts an Zwinger vom 18. 7. 1581, Univ.-Bibl. Basel, Grey-Gryn.
II 28, 232,

130 Edmund Weber, Johann Arndts Vier Biicher vom Wahren Christentum,
Schriften des Instituts fiir Wissenschaftliche Irenik an der J.W. Goethe Univer-
sitat Frankfurt am Main 2, Marburg 1969, 108.

131 Brief Arndts an Zwinger vom 2. 9. (1579), Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
IT 4, 11.



112 Carlos Gilly

Wissenschaft und die res publica verantwortlich fithle. Auch den
Paracelsus betrachte Zwinger mit Wohlwollen und verachte nicht
das neue Licht der echten Arzneikunst — «viderint, quibus divinior
mens est, alii». Schlielich wiirden Zwingers Tugend und Mensch-
lichkeit einstimmig von allen gepriesen und bewundert; dies ent-
spreche dem christlichen Menschen, das hei3t dem, der sich bemiiht,
Christus dhnlich zu sein. Das sind die drei Griinde, die Arndt nach
seinen eigenen Worten bewogen haben, in Zwingers intimeren
Kreis einzudringen. Und dies tat er mit dem vollen Bekenntnis zu
Paracelsus: «Nur die heilenden Krifte, welche den Dingen der
Natur innewohnen, machen die Medizin und den Arzt aus. Die
Meinung der Vernunft ist unzuverldssig; sie kann diese Krifte
nicht erforschen. Das kann hingegen die fromme und beharr-
liche Arbeit und der Ofen des Chemikers: Beide zusammen
sind das Seziermesser der lebendigen Natur, und nur der freie
Mann von unverdorbener Integritit ist imstande, dieses Werk vor-
zunehmen. Gott und die Natur sind die Biicher der édrztlichen Er-
kenntnis.»

Die im Zusammenhang mit Bodenstein schon zitierten Worte
Arndts von 1608 liber Zwinger, «magnus ille Theodorus Zwingerus,
quo doctiorem, dum Musas colerem humaniores, vidi neminem »132,
beweisen zur Genitige die herzliche Aufnahme, die der Vorldufer des
protestantischen Pietismus, das geistige Vorbild der Verkiinder des
Rosenkreuzer-Manifests!® bei dem Basler Professor fand. Und wie
verbunden miissen sie sich gefiihlt haben, die beiden engagierten
Verfechter christlicher Praxis und experimenteller Arbeit in einer
Umgebung, in der starre Glaubensbekenntnisse und spekulative
Wissenschaft dominierten. Es wiirde sich bestimmt lohnen, einmal
dem Einflul Zwingers in den Zer Biichern vom Wahren Christentun
von Arndt nachzuspiiren. Arndt indessen studierte in Basel nicht
Theologie, sondern Medizin, wie sein Freund Johann Gerhard von
ihm berichtete: « An den Universititen widmete er sich vor allem
der Medizin, kimmerte sich wenig um die theologischen Kontro-
versen, blieb den Votlesungen der Theologen fern und nahm auch
an den akademischen Disputationen nicht teil3%.» Umso eher finden

132 E. Weber, a.0. 29.

133 Uber Arndt und das Rosenkreuzertum verweise ich auf meine demniichst
erscheinende Diskussion der Biicher Frances A. Yates, The Rosicrucian
Enlightenment, London 1972 und John W. Montgomery, Cross and Crucible,
Johann Valentin Andreac Phoenix of the Theologiens, in: International
Archives of the History of Ideas 55, The Hague 1973.

138 . Weber, 2.0 30.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 113

wir Arndt mitten im Kreis der Paracelsisten und Alchemisten, die
Basel als ihren vorlidufigen oder festen Wohnort gewihlt hatten.

Die wertvollste Auskunft iiber diese Gruppe erhalten wir aus
mehreren Widmungsbriefen, die der franzosische Paracelsist Ber-
nard Gabriel Penot in die Centum et Quindecim Curationes Paracelsi
setzte. Nach langem Umbherirren im Orient auf der vergeblichen
Suche nach der wahren Naturwissenschaft trat Penot Ende der
siebziger Jahre in Basel in den Dienst des franzésischen Diplomaten
und Alchemisten Jean de Ferrieres, Vidame von Chartres, um sich
vollig mit der spagyrischen Medizin beschiftigen zu konnen?3s.
Wahrscheinlich hatte Penot die Stelle im Hause des Ferri¢res ange-
nommen, welche dieser einige Zeit zuvor dem Niederlinder Bona-
ventura Vulcanius angeboten hatte, ohne zu wissen, dal3 Vulcanius
zu den grofiten Gegnern der Alchemie in Basel zihlte. In einem
Brief an Erastus berichtete Vulcanius, wie es im Hause des Fer-
rieres zuging: «Der Vidame von Chartres lidt mich des 6ftern an
seine Tafel und versucht alles, um mich in seinen Dienst aufzuneh-
men, aber vergeblich. Ich bin nicht einer, der auf diese Weise den
Verriickten spielen méchte. Die Studien und Vorstellungen dieses
Mannes sind den meinen stark zuwider, da in seinem Hause tiber
nichts anderes je gesprochen wird als iiber Alchemie, Apocalypsis
und Astrologie — nullus enim unquam apud illum praeterquam de
alchimia, apocalypsi et astrologiae veritate fit sermo?36.y

Ende 1579 schrieb sich Penot an der Basler Universitit ein, wurde
aber nach wenigen Wochen ins Gefingnis gesteckt und hat wohl
Basel verlassen miissen, weil er gegen den einfluBBreichen polnischen
Politiker Jan Osmolski handgreiflich werden wollte, nachdem dieser
sich mit Schmihworten wie «gang mir u3 mein huf3, du nebulo,
oder ich will dich zuo 6l distillieren » dagegen gestraubt hatte, dal3
Penot ihm sein Buch dediziere'®”. Penots Buch erschien deswegen
1582 in Lyon mit einer Widmung an seinen Mizen Jean de Fer-
rieres und einer langen praefatio apologetica, in der er scharf gegen
Erastus und die Gegner der Alchemie polemisierte. Einen weiteten
Traktat seines Sammelbandes widmete Penot dem schlesischen
Alchemisten Baron Johannes von Kitlitz, der Basel ebenfalls hatte
verlassen miissen, weil er in Konflikt mit den Basler Zensurbestim-

135 Philippi Aureoli Theophrasti Paracelsi centum quindecim curationes
experimentaque. .. Accesserunt quaedam praeclara atque utilissima a B. G. a
Portu Aquitano annexa, Lyon 1582, 19f.

136 Henri de Vries, Correspondance de Bonaventura Vulcanius pendant son
séjour a Cologne, Geneve et Béle, La Haye 1923, 193.

137 StAB, Universititsarchiv H 2, F. 19¥, 217V,



114 Carlos Gilly

mungen geraten war!¥, Penot nannte Kitlitz den erfahrensten unter
den Anhingern der Spagyrik, die er je gekannt habe. «Tu vero
unus instar omnium mihi in mentem venisti, cuius gravitas, doc-
trina, pietas, et ea (qua omnibus quos in hac philosophiae parte,
exercitatos novi antecellis) experientia, nota sunt'®.» Schliefllich
widmete Penot noch einen Traktat dem Johannes Arndt, den er
einen « Heidenhammer» nennt, einen Verfechter der christlichen,
das heil3t paracelsischen Medizin, im Gegensatz zu der heidnischen
Medizin der Griechen und Araber. In der Widmung ist die Rede
vom Gegensatz zwischen den «ungelehrten Empirikern, die Gott
in dieser Zeit habe aufstehen lassen» und den des Latein und Grie-
chisch michtigen Gelehrten, die sich nicht wieder wie Anfinger mit
schwerer Handarbeit abmiihen wollten. Die letzteren scheinen nie
begriffen zu haben, da3 Gott alles in der Natur so geschaffen hat,
dal es erst in unseren Hidnden zur vollen Realitit werde. In der
Natur wurde nichts vollkommen geschaffen, sondern nur als zu
Vervollkommnendes, nichts als Abgeschlossenes, sondern als Abzu-
schlieBendes. Nur die materia prima sei vollkommen, die mittlere
und letzte aus dieser zu bilden sei nun die Aufgabe des Menschen.

Aus der Reihe dieser Gelehrten, welche der harten Arbeit mit der
Natur aus dem Wege gingen, schliefit Penot nur einige aus: den
Dinen Petrus Severinus (qui mira de spagyrica hac arte scripsit),
Michael Neander, Theodor Birckmann, die Franzosen Rochefort
und Liebaud und schlieBlich den Basler Theodor Zwinger «in hac
arte versatissimus »'40,

18 Kitlitz hatte sein antiubiquitarisches Buch « Griindtlicher und bestendiger
bericht von der waarhafttigen gemeinschafft des leibes und bluts unsers Herren,
welches in heiliger Nachtmal die waaren Glaubigen genieflen, 1578 » in Ziirich
drucken lassen und dazu einen «Bericht von dem heiligen Nachtmal» des
Johannes Jakob Grynaeus gegen dessen Willen. Da Kitlitz sich dabei auf das
offizielle Basler Glaubensbekenntnis berief, sahen sich Biirgermeister und Rat
von Basel veranlalit, eine offizielle Entschuldigungsschrift anzuordnen: «Der
Statt Basel Entschuldigung und Versprechen etlicher ihro hinderruchs und
wider ihr angeordnete Censur in Religions sachen von dem heiligen Nachmal
Christi durch den Truck auBgangner Schrifften unnd Biichlinen halben, 1578 »
(Rotondo, Pietro Perna, a.0O. 277; StAB, Handel und Gewerbe, JJJ 6: In
gesonderter Mappe mit der alten Signatur w 8% befinden sich u.a. diese
Entschuldigungsschrift, drei Briefe von Kitlitz und die Zensur des Buchs des
Grynacus durch dessen Kollegen Sulzer und Koch. Es entbehrt nicht der
Ironie, dal gerade Grynacus, der einige Monate zuvor mit Sulzer und Koch
als «Censores inn heiliger gschrifft sachen» die Dialogi IIII des Castellio und
die Thesis des Pucci censuriert hatte (Ndheres dariiber in einer nichsten Studie)
das eigene Buch auf Anordnung des Rats der Zensur seiner ihm nicht gerade
geneigten Kollegen unterworfen sah.

13 Centum quindecim curationes, a.O. 81.

140 Thid. 73 ff.



Zwischen Erfahrung und Spekulation I1§

Es ist nicht einfach zu sagen, wann sich Zwinger eigentlich mit
der Jatrochemie zu beschiftigen begann. Was er im September 1570
an Caspar Hoffmann in Frankfurt an der Oder tiber die chemischen
Medikamente geschrieben haben soll, zeigt uns, dal} er bereits zu
diesem Zeitpunkt seine frithere Abneigung gegen die Anwendung
solcher Heilmittel teilweise abgelegt hatte. In der Antwort Hoff-
manns an Zwinger vom Mirz 1571 lesen wir: « Dein Urteil iiber die
Erfindungen und die Anhinger des Paracelsus hat mir gut gefallen,
und es scheint mir von aullerordentlicher Vernunft geprigt. Wird
die richtige Methode angewandt, so scheinen die kiinstlichen Pri-
parate ein Schmuck unserer Medizin und von groBem Nutzen zu
sein. Den ausgefallenen und ruchlosen Wahnsinn aber vom Ut-
sprung aller Dinge, ihre ertriumte Naturbetrachtung, die angeb-
liche Harmonie und Anatomie aller Dinge in der Welt, nach der
alles in einer bestimmten Analogie ablaufen soll, dies alles habe ich
bisher von niemandem gehért, der seiner Sinne michtig wire!l.»

Ob auch dieser zweite Satz Hoffmanns die Worte Zwingers wie-
dergibt, ist unbekannt. Im Kapitel iiber die Chemistae der Ausgabe
des Theatrum vom gleichen Jahr machte Zwinger jedenfalls eine
klare Trennung zwischen den wahren Chemikern und den Ignoran-
ten, «deren Weisheit kraft des chemischen Feuers in gesalzener
Asche, in Quecksilberrauch und in Schwefelflammen ihr Ende fin-
det, wiirdig wohl, daf} sie und alle ihre Schriften zu der Materia
Prima, die sie mit vollem Munde preisen, prizipitiert werden.» Wer
hier als Ignorant bezeichnet wird, ist deutlich genug: Salz, Mercu-
rius und Sulphur waren ja die drei eigentlichen Substanzen nach
Paracelsus und den Paracelsisten42,

Vier Jahre spiter jedoch fand im Hause Zwingers die private
Promotion des franzosischen Paracelsisten Joseph Du Chesne
(Quercetanus) zum Doktor der Medizin statt. Felix Platter berich-
tete fiinfundzwanzig Jahre spiter im Liber Decretorum der medi-
zinischen Fakultit tiber die Umstinde dieser Promotion!®, Es sel
der Wunsch des «beriihmten Chemikers» gewesen, nicht 6ffentlich
an der Universitit gepriift zu werden; er habe dabei aber geniigend
Kenntnisse Uber Hippokrates bewiesen, betonte Platter und trat
damit zugleich Geriichten entgegen, wonach in Basel der Doktor-
titel der Medizin an Leute vergeben worden sei, die von Galen und

141 Brief Hoffmanns an Zwinger vom 17. 3. 1571, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. II 28, 121. Der Brief Zwingers an Hoffmann war vom September 1570.

142 Theatrum Vitae Humanae, ed. 1571, 3248.

143 StAB Universititsarchiv Q 2, 45 f. Abgedruckt in H. de Vries, Correspon-
dance de Bonaventura Vulcanius, a.O. 88.



116 Carlos Gilly

Hippokrates keine Zeile gelesen hitten!44, Bei dieser Promotion
waren auller Theodor Zwinger, dem damaligen Dekan, auch Isaak
Keller, Johann Bauhin, Platter selbst und unter den Zeugen vor
allem der Jurist Frangois Hottmann zugegen.

Diese Promotion, die dem von Zwinger im Jahre 1570 verfafiten
Reglement der medizinischen Fakultit stark zuwiderlief, zeigt uns
deutlich genug, daB3 die Wende in der Haltung Zwingers in bezug
auf die Paracelsisten bereits eingetreten war. Ausschlaggebend war
die Lektiire der Werke des Paracelsus und vor allem die eigenhin-
dige Nachpriifung paracelsischer Priparate, die Zwinger in diesen
Jahren unternahm. Ein nicht geringer Einfluf3 diirfte aber auch
Zwingers engem Verkehr mit der Gruppe franzésischer Alchemi-
sten und Jatrochemiker in Basel (Rochefort, Du Chesne, Hottmann,
Ferrieres, Barnaud, Aragosius) zuzuschreiben sein. Zwingers Bereit-
schaft, Du Chesne gegen alle Regeln in seinem Haus promovieren
zu lassen, beweist die enge Beziehung der beiden Minner wihrend
der zwei Jahre, die der franzdsische Paracelsist in Basel weilte. Nach
seinem Abschied von Basel tauschte Du Chesne mit Zwinger nicht
nur Rezepte chemischer Medikamente aus, sondern der Paracelsist
bat Zwinger 1576, ithm seine polemische Responsio zu dem Buch
Explicatio de metallorum ortu et causis contra chemistas des Genfer

144 Noch im Jahre 1607 schrieb der Marburger Professor und Paracelsist
Johannes Hartmann an Jakob Zwinger: « Memini sane in vestra Academia ejus
rei extare exempla ubi iis non gravatim summos honores Doctorales contu-
listis, qui ne viso vel Hippocrate vel Galeno, soli Chymici seu Paracelsici ut
vocant, extabant» (Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn. II 28, 109). Platters Eintra-
gung von 1599 crfolgte wohl als VorbeugungsmalBinahme gegen derartige
Geriichte, um so mehr als Penot 1594 eine seiner Schriften den Professoren der
Medizinischen Fakultit Platter, Stupanus und Bauhin gewidmet und iber die
Umstinde der eigenen Promotion o6ffentlich berichtet hatte (Ber. G. Penot,
Tractatus varii de vera praeparatione medicamentorum chymicorum, Frank-
furt 1594; ed. Basileae 1616, 166ff.). Penot hatte die «viri professores doctis-
simi» daran erinnert, dal} sie ihn bei seiner 1592 erfolgten Priifung den Schwur
hatten ablegen lassen, nie wieder zu Gunsten des Paracelsus zu schreiben. Es
war ein Schwur, den er selbstverstindlich nicht zu etfillen gedachte, indem er
sich auf die Autoritiat des verstorbenen Theodor Zwinger berief: «Nonne et
vestri collegii Reipublicaeque ornamentum Theodorus Zwingerus, qui sui
apud omnes ingens desiderium reliquit, mihi aestipulatur? qui in sui Theatri
libro 3. volumine zo. dicit, eos qui spagyricos insectantur, inconsulto odio id
facere, cum arcani scrutatores sint» (ibid. 171). Platter schrieb hingegen iiber
Penots Promotion, diese seci nach dessen langem Bitten und unter Beriicksich-
tigung seines fortgeschrittenen Alters zu einer privaten Promotion zugelassen
worden. Dabei habe er geschworen, die Lektiire des Hippokrates und Galen
nachzuholen und in Zukunft nicht mehr gegen die wahre Lehre dieser beiden
zu schreiben. Die Promotion habe im Hause Platters stattgefunden (StAB
Universititsarchiv Q 2, 46).



Zwischen Erfahrung und Spekulation 117

Galenisten Jacques Aubert widmen zu dirfen!ts, Zwinger scheint
diese Bitte jedoch abgeschlagen zu haben, denn das Buch erschien
mit einer Widmung an Du Chesnes Mizen, Jacques de la Fin. Wenn
Zwinger etwas halte, so waren es nutzlose Kontroversen, und als
Monate spiter ausgerechnet in Basel eine weitere Gegenschrift
erschien, diesmal von dem aus Genf geflohenen Galenisten Gio-
vanni Antonio Fenotti'*é, stellte Zwinger Du Chesne ein Exemplar
zu mit der dringenden Bitte, Du Chesne solle sich nicht auf eine
Stufe mit seinen Gegnern stellen und ihnen nicht antworten!4?.
Dabei waren in dieser Schrift, dem _Alexipharmacum des Fenotti,
nicht allein Du Chesne, sondern auch Frangois Hottmann, Theodor
de Béze und die Behorden der Stadt Genf vor aller Welt lidcherlich
gemacht worden.

Die Verteidigung der Alchemie, die Frangois Hottmann unter
dem Pseudonym Thomas Arfoncini in der von Perna im gleichen
Jahr gedruckten Sammlung de Jure Alchinmiae hatte erscheinen las-
sen, fand jedoch Zwingers uneingeschrinkte Zustimmung!%. Nach
Hottmann begingen die Gegner der Alchemie einen grundlegenden
Fehler, indem sie aus der Tatsache, daf3 einige der Alchemisten
Falschmiinzer geworden, oder gar — wie angeblich im Falle des
Raymundus Lullus und des Paracelsus — Magier gewesen seien, den
SchluB3 ziehen, die Alchemie sei zu verbieten. Mit dem gleichen
Recht kénne man auch alle andern Wissenschaften verbieten, meinte
Hottmann, so die Jurisprudenz wegen der vielen Rechtsverdreher,
die Medizin wegen ihrer Giftmischer oder die Theologie, in der so
viele Sophisten ihr Unwesen trieben. Die Legitimitit einer Kunst
komme aus ihr selbst und nicht aus dem guten oder schlechten
Gebrauch, den manche von ihr machen14®,

Aber die fruchtbarste Beziehung unter seinen franzosischen
Freunden unterhielt Zwinger mit dem Tolosaner Guillaume Arago-
sius. Aragosius war eigentlich kein Paracelsist, sondern ein eigen-
williger Denker, der sowohl in der Kabbala und in der hermetischen
Philosophie wie auch in der praktischen Alchemie zu Hause war.
1571 nach Basel gekommen, revidierte er laut Bericht an einen

145 Brief von Du Chesne an Zwinger, undatiert, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. II 23, 380.

148 Alexipharmacum sive Antidotus Apologetica, ad virulentias Iosephi
cuiusdam Quercetani Armeniaci evomitas in libellum Iacobi Auberti de ortu
et causis Metallorum contra Chymistas, Io. Antonio Fenoto autore. Basileace
(1576); L. Gautier, La médicine a Genéve, a.0. 198f.

147 Brief von Du Chesne an Zwinger, undatiert, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. II 28, 273.

u8 g Anm. 34.

19 Jo, Crysippi Faniani, De arte metallicae Metamorphoseos, 2.0O. 116ff.



118 Carlos Gilly

Freund innerhalb von vier Jahren seine ganze Philosophie und
Medizin, nicht zuletzt durch den tiglichen Kontakt mit Zwinger!®.
Ende November 1574 wurde Aragosius als Hofarzt nach Wien
gerufen, blieb jedoch mit Zwinger in brieflichem Kontakt, wobei
er die tiglichen Gespriche mit dem Freund schwer vermif3te!st. Aus
seinen Briefen dieser Zeit an Crato von Kraftheim und Zwinger
erfahren wir Niheres iiber die Gedanken, die er sich tiber Medizin
und Philosophie machte. Von Crato nach dem Laudanum des Para-
celsus gefragt, antwortete Aragosius, er wisse nicht genau, was
Paracelsus damit meine, er beschiftige sich auBlerdem nicht allzu
sehr mit diesem «authore», da fur ihn Paracelsus weder den Philo-
sophen noch den Arzten zuzurechnen sei. Im iibrigen verriet Ara-
gosius Crato Einzelheiten tiber ein von ihm begonnenes Werk, De
sole triplici, in welchem er nicht nur die Krankheiten und die Medi-
zin, sondern die ganze Natur nach hermetisch-kabbalistischer Art
aus den letzten Ursachen zu erkliren versuche!®?. Auch Zwinger,
der ihn ebenfalls nach der «laudani formula » gefragt hatte, antwor-
tete Aragosius, er wisse nichts Genaues dariiber. Es gebe in Oster-
reich und Kirnten, Schlesien und Bohmen «iiber hunderttausend »
Paracelsisten, sowohl adlige wie gemeine Leute, Apotheker wie
Arzte, ja sogar Weiber; jeder von ihnen besitze sein eigenes I.auda-
num, jeder sein Aurum potabile. Jeder fithre das gleiche Wort im
Munde und meine wohl die gleiche Sache, allein sie kimen zu kei-
nem gemeinsamen Ergebnis, weil sie nicht gelernt hitten, metho-
disch und nach Prinzipien zu arbeiten. Sie vermdéchten wohl dem
Kranken Erleichterung zu verschaffen, die Ursache der Krankheit
bleibe jedoch bestehen. « At mi Clarissime Zvingere, illud non est
ex arte curare, quia non est causam tollere.» Nicht dal3 er diese
chemischen Priparate vollig ablehne, meint Aragosius weiter; er
selber habe genug solche Experimente versucht, die ihn aufrichtig
ergotzt und ithm zu héheren Kenntnissen verholfen hitten. Da er
aber diese Priparate hoch einschitze, miisse er umso mehr den
MiBbrauch kritisieren, den diese Leute damit trieben. Soviel er
wisse, habe er nicht das Laudanum, sondern etwas anderes, um die
Krankheiten zu beseitigen und den Kranken zu helfen, worauf er

150 Brief des Aragosius wohl an Pierre Victor Palma Cayet, undatiert,
Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn. 11 4, 12.

151 Brief des Aragosius an Zwinger vom 15. 2. 1576, Univ.-Bibl. Bascl, Frey-
Gryn. II 23, 34.

152 Brief des Aragosius an Crato vom 19. 4. 1575, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. 11 23, 36. Zum groBten Teil gedruckt in Laurentius Scholzius, Consilio-
rum et Epistolarum Medicinalium Io. Cratonis Liber quartus, Frankfurt 1593,

340-376.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 119

mit der Hilfe Gottes gekommen sei: «Und das wende ich an, weder
wie die Empiriker noch wie die Dogmatiker, sondern als rationaler
Arzt, der Ursachen, Prinzipien und Umstidnde nicht aus den Augen
verliert. Das zeige ich jedoch meinen Freunden lieber selber, bevor
ich es dem Papier anvertraue. Dir aber, der Du mich liebst, vertraue
ich nicht das allein an, sondern auch das heiligste Geheimnis der
Erde wiirde ich Dir verraten, wenn es in meiner Macht stiinde!%.»
Uber sein Buch De sole triplici konnte sich Aragosius eher mit
Zwinger als mit Crato aussprechen, da er ihm in Basel bereits den
ersten Entwurf dazu gezeigt hatte. Jetzt seien die zwei Biicher fertig,
schrieb Aragosius in einem Brief vom Mirz 1576, und er bedaure
sehr, nicht bei Zwinger zu sein, um dessen Meinung zu héren. Er
gedenke mit keinem anderen als Zwinger iiber die Argumente des
Buches zu reden und bitte ihn, nichts von alledem an Crato weiter-
zugeben. «Cratoni de his nihil propter certas causas?®*.» Wie sehr
Aragosius’ MiStrauen gegeniiber Crato gerechtfertigt war, beweist
der Brief, den ihm der {iberhebliche kaiserliche Archiater drei
Monate nach dieser Warnung zustellte. «Dein Brief hat mir die
Gedanken eines Paracelsisten, Alexander von Suchten, in Erinne-
rung gebracht, der identische Spekulationen iiber die Wirme und
Sonne propagierte wie Du in Deinem De triplici sole. Dennoch ver-
fiel er der Ketzerei der Arianer und Samosatenianer. Nach der Art
der Platoniker, die zwischen Gott und die Intelligenz des Menschen
ein mittleres Wesen hinstellten, stellte Suchten Christus zwischen
Gott und den Menschen. Solches pflegt mitunter bei denjenigen zu
geschehen, die sich allzu sehr von einer inneren Offenbarung
(¢vBovoraouot) verleiten lassen. Deshalb und weil ich Dich liebe,
bitte ich Dich, nicht weiter voranzuschreiten, sondern Dich inner-
halb der Grenzen der Worte Gottes zuriickzuhalten55.»
Aragosius’ Antwort auf diesen Brief war wiirdevoll und nicht
ohne Ironie: Er danke Crato fir die sehr groBBe Sorge, die er sich
offenbar um sein Leben und seine Seele zu machen scheine. Crato
solle jedoch beruhigt sein; er, Aragosius, habe den Glauben, fiir
den er seit siebzehn Jahren auf Amter, Reichtum und Heimat ver-
zichte, nicht geindert. Er sei weder Arianer geworden, noch habe
seine Philosophie etwas mit dem Paracelsisten Suchten zu tun. Viel-
mehr versuche er aus der Betrachtung der Natur und durch die
Ausiibung der Arzneikunst die Prinzipien dieser Philosophie zu

133 Brief des Aragosius an Zwinger vom 10. 6. 1575, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. IT 28, 8.

1545 Anm. 1§71.

155 Brief Cratos an Aragosius vom 1. 7. 1576, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.

IT 23, 134.



120 Carlos Gilly

begriinden. Einen Vorwurf jedoch konnte Aragosius nicht unter-
driicken: Man solle {iber Dinge und Personen von der Sache her -
«ex recta veritatis notione » — urteilen und nicht vom eigenen Stand-
punkt aus oder beeinflufit von der Meinung der Massen!.

So sehr die erste Behauptung stimmte — Aragosius blieb Zeit sei-
nes Lebens ein frommer Calvinist —, mit seinem Hinweis auf Suchten
hatte Crato ganz richtig gesehen. Aus den kabbalistischen Schriften
vor allem des Pico, Reuchlin und Giorgio Veneto, aus Plato und
Hippokrates und aus der praktischen Alchemie war Aragosius zu
ciner Synthese gelangt, welche von dhnlichen Grundsitzen durch-
setzt war wie diejenige des Paracelsus und eines Suchten. Die zwei
Biicher De sole triplici des Aragosius, diec auller Zwingernoch Moffett
zu lesen bekam, sind mit groBer Wahrscheinlichkeit verloren
gegangen. Der Inhalt kann jedoch aus Aragosius’ Korrespondenz
weitgehend rekonstruiert werden, oder besser noch aus Zwingers
Methodus Apodemica, wo Zwinger in knapp vier Seiten das ganze
Argument des Aragosius ibernahm, ohne jedoch den sol triplex zu
erwihnen'”. Im ersten Buch handelte es sich um einen hermetischen
Dialog (120 Quartoseiten) iiber die Serie der Ursachen und harmo-
nischen Proportionen in der Zusammensetzung der Welt und der
Entstehung des Menschen. Im zweiten Buch («paulo maiori volu-
mine») beschrieb Aragosius die einzelnen Prozesse auf den drei
Stufen — der himmlischen, dtherischen und irdischen — der Natur.
Ein weiterer Traktat, der wohl zum Werk De sole triplici gehorte,
blieb uns jedoch erhalten. Er trigt den Titel: Quatrieme traicté, qui
est la practique de la Caballe'®. In diesem sind die kabbalistischen
Elemente zum groflten Teil den Werken des Pico, Reuchlin und
Giorgio Veneto entnommen worden; neu ist aber die Betonung der
Notwendigkeit der eigenen Forschungund Arbeit,damitder Mensch

136 Brief des Aragosius an Crato, undatiert, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
II 9, 14.

157 Methodus Apodemica in eorum gratiam, qui cum fructu in quocumque
tandem genere vitae peregrinare cupiunt a Theodoro Zvingero Basiliensi,
Basileae 1577, o« 2V—4V.

138 Univ.-Bibl. Basel, A N IV 21. Eine 54 Sciten starke Folio-Handschrift
aus der Hand des Aragosius. Laut einer Notiz auf dem ersten Blatt wurde das
Manuskript samt einem Bild des Aragosius vom Muttenzer Pastor Hieronymus
d’Annone 1760 der Universititsbibliothek geschenkt. Nach dem lateinischen
Titel auf Blatt 2 gehorte das Buch zu einer Sammlung von vier Traktaten:
«Gulielmi Aragosii Trium Franciae Regum et Maximiliani II Imperatoris
Medici Cabalae Praxeos, Tractatus IV Gallici deque statu Mundi Angelici et
Spiritualis.» AuBer dem Traktat «Practique de la Cabale», Bl. 37—43v, enthilt
das Manuskript einen fiinften Traktat « De la Cabale des Chrestiens », Bl. 43V—44"
und einen «Traicte sixiesme, comment le monde angelic influe au monde
celeste », Bl. 44v—51~.



Zwischen Erfahrung und Spekulation - s

von der elementaren Welt bis zur himmlischen, engelischen und
gottlichen aufzusteigen vermag:

«Aussi doybt (I’homme) monter de sensualite exterieure 4 interieure,
de l'interieure a rayson, et de rayson a lintelligence et dicelle finablement
a la divine lumiere qui la transformera en soy. Pour ceste fin qui est
de monter en sus, ’homme seul a la chef et la face eslevé vers le ciel;
au dessoubs de la quelle sont les bras qui doybvent s’eslever a prier et
desirer dieu quelque partie du temps: puis dois donner I’aultre partie a
labourer et travailler net. Finablement et au bas sont les pieds adherans a
la terre, qui lui donnent 4 cognoystre quil est au nombre des autres
animaulx. Mays sa fin est soy eslever a la contemplation des sciences
divines et supercelestes qui ne se peuvent conquerir par sylogisme,
demonstration ny logique, mais par seule revelation superceleste et gra-
cieuse irradiation...1%%»

Und neu ist vor allem die scharfe Kritik an den drei bestehenden
Wissenschaften, die stark an diejenige von Suchten in seinem De
tribus Facultatibus erinnert.

Wie fiur Suchten die Magie, so ist fir Aragosius die «Cabale
saincte et Magye naturelle» die wahre Erkenntnis der gottlichen
Ordnung in der Natur und damit die einzige Wissenschaft. Alle
ubrigen Wissenschaften — science physicale et naturelle, science
metaphysique, science moralle ou jutisprudence —, so wie sie in den
Schulen betrieben werden, verdienen fiir Aragosius diesen Namen
nicht!%%, So betitelt er das dritte Kapitel: « Comment la Cabale sur-

159 Thid 1§v-16r.

160 Uber die Jurisprudenz z.B. schreibt Aragosius ibid. 127-V: « Davantage
vertu en elle mesmes ne peult estre science, attendue sa variacion, car ce qui
est vertu a I'un est vice a 'aultre. Aussi les meurs se varient selon la variation
des clymats. Aultres nont pour science fors le vouloyr des hommes qui est plus
variable et changeant que aultre chose devant dicte et diceluy repaissent leur
entendements: duquel la viande connaturelle est verite infaillible et sont les
Juristes, qui pour alleguer plusieurs loys, tiltres ou rubriques, esquieulx ils sont
aussi accoustumes et stylles, que sont apothicqueres 2 nommer leurs ostils.
Ils cuydent estre bien sgavants et dignes d’estre coronnes de la main d’Apollo.
Leur sentence est bien souvent faulse, mensongiere et contre toute verite
cogncue, la quelle toutesfoys sera guardée, observée et executée et n’ont pour
confirmation de tout leur affaire fors le vouloyr humain qui est pallie de ces
deux authorites. Error Jus facit, c’est a dire, ’erreur connu faict le droict. Et
res Judicata pro veritate accipitur, c’est a dire, la sentence est toustemps prinse
pour verite... Ce doncques que plaist au prince ou au peuple est loy, droict et
canon... Il appert doncques que ceste science fondee en la volunte des princes,
la quelle bien souvent est le fleau et tourment du peuple, pour la quelle exercer,
gens convoyteux, avaricieux et tyrans de robe longue tourmentent leurs esprits,
langue ou main iour et nuict; ensemble leurs oreilles qui sont pleines de griefs,
tors, pleurs, larmes et maulvayses rumeurs est autant servile et mechanique
(J a soyt quelle soyt au temps present en hault pris, estime ou honneur) que
sont les mestiers servils, qui n’ont pour leur fin fors gaing, utilité et proffit.»



122 Carlos Gilly

monte en dignité, sainctete et perfection toutes aultres sciences.
Tellement que les aultres en comparayson delle ne meritent estre
dictes sciences.» Die Sinne des Menschen erreichen nicht die Sub-
stanz und das Wesen ihrer Objekte; darum missen sie ihre Wahr-
nehmungen an die Phantasie, die Phantasie ihrerseits ihr Urteil an
die Vernunft weiterleiten, die leidenschaftlich nach Wahrheit strebt.
Die Vernunft aber kann die Wahrheit nicht finden, solange der
Geist sie nicht erleuchtet. Gerade umgekehrt verlduft fiir Aragosius
der Weg zur Wissenschaft:

«Mays foy et la saincte Cabale ioinct et unist ’un avecques 1’aultre,
c’est a sgavoyr, Dieu avecques Pesprit se ioinct a rayson, rayson a la
fantasie, et la fantasie es sens exterieurs. Et par consequent tout ’homme
est ioinct et uny a Dieu, tant qu’il peult estre nomme deiffié. Il reste
doncques concluse qu’il n’est vraye science fors la Cabale, qui rend son
escolier bien heuré et le faict souvrain docteur en un moment car elle
remplist a coup ’entendement de tout sgavoyr, ainsi quil appert en Adam,
Moyse et Salomon?teL.»

Das war die Philosophie, die Aragosius (1577 nach dem Tode
Maximilians II. erneut in Basel) und Zwinger beschiftigte. Arago-
sius berichtete Crato: «nunc vero pacem et quietem Basileae amplec-
tor, cum uno Zwingero libenter philosophor!¢2.» Fiir Crato jedoch
bestand kein Zweifel, dafl Zwingers zunehmende Hinwendung zum
Paracelsismus dem Einflul3 des Franzosen zu verdanken war. Dies
teilte er einige Jahre spiter dem Schlesier Johannes Weidner, einem
ehemaligen Schiiler Zwingers, unverhiillt mit: «Seit vielen Jahren
korrespondiere ich mit Zwinger; in letzter Zeit vor allem tber
chemische Dinge. Er wird mich jedoch kaum fiir seine Ansichten
gewinnen, da er Aragosius als seinen Lehrer anerkennt, und ich
weil3 nach meinen vielen Gesprichen mit diesem Franzosen, wel-
cher Glaube ithm zuzuschreiben ist'®.» Crato konnte nur bestirkt
werden in seiner Meinung, als er in der dritten Ausgabe des 7hea-
trum Vitae Humanae den vollstindig revidierten Artikel tiber die
Chymistae zu lesen bekam. Zwinger und Aragosius hatten sich in
die Aufgabe der Redaktion geteilt, indem sich Zwinger darauf
beschrinkte, Begriff, Name und Rolle der Chemie zu definieren,
wihrend er dem Aragosius, «vir in omni philosophiae et medicinae
genere versatissimus, tamquam Plato futurus instar omnium», die
Erlduterung der physischen und metaphysischen Chemie tberlief3.

161 Thid. 13"

162 Brief des Aragosius an Crato vom 1. 8. 1577, Breslau, Biblioteka Uni-
wersytecka, Rehdiger. 248, Nr. 32.

163 1. Scholzius, Consiliorum et Epistolarum, a.O., Lib. 2, 350.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 123

«Chemiker», so schrieb Zwinger, «sind diejenigen, welche die
Kunst besitzen, heterogene Substanzen mittels des Feuers zu tren-
nen oder homogene zusammenzubringen. Sie sind es, die die Philo-
sophie der Natur mitten im Leben der Menschen angesiedelt
haben.» Eine Kunst, fuhr Zwinger fort, welche schon heute in
vielen Bereichen des menschlichen Lebens den natiirlichen Prozes-
sen gleichzukommen strebe, wenn sie sie nicht gar tibertreffe. Diese
Kunst sei von den Agyptern und Griechen Chemie, von den Ara-
bern Alchemie genannt worden. Theophrastus Paracelsus, «in hoc
genere ad miraculum usque excellens» habe jedoch den Namen
Spagyrik geprigt, einen nicht ungliicklichen Namen, da es sich hier
um omnav und &yetpev, um Trennen und Zusammenfithren handle.
Es gebe Leute, die meinen, sie sei die einzige Wissenschaft, die den
Namen Philosophie verdiene. Andere hingegen, von leichtsinnigem
Haf3 gegen die Sekte erfillt, wiirdigten die Erforscher der Natur
kaum eines Platzes unter den Marketendern, Aschenblisern und
Kohlentrimmern. Die Chemie sei jedoch eine Wissenschaft wie jede
andere, die entweder fir sich allein oder auch als Hilfswissenschaft
betrieben werden konne, so der Metall-, Walker-, Koch- oder
Arzneikunst und fiir die meisten Handwerke.

Aragosius seinerseits sprach von zwei Arten von Chemie: Es gebe
eine natiirliche und eine iibernatiirliche Chemie. Die erstere behandle
die natiirlichen Prozesse, die den Dingen immanent ablaufen. Der
Chemiker mache nichts anderes, als diese Prozesse zu beschleunigen.
Die zweite hingegen handle von Prozessen, die auBerhalb der Dinge
in den oberen Sphiren stattfinden; ithre Wirkung sei jedoch in der
physischen Materie vorgezeichnet, als ob sie durch eine hohere
Kraft schwanger wire: Diese Kraft heile Quintessenz. Gelinge es
dem Chemiker, diese obere Kraft in der Materie zur Geltung zu
bringen, so kénne er dadurch gleichartige Stofte in die Natur dieser
Materie transmutieren'®4. Zwinger war auch dieser zweiten Art von
Chemie nicht abgeneigt; er tiberlieB3 sie jedoch denjenigen, die von
Gott besonders erleuchtet seien. In den Exempeln zu diesem Artikel
schrieb er: «Hermes Trismegistus, Rex, Sacerdos et Philosophus
maximus, libris suis qui extant theologicis, passim chemica mysteria
aspergere videtur. Eruant qui possunt: poterunt autem ii, quos
aequus amavit Tupiter6s,»

Es waren jedoch nicht nur die Franzosen, mit denen sich Zwinger
Uber die Jatrochemie unterhielt. Wann sich Zwinger und Adam

184 Theatrum Vitae Humanae, ed. 1586, 3707.
165 Thid. 3708.



124 Carlos Gilly

Bodenstein niher gekommen sind, wissen wir nicht. Die Universi-
tatsbibliothek Basel besitzt ein Buch Bodensteins mit einer eigen-
hindigen Widmung an Zwinger vom Anfang des Jahres 1577%8;
aber die Grabinschrift Zwingers fiir Bodenstein 1463t auf eine lingere
Freundschaft schliefen. Auch Toxites lie Zwinger Ende 1576 das
neueste, von ihm herausgegebene Paracelsusbuch zukommen, was
den Uberbringer, Joseph Blaurer, nicht wenig in Erstaunen vet-
setzte: «norim autem Excellentiam Tuam hominis illius demonstra-
tionibus et scriptis non usque adeo affici'®”.» Zehn Jahre spiter
schrieb der Baron von Kitlitz, als einziger Freund aus der Basler
Zeit sei ihm Zwinger geblieben; er bat diesen, ihm seine alche-
mistischen Manuskripte aufzubewahren!®, Auch mit Georg For-
berger, der fiir Perna mehrere Traktate des Paracelsus libersetzte
und 1579 sogar eine deutsche Gesamtausgabe in Angriff nahm,
scheint Zwinger guten Kontakt gehabt zu haben!®®. Mit Thurn-
eysser befreundete sich Zwinger 1578 in Basel'’® und fihrte danach
eine Korrespondenz mit thm. Er schitzte den «verrufenen Alche-
misten» als einen sinnreichen und arbeitsamen Mann: «Illum alio-
qui non modo ut popularem sed uti virum ingeniosum laboriosum

168 Adam von Bodenstein, Herrlicher philosophischer Ratschlag, Basel 1577;
«Clariss. viro ID. Theodoro Zwingero Ad. a Bodenstein d. d. 1577 ».

167 Brief Blaurers an Zwinger vom 2zo0. 10. 1576, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. IT 28, 19.

1% Briet von Kitlitz an Zwinger vom 8. 9. 1586, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. II 4, 147.

189 Brief des Jakob Haun, cines Verwandten des Forberger an Zwinger vom
12. 8. 1583, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn. Il 28, 116. Wohl durch Forberger
unterrichtet wandte sich Haun an Zwinger als an einen Begiinstiger der herme-
tischen Philosophie, « Hermeticarum Musarum fautori». Mit Musac Hermeti-
cae meinte er in seinem Brief die Erforschung der Geheimnisse der Natur und
die Lehre des «incomparabilis vir Theophrastus Paracelsus, praeceptor nostrae
disciplinae venerandus ». Uber Forberger s. K. Sudhoff, Versuch ciner Kritik 1,
a.0O. passim. Ein Jahr spiter nannte Johannes Weidner Zwinger sogar cinen
« Trismegistos »: «Spiritum vitrioli tua manu factum, & TpiopéyLote, postquam
alexi, exultavit gaudio pectus meus. Itaque et pro eo et pro ecius conficiendi
modo indicato gratum habeo». s. Brief Weidners an Zwinger vom 24. 4. 1584,
Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn. II 28, 384.

170 Uber dic Anwesenheit Thurneyssers in Basel s. P.H. Boerlin, Leonhard
Thurneysser als Auftraggeber, Basel 1976, 124, 188. Dall Thurneysser tatsich-
lich vor dem zo0. November 1578 (s. A. 173) in Basel war, bezeugt der Brief
Zwingers an Monavius, in dem er von diescm Datum sagt, er habe mit
Thurneysser gesprochen («cum illo contuli quacdam ») und auch die Bilder des
Herbariums gesehen («Apparatum Herbarii vidi maximumy). Thurneysser
hatte wohl Exemplare seiner im Mirz dieses Jahres erschienenen Historia sive
Descriptio Plantarum nach Basel mitgebracht. Zwingers Brief in L. Scholzius,
Epistolarum. .. volumen, a.0. 471.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 125

plurimi facio. Neque me sectae diversitas vel a Theophrasto alienat,
cum veritatis studium et experientiae fidem in omnibus laude dignam
tudicem!™.» Seit etwa 1578 nahm die Korrespondenz Zwingers mit
Paracelsisten und Alchemisten aller Schattierungen einen nicht
geringen Platz ein in seinem ausgedehnten Briefverkehr. Korre-
spondenten waren unter anderem Johannes Rungius, Petrus Mona-
vius, Johannes Weidner, Salomon Teichmann, Konstantin Oeslet,
Wenzeslaus Lavinius, Petrus Severinus, Thomas Finck und natiir-
lich seine Schiiler, so zum Beispiel Moffett oder Baucinet. Es wiirde
den Rahmen dieser Arbeit sprengen, auf Zwingers Beziechungen zu
all diesen Minnern niher einzugehen. Auf den Briefwechsel mit den
zwel erstgenannten sei jedoch etwas niher eingegangen.

Bei dem Schlesier Petrus Monavius (Monaw, Monau), spiter
Nachfolger von Crato als kaiserlicher Archiater, wahrte Zwinger
am Anfang eine gewisse Zuriickhaltung. Er wullte nur zu gut, daf3
alles, was er ithm schrieb, bald sowohl in Breslau wie in Prag allge-
mein bekannt sein wiirde. Von November 1577 bis April 1578 hatte
Monau in Basel studiert. Nach seiner Riickkehr nach Breslau nannte
er Zwinger seinen Lehrer («praeceptor colende ») und erinnerte ihn
an seine oft ausgesprochenen Worte, «es titen nicht schlecht diejeni-
gen, welche zu der galenischen Schule auch die Schriften des Para-
celsus mit Mal3 in Betracht ziehen». Er, Monavius, kénne jedoch
nicht begreifen, wieso ein Arzt paracelsische Medikamente anwen-
den solle, welche ja aus Grundsitzen hergeleitet wiirden, die der
Lehre der Alten widersprichen und zu Recht verworfen wiirden.
Zwinger moge ihm jedoch nichtsdestoweniger mitteilen, welche
Schriften des Paracelsus mit Vorzug zu lesen seien und nach wel-
cher Methode dies zu geschehen habe!?. Zwinger antwortete vor-
sichtig, man wende die Methode an, die einem das Wahre von dem
Falschen zu unterscheiden gestatte. In bezug auf die Reihenfolge
der zu lesenden Biicher meinte Zwinger, er sei nicht der grofle
Weise, wofiir thn Monavius und einige Freunde wohl hielten: Man
erforsche den ganzen Wald, um das Beste herauszuholen®. Mona-
vius gab sich natiirlich mit der knappen Antwort nicht zufrieden

111 Brief von Zwinger an Alexander Thurneysser, Berlin, Staatsbibliothek
PreuBischer Kulturbesitz, Ms. Germ. Fol. 99, Bl. 192; weitere Briefe Zwingers
an L. Thurneysser, ebenfalls in Berlin, habe ich nicht sehen kénnen. Die Briefe
Leonhard und Alexander Thurneyssers im Besitz der Univ.-Bibl. Basel sind
neulich publiziert worden (P.H. Boerlin, a.O. 182ff.).

172 Brief des Monavius an Zwinger vom 24. 9. 1578, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. IT 28, 217.

173 Brief Zwingers an Monavius vom 2o. 11. 1578, L. Scholzius, Consiliorum
ct Epistolarum, a.0., lib. 3, 337f.



126 Carlos Gilly

und fragte weiter nach der Methode, das Wahre vom Falschen
«in Theophrasticis» zu unterscheiden. Er wisse, dall Zwinger mit
seinem Scharfsinn das Eis der Werke von Paracelsus gebrochen
habe und jetzt imstande sei, anderen den sichern Weg durch diesen
Dschungel zu zeigen. Auflerdem méchte er wissen, was Zwinger
von Severinus halte!?, Darauf antwortete Zwinger ausweichend,
Monavius sei offenbar der Meinung, er habe cinen groBen Teil
seiner Zeit und seiner Studien den Schriften des Paracelsus gewid-
met. Das treffe jedoch nicht zu, und deshalb vermége er nicht ande-
ren ein ihm selber unbekanntes Gebiet zu erschlieBen. Er lobe die
Anschauungen des Paracelsus oder seiner Anhidnger keineswegs,
weil er sie ndmlich nicht verstehe! Hingegen finde er ihre Geschick-
lichkeit in der Bereitung der Medikamente grofBlartig und sehr von
Nutzen fiur die Arzneikunst; das bedeute wiederum nicht, daf} er
nun in das andere Extrem verfalle und alle Medikamente der Alten
fur verwerflich erklire. Was das Buch von Severinus betreffe, so
halte Zwinger den Dinen fiir einen Mann mit scharfem Verstand
und sein Buch Zdea Philosophicae Medicinae fiir das Beste unter den
Biichern der Paracelsisten. Aber trotz seiner Beteuerung, frei sein
zu wollen in seiner Philosophie, diene auch er einer Autoritit, nim-
lich der von Paracelsus, von dem er auch das Verwerfliche verhert-
liche. So schwer sei es, das richtige Maf} zu halten. Severinus sei
allzu gelehrt, um von den Paracelsisten verstanden zu werden, und
allzu kritisch, als daB3 unsere Arzte ihn akzeptierten. Seinen Versuch
hingegen, die Lehre des Paracelsus aus den hippokratischen Grund-
sitzen herzuleiten, halte Zwinger fir berechtigt!?s.

In den folgenden Jahren schickte Zwinger Monavius mehrere
Formeln seiner Praparate Nepenthe, Catholicon, Anisum purgans
und diskutierte lange iiber deren Bereitung und Posologie!. Mit
Medikamenten, die Zwinger selber nicht analysiert und damit
experimentiert hatte, war er dullerst vorsichtig: «Descriptiones ali-
quot habeo », sagte er vom viel gerihmten Aurum potabile, «tamen
nullam adhuc examini subieci.» Im Falle des Aurum Potabile war er

174 Brief des Monavius an Zwinger vom 19. 2. 1579, Univ.-Bibl. Bascl, Frey-
Gryn. II 28, 218.

175 Brief Zwingers an Monavius vom 23. 3. 1579, L. Scholzius, Consiliorum
et Epistolarum, a.O., lib. 3, 339.

178 Andere Medikamente Zwingers hieBen Thiaeleum, Orionum, Ostru-
thium; er beschiftigte sich auch mit dem Turpetum minerale und mit der
Zubereitung und Behandlung von Zwischenstoffen in seinem Laboratorium
am Nadelberg. Es wire bestimmt eine dankbare Aufgabe fiir einen Chemiker,
diese Kompositionen, deren Formeln erhalten sind, cingehend zu analysieren,
um zu erfahren, wie die « Chemie» in Basel vor vierhundert Jahren aussah.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 127

der Meinung, solange es dem Chemiker nicht gelinge, das Gold zu
ciner pflanzlichen oder tierischen, das heiflt organischen Struktur
zu reduzieren, sei eine Anwendung im menschlichen Kérper voll-
stindig nutzlos: man wiirde es einnehmen und dann ohne jegliches
Resultat unverindert wieder ausscheiden!”?.

Viel vertrauter als mit Monavius korrespondierte Zwinger mit
dem Stettiner Stadtarzt Johannes Rungius. Anders als der Schlesier
war Rungius ein leidenschaftlich forschender Paracelsist, der unun-
terbrochen nach neuen Synthesen suchte. Vorurteilslos wie er war,
hatte Zwinger an Monavius berichtet, er verkehre brieflich mit
Rungius, wobei er sich nicht schime, auch von ihm etwas lernen zu
diitfen, so wie er auch ohne Vorbehalt von alten Weibern lernen
wiirde, wenn ihm diese zu neuen Kenntnissen verhelfen konnten.
Mit Rungius fuhrte Zwinger seine umfangreichste und intimste
Korrespondenz. Sie tauschten Erfahrungen aus iiber allerlei che-
mische Autoren und Experimente, und es war der Stettiner, der
Zwinger immer niher an Paracelsus heranfithrte. Rungius sah in
Zwinger den Mann, der als einziger in Europa die Prinzipien der
neuen Wissenschaft theoretisch zu formulieren vermdchte. Deshalb
ermunterte er den Basler wiederholt, die «Phinomene der Er-
fahrung» auf ein System von Theoremen zuriickzufiihren, um
nicht linger die abgeniitzte Autoritit der Schulen befiirchten zu
miissen, sondern sich allein der gerechten Zensur der Natur zu
unterwerfen:

«cognovi te gLAocoppaynuaTe strenue persequi et quod fert natura
ingenii tui felicissimi numquam laboribus parcere, quin abstrusas sapien-
tiac latebras eruas. Utinam qowvépeva éumeipeiwy liceat aliquando ad
Yewpnpdtwycanonemrevocare, et non tam pertritamscholarumformidare
autoritatem, quam Naturae revereri censuram aequiorem. Unus doctrina,
iudicio, dexteritate, aetate, gratia coeterisque pollis dotibus, quibus bene
emereri de Musis nostris quaeas et errorum fibras uniteratas rescindere
cum pleno exactoque epichiremato rerum evidentium?™.»

Zwinger lebte aber nicht so lange, als dal} er diesen Plan noch
hitte ausfithren konnen. Einen Ansatz dazu bedeuteten jedoch seine
Praclectiones Medicae, herausgegeben unter dem Titel Physiologia
medica eleganti ordine conscripta, rebusque scitu dignissimis, THEO-

PHRASTI item PARACELSI totius fere Medicinae dogmatibus illus-

177 Brief Zwingers an Monavius vom 26. 7. 1580, L. Scholzius, Epistolarum
...volumen, a.0. 468f.

178 Brief des Rungius an Zwinger vom §. 2. 1584, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. IT 28, 321.



128 Carlos Gilly

trata'®. Wer bei der Lektiire dieses Werkes den groBen Verchrer
des Paracelsus bisweilen vermif3t, darf nicht vergessen, dal3 es sich
hier um Vorlesungen fiir alle Studenten handelte und Zwinger
dullerst zuriickhaltend war in der Preisgabe seiner innersten Ubet-
zeugungen, und noch dazu vor unerfahrenen jungen Leuten. Den-
noch hatte Zwinger Paracelsus in seinen Vorlesungen nicht nur als
Chemiker, sondern auch als Arzt und Philosophen so hochgeprie-
sen, daB3 es der Sohn bei der Herausgabe des Werks fiir angebracht
hielt, im Vorwort seine von den Ansichten des Vaters abweichende
Haltung o6ffentlich bekanntzugeben®0., Auf seinem Lehrstuhl fiir
theoretische Medizin an der Basler Universitit hatte Zwinger ge-
lehrt, wie Paracelsus der erste gewesen sei, welcher die griindliche
und vor allem wirksame Pharmakologie aus der alchemistischen
Dunkelheit hervorgeholt und sie den Gesetzen einer neuen Methode
unterworfen habe. Und so wie Hippokrates der grofle Arzt unter
den Griechen und Avicenna unter den Arabern gewesen sei, so sei
Paracelsus der groBle Arzt unter den Deutschen. Mogen auch viele
Formeln seiner Medikamente von anderen wie Isaac Hollandus
oder gar Hermes Trismegistos ibernommen worden sein, fest stehe
doch, dal3 er sie nach der chemischen Methode uberarbeitet und in
der Sprache des Volkes verbreitet habe. Mit viel Geist und als
Nacheiferer des Hippokrates habe Paracelsus alles auf seine Methode
reduzieren wollen. Hippokrates habe mit bewundernswertem Fleil3
aus unzihligen Krankengeschichten seine logische Methode ge-
schaffen; aus geheimen Beobachtungen vieler Arzte habe Paracelsus
seinerseits die neue chemische Methode erfunden. Mége sie auch
manchmal provokatorisch erscheinen, so stimme sie doch in den
meisten Fillen mit der logischen Methode tiberein. Wir mii3ten thm
fiir das Dargebotene danken, setzte Zwinger auf Griechisch hinzu,
fiir das Versdumte und das Fehlerhafte hingegen ihn eher entschul-
digen als mit groBem Geschrei ihn zu widerlegen versuchen s,

In der kleinen Geschichte der Medizin, die Zwinger im achten
Kapitel seines Buches De Medicinae Speciebus verfalite, widmete er
fast ein Drittel der systematischen Darstellung der paracelsischen
Medizin. Er rechtfertigte dieses Ubergewicht, indem er auf den

17 Basileae 1610. Das Werk wurde posthum von Jakob Zwinger heraus-
gegeben, war jedoch anfangs 1587 bereits abgeschlossen. Am 31. 1. 1587
schickte Zwingers Amanuensis, Basilius Lucius, den letzten transkribierten
Teil des Werkes von Mulhouse nach Basel: « Praelectionum tuarum medicarum,
Cl. D. Doctor, partem residuam, quam mecum habui, tibi descriptam remitto »,
Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn. II o, 249.

180 Physiologia medica, a.0. ):( 57.

181 Thid. 56f.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 129

groflen Ruhm der Sekte, auf die groflen Gelehrten, welche sich zu
ihrer Lehre bekannten und vor allem auf die Vielzahl ausgezeich-
neter Arzneimittel hinwies, die dank Paracelsus wieder entdeckt
worden seien. Gewil3 wire es, so Zwinger, wiinschenswerter gewe-
sen, wenn Paracelsus, anstatt eine neue Sekte zu grinden, der alten
Medizin hitte zu groBerer Vollkommenheit verhelfen wollen. Wahr
sei auch, dall Paracelsus viel Ungereimtes geschrieben habe, das bei
einem Manne, der die meisten Philosophen von ihrem Sockel zu
stiitzen trachtete, fiir viele nicht unwidersprochen habe bleiben
konnen. Damit habe er eine grofle Zahl von Widersachern, unter
ihnen Erastus, auf den Plan gerufen. Diejenigen aber, die mehr nach
Wahrheit strebten als eine Sekte zu bekdmpfen suchten, miiliten
zugeben, daf} Paracelsus viele Geheimnisse der Natur enthiillt und
damit der Arzneikunst zu neuem Glanz verholfen habe. Und dies
diirfe nicht verschmiht werden, weil es nicht von Paracelsus stamme,
sondern es seien Geschenke der Natur selber, die Paracelsus ent-
deckt habe®2,

Das ganze Problem lag fiir Zwinger bei den vielen Vorurteilen
und in der allgemeinen Unkenntnis in bezug auf Methode und Werk
des Paracelsus. Es gebe Leute, die sich wegen ein paar gelungener
chemischer Priparate schon fiir ausgezeichnete Paracelsisten hiel-
ten, ohne die geringste Ahnung von der Philosophie des Paracelsus
zu haben; andere wiederum verdammten Paracelsus, ohne sich im
klaren dartiber zu sein, was sie eigentlich an thm auszusetzen hitten.
Zwinger hielt es deswegen fiir angezeigt, die ganze Medizin des
Paracelsus nach dem methodischen System des Hippokrates zu
ordnen, um seinen Schiilern Einsicht in die Physiologie, Pathologie,
Atiologie, Semiotik und Therapeutik des Paracelsus zu verschaf-
fen'®, In der Physiologie, so schrieb Zwinger, gehe Paracelsus vom
Prinzip aus, dal der Mensch ein Mikrokosmos sei. Deshalb solle
der Arzt zuerst die Natur der groBBen Welt zu erkennen suchen, um
dann seine Kenntnisse an den Menschen anzuwenden. Im Menschen
selbst, da Mikrokosmos, kénne man diese Teile des Makrokosmos
nicht sehen, sondern nur durch Signaturen erraten oder durch die
chemische Analyse erfahren. Anders als Hippokrates lege Paracelsus
keinen Wert auf die lokale Anatomie und lache tiber die Theorie der
Sifte. Manchmal verneine er, dal} es die Humores gebe, manchmal
akzeptiere er sie, behaupte aber gleichzeitig, sie hitten keine Bedeu-
tung fiir die Krankheit. Fiir ihn seien es die geistigen Krifte, welche
die Funktionen des Menschen bestimmen. Diesen «mechanischen

182 Thid. 81f.
183 Thid. 82.



130 Carlos Gilly

Geistern » schreibe er die Ubertragung der Heilkrifte der Medika-
mente zu, auch ohne dal3 man sie einnehme oder zu Gesicht be-
komme. In der Pathologie fithre er die Krankheiten nicht auf Min-
gel in den Ko6rperfunktionen zuriick, sondern auf die doppelte
Struktur des Menschen, der sowohl die Semina der Gesundheit wie
diejenigen der Krankheiten in sich habe. In der Atiologie unter-
scheide er zwischen natiirlichen und tbernatiirlichen Remedia: die
ersteren werden durch chemische Analyse gewonnen und bestehen
aus den drei «Principia» (Salz, Mercurius, Sulphur), aus den nattir-
lichen Dingen (Pflanzen, Tieren, Mineralien, Steinen) oder aus den
vier Elementen als den «matres» der in ihnen verborgenen «scien-
tiae». Die iibernatiirlichen Remedia werden durch die eigene
magische Imagination, den Glauben oder auch durch Engel und
Geister verabreicht. Bei den Letzteren handle es sich jedoch auch
um natiirliche Medizin, die lediglich auf tbernatiirliche Weise in
den Korper gelange. In der Therapeutik vertrete Paracelsus die
Meinung, die Heilung geschehe nicht durch Neutralisierung der
Krankheit mit entgegengesetzten Medikamenten, sondern durch
Anwendung von gleichartigen Heilmitteln, da Krankheit und Medi-
kament das Gleiche seien. Alle Krankheiten seien schlieB3lich heilbar;
gelinge die Kur nicht, so liege der Fehler beim Arzt: die Natur habe
fiir jede Krankheit ein Gegenmittel bereit.

Kein polemisches Wort triibte Zwingers Ausfithrungen tber die
Lehre des Paracelsus. Selten ist eine kritische Bemerkung bei der
Aufdeckung tatsidchlicher Widerspriiche zu finden, selten auch
Worte der Zustimmung bei der Wiedergabe von Lehrsitzen, mit
denen Zwinger durchaus einverstanden war. Zwinger vermittelte
seinen Horern das Wesentliche der paracelsischen Medizin mit einer
Sachkenntnis und Objektivitit, wie sie erst in jingster Zeit wieder
erreicht worden ist. Anders als die Zusammenfassung des Paracel-
sisten Oswald Croll, bis zur Aufklirung die am hiufigsten benutzte
Einfithrung in die Lehre des Paracelsus®4, mutet Zwingers Darstel-
lung der paracelsischen Medizin wie ein Kapitel aus Pagels Biogra-
phie des Paracelsus an.

184 Oswald Croll, Basilica Chymica, a.O. 3-110. Crolls Pracfatio Admoni-
toria galt wihrend des ganzen 17. Jahrhunderts als die beste Einfiihrung in die
Gedankenwelt des Paracelsus. Von der Basilica Chymica cerschienen mehrere
lateinische, aber auch deutsche, franzosische und englische Ausgaben (J.R. Par-
tington, A History of Chemistry 2, London 1961, 175). Noch Diderot bezeich-
nete Croll als den Mann, der die Lehre des Paracelsus zu cinem System redu-
zierte, «Oswald Crollius reduisit le paracelsisme en systéme», und in seinem
langen Artikel iiber Paracelsus und die Theosophen machte er nichts anderes
als die Praefatio Crolls zu excerpieren, ohne ihn weiter zu nennen (s. Encyclo-
pédie ou Dictionnaire Raisonné 16, a.O. 255-258).



Zwischen Erfahrung und Spekulation 131

In der moderneren Forschung wurde die Behauptung aufgestellt,
es klinge aus diesen Ausfithrungen Zwingers « Ablehnung der para-
celsischen Theorien» durch sowie sein Widerwille gegen die ab-
schitzigen Angriffe Theophrasts gegen die Medizin der Antike?®5.
So wahr der zweite Teil dieser Behauptung ist, so wenig stimmt der
erste. Wohl mag Zwinger in seiner Physiologia Medica die Studenten
vor der Flucht in die magische Medizin — und damit meinte er einen
Teil der Lehre des Paracelsus — gewarnt haben®, doch die Ver-
gleiche mit anderen Schulen fielen allzu oft zu Gunsten derjenigen
des Paracelsus aus. Zwinger hatte sogar die Elementenlehre Theo-
phrasts tibernommen, mit der Einschrinkung allerdings, diese
gehore primir in die allgemeine Wissenschaft der Natur und nicht
in die Medizin. Gegenstand der Medizin sind nach Zwinger nicht
die drei ersten Substanzen Salz, Merkur und Schwefel, in die sich
der Korper «(ut) ipsa docet experientia» durch Korruption wieder
zuriickverwandelt. Genausowenig sind dies die aristotelischen Be-
griffe von materia, forma und privatio. Die letzteren sind nur
logische Begriffe, die ersten jedoch bezeichnen die Prinzipien, aus
denen der Mensch entsteht oder auf die er nach dem Tode reduziert
wird, nicht aber den aktuellen Menschen, wie er gegenwirtig lebt87.
Prinzipien der Medizin sind hingegen, was wir durch die Sinne im
lebendigen Menschen wahrnehmen, dessen Unversehrtheit den
gesunden, dessen Beschiddigung aber den kranken Menschen aus-
macht: Festes und Flissiges, Korper und Seele, organische und

185 T, Karcher, Theodor Zwinger, a.O. 43 ff.

188 Physiologia medica, 7of. Zwinger verneint zwar nicht, dal} es neben der
natiitlichen Medizin auch eine iibernatiirliche Medizin («nec sensu nec ratione
humana adinventa, sed indicio intelligentiarum communicata») gibe. Er
bestreitet jedoch die Behauptung des Paracelsus, da3 die ganze Medizin dem
Menschen durch die Geister geoffenbart wurde: «Nugatur in eo Paracelsus,
quod totam Medicinam a spiritubus homini revelatam asserit: adeoque veteres
illos Philosophos a spiritubus deceptos, pro nucleo corticem tantum accepisse.
Se solum et primum ex Naturae lumine Medicum et Adepta philosophia illus-
tratum, veritatem ipsam docere.» Paracelsus hatte behauptet, es sci «nun offen-
bar worden dem liecht der natur, das die geist die kiinst haben an tag bracht»
(De causis morborum invisibilium, ed. Sudhoff 9, 346), aber auch das Gegenteil
(Liber de artium inventione, ed. Sudhoff 14, 251f.). Was Zwinger aber von
seinen Schiilern fern wissen wollte, war die Vermengung der Astrologie und
der Medizin, worunter sich oft eine abwegige Magie zu verstecken trachtete.
Um diese Gefahr zu bannen, miiBte man sich mit den natiirlichen Grenzen
zufrieden geben: «Accidit vero frequenter, ut qui summo artis studio tenentur,
si Naturae solius adiumentis non sint contenti, quaestus interim gloriaeve desi-
derio excellere prae caeteris cupiant, ad vetitas artes convertantur: utque latere
rectius possint, larvam sibi nobi(li)ssimarum, duarum scientiarum, Medicinae
scilicet et Astrologiae, ad simplices decipiendos, circumponant.»

187 Tbid 187f.



132 Carlos Gilly

psychische Funktionen. Denn der menschliche Ko6rper, schlief3t
Zwinger mit Plutarch, ist eine grofle und vielschichtige Gesellschaft
oder vielmehr ein Mikrokosmos, der alles enthilt: « Compendium
universi et microcosmum quendam in quo analoga quaedam uni-
versitatis rerum reperiuntur, cum in hominem tanquam in centrum
creaturae reliquae omnes destinentur.» Und dazu brauchte Zwinger
nicht Paracelsus zu zitieren: «id quod Plato in Tymaeo et Hippo-
crates in libro de Diaeta docuere!®.»

Die Frage, ob Zwinger ein Paracelsist gewesen sei, halte ich fiir
falsch gestellt. Die darauf erfolgten Antworten, Zwinger sei ein
«bedingter Anhinger des Paracelsus» (A. Burckhardt), «scharfer
Galenist, der jedoch Paracelsus nicht vollig verwerfe» (Sudhoff),
«weder bedingter noch unbedingter Paracelsist, sondern leiden-
schaftsloser Kritiker des Paracelsus» (Karcher) oder gar ein Befiir-
worter der «schirfsten und rabiatesten Gegner Hohenheims», wie
Zwinger neulich genannt wurde!®?, zeigen uns zur Geniige, dafl wir
mit dieser Fragestellung Zwinger nicht gerecht werden konnen.
Zwinger war nicht Anhdnger einer medizinischen Schule, sondern
lediglich einer bestimmten Methode, Medizin zu betreiben: es war
dies die Methode der Erfahrung, die von Hippokrates postuliert
und von Paracelsus angewandt wurde, wie Zwinger (mit Recht)
entdeckt zu haben glaubte. So konnte er an einen alarmierten Stu-
dienkollegen aus seiner Studentenzeit in Italien, Paul Hess, berich-
ten: « Theophrasto experientiae nomine multum tribuo.» Er begiin-
stige jedoch weder diejenigen, welche die ganze Medizin in Chemie
verwandelt sehen wollten, noch die anderen, welche einer alten
Methode verhaftet seien und alles Neue verdammten, ohne es je
selber ausprobiert zu haben. Und diese seine Meinung tber die neue
Empirie und die wahre Methode der Medizin unterscheide sich in
nichts von der des Hippokrates: «Et haec mea de empiria nova
(st modo chimia nova est) et vetere medicinae methodo sententia
est, ab Hippocratis, coryphaeinostri, praeceptis neutiquamaliena!®,»

Wihrend einige seiner Freunde Zwingers Haltung vollig verstan-
den wie z.B. der dinische Mathematiker Thomas Finck, der ihm
von Padua aus berichtete: «Theoriae novae semina atque funda-
menta in Hippocrate latere tecum Severinus asserit!®ly, konnten
andere ihre Enttduschung und ihr MiBlbehagen kaum verbergen.

188 Tbid. 193 f. Uber Zwingers Bejahung der Mikrokosmoslehre verweise ich
auf den zweiten Teil dieser Arbeit.

18 E, Weber, J. Arndts Vier Biicher vom Wahren Christentum, a.O. 34.

190 T, Scholzius, Epistolarum. .. volumen, a.0. 467.

191 Brief von Finck an Zwinger vom 7. 12. 1584, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. II 4, 100.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 133

Paul Hess antwortete auf den eben angefithrten Brief des Baslers,
Zwinger moge den Paracelsus mindestens nicht namentlich und in
aller Offentlichkeit in Schutz nehmen, da ihn fromme und gelehrte
Minner einstimmig als Atheist und Ignorant verurteilt hitten?%,
Schlimmer jedoch stand es mit Crato von Kraftheim. 1584 hatte
Zwingers Schiiler Moffett seinen De jure et praestantia chemicorum mie-
dicamentorum Dialogus Apologeticus in Frankfurt publiziert, in dem er
mit Erastus und den « Antichimisten » abrechnete und sich dabei wie-
derholt auf Zwinger und Aragosius berief. Wegen einer ironischen
Bemerkung des Englinders tiber Cratos alte Feindschaft gegen die
Chemie war dieser stark gekrinkt!®® und wandte sich mit den fol-
genden heftigen Worten an Zwinger: Er (Crato) wiirde erbleichen,
wenn ein Mann wie Moflett sich als sein Schiiler ausgeben wiirde.
Moftett nenne sogar Christus einen Chemiker. Habe ihn das etwa
Zwinger oder Aragosius gelehrt'®? Drei Wochen spiter forderte
Crato Zwinger heraus, fir seine Ehre zu sorgen und Moffett, der
seinen Namen mibraucht habe, zu desavouieren. AuBlerdem solle
Zwinger von den «Paracelsistica Somnia», welche der Arzneikunst
diametral zuwiderliefen, Abstand nehmen und zu Hippokrates
zuriickkehren: «de medicamentis sentiat quisque quod volet19.»
Auch vor der chemischen Philosophie des Johannes Rungius
glaubte Crato Zwinger warnen zu missen: Auch er (Crato) habe
nicht weniger von den Schriften des Rungius gelesen als Zwinger,
der ihn fiir seinen Lehrer halte. Rungius’ Philosophie sei jedoch eine
phantastische, da er, wie in Ekstase, immer ein anderes Sulphur,
Quecksilber und Salz meine als die, die wir alle kennen®.
Zwinger ging jedoch auf alle diese Vorwiirfe nicht ein. Er teilte
Crato lediglich die negative Meinung Felix Platters iiber Moffett
mit, nicht aber seine eigene oder die des Aragosius. Was die Chemie
betreffe, schrieb Zwinger, so betrachte er sie nicht als Erfindung des
Paracelsus, oder irgend eines «carbonarius», sondern mit Hippo-
krates als eine Herausforderung der Natur und als Gesetz einer
schwereren Kunst. Paracelsus habe gewil} vieles entdeckt (er hatte
ja genligend Verstand dazu). Doch habe er es gleichzeitig profa-

192 Brief von Hess an Zwinger vom 21. 5. 1581, Univ.-Bibl. Basel, Grey-
Gryn. II 28, 119.

13 T, Moffett, Dialogus Apologeticus de jure et praestantia chemicorum
medicamentorum, in Theatrum Chymicum 1, Argentorati 1659, 85.

194 Brief Cratos an Zwinger vom 19. 1. 1585, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
IT 28, 52,

193 Brief Cratos an Zwinger vom 11. 2. 1585, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
IT 8, 526.

198 Brief Cratos an Zwinger vom 19. 1. 1585, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
IT 28, 52.



134 Carlos Gilly

niert, indem er diese schone Kunst mit einer exoterischen Philoso-
phie prostituiert habe. Es sei unsere Aufgabe, diese schtne Kunst
vor weiterer Schindung zu bewahren'®?. Daraufhin antwortete
Crato: «Ich bin mit Dir in dem, was Du iiber die Chemie sagst,
vollig einverstanden. (De Chymicis plane tecum sentio.)%» Dies
war jedoch kein eigentliches Gesprich mehr, sondern eher ein hof-
liches Ausweichen. Wie Crato in Wirklichkeit iiber Zwingers Ein-
stellung zu Paracelsus dachte, hat uns bereits sein spiterer Brief an
Weidner gezeigt!®.

Und wie Zwinger seinerseits sich in Paracelsus vertiefte und in die
Experimentierung immer geheimerer Priparate, beweist nicht nur
sein Briefwechsel mit Rungius und Severinus, sondern auch seine

Mitarbeit am editorischen Programm von Pernas Schwiegersohn
Konrad Waldkirch?200,

197 Brief Zwingers an Crato vom 8. 6. 1585, Breslau, Bibliotheka Uniwersy-
tecka, Rehdiger 248, Nr. 157: «De chymicis superioribus quoque literis egi,
non tanquam Theophrasti vel cuiuspiam alterius carbonarii (lixas potius cum
veteribus appellemus, ¢ lice) inventa, sed tanquam gioeog BAdppata xat T€xvng
abstrusioris vop.ofetquata, ut cum Hippocrate loquar. Et tamen ut ingenii
scientia (?) est pro sua profecerit fateri: sic si quac a Theophrasto non tam
inventa (at invenire tamen potuisset, magno ingenio, licet distorto, praeditum,
quis negarit ?) quam profanata sunt (revera enim artem pulcerrimam exotericis
ct philosophiae adminicula nulla habentibus prostituit) a profanatione ulteriori
vindicare studeamus. Aragosio tuas ostendi et ad id, quid de antimonio cum
nitro parato quaevis responsurum puto. Nam Platterus vel nomen ipsum
suspectum habet nedum Moufetti scripta approbat.»

188 Brief Cratos an Zwinger vom 8. 5. 1585, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
11 28, 54.

w8 o, Anm, 163,

200 Die Herausgabe der Werke des Arnaldus de Villanova war ein frihes
Anliegen des Perna. Bereits in seinem Index Librorum von 1578 hatte Perna
den Druck als bevorstehend angekiindigt, « Arnoldi de Villanova opera omnia
sub praclo» (s. G. Richter, Verlegerplakate des XVI. und XVII. Jahrhunderts
bis zum Beginn des dreiBigjihrigen Krieges, Wiesbaden 1965, Taf. 8). Er
hatte Nicolaus Taurellus mit den Kommentaren zum Werke des Katalanen
beauftragt. Taurellus wurde jedoch 1580 als Professor der Medizin nach Alt-
dorf gerufen und hinterliel3 Perna nur die Kommentare zu den ersten Biichern.
Nach Pernas Tod entschied sich Waldkirch fiir den Druck und Zwinger iiber-
nahm die Aufgabe, die Bucher organischer als in den friheren Lyoner Aus-
gaben zu ordnen und die Praefatio des Typographus an den Leser zu schreiben.
Sechs Monate nach dem Druck, am zo0. 10. 1585 bedankte sich Taurellus bei
Zwinger fiir das in der Vorrede des Werkes gezeigte Wohlwollen: «Ex tua in
Arnoldi praefationem satis intellexi tuum erga me amorem et favorem adhuc
esse integrum, quin et tuam admonitionem et amicam et ¢ re mea €sse agnosco.»
(Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn. II 4, 310). Bezeichnend fiir die Einstellung
Zwingers ist eine zweite Vorrede zu den magischen Werken des Arnaldus, in
der er fiir die Freiheit des Verlegers und des Lesers plidiert: «Lectori Salutem.
Non omnibus operam nostram, in Arnoldi editionem collatam, omnino proba-



Zwischen Erfahrung und Spekulation 135

Auf Zwingers Briefwechsel mit Severinus brauche ich hier nicht
niher einzugehen, da Rotondo ihn bereits behandelt hat. Es war
Severinus, der den Franzosen Guillaume Meilan Gber Zwingers
Haltung zu Paracelsus aufklirte, worauf Meilan im Jahre 1587 an
Zwinger schrieb, er mége Waldkirchs Druck des Paracelsischen
Gesamtwerks tiberpriifen, damit in ihm keine Stellen gegen den
Papst ausgemerzt wiirden?'!. Herausgeber dieser Ausgabe war der
Katholik Johannes Huser; die finanziellen Kosten iibernahm der
Erzbischof von Kéln. Was jedoch Meilan und Severinus nicht wul3-
ten (und was auch der modernen Forschung tber diese wichtigste
Ausgabe entgangen zu sein scheint), war die Tatsache, dal3 Zwinger
als Mitherausgeber der zehn Teile Der Biicher und Schrifften Theo-
phrasti Paracelsi zusammen mit Huser hitte genannt werden miis-
sen, wire er nicht unmittelbar vor der Drucklegung gestorben.

Wihrend den langjihrigen Vorbereitungen iiber den Druck
scheint Huser mehr mit Zwinger als mit Waldkirch verhandelt zu

tum iri, minime dubitamus. Omnibus enim quis unquam satisfecit? Sed cum
non inepti Lectoris iudicio Arnaldi scripta omnia subiicere voluerimus, neque
hoc de Sigillis tractatu, quem non sine rationibus expungere potuissemus,
defraudare quenquam voluimus: Suo quilibet recte et in hoc et in aliis utatur
iudicio. Vale» (Arnaldi Villanovani Philosophi et Medici Summi Opera Omnia,
Basileae ex officina Pernea per Conradum Waldkircherum 1585, 2037f.). Wich-
tiger fir die Mitarbeit Zwingers und Waldkirchs scheint mir jedoch die Heraus-
gabe der Cheirurgia des Paracelsus, «Warhafftiger Beschreibunge der Wund-
artzney des hochgelehrten und Wolerfahrnen Medici Theophrasti Paracelsi»,
Basel 1585 und 1586. Uber den Druck s. K. Sudhoff, Versuch einer Kritik der
Echtheit 1, 2.0O. 355ff. und 362f. AuBler der Vorrede zum zweiten Band, die
zweifellos von Zwinger stammt, haben die Marginalien und Register bereits
Sudhoff zu der Vermutung veranlaBlt, «ein wissenschaftlich gebildeter paracel-
sistischer Redacteur » habe «also dem Vetleger Perna-Waldkirch zweifellos zur
Seite » gestanden. s. ibid. 359.

201 Brief des Meilan an Zwinger von Ende 1587 bis Anfang 1588, Univ.-
Bibl. Basel, Frey-Gryn. II sa, 82: «Virorum aliquot doctorum et Paracelsicae
philosophiac studiosissimorum monitu permotus, ad te scribo, ego ante annum
tibi solum obiter notus, vir tam multis nominibus ornatissime. Veruntur illi,
ne qui iam apud vos Philosophi nostri opera omnia, undique diligenter per
triennium conquisita, ex authoris autographo et aliis manuscriptis excudi
parant, in iis minus se pracbeant fideles, quibus aliquando Theophrasti etiam
in physmxs suis libris Papam perstrmglt liberius. Quod non nisi huius doctrinae
maximo cum damno fieret. Omnes 1taque enixe te rogamus, ut iisdem tuis erga
Rempublicam litterariam officiorum insistens vestigiis, pro tua solita diligentia
illorum editionem observare non recuses. Ita fiet, ut magis ac magis de Philo-
sophia bene merendo, eruditis omnibus rem gratissimam facias et eos levissimo
negotio liberes a critica severiori.» (Wegen Zerstorung des oberen Teiles des
Bricfes ist nur der Nachname «Maelandus» zu lesen. Es handelt sich jedoch
um Guillaume Meilan aus Orléans, Arzt des Prinzen de Condé. Uber ihn s.
L. Gautier, La médecine 2 Genéve, a.0O. 428.)



136 Carlos Gilly

haben. Als das Manuskript fertig war und Huser seinen Famulus
Paul Linck mit den Unterlagen nach Basel schickte, empfahl er ihn
an Zwinger wie an seinen besten Freund: «Eum de meliori nota
tibi commendo, amanter rogans ut in quacumque re consilio et
auxilio tuo opus habuerit, ei adesse velis, mihi enim feceris quicquid
beneficiorum in eum contuleris?®.» Viel wichtiger ist jedoch in
diesem Brief die Tatsache, daB3 Huser Zwinger nicht nur um Bera-
tung in der Disposition der einzelnen Binde bat, sondern ihm auch
vorschlug, den ganzen Druck mitzugestalten und allfillig auftau-
chende Fragen jeden Monat mitihmbrieflich zu besprechen: « Quem
modum et ordinem in editione commodissimum ego iudicem,
oretenus ex Paulo (Linck) intelliges, tu si commodius aliqua disponi
posse iudicaveris, me moneas quaeso, singulis enim mensibus
literae Basilea ad nos, et hinc ad vos, perferri possunt... si quid
praeterea est quod me vis facere, impera et manda, habes enim me
ad omnia officia paratissimum?2®.» Husers Gesamtausgabe des Para-
celsus hitte durch Zwingers Mitarbeit nur gewinnen kénnen. Doch
als dieser Brief am 3. Mai 1588 geschrieben wurde, war Zwinger
seit fast zwei Monaten tot.

Es wire verfriht, dem Leser schon zum Abschlul3 dieses ersten
Teils der Studie ein befriedigendes Bild der geistigen Vielseitigkeit
Zwingers vermitteln zu wollen. Ohne die Beriicksichtigung von
Zwingers Neigung zur hermetischen Philosophie, von seinem Ver-
such einer bleibenden Methodisierung der Wissenschaften (denn
dies und nicht ein blofles Exempelalbum war sein Theatrum Vitz
Humanae in Wirklichkeit), oder von Zwingers stindig wachsendem
Skeptizismus bliebe das Bild unvollstindig, auch das des Mediziners
Zwinger. Eines darf jedoch vorweggenommen werden, worauf
bereits der Titel dieser Arbeit hinweist: Zentrales Thema bei Zwin-
ger war das Postulat nach Erfahrung sowohl in der Medizin und
anderen Naturwissenschaften — eigenes unmittelbares Priifen — wie
in der Philosophie — lebendige Geschichte in der Gestalt von
Exempeln menschlichen Verhaltens — oder auch in der Religion -
der Glaube sei an der Praxis zu priifen und nicht an der Vollstindig-
keit des Glaubensbekenntnisses.

Was das Verstindnis fiir Zwinger oft erschwert, ist die Leichtig-
keit, mit der er jedermann ein anderes Gesicht zeigte, je nach dem,
wie der jeweilige Gesprichspartner eingestellt war. Dies ist aber
weder Beweis fiir die Anpassung Zwingers an jedermanns Meinung
noch entsprang es einem Mangel an Mut oder Engagiertheit: es

202 Brief von Huser an Zwinger vom 3. 5. 1588, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. II 28, 150.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 137

widerspiegelte vielmehr seine Uberzeugung, dafB} es unniitzen und
kleinlichen Kontroversen auszuweichen gelte, um sich auf das
Wesentliche konzentrieren zu koénnen.

Zwinger war praktisch der Erste und Einzige in Europa, der
Offentlich und an einer Universitit Paracelsus mit Hippokrates
gleichsetzte. Zwinger war mehr als ein Paracelsist: Er verstand es,
Paracelsus in einem groBeren Rahmen zu sehen und ihn in die allge-
meine Medizin zu integrieren. In eine Medizin, die er nicht zuletzt
dank Paracelsus zu der lingst in Vergessenheit geratenen Lehre des
Hippokrates zuriickfithrte und damit hat er den Weg fiir eine
Erneuerung der Medizin freigemacht.

PS Erst nach der Drucklegung dieser Arbeit habe ich von Ru-
dolph Zaunicks Monographie iiber den sidchsischen Paracelsisten
Georg Forberger erfahren (Kosmosophie, Forschungen und Texte
zur Geschichte des Weltbildes, der Naturphilosophie, der Mystik
und des Spiritualismus vom Spitmittelalter bis zur Romantik,
Bd. IV, Wiesbaden 1977). Die Ausbeute fiir unser Thema ist jedoch
dulerst gering. Nicht so bei der von mir tibersehenen Arbeit Marie-
Louise Portmanns, Theodor Zwingers Briefwechsel mit Johannes
Runge, Ein Beitrag zur Geschichte der Alchemie im Basel des 16.
Jahrhunders, in: Gesnerus 26, 1969, 154-163. M.-L. Portmann hat
in wenigen Seiten nicht nur die Korrespondenz des Rungius mit
Zwinger erldutert, sondern auch auf die eigenartige alchemistische
Titigkeit des Barons Johannes von Kitlitz in Basel hingewiesen.



	Zwinger und Paracelsus

