Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 77 (1977)

Artikel: Zwischen Erfahrung und Spekulation : Theodor Zwinger und die
religiose und kulturelle Krise seiner Zeit. 1. Tell

Autor: Gilly, Carlos

Kapitel: Der Streit um Paracelsus

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117946

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwischen Erfahrung und Spekulation 63

mentator des Aristoteles, der aber Kabbala und Corpus Hermeticum
standig zitierte und von Ficino und den Florentiner Neuplatonikern
schrieb, ithnen und ihrem Werk sei zu verdanken, dal} wir frei und
elegant zu philosophieren verméchten ?

c) Welches war die wirkliche religése Uberzeugung Zwingers,
der in seinem Leben als «amicissimus et advocatus» der Sekte der
Anhinger Castellios in Basel denunziert, nach seinem Tode aber
von Genf und aus der Feder Theodor de Bezes ein Epitaphium
bekam, in dem er seiner Religiositit und seines universalen Wissens
wegen als Varro des Jahrhunderts gepriesen wurde?

Das SchluBwort muf3 selbstverstindlich dem Lebenswerk Zwin-
gers gelten, dem 7Theatrum 1/itae Humanae, das alles andere als eine
blo3e Exempelsammlung war, in der fiir die modernere Forschung
lediglich vereinzelt eingestreute Charakterbilder aus Zwingers
Bekanntenkreis interessant scheinen.

Kehren wir zu dem kulturellen und religiosen Hintergrund zu-
riick, aus dem erst diese Fragestellung ihre geschichtliche Dimen-
sion bekommt, und der uns spiter eine prizisere Beantwortung
dieser Fragen ermdoglichen wird.

Der Streit um Paracelsus

Basel, die Stadt, von deren Druckereien aus Castellio und seine
Freunde den ersten Kampf um die religiése Toleranz in Europa
ausgefochten hatten, wurde bald wieder wichtigstes Ausstrahlungs-
zentrum eines anderen, ebenso weiten europiischen Konflikts, des
Streites um Paracelsus. Es war ein Streit, bei dem eigentlich die
Diskussion um die neue Medizin des Paracelsus nur einen Teil aus-
machte, wenngleich den gerduschvollsten und denjenigen, der dem
ganzen Streit auf Jahrzehnte den Namen gab und ein einheitliches
Bezugselement bildete. Im Grunde stritten sich zwei grundverschie-
dene Weltanschauungen um die Frage nach den Grenzen der Offen-
barung und der Wissenschaft mit entgegengesetzten Arbeitsmetho-
den, wobei Begriffe zur Diskussion standen wie Erfahrung und
Autoritit, Vernunft und «lumen naturale», und vor allem der
Begriff der Natur selbst. Die echtesten Motive der italienischen
Renaissance, Platonismus und Neuplatonismus, hermetische Philo-
sophie, Kabbala und Magie kehrten wieder mit neuer Kraft und
vereinten sich unter den Pressen der Basler Druckereien mit der
Medizin, Alchemie und Naturphilosophie des Trismegistus Get-
manus Paracelsus in einer noch nie dagewesenen Konzentration.



64 Carlos Gilly

Plotins Enneades in der Ubersetzung und mit dem Kommentar
des Marsilio Ficino erschienen 1559 bei Perna und erneut um 1580,
diesmal mit der editio princeps des griechischen Textes und einem
Vorwort Theodor Zwingers. Die Opera Ommnia des Pico della
Mirandola druckte Henricpetri 1557, 1572/73 und 1601. Diejenigen
des Ficino ebenfalls Henricpetri 1561 und 1576. Zwinger gab 1563
das Gesamtwerk des Francesco Cattani da Diacetto bei Perna und
Henricpetri heraus und auf seine Vermittlung hin druckte Perna
1581 die Discussiones Peripateticae des Patrizzi und zwei Jahre spiter
Froben das Buch De natura hominis des Agostino Doni. 1578 erschien
in Basel, wenngleich mit dem fingierten Impressum « Lugduni apud
Beringos Fratres» der erste Gesamtdruck der Werke Agrippas von
Nettesheim?2, 1587 der erste Band der Artis cabalisticae scriptores mit
Werken von Paulus Ricius, Reuchlin, Arcangelo di Burgonuovo,
Leone Ebreo und dem Sepher Jegira; der zweite Band, der die Opera

12 Die mindestens finf verschiedenen Ausgaben von Agrippas Werken in
zwei Binden mit dem Impressum «Lugduni, apud Beringos fratres » sind streng
bibliographisch noch nicht erfal3t worden. Dal3 die spiteren Ausgaben zwischen
1600 und 1624 in Strallburg und bei Zetzner, wic oft vermutet, gedruckt wur-
den, ergibt sich aus dem Catalogus Librorum, quos Lazarus Zetznerus Biblio-
pola Argentinensis piaec memoriae et post eum Haeredes hactenus aut propriis
sumptibus imprimi curarunt aut aliunde sibi compararunt... ad Annum
M.DC.XXVI. (Exemplar in der Aargauischen Kantonsbibliothek.) Der frithere
Druck — in kursiv —, der schon von David Clement als der Beste von allen
bezeichnet wurde (Bibliothéque curieuse historique et critique ou Catalogue
raisonné des livres difhciles a trouver, vol. I, Gottingen 1750, 94-96) ist neuer-
dings von Paola Zambelli nach dem Einband des Exemplars der Aachener
Stadtbibliothek auf das Jahr 1580 zuriickdatiert, und von Leandro Perini der
Druckerei Guarins in Basel zugeschrieben worden. (P. Zambelli, Cornelio
Agrippa nclle fonti e negli studi recenti, in: Rinascimento, 2 ser. 8, 1968, 182f.;
idem, Cornelio Agrippa, Sisto da Siena e gli inquisitori, in: Memorie domeni-
cane, N.S. 3, 1972, 149f.) Allerdings brauchte man nur in Gesners Bibliotheca
Universalis von 1583 nachzusehen, um dieses Datum feststellen zu koénnen;
und daB} es sich dabei um cinen Druck Guarins handelte, wullte schon im
17. Jahrhundert der Basler Bibliophile Remigius Fisch, der in seinen — hand-
schriftlich geblicbenen — Kollektaneen zum Leben beriihmter Ménner unter den
Titel Agrippa schrieb: «Opera Corn. Agrippae omnia duobus Tomis prodierunt
Lugduni apud Beringos fratres in 8°. Sed fictum est hoc typographi nomen.
Excusa namque opera haec Basileae apud Tom. Guarinum, uti apparet ex Typo,
si conferatur cum Typo et literis Guarinianis.» (Univ.-Bibl. Basel, Ms. O I 4,
178.) Auch die Ausgabe H.C. Agrippae Liber Quartus de Occulta Philosophia
von 1565 scheint aus Basel zu stammen, diesmal aus Pernas Druckerei; und
die nicht datierte Ausgabe De occulta Philosophia libri III. Item superius libet
de ceremoniis magicis qui quartus Agrippae habetur. Quibus accesserunt Hepta-
meron Petri de Albano. .. Lugduni, apud Beringos fratres o.d. (Vorlage oder
Nachdruck der mit gleichlautendem Titel verschenen Ausgabe Paris, J. Dupuys,
1567) wird auch wohl Basel zuzuschreiben sein.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 65

Ommia des Francesco Giorgio Veneto enthalten sollte, wurde nicht
mehr gedruckt®. Von den zirka siebzig Basler Paracelsusdrucken
dieser Periode — nach 1603 wurde Paracelsus in Basel nie mehr ge-
druckt — erschienen tiber sechzig bei Perna und seinem Schwieger-
sohn und Nachfolger Konrad Waldkirch; darunter 1575 zwei Binde
einer von Perna geplanten lateinischen Gesamtausgabe und 1589
bei Waldkirch die erste gro3e Sammlung in zehn Binden der Biicher
und Schrifften Paracelsi, herausgegeben von Johann Huser!4. Dazu
kamen noch die Werke der Paracelsisten Suchten, Bodenstein,
Toxites, Dorn, Severinus, die Sammlungen mittelalterlicher alche-
mistischer Traktate, die Werke eines Arnau de Villanova, 1585
anonym von Zwinger herausgegeben??®, und nicht zuletzt eines der
einfluffreichsten und am meisten bekdmpften Handbiicher der
Renaissancemagie, das anonyme Buch Arbatel, de magia veterum, das
Perna 1575 druckte. Eben diesem kleinen Buch, «mirum libellum
Basileae publice editum de magia», wie ein Basler Zeitgenosse auf
das Titelblatt seines Exemplars eintrug, hat Rotondo einen groflen
Teil seiner Studie gewidmet, da er mit gutem Grund den Druck des
Arbatel betrachtet hat «come il tentativo pit audace fatto dal Perna
di dare ampia e provocatoria diffussione a quei suoi presupposti
culturali e religiosi — anche in questo caso suoi e di suoi amici — che
sono alla base di tante sue edizioni del decennio che si stiamo occu-
pando e in particolare alla base della sistematica ricerca e pubblica-
zione delle opere del Paracelso »¢.

Dabei hat er nachgewiesen, wie die Klage tiber den Verfall der
Kiinste und Wissenschaften — und sogar der Religionen —, zu deren
Sprecher Perna sich erhob, indem er die Werke von Paracelsus und
Biicher wie das Arbate/ druckte, aus der Konvergenz eines doppel-
ten Protests entstand: Protest gegen den Anspruch der etablierten
Kirchen, die einzigen Verwalter der richtigen Gotteserkenntnis zu

13 Brief von J. Pistorius an Henric Petti vom 10. 4. 1578 (Univ.-Bibl. Basel,
G2 I 20b Nr. 74): «Otdo observandus in excudendis Cabalae scriptoribus. . .
Secundus tomus contineret omnia opera Georgii Veneti: cuius viri nunquam
satis laudatos labores, miror cur non excudas. . . ». Die Werke Giorgios wurden
aber im Corpus Cabbalisticum des Pistorius nicht gedruckt, auch wenn im
18. Jahrhundert Daniel G. Morhof in seinem Polyhistor Philosophicus, 1714, 17
zu berichten weill: «Franciscus Georgius Venetus (in libro), qui et seorsim
prodiit, et junctim cum omnibus Scriptoribus Cabalisticis, editis Basileae anno
1587 in fol. aliquot tomis.»

14 Karl Sudhoff, Versuch einer Kritik der Echtheit der Paracelsischen Schrif-
ten, I. Theil. Bibliographia Paracelsica. Besprechung der unter Theophrast von
Hohenheims Namen 1527-1893 erschienenen Druckschriften, Berlin 1884,

15 s, Anm. 78 und zoo0.

16 Rotondo, Studi e Ricerche, a.0. 342.



66 Carlos Gilly

sein, und Revindikation der freien experimentellen Forschung gegen
die Autoritit des Aristoteles und des Galen, die als die verbindlichen
Interpreten der Natur in den Universititen galten; und dal} sie auf
einen Erneuerungsvorschlag hinzielte: Das Uberdenken der Reli-
gion und Wissenschaft im Lichte der wahren Magie der Alten, das
heiBt, die Verkniipfung der hermetischen Tradition mit der experi-
mentellen Naturwissenschaft des Paracelsus: « Hermes Trismegistus
est secretorum pater cum Theophrasto Paracelso, et in se omnes
habent vires secretorum», wie im 26. Aphorismus des Arbatel
steht.

Parallel dazu hat Rotondo gezeigt, wie unter der erbitterten Oppo-
sition gegen die Revolutionierung der Medizin durch Paracelsus
und bei der Verteidigung der aristotelischen und galenischen Lehre
bis zum AuBersten die «otthodoxe» Wissenschaft nichts anderes
bekidmpfte als die radikale Umkehrung der Grundsitze der tradi-
tionellen Bedeutung des Menschen und der Natur, insbesondere die
Behauptung, der Mensch als Mikrokosmos vermége durch seinen
Geist (cotpus sydereum bei Ficino, Astralleib-Licht der Natur im
Menschen bei Paracelsus, Gottesgeist im Menschen bei Suchten
oder durch Erfahrung eines duBeren Planetengeists, wie das Arbate/
lehrte) die Natur oder grofie Welt zu durchschauen und zu durch-
dringen und deren Kurs zu erldutern, gegebenenfalls zu korrigieren
oder gar wiederherzustellen. Darauf nimlich lief im Wesentlichen
das neuplatonisch-magische Weltbild hinaus, das Paracelsus als
theoretischer Rahmen der eigenen experimentellen Forschung
diente. Eine solche Umkehrung drohte selbstverstindlich auch die
Normen der auf diesen Grundsitzen aufgebauten Theologie der
offiziellen Kirchen zu sprengen und lie3 sehr bald die Bezichtigung
der Hiresie in bezug auf Paracelsus und seine Anhidnger laut wer-
den, nicht nur seitens der Theologen, sondern vor allem von seiten
«orthodoxer » Wissenschaftler wie Gesner, Crato von Kraftheim
und vor allem Erastus, die sich der erosiven theologischen Ladung
dieser Schriften sehr bewuft waren und tberzeugt, wie Rotondo
zusammenfafBt, «che una salvaguardia efficace di una posizione di
pensiero accademicamente ortodossa doveva cominciare dalla difesa
del suo involucro teologico ». Es waren Bezichtigungen und Ankla-
gen, die vierzig Jahre spiter nicht das geringste an Aktualitit ein-
gebufit hatten. «Wenn christlich zu philosophieren ist, nach den
Grundsitzen des Glaubens und der Lehre Christi», schreibt der
bedeutendste geistige Nachfolger des Erastus, Andreas Libavius,
«darf man nicht die Magie, Kabbala, Chemie, Astrologie und
Chiromantik hinzuziehen und auf keinen Fall es nach der Art des
Paracelsus und seiner Nachfolger tun, da in den Biichern der Pro-



Zwischen Erfahrung und Spekulation 67

pheten und Apostel nichts von diesen Dingen zu finden ist; mehr
noch, viele der paracelsischen Behauptungen koénnen die Grund-
satze der heiligen Schrift zerriitten, wihrend die Philosophie des
Aristoteles mit Ausnahme der spezifischen Glaubensinhalte in kei-
ner Weise der Schrift zuwiderliuft, so daB} wir, wenn wir mit
Christus philosophieren wollen, dies nach der peripatetischen Philo-
sophie tun miissen: einer Philosophie, die freilich durch das Licht
des heiligen Geistes erleuchtet wurde!?.»

Fast ein halbes Jahrhundert nach dem Erscheinen der Disputa-
tiones des Erastus war Libavius, aufmerksamer Beobachter der kul-
turellen Szene in Deutschland in den Anfingen der Rosenkreuzet-
Mystifikation, wie kein anderer in der Lage, das Ausmal} der Ver-
wiistungen zu tiberblicken, welche der lange Streit in der traditionel-
len Theologie und Wissenschaft angerichtet hatte. Einen groflen
Teil seines umfangreichen Werkes (22 Titel mit mehr als 16000
Seiten) widmete er der Verteidigung des Aristotelismus, der Sdube-
rung der Alchemie von jeglichem Echo aus der «theophrastia» und
aus der Philosophie des «impius et ethnicus » Hermes Trismegistos,
und vor allem der Bekampfung all jener, die offen oder im geheimen
(auch hier verwendete man das Wort Nicodemiten®®), der Tradition
widersprachen. Und wihrend er einen Petrus Ramus «fidissimum
solertissimumgque interpretem» des Aristoteles nannte («Petri Rami
doctrina logica. Aristotelis medulla est. Peripatetica vocetur»'),
konzentrierten sich seine Angriffe auf die Gesamtheit des plato-
nischen Systems, die Quelle der zwei, wie er es nannte, groBten
Irrtiimer seiner Zeit, der Magie und des Skeptizismus:

17 Andreas Libavius, Examen Philosophiaec Novae, quae veteri abrogandae
opponitur, Frankfurt 1615, 6.

18 Oswald Croll, Basilica Chymica, continens Philosophicam propria laborum
experientia confirmatam descriptionem et usum remediorum Chymicorum
selectissimorum e lumine gratiae et naturae desumptorum, Frankfurt 1609
(zit. Ausg. Frankfurt [1611], S. 8): «Galenistorum vero pars syncerior et sub-
tilior, Nicomediana, ingenio mitiore, quae propter metum et excomunicationem
Rabinorum quorundam Athenicnsium veritatem publice profiteri nondum
ausa est...» Und ein Jahr vorher hatte der franzosische Paracelsist Israel
Harvet geschrieben: «Ac licet ex tanto numero vix unus atque alter veri-
tatis lumine irradiatus resipiscat: ct tamen palam id profiteri audet, sed ex
metu reliquorum Phariseorum, hominum fanaticorum, cogitur tamquam alter
Nicodemus noctu, hoc est, in occulto sua artis negotia tractare, nisi velit audire
haereticus, magnus exorcista, sophista ctc.» ([Isracl Harvet], Hermetis Trisme-
gisti Tractatus Aureus de Lapydis Physici sccreto. . . nunc vero a quodam ano-
nymo scholiis illustratus, in Theatrum Chymicum, Bd. 4, Stralburg 1659, 603).

19 Andreas Libavius, Variarum controversiarum. .. inter nostri temporis
Philosophos et Medicos Peripateticos, Ramaeos, Hippocraticos, Paracelsicos.. .
libri duo, Frankfurt 1600, 85.



68 Carlos Gilly

«Paracelsus rectius voces Socraticos aut Platonicos, quorum monarca
Platonis placita, a Jamblico, Proclo, Marsilio, Pomponatio(!) et aliis
egregie ampliata et illustrata plurimum retinuit, atque inde superstitio-
sissimae Magiae professor evasit, quamquam alicubi prae se ferat dissen-
sum ab Agrippa, Trithemio, Apollonio, sagis etc.2?.»

Plato selbst sei nichts anderes als ein Magus gewesen, laut Liba-
vius «eine Ehre, die bei uns Christen mit Schafott und Scheiter-
haufen quittiert wird »*'. Wie bei den Disputationes des Erastus, der
fir die Paracelsisten die Todesstrafe angewendet sehen wollte, han-
delte es sich bei den Anschuldigungen des Libavius nicht um blofe
Rhetorik: «non autem ludo; seria loquor ex historiarum et expe-
rientiae fide.» Und Magier seien heute, setzte er hinzu, alle diejeni-
gen, die sich zur platonischen Lehre bekennen:

«Nostra aetate qui Platonicus est, magus et supersticiosus est, ut
evidenter testantur Jamblicus, Proclus, Agrippa, Paracelsus, Marsilius,
Pomponatius et alii multi®.»

Zur Magie kam fir den Rektor der Akademie von Coburg der
Skeptizismus hinzu, dessen Urheber Sokrates gewesen sei, indem
er gegen alle Evidenz behauptete, nichts zu wissen und alle Kennt-
nisse in Zweifel zog.

«Was kannst Du dem zutrauen, der die GewiBlheit der sinnlichen
Wahrnehmung verneint ?» fragte Libavius einen der Paracelsisten, Hen-
ning Scheunemann, «Du verabscheust die neueren Skeptiker, und was
anderes lehrt Dein Sokrates in Platons Phaidon? Du verurteilst Porphi-
rius, und was war dieser anderes als ein Platoniker? Du bezichtigst die
Anabaptisten der Torheit, und Sokrates lehrt dasselbe, wenn auch in
einem anderen Zusammenhang. Die Ansicht des Sokrates wird sowohl
von den Tirken wie auch von den Ketzern akzeptiert. Oder wirst Du
von ihnen behaupten, sie lehrten die wahre Gotteserkenntnis, die wir in
diesem Leben zu besitzen beginnen und nach dem Tode vervollstindigen
werden? Wo bleibt das Amt der Kirche, der sichtbare Gebrauch der
Sakramente und alles andere, was Gott will und verordnet? Wenn
Sokrates die Objektivitit der Sinneswahrnehmung verneint, verneint er
etwa nicht die sichtbare Kirche und die ganze menschliche Gesellschaft ?
Zu welcher Tierart gehorte wohl dieser Enthusiast und stupide Philo-
soph? Es gibt auch ein Buch, Arbatel genannt, iiber alle Massen voll der
ruchlosesten Magie. Dieses Buch lehrt dieselben platonischen Ansichten.

20 [dem, 86.

2 «. .. Daemonem ipsum habuit et Magus fuit, quae laus inter Christianos
est cruce et flammis digna. Non autem ludo: seria loquor ex historiarum et
experientiae fide.» Idem, 29o.

22 Tdem, 460.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 69

Und von diesen Ansichten iiberschiumen alle anderen Werke der Magier.
Wenn Du Sokrates in Deinen Schutz nimmst, so wirst Du Beschiitzer
und Komplize all dieser Ausgeburten der Phantasie®.»

Verneinung der Kirche und der ganzen zivilen Gesellschaft, diese
Anklage gegen die Dissidenten wird zu einer Konstante im Munde
orthodoxer Theologen und Wissenschaftler wihrend des ganzen
17. Jahrhunderts. Sie steigerte sich bis zum Autodafé aller vermeint-
lichen oder echten Ableitungen des Platonismus in zwei Werken
der Jahrhundertwende, dem Buch des Ehregott Daniel Colberg
Das Platonisch-Hermetische Christenthum?® und dem von Johann Chri-
stoph Miiller veroffentlichten Sammelsurium mit dem Titel Ana-
baptisticum und Enthusiasticum Pantheon®s. Ubereinstimmend in der
Anklage und Verdammung setzten die Orthodoxen eine Verteidi-
gungstradition fort nach Schemen, die Rotondd in seiner Analyse
der Reaktionen von Theologen und Wissenschaftlern auf das
Erscheinen des Buches .Arbate/ und auf das gesamte verlegerische
Programm Pietro Pernas sichtbar gemacht hat.

In dhnlichen Worten, wie der Calvinist Girolamo Zanchi gegen
den «exzessiven» Rationalismus der Antitrinitarier zu Felde zog?®,
erhebt hundertzwanzig Jahre spiter der Theologe Colberg seine
Einwinde gegen die Wissenschaftler, die sich anmafen, iiber Theo-
logie zu schreiben:

2 ]dem, 335.

2 EhreGott Daniel Colberg, Das Platonisch-Hermetische Christenthum
begreiffend die Historische Erzehlung vom Ursprung und vielerley Secten der
heutigen Fanatischen Theologie unterm Namen der Paracelsisten, Weigelianer,
Rosencreutzer, Quicker, Bohmisten, Wiedertiuffer, Bourignisten, Labadisten
und Quietisten, Leipzig 1710 (1. Ausgabe 1690).

25 Anabaptisticum et Enthusiasticuam Pantheon und geistliches Kunsthaus
wider die alten Quacker und neue Freygeister, im Jahr Christi 1702. Besonders
interessiert uns hier der getrennt gedruckte Traktat mit dem tiberlangen Titel
«Der alten und neuen Schwirmer Widerteufferischer Geist. Das ist, Glaub-
wiirdiger und Historischer Bericht, Was Jammer, Elend, Angst, Noth und
Auffruhr die alten Schwirmer und Widertiuffer gestiftet und angerichtet haben.
Daraus zu schlieB3en, was man von denen jetziger Zeit, aufs neue einschleichen-
den Schwirmern als David Joristen, Weigelianern, Rosencreutzern, Pansophi-
sten, Bohmisten, Chiliasten, Enthusiasten, Quackern, Labadisten, Offenba-
rungs- und Frey-Geistern, Quitisten, Triumern, Scheinheiligen, neuen falschen
Propheten und Atheisten zugewarten habe, weiln sie, wie erwiesen, einerley
Lehre und Grundschitze fuhren. .. im Jahre 1701 ».

26 «Observent autem lectores causam, cur et isti Tritheistae et Ariani omnes
ac Servetiani, doctrinam hanc, quam hactenus Ecclesia credidit et pracdicavit
de Deo Patre, Deo Filio, Deo Spiritu Sancto uno eodemque Deo seu Jehova,
oppugnent: Ea est, quia percipere intellectus sui ratione hanc non possunt
doctrinam.» G. Zanchi, Adversus blasphemias Petri Gonedzii libellum respon-
sio, in Opera Theologica, Genevae 1617-1619, 549.



70 Carlos Gilly

«Dergleichen fanatischer Grillen stecken des Helmontii Biicher voll,
daher man sich wohl fiirzusehen hat, wenn man in der Medicorum
Schrifften, insonderheit so sie Chymici sind, Theologica findet, daB3 man
sie nicht ohne vorhergehende gebiihrliche Priifung annehme, weil diese
vor andern ihrer Vernunft gar zu viel trauen, auch alles, auch die Gott-
liche GeheimnuB3, nach ihrer Vernunft messen wollen, welches nicht
allein das Exempel Theophrasti und seiner Nachfolger bezeugen, sondern
auch Michael Servetus, Georgius Blandrata und Hieronymus Bolsecus
darthun, als Urstifter und Vertheidiger der greulichen Gottslisterlichen
Lehr des Socinianismi, welches dennoch von gottesfiirchtigen und gelehr-
ten rechtgliubigen Medicis nicht zu verstehen ist*.»

Im gleichen Jahr, als Isaac Casaubon in London mit der exakten
Anwendung der philologischen Kritik dem Gebiude des Renais-
sance-Platonismus den Boden entzog, indem er die Legende des
Hermes Trismegistos, Zeitgenosse des Moses und Verfasser des
Poemander und Asclepius ein fir allemal zerstorte®, wullte der
Wissenschaftler Libavius nichts besseres, als auf die alte Methode
des Erastus und des erstarrten Konservatismus zuriickzugreifen,
auf die theologische Argumentation nimlich als die wirksamste
Verteidigungswafte der von den Dissidenten in Frage gestellten
philosophischen und naturwissenschattlichen Grundsitze. In seiner
Exercitatio paracelsica de notandis ex scripto Fraternitatis de Rosea
Cruce, ermahnte Libavius die Mitglieder der unsichtbaren Brider-
schaft vom Rosenkreutz, «alle Ausgeburten der paracelsischen
Phantasie » aus threm Programm zu entfernen, «denn es gibt keine
unter ihnen, welche nicht gegen die Wahrheit und Ehre Gottes ver-
stiefe und die gemeinnitzigen und erhabenen Wissenschaften nicht
untergritben »?*.

Es mag befremdlich klingen, daf3 diese Worte von einem Manne
stammen, der seinen ganzen Ruhm vor allem in der Geschichte der
Chemie nicht seinen eigenen Experimenten verdankt, sondern allein
der fleiBigen Kompilationsarbeit aus den Schriften eben derjenigen,
die er auf der allgemeinen weltanschaulichen Linie mit der oben
gezeigten Hirte und Gehissigkeit zu vernichten trachtete. Eine
solche Einstellung befremdet jedoch weniger, wenn man die Eng-
stirnigkeit und Stridenz kennt, mit der Libavius das Bekenntnis
seines religiosen und wissenschaftlichen Glaubens in alle Himmels-
richtungen verkiindete: «Ordo Dei est Philosophia quae docetur in
Gymnasiis, Scholis et Academiis, ut et Theologia syncera declarata

27 E.D. Colberg, a.0O. Bd. 1, 204f.
28 Frances A. Yates, Giordano Bruno ¢ la tradizione ermetica, Bari 1969, 429.
» A. Libavius, a.0. 298.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 71

Augustana Confessione: Dei donum est medicina dogmatica et aliae
artes scientiaeque3%.»

Zum vollen Verstindnis fur dieses Glaubensbekenntnis hat uns
Rotondod den Schlissel gegeben. Als Historiker der Hiresie und
der Rolle, die sie bei der Bildung der modernen Mentalitit Europas
spielte, hat Rotondo die Hiretikerforschung seines Lehrers Canti-
mori auf Bereiche erweitert, die auf den ersten Blick nicht zur
Ketzergeschichte zu gehéren scheinen. In diesem Falle auf das
komplexe Problem der Magie, einen untrennbaren Bestandteil nicht
nur des Streits um Paracelsus, sondern auch der Debatte tiber die
Wissenschaft der Natur um die Wende der Renaissance zur Neuzeit.
Das Uberraschende ist, daf diese Erweiterung der Hiretikerfor-
schung gleichzeitig eine Riickkehr zur iltesten Ketzerhistoriogra-
phie bedeutet: auf die Kirchen- wuind Ketgerbistorie von Gottfried
Arnold, der ja nicht nur Paracelsus, die Paracelsisten, Theosophen
und Rosenkreuzer behandelte, sondern auch das Buch _Arbate/ teil-
weise nachdruckte. Rotondo hat die weitere Entwicklung dieser
Debatte bis ins 17. Jahrhundert jedoch nicht verfolgt. Der historio-
graphischen Folgen dieser Ausweitung der Ketzerforschung tiber
die klassischen Bereiche des Antitrinitarismus und Anabaptismus
hinaus sehr bewuBt, hat er sich auf die Analyse der religiésen und
kulturellen Traditionskritik beschrinkt, welche Perna, dessen
Freunde und Mitarbeiter mit der Verbreitung der magischen und
paracelsistischen Literatur bezweckten.

Gewil3, Ansitze zu dieser Kritik waren schon in den Werken der
friheren Anhinger des Hermetismus, der Kabbala und Magie vor-
handen. Es geniigt, an Namen wie Ficino, Pico, Lazarelli, Trithe-
mius, Lefébre d’Etaples, Reuchlin, Giorgio Veneto, Agrippa und
Servet zu erinnern. Aber mit Ausnahme Servets — und spiter Gior-
dano Brunos — brach keiner dieser Minner offen mit den Kirchen,
noch nahmen sie den direkten Kampf mit der theologischen Tradi-
tion auf. Alle betonten vielmehr die Ungefihrlichkeit der eigenen
Spekulationen, alle waren mehr oder weniger bereit, sich allfilligen
Verfigungen der Kirche zu unterwerfen. In der von Perna verbrei-
teten Literatur hingegen wird dem Hermetismus und der Magie
(besonders dank der neuen Kraft, die sie aus dem Denken des Para-
celsus erfuhren) nicht mehr die Rolle eines geduldeten Nebenwegs
zur Erkenntnis der Wirklichkeit zugewiesen, der gerade gut genug
fiir den Privatgebrauch ist und deswegen dazu verurteilt, aullerhalb
der Mauern der Universitit ein Schattendasein zu fristen. Im Gegen-
teil, eben aus der hermetischen und magischen Weltanschauung

3¢ Tdem, 298.



72 Carlos Gilly

heraus werden eine mit der offiziellen rivalisierende Wissenschaft
und eine entsprechende Religiositit verkiindet. Das war eigentlich
die Hiresie, gegen welche sich die Anklagen der Theologen und
Wissenschaftler erhoben.

Daf3 Paracelsismus und Magie einen stark konflikthaften Aspekt
in bezug auf die etablierten Kirchen einschlo3, war zwar eine Tat-
sache, die weder von der Paracelsusforschung — Sudhoff, Peuckert,
Pagel, Goldammer — noch von den Forschern des Hermetismus und
der Magie — Thorndike, Garin, Walker, Yates — ignoriert wurde. Es
ist dennoch das Verdienst Rotondos, diesen Aspekt in den Vorder-
grund gestellt und im Falle Pernas und seiner Basler Freunde deut-
lich gezeigt und bewiesen zu haben, wie eng die Aushéhlung und
Subversion des traditionellen intellektuellen Weltbilds durch die
Wiederaufwertung der Magie und die Verbreitung der paracel-
sischen Gnosis auf der einen Seite und die Relativierung der Werte
der Dogmen anderseits miteinander verkniipft waren. Der Kampf
um die Wiederherstellung der Wissenschaften und derjenige um
eine radikale religiose Reform waren innerlich verflochten, es
bestand eine bewufte und gezielte Konvergenz des Strebens nach
Freiheit der Forschung und des Kampfes um die religitse Toleranz.

Die Fronten auf beiden Seiten verliefen natiirlich nicht so einheit-
lich, dal3 wir berechtigt sind, die antithetischen religisen und kul-
turellen Positionen eines Perna und eines Erastus (hier Orthodoxie,
Aristotelismus, Galenismus; da Paracelsismus, Hermetismus und
Hiresie) zur allgemeinen Norm zu erheben. Wihrend Servet in
seiner Restitutio Christianismi von den hermetischen Schriften reich-
lich Gebrauch machte3!, verhehlte Fausto Sozzini keineswegs seine
Abneigung gegeniiber Hermes Trismegistos, aus dessen Schriften
die ganze Dreifaltigkeitskonstruktion entstanden sein sollte32. Auf
der anderen Seite werden wir noch sehen, wie einer der ersten
Paracelsisten, Adam von Bodenstein, sich zum Stellvertreter des
Theodore de Béze erhob, indem er vor dem Basler Rat die Anklagen
der Responsio ad Defensiones Sebastiani Castellionis des Genfer Theo-

3 Roland H. Bainton, Hunted Heretic, The Life and Death of Michael
Servetus, Boston 1964, 131; Claudio Manzoni, Umanesimo ed Eresia: M. Ser-
veto, Napoli 1974, 83 ff.

3 «Etenim valde illi consentanei sunt ipsius Platonis, et eius sectatorum
scripta, qualia sunt Jamblici et cacterorum; qui tamen omnes a Mercurio illo
Trismegisto haec hausisse videntur. Quod ita se habere aliquorum scripta testan-
tur, qui istorum auctoritate trinitatis opinionem confirmare non sunt veriti.»

Fausto Sozzini, Opera Omnia, in Bibliotheca Fratrum Polonorum, Irenopoli
(Amsterdam) 1656, Bd. 1, 83.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 73

logen vortrug und darauf hinwies, in welchen Verruf die Stadt not-
wendigerweise geraten mii3te bei solcher Toleranz gegeniiber Ket-
zern wie Castellio®. Und der Alchemist Guglielmo Grataroli spielte
bekanntlich die Rolle des Denunzianten aller religisen Dissidenten
in Basel. Ein intransigenter Calvinist, der berihmte Jurist Francgois
Hottmann, lieB nicht nur unter dem falschen Namen Thomas Arfon-
cini eine Verteidigung der Alchemie bei Perna drucken®!, sondern
beschiftigte sich auch jahrelang, bis zu seinem Tode in Basel,
eigenhindig mit alchemistischen Experimenten. Selbst Theodore
de Beze hatte 1575 nichts dagegen, dem Sclopetarius des franzo-
sischen Paracelsisten Quercetanus ein eigenes Gedicht beizufigen,
was thm von Basel satirische Verse einbrachte unter dem Gelédchter
seines personlichen Feindes Erastus, der Béze als «Schirmherrn des
alchemistischen Schandflecks» beschimpfte und sich einen Spal3
daraus machte, folgendes Distichon tberall zu wiederholen:

Non satis est una foedari peste Genevam
Nunc etiam nutrix dicitur Alchimiae3®.

Jedoch im Jahre 1590 finden wir Beéze vor dem Genfer Rat, um
das Verbot der Alchemie in der Stadt zu erwirken, « Que tout cest
art n’est que piperie, que luy mesmes y a esté trompé, que Monsieur
Hotomans s’y est consumé...?¥» und von Beze stammte der schirfste
und fir Perna wohl gefihrlichste Protest gegen den Druck des
Arbatels in einer evangelischen Stadt «samt seinen satanischen
Zeichen »7.

Es gab bestimmt genug Paracelsisten, die gleichzeitig tiberzeugte
Lutheraner, Calvinisten oder Katholiken blieben; unter den Lieb-
habern der «prisca theologia » waren ebenfalls Anhidnger aller Kon-
fessionen zu finden, wenn auch mit einer ausgeprigten Neigung zum

3 Ferdinand Buisson, Sébastien Castellion, sa vie et son ceuvre, Paris 1892,
Bd. 2, 483 ff.

3 Thom. Arfoncini I. V. Doctoris de iure alchimiac responsum, in: lo.
Chrysippus Fanianus, De arte metallica, Basel 1576, 103ff. Das Responsum
wurde beinahe in jeder Sammlung alchemistischer Schriften nachgedruckt.
Hottmanns autographes Original in Univ.-Bibl. Basel, C VIa 47, 829ff. Dal3
Hottmann der Verfasser und nicht ein bloBer Kopist war, beweisen zwei Briefe
Hottmanns an Basilius Amerbach von Okt. und Nov. 1575 in Univ.-Bibl.
Basel, G II 19, 169 u. 176.

35 Brief des Erastus an J.]. Grynaeus vom 15. 8. 1576. Univ.-Bibl. Basel,
G II 4, 198. Verfasser des Distichons war Bonaventura Vulcanius.

3¢ Leon Gautier, La médicine 4 Genéve jusqu’a la fin du XVIIIe siecle, in:
Mémoires et documents publiés par la Société d’histoire et d’archéologie de
Geneéve, 2e série, tome 10, Genéve 19006, 200f.

37 A. Rotondd, a.0. 383.



74 Carlos Gilly

Irenismus, wie schon Walker in seiner Studie 7The Prisca Theologia in
France feststellte®. Diejenigen der Hermetiker und Paracelsisten
aber, welche die eigenen Grundsitze ihrer Philosophie ganz durch-
dachten, schlugen unweigerlich Richtungen ein, bei denen die offene
Konfrontation mit den bestehenden Kirchen unvermeidlich war
oder gar provoziert wurde.

Uber Giordano Bruno, den Mann, der Christus einen Magus und
die gottliche Magie der Agypter eine Religion nannte, «die gute
Religion, die unterging, als das Christentum sie zerstorte, sie mit
seinen Gesetzen verbot und durch den Kult toter Dinge, absurde
Riten, schlechtes sittliches Verhalten und nie aufhérende Kriege
ersetzte », sel noch auf das Buch von F. A. Yates, Grordano Bruno and
the Hermetic Tradition, verwiesen®. Von Valentin Weigel sei allein
an ein kleines Buch erinnert, das den Titel trug: Ein kurtge ausfiibr-
liche Erweisung, das 3n diesen Zeiten, in ganty Enropa bey nabe kein einiger
Stul sey in allen Kirchen und Schulen, darauff nicht ein Psendopropheta, ein
Psendo Christus, ein Verfiibrer des 1 olkes, ein falscher Ausleger der
Schrifft stebe, und der nicht in die Zah! der Blinden Leyter gebire, das ist, der
nicht deren einer sey, von welchen uns Christus gewarnt hat, und der da nicht
an ihm habe die Notas, Characteres, signa et fructus falsorum Prophe-
tarum,

Nihere Betrachtung verdienen an dieser Stelle die Werke zweier
Paracelsisten, Israel Harvet und Alexander von Suchten, weil sie
beide einige Zeit in Basel weilten. AuBlerdem zihlte der eine von
thnen zu den grofB8en Verehrern und Schiilern Theodor Zwingers 4,
wihrend der andere zu den von Perna gedruckten Autoren gehorte.

3 D. P. Walker, The Prisca Theologia in France, in: Journal of the Warburg
and Courtauld Institutes 17, London 1954, 258.

% 2.0. 238 und 384.

4 Valentin Weigel, Zwei schone Biichlein, das Erste von dem Leben Christi

. Das Ander eine kurzliche auBfiihrliche Erweisung... Neustadt 1618,
104-139.

4 [Israecl Harvet], Hermetis Trismegisti Tractatus Aureus de Lapydis
Physici secreto nunc vero a quodam anonymo scholiis illustratus, in: Theatrum
Chymicum, Bd. 4, Stralburg 1659, §87-717. Dall der anonyme Verfasser der
Scholien der Paracelsist Israel Harvet von Orléans war, beweist die Widmung
des Buches an Jacobus Alsteinius: Als Ort und Datum gibt sie Orléans und
1608 an und der Anonymus nennt in einem Wortspiel seinen Vornamen Israel,
seinen Nachnamen bezeichnet er nach einer langsam losenden Substanz (Hart-
Harz?); Zwinger bezeichnet er als «magnum illud Germaniae lumen» (650);
Anspielung auf seinen Aufenthalt in Basel «idem mihi aliquando contigit in
Helvetia, Augustae Rauracorum. ..» (638); Anspielungen auf Zwinger in ande-
ren Werken Harvets s. Adversus Ioan. Riolani comparationem veteris Medi-
cinae cum nova, Hippocraticae cum Hermetica, Dogmaticae cum spagyrica,
Hanoviae 1605, 15: «Nosti fortasse quantus vir fuerit Zwingerus. Ipse multo



Zwischen Erfahrung und Spekulation FE

In seinen anonym erschienenen Scholien zum 7ractatus Aureus de
lapydis physici secreti zog Harvet den Vergleich zwischen dem wahren
Gold und der wahren Kirche. Wie das wahre Gold der Philosophen
oder der Stein der Weisen nicht materiell sei, sondern geistig, so
geschehe es mit der wahren universalen Religion: Die Kirche
bestehe nicht aus sichtbaren Gruppen von Menschen, sondern aus
dem unsichtbaren Konsens all jener, die an Christus glauben und
nach ihm leben. Wer das nicht tue und irgendeiner gesonderten
Kirche beitrete, der sei schon ein Sektierer, Schismatiker und Ket-
zer. Man dirfe nicht seinen Namen einer bestimmten, dullerlichen
Kirche geben, wie es heute bei so vielen der Fall sei, die der einfil-
tigen Meinung seien, sie konnten nicht mehr irren und gehdrten zu
den Auserwihlten, bloB3 weil sie dieser oder jener Sekte angehorten.
Jeder glaube, nur die Kirche, der er gerade angehore, sei die einzig
wahre und unfehlbare. Daraus entstiinden alle Religionsstreitigkei-
ten, in denen es allein um die Vorherrschaft der eigenen Meinung
gehe; daher komme es auch, daB3 sie die halbe Welt zu Ketzern
erklirten und verfolgten. Nur das eine vergillen sie, nimlich nach
der Bibel und dem Wort Gottes zu leben und zu handeln. Fragt man
schlieBlich, wo die wahren, von keiner Sekte angesteckten Christen
zu finden sind, so lautet Harvets Antwort: Sie sind weder in Sama-
rien und Jerusalem zu suchen noch in Rom, Genf, Leipzig, Krakau,
Prag oder Olmiitz. Sie sind zerstreut iiber die ganze Welt: wir finden
sie in der Tiirkei, in Persien, Italien, Frankreich, Deutschland,
Polen, Bohmen, Mihren, England, ja sogar in Amerika bei den
entferntesten Indianern?. Gegen diese Einstellung des Harvet ver-
blassen sogar die von F. A. Yates angefithrten Worte des «Rosen-
kreuzers» Robert Fludd, der die Teilung der Christen in Katholi-
ken, Lutheraner und Calvinisten fiir irreal erklirte, da sie alle das
gleiche Ziel verfolgten .

Von Alexander von Suchten, dem ersten grofen Paracelsisten
und dem Mann, der in der Geschichte der Chemie wohl als erster
den auf eine quantitative Analyse gestiitzten Beweis iiber die Un-

aliter quam tu de Vulcanio sentit», und: Israelis Harveti Medici Aurelianensis
Defensio Chymiae adversus Apologiam et censuram scholae Medicorum Pari-
siensium, et in easdem Gulielmi Baucineti Medici item Aurelianensis Nota-
tiones, Paris (1605), 73 : « Hoc loco subit animum recordatio Theodori Zvingeri,
praeceptoris mei meritissimi, cuius et quanti viril» Harvets Name ist in der
Matrikel der Universitit Basel nicht verzeichnet. Baucinet hingegen gehorte
mit Moffett zum engeren Kreis der Schiiler Zwingers. '

2 Jdem, a.0. 6ggf.

© F.A. Yates, Giordano Bruno, a.0. 444.



76 Carlos Gilly

moglichkeit der Transmutation der Metalle in Gold erbrachte 4,
hatte Perna 1575 das Buch De secretis Antimonii gedruckt. Ebenfalls
1575 setzte Perna Suchtens FElegia ad Carolum Salisburgensem als
Eroflnung vor den zweiten Band der lateinischen Werke des Para-
celsus #%, jedoch ohne den Namen des Verfassers und unter Weglas-
sung der folgenden — wohl fiir den Antitrinitarier Perna allzu trini-
tatsgliubigen — Glosse der Elegie:

«Die Wissenschaft der Arznei, in der Podalirius, Machaon, Apollo
und Hippokrates sich auszeichneten, soll nicht aus Galen, Avicenna,
Mesue und ihnlichen Schriftstellern gelernt werden, sondern aus der
Magie; wer sich die Kenntnisse der Magie griindlich und richtig aneig-
net, der wird imstande sein, alle Krankheiten zu heilen. Die Magie hat
nimlich drei Biicher, Theologiam, Medicinam und Astronomiam, aus
denen der Magier die Dreifaltigkeit erkennt und anbetet und seinen Mit-
menschen mit der Macht hilft, die er von Gott bekommen hat. Alle
anderen, seien es Theologen, Astronomen oder Arzte, welche mit Wer-
ken nicht beweisen, was sie mit der Zunge offentlich als ihr Fach angeben,
sind Kako-Magier und Pseudopropheten. An ihren Friichten werdet ihr
sie erkennen 4.»

Auf den Spuren des Paracelsus und vier Jahrzehnte bevor Francis
Bacon sein Postulat iiber die Notwendigkeit der Experimente als
einzige Grundlage objektiven Wissens aufstellte — «Et quod in
religione verissime requiritur, ut fidem quis ex operibus monstret,
idem in naturali philosophia competere, ut scientia similiter ex
operibus monstretur»*” — hatte Suchten eben dieses Postulat vor-
weggenommen und fast mit den gleichen Worten formuliert: «Was

4 Wlodzimierz Hubicki, Alexander von Suchten, in: Sudhoffs Archiv fiir
die Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften 44, Wiesbaden 1960,
6of. Weitere Literatur tiber Suchten: Karl Sudhoff, Ein Beitrag zur Biblio-
graphie der Paracelsisten im 16. Jahrhundert, in: Centralblatt fiir Bibliotheks-
wesen 10, Leipzig 1893, 391—400; W. Haberling, Alexander von Suchten, ¢in
Danziger Arzt und Dichter, in: Zeitschrift des WestpreuBischen Geschichts-
vercins 69, Danzig 1929, 177-228; K. Schottenloher, Pfalzgraf Ottheinrich
und Alexander von Suchten, in: Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins
N.F. 41, 1948, Gozff.; Julius Ruska, Tabula Smaragdina, Ein Beitrag zur
Geschichte der Hermetischen Literatur, Heidelberger Akten der Von-Port-
heim-Stiftung 16, Heidelberg 19206, 211f.

5 Theophrasti Paracelsi Operum latine redditorum Tomus 11, Basileae 1575,
F. (?), 57; idem, Medici Libelli, K6ln 1567, F. ***3v—4v_ wo auller der Elegie
auch das Argumentum zu lesen ist. Ich zitiere nach Alexandri von Suchten
Chymische Schrifften, Frankfurt 1680, 458fl.

46 Alexandri von Suchten Chymische Schrifften, a.O. 458.

47 Francis Bacon, Cogitata et Visa de interpretatione Naturae sive de scientia
operativa, in: Philosophicals Works 3, London 1876, 612.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 77

in Medicina nicht verstanden noch begriffen wird, soll nicht ange-
nommen werden. Dann Medicina ist den Wercken unterworflen,
wie Theologia dem Glauben, der doch muf3 durch die Werck
bestittiget werden *.»

«Und wie es keine drei Gotter gibt, sondern nur einen einzigen»,
lautet das von Perna weggelassene Argument der Elegie weiter, «so gibt
es nicht drei, sondern nur eine Wissenschaft dreifachen Wesens, die von
den Alten Magie genannt wurde. So heiit nun Magier nicht derjenige,
der mit dem Teufel verkehrt — was uns durchaus untersagt ist —, sondern
derjenige, der die Theologie, Astronomie und Medizin vollstindig
erkannt hat. Ein solcher war Theophrastus, solche waren auch die Magier,
welche der Stern zu dem neugeborenen Christus, Gottes Sohn und unse-
rem Heiland fiihrte. Aber davon ein anderes Mal ausfiihtlicher 4.»

Was das Gedicht andeutete und was hier Suchten ausfiihrlicher
zu behandeln versprach, hatte er bereits anfangs der sechziger
Jahre in seinem Buch De Tribus facultatibus niedergeschrieben,
einem der schonsten hermetischen Biicher des 16. Jahrhunderts. Es
enthilt schirfste und radikalste Kritik an der traditionellen Theolo-
gie und Wissenschaft seiner Zeit. Bei diesem Werk, Kurtger Bericht
von der Wabrheit und Sophisterei dreyer der furnembsten faculteten, nemlich
Theologiae, Astronomiae et Medicinae, wie der Titel in den Handschrif-
ten vor dem erst 1608 erfolgten Druck lautete 39, handelt es sich um
eine Apologie der eigenen «Erfahrenheit» in der Forschung, der
eigenhindigen experimentellen Arbeit eines jeden als unabwend-
barer Bedingung zur Erlangung der Erleuchtung Gottes und der
Natur und als einzigem Kriterium eines nicht auf Spekulation und
Autoritit begriindeten Wissens. Das kleine Buch ist eine herme-
tische Allegorie Gber den miihevollen Weg des Urmenschen zur

8 Alexandri von Suchten, a.O. 326.

9 Jdem, a.0. 460.

9 In den Verzeichnissen paracelsischer, magischer und alchemistischer
Handschriften des Augsburger Arztes Karl Wiedemann, Kassel, Landesbiblio-
thek, Ms. Chem. fol. 7, 53ff. wird das Buch De tribus facultatibus zweimal
unter diesem Titel aufgefithrt. In der Universititsbibliothek Greifswald, Ms.
Theol. Quart. 8 ist eine Kopie aus den Jahren 1595-1597 erhalten geblieben,
die aber nicht Suchten, sondern Paracelsus zugeschrieben wurde: Liber de
Tribus Facultatibus et Magica inventione, Theologiae, Astronomiae et Medi-
cinac D. Philippi Theophrasti Paracelsi von Hohenheim schreiben an einen
guten Freundt. 1542 (K. Sudhoff, Ein Beitrag zur Bibliographie der Paracel-
sisten, 2.0. 400). Den ersten Druck besorgte Benedictus Figulus in seiner
Pandora magnalium Naturalium aurea et benedicta, StraBburg 1608, der das
Buch als ein Fragment druckte: Ex libro de tribus Facultatibus Alexandri a
Suchten», 112-142. Der zweite und letzte Druck in Suchtens Gesamtausgaben
von 1680, die hier benutzt wird.



78 Carlos Gilly

Erkenntnis Gottes, der Natur und der Arzneikunst. Uberzeugt,
«dal} der Meister am besten zu erkennen wire in seinem Meister-
stiick, in der groBen und kleinen Welt», schrieb Suchten, machte
sich der Mensch daran, «nicht mit Worten, sondern mit Wercken,
nit mit Spekulieren, sondern mit seiner Handarbeit im Schweil3
seines Angesichts», die Natur und ihre Verinderungen zu beobach-
ten. Da er «mit seinem menschlichen Verstand » sich das alles nicht
erkliren konnte, erdachte er «vielerley Kiinst, und unter andern die
Kunst des Wassers.» Als ihm nach langer Arbeit die erste Scheidung
durch das Wasser gelang, «wollte er wissen, wie ein jedes Ding der
groflen Welt zusammen gesetzt wire». Das gleiche tat er mit dem
Menschen, «brauchte seine Kunst, scheidete und vergleichte eins
mit dem anderen: findet daf3 de3 Menschen Prima Materia mit der
Materia Prima der groBen Welt ein Ding sey, sichet es mit seinen
Augen, greiffet es mit seinen Hinden». So entdeckte der Mensch
«mit sichtbarlicher Erfahrenheit, dal3 alles so geschaffen ist in drey
Ding gesetzt und in denselben dreyen gemehret und erhalten wiit-
den. Die drey Ding sind drei Corpora, das ist, drey greifliche und
sichtige Substantzen: Die eine ist Wasser, die ander Saltz, die dritte
ein Sulphur... Also stehet in den dreyen die gantze Welt und der
Mensch». Aber damit hatte der Mensch seinen Schépfer noch nicht
gefunden, «dessen Geist ob dem Wasser schwebte», wie die Schrift
berichtet:

«Greiff darumb an die drey Corpora, durchgriibelt eins nach dem
andern, betrachtet, wie Gott ein Geist ist, konte mit leiblichen Augen
nicht begriffen werden, und dieweil er alles erschaffen hat, miiste er ein
lebendige Krafft seyn.» Dann beschaut der Mensch das Wasser, «findet
nichts darinn, dann die vier Element: Nimbt darnach den Schwefel,
findet auch nichts darinn, dann die vier Element, das ist, er findet nichts
bestindigs. Zuletzt nimbt er auch das Saltz, sihet, dal etwas mehr darbey
ist, dann bey dem Wasser und Sulphur aber anderst, dann der vorige war,
das ist ein Schwefel, der nicht brennt; das dritte fand er nicht, dann es
verschwand vor seinen Augen. Was sollte er thun, es war dahin, wo
sollte ers finden. Er besahe das Wasser, besahe den Sulphur, zwo feine,
weile und reine Substantzen, das dritte, so darinnen gelegen, und die
zwey zusammen verkniipfet hatte, war hinweg, und war eben dasselbige,
das er suchte».

An diesem Punkt angelangt, wurde er «nicht wenig traurig,
seufftzet und schrey Tag und Nacht zu dem Herren: Disrumpe
Coelos et descende: Trieb es so lang, bif} er erh6rt wurde und das
fand, so er suchte». Ihm wurden von Gott die Geheimnisse der
ganzen Schopfung offenbart. Die durch diese Erleuchtung Gottes
gewonnenen Kenntnisse behielt jedoch der Urmensch nicht fiir



Zwischen Erfahrung und Spekulation 79

sich, sondern wandte sie zum Nutzen seiner Mitmenschen an. Und
als er alt war, «fand er auch Steg und Weg, wie die géttliche Et-
kenntnisse seine Nachkémmliche erfahren und lernen méchten:
schreibt derhalben drey Biicher: im ersten traktiert er von Gott dem
Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geiste: Im andern vom
Himmel und seinen Astris: Im dritten von Krafft der Dingen, so
aul} der Erden wuchsen, das ist Theologiam, Astronomiam, Medi-
cinam», drei Wissenschaften «eines Wesens», deren Name Magie
ist, «das ist, die Kunst den Herrn zu finden in seinem Geschopf».

Diejenigen, denen der Geist offenbart wurde, «wurden geheilen
Magi, das ist Weise Leut, die mehr waren als die ander Leute. ..
Das ander Volck so nicht Magi, hielten sie mehr fiir Gétter als fiir
Menschen». Der Geist, aus dem sie schrieben, war allein bei den
Magiern geblieben; die Biicher kamen unter das Volk. Als nun der
gemeine Mann die Biicher zu sich nahm und durchblitterte, ver-
meinte er, «er wire schon ein Magus»: Er wollte in der Medizin
grofle Dinge anrichten, aber es wurde nichts daraus.

«Also wurden Commentaria iiber die Medicin geschrieben, entstund
die Sect der Gelehrten, die sich Medicos nennen, wuchs bald auff, wie
das Unkraut pfleget. Da nun die Magi (villeicht wolts Gott also haben)
absturben, starb die wahre Medicina auch ab mit ihnen, und nach ihrem
Tod blieb die Sect, so sich auB3 Unverstand ihrer Biicher auffgeworffen,
an ihre Statt.» Aber sie waren nur «Bettler, die das Geld und Gunst bey
dem Volck suchten, und durch ihr Geschwitz ein Ansehen bekommen.
Darumb der am besten schwitzen kont, der war der beste Medicus. Sie
schrieben auch viel Biicher von Kriutern und der Menschen Kranck-
heiten, vielleicht wie ihnen de3 Nachts davon traumete; die waren leich-
ter zu verstehen, gefielen dem gemeinen Mann wohl: die rechten Biicher
der Weysen wurden mit der Zeit verlohren, was solte man mit ihnen
thun; sie waren zu schwir wer wolte sie verstehen. Also sind sie nur
wegkommen, dal3 wir zu unsern Zeiten keins mehr haben.

DefBgleichen giengen sie mit der Theologia auch umb, der understun-
den sich eben so wol Leute, wie der Medicin, drungen sich mit Gewalt
ein, vermeinten, da sie den Buchstaben hatten, sie kenten Gott schon,
dorfften nichts mehr wissen, da stund es geschrieben, da hatten sie es
gelesen, trotz dem der sie nicht Theologos hieB. Aber es waren Maul-
und Bauchtheologen, trieben groB3 Geschrey unter dem Volck, aber sie
machten keinen Blinden sehen, keinen Lahmen gerad, keinen Krancken
gesund. Es war ihrer Facultit nicht, geh6rte den Medicis zu (scilicet).

Der Astronomiae geschach auch also, sie sahen den Mond, Sonn und
Sternen auff- und untergehen, eins nach dem andern; so bald sie das ver-
merckten am Himmel, waren sie schon Astronomi: Erdachten viel
Sphaeras und Circulos, schrieben stattliche Biicher darvon, wer es nit
glauben wolte, der méchte hinauff steigen und es besehen; sie hatten gut
machen, wer wolt sie Liigen straffen, die Magi waren gestorben, so ward



8o Carlos Gilly

die Welt mit Liigen erfillet, so bleibts noch biB} auff die jetzige Stund,
wie hitte Gott nun die Welt hifftiger straffen konnen, dann daB er solche
Gelerte herfiir kommen lie3, die den Grund, auB3 welchen die drey Facul-
titen entspringen, nicht wusten».

Suchtens Kritik richtet sich ganz besonders gegen die Theolo-
gen: « Also kamen die Theologen in die Welt, haben den geistlichen
Verstand nicht von den Magis empfangen, haben ihn auch nicht
auf3 dem Liecht der Natur, das uns Gott und sein Geschopf zu
erkennen gibt, darauf3 die Magi ihn erkandt haben, und darnach
erst Theologiam geschrieben.» Bei der Frage, woran es liege, daf3
heute so wenig Leute von Gott erleuchtet werden, lautet die Ant-
wort:

«An unser Faulheit; denn es ist viel leichter ein Stund in der Kirche
sitzen, horen was ein ander sagt, daheim ein Buch nach dem andern
durchlesen, dann uns im Schweil unsers Angesichts in so schrockliche
Hindel einlassen, mit all unserm Vermégen Leibs und guts suchen den
lebendigen Geist Gottes, so er in den ErdenkloB darauB er Adam
erschaffen blif3, welcher uns die Augen auffthut und die Geheimnuf3 der
Schrifften Petri, Pauli, und der Apostel offenbaret, dardurch wir Theo-
logi werden, der Welt nutz seyn, unserm Nechsten helffen aul3 seinen
Nothen, und den Geist de3 Herrn, der doch in uns zu finden, von ihm
Gesundheit und Fried haben, von ihm lernen, den Sohn des Menschen
zu erkennen wie sein Fleisch unser Fleisch transmutiret in sein Fleisch,
ins ewige Leben. Hab ich, sprechen sie, die H. Schrift, hab ich doch die
Theologos gelesen, hab ich doch die zwey Testament, da stehet das Wort
Gottes und die klare Wahrheit, wall darf ich mehr? Also gehet es, also
werden die Theologi von uns selbst, also thun wir auch Zeichen, die uns
Zeugnul3 geben unserer Lehr, id est, hetzen ein Land ans ander, richten
Jammer in der Welt an: das sind ja auch Zeichen, daraull man denselben
erkennen mag, der sie zu Theologos gemacht hat.»

Es mag befremdend klingen, daf} gerade Suchten, der gegen die
Mitte der vierziger Jahre wegen Verdachts des Luthertums in Rom
verurteilt und in Polen als Ketzer seines Domherrenamtes enthoben
wurdes!, dennoch seine Kritik besonders gegen die Lutheraner
richtet und das in einem Punkt, in welchem alle Anhidnger sowohl
der «Magisterial» wie der «Radical Reformation» einig waren:
Die Abschaffung der Messe und anderer Sakramente und Zeremo-
nien. «Es haben etliche Kliiglinge wol gesehen, das Mel3 héoren,

31 \W. Hubicki, a.0. 55. Dank dem Einflul} seines Onkels Alexander Sculte-
tus, des intimen Freundes des Copernicus, war Suchten seit seiner Jugend
Domherr am Frauenburger Stift, und damit Kollege des groBen Astronomen
geworden.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 81

Singen, Orgeln, Wachs, Ol und Saltz uns nit seelig machen, darum
haben sie es verworflen.» Aber nicht genug damit, daf} sie verstan-
den, «solche Ding hulffen nit zur Seeligkeit», haben sie das Kind
mit dem Bade ausgeschiittet. Sie haben nicht gemerkt, daf} sie
Zeichen waren, die uns Gott anzeigen, nicht anders als die Kriuter
und Blumen die Arznei oder die dulleren Sterne unser inneres Fir-
mament anzeigen. «Die Mef}, die Gesing und ander Kirchen
Geschmiick» waren die Zeichen, die die Magier der Theologie
gaben fiir den Fall, daf3 die magischen Biicher der Theologie, «von
welchen uns die beyden Testament iiberblieben », verloren gingen,
wie es tatsichlich mit den medizinischen Biichern der Magier
geschah: Hier besitzen wir allein die Zeichen, «das sind alle Krau-
ter und Bium auff Erden». Die Theologen hingegen haben das
Geheimnis dieser Zeichen nicht verstanden,

«muB in ihrem Sinn ein Jiidisch und Heydnisch Ding sein, wir Chri-
sten dorflen es nicht. Also haben sie solcher Magischen und Apostolischen
Satzung viel verworflen... gedachten lang nicht, dall es Magische
Biicher waren, die uns so viel, ja auch besser lehreten, dann die geschrie-
bene Biicher, zu verstehen das Geheimnil3 Gottes.» Darum soll man sich
nicht um die Theologen kiimmern. «Lasset sie bleiben, sie singen wie
ihnen der Schnabel gewachsen ist... Fraget nichts nach jenem, was sie
thun, das miissen sie thun von wegen ihrer Nahrung, lasset fahren ihr
Geschwitz, ihr habt Mosen und die Propheten, Christum und die Apo-
steln, horet was die sagen; sie reden nit allein mit dem Munde, sondern
mit Hinden und Fiilen, mit Feuer und Wasser, mit Silber und Gold, mit
Saltz, und Seiden, mit Sammet, mit Steinen, mit Schwartz, mit Weil3, mit
Roth, mit Gelb, mit Wachs und mit Ol, und dergleichen. Héret nicht
allein, was das Maul sagt, horet was das Wasser sagt, was das Saltz sagt:
Sie reden auch, aber ein andere Sprach. Die solltet ihr vorgelernet haben
und héren kénnen, so konten euch die Scribae und Pharisaei nicht ver-
fihren, wiirden keine Unruh unter euch machen, wiirdet Friede haben
in eurem Gewissen gegen Gott, und eurem Nechsten.»

SchlieBlich betonte Suchten die Notwendigkeit der Erleuchtung
Gottes fiir einen jeden Menschen, um iiber den Buchstaben hinaus
zu einer Religion wie die der Apostel zu gelangen. Aus dem Buch-
staben allein hat kein Schriftgelehrter jemals verstanden, sagt
Suchten,

«dafB} Kiinst vorhanden wiren, dadurch der Mensch deB Geistes theil-
hafftig werde, der ob dem Wasser schwebete, ehe Himmel und Erden
geschaffen ward, der aul Gottes Mund gieng in einen ErdenkloB3. Ob es
nicht in Evangelio steht, oder im Paulo, uns derhalben Paulus nicht mehr
gelehrt hab, oder gethan, als seine Episteln aulweisen. Daf3 sie aber von
diesem nicht geschrieben haben, darumb soll es nicht sein?»



82 Carlos Gilly

Und Suchten beendet sein De ftribus Facultatibus mit der kithnen
Behauptung, Paulus sei «von etlichen Jingern» in diese geheime
Lehre eingefiihrt, «dadurch er nachmals in die Erkinntnis Gottes
kam, da ihm doch zuvor kein Mensch konte einreden. Def3gleichen
wissen wir auch, da3 zu Areopago dem Hochgelehrten Dyonisio
von dem Heiligen Paulo solch Geheimnil3 geoffenbahret ward, wel-
chem er, so bald ers bekam, nachtrachtet mit all seinem Verméogen,
bif3 ers bekam, und ein Christ wiird und ein Apostel der Frantzosen».

Ich breche hier mit Suchten ab und md&chte gleichzeitig den Leser
um Verstindnis bitten fiir die langen Zitate aus seiner Allegorie.
Aber kein anderes Buch, nicht einmal von Paracelsus, fithrt uns den
Kampf, um den es damals ging, so plastisch und lebendig vor
Augen wie sein Buch De tribus facultatibus. Zwei Punkte mochte ich
besonders hervorheben: Suchtens Kritik des menschlichen Ver-
stands, durch den wir «allen Jammer anrichten », und «die Welt von
Tag zu Tag zerstoren », und die Notwendigkeit, Gott «nit mit Wor-
ten, sondern mit Wercken» um Erleuchtung zu bitten.

Es scheint ein Widerspruch zu sein, dall orthodoxe Theologen
wie Colberg die paracelsistischen Arzte des allzu groBen Vertrauens
in ihren Verstand bezichtigten und daB gerade diese den mensch-
lichen Verstand fiir so unzuverlissig hielten. In Wirklichkeit han-
delte es sich um zwei verschiedene Deutungen desselben Wortes.
Wihrend der Theologe mit seinem Ausdruck ein hochmiitiges
Abweichen von Glauben und Tradition meinte, beschuldigten die
Paracelsisten eben diesen Glauben und diese Tradition, ein blof3
spekulatives Machwerk geworden zu sein; ein « Logica», wie Para-
celsus sagte, «dieselbig hat verblendet das liecht der Natur und das
liecht der weisheit und eingefiiret ein frombde doctrin, dieselbig
hat beide weisheit zwischen stiil und benk nidergesezt»%2. Mit
«logica» und «fréombde doctrin» meinte Paracelsus natiirlich vor
allem Aristoteles und Galen, die Viter der «Sophisterei»; und
wiren sie und ihre Schiiler nie dagewesen — «so dise secten nicht
wer eingerissen» —, «so wer die schul der apostel fiirtreffenlich in
groBen schein und das liecht der Natur in groflen Kiinsten und
wirden»®, Die Ablehnung der spekulativen Vernunft und die Not-
wendigkeit der Erleuchtung Gottes um die richtige Erkenntnis in
Religion und Wissenschaft bedeuten jedoch weder fiir Suchten noch
fiir Paracelsus, daf3 der Mensch unfihig sei, von sich aus die Natur
zu erkennen. Im Gegenteil: sowohl die natiirliche wie die iber-

52 Paracelsus, Simtliche Werke, hg. von K. Sudhoff, 1. Abteilung 12, Miin-
chen und Berlin 1929, 28.
88 Jdem, 29.



Zwischen Etfahrung und Spekulation 83

natiirliche Philosophie vermag der Mensch mit seinen Kriften zu
erkennen und in die Tat umzusetzen, und gerade das ist seine Auf-
gabe auf der Erde: «got wil nicht, das seine mysterien sichtbar
seien, aber das sie sichtbar und erkantlich werden durch die werk,
das ist, durch die werk des menschen, der ist darumb da, das ers sol
sichtbar machen 54». Zu diesem Zweck habe Gott den Menschen als
Mikrokosmos geschaffen, Teilhaber an der Natur des ganzen Uni-
versums, und ihn damit mit einer dreifachen Instrumentalitit aus-
geriistet: Mit einem sichtbaren Ko6rper, mit Hinden und Fiil3en,
«um alle natiirliche mysteria der elementen zu offenbaren, welches
one den menschen nit het moégen beschehen»; mit dem Astralleib,
damit die unsichtbare Weisheit der Sternenwelt durch das Werk des
Menschen sichtbar werden konnte; mit der Seele schlieBlich, «ein
atem vom munde gotes» und Sitz des Heiligen Geistes, um die
Geheimnisse der Gnade zu offenbaren.

Nach der neuplatonisch-hermetischen Tradition entsprach der
Mensch als Mikrokosmos der groB3en dreifachen Welt, dem Makro-
kosmos, in allen seinen Teilen. Sein elementarer Leib gehorte zu
dem Bereich der materiellen, sichtbaren Welt; sein Geist (Ochema,
corpus aethereum, Astralgeist oder -leib) stammte aus der Weltseele
oder Intelligenzenwelt; seine Seele schlieBlich (mens, anima intel-
lectualis) besal3 etwas gottliches, T tob deiov, stammte aus dem Wesen
Gottes selbst (particula divinae aureae; mens ... ex propria Dei
essentia est; ein atem vom munde gotes) und entsprach somit dem
Archetypus oder der gottlichen Welt. Pico della Mirandola nannte
den Menschen die vierte Welt, da in ihm sich alles befindet, woraus
die anderen drei bestehen — «qui non tam quartus est mundus quasi
nova aliqua creatura quam trium (sc. mundorum) quos diximus
complexus et colligatio»®® — und leitete seine beriihmte Rede De
hominis dignitate mit der Anspielung auf die Beschreibung der Natur
des Menschen im Asclepius, dem letzten Traktat des Corpus Herme-
ticum, ein: Magnum, o Asclepi, miraculum est homo.»

Es war auch Pico della Mirandola, der die Mikrokosmoslehre ins
Zentrum des Renaissance-Platonismus brachte, nicht zuletzt unter
Einflu} der Kabbala, wo diese Lehre eine gewichtige Rolle spielte.
Noch Ficino hatte den Akzent mehr auf den Unterschied zwischen
den zwei Wegen der Erkenntnis gesetzt, zwischen dem vollstindi-
gen, kontemplativen BewuBtsein der «mens» und dem unvollstin-
digen, empirischen der «ratio». Auf dieser doppelten Tendenz

54 Idem, 59.
55 Giovanni Pico della Mirandola, Heptaplus 1. 5 c. 6, in: Omnia Opera,
Venetiis 1498, 23V.



84 Carlos Gilly

basierte fiir Ficino die zentrale Stellung der Seele des Menschen
innerhalb der Skala der Substanzen: Gott, Engel-Intelligenzen,
Seele, Qualitdt, Korper. Folge dieser Stellung der Seele als «tertia
substantia », «rterum medium », «mundi copula » oder Verkniipfung
zwischen den zeitlichen und ewigen Dingen war dann die Behaup-
tung der Universalitit des Menschen: «. .. et cum media omnium
sit (sc. anima), vires possidet omnium %8.» Fiir Pico hingegen bildete
eben diese Universalitit und Teilnahme des Menschen am ganzen
Universum den Anfang seiner philosophischen Fragestellung. Bei
thm ist esauch der Mensch als Ganzes (Secle, Astralleib und Kérper),
und nicht mehr wie bei Ficino die Seele und ihre Teile mens, ratio
und idolum, welche dem dreifachen Mikrokosmos entsprechen und
thn vereinigen®’. Mehr noch, Pico machte diesen Analogiegedan-
ken reversibel, indem er nicht nur den Menschen als Mikrokosmos
bezeichnete, sondern gelegentlich auch von der groflen Welt als
vom Makroanthropos, vom groflen Menschen sprach®, was wie-
derum auf die Kabbala zuriickzufiihren ist. Es waren auch die
christlichen Kabbalisten, Reuchlin vor allem, welche den systema-
tischen Versuch unternahmen, die Mikrokosmostradition der Kab-
bala mit der hermetisch-neuplatonischen Tricomotie des Menschen
und des Universums in Einklang zu bringen. Reuchlin identifizierte
nicht nur die zentrale Sefira #f’eret kurzerhand mit pxpoxéopoc,
sondern fithrte auch die zehn kabbalistischen Grade der Skala zur
Erlangung der Weisheit oder zehn Sphiren gottlicher Manifesta-
tion (sefirot) auf die Theorie der drei Welten und auf den entspre-
chenden dreifachen Erkenntnisweg des Menschen zurlick, «decem
scalae gradus per quos ad cognitionem omnium quae vere sunt aut
sensu, aut scientia aut fide, ab imo ad summum ascendere possu-
mus»3®, Eine weitere Prizisierung der Renaissance-Theorie des
Mikrokosmos verdanken wir Francesco Giorgio Veneto, dem tief-
sinnigen Franziskaner, der am weitesten und ohne jedes Vorurteil
die christlich-biblische Exegese mit der jiidischen Kabbala und der
hermetischen Philosophie zu vermischen verstand: Gott und der
Mensch seien Inbegriff aller Dinge: Der Mensch, weil er aus allen
zusammengesetzt ist, Gott aber, weil er in seiner Einfaltigkeit alle
Dinge umfal3t. « Deswegen wagen wir zu sagen», schlie3t Giorgio

5 P. O. Kiristeller, Il pensiero filosofico di Marsilio Ficino, Firenze 1953,
11811., 403f., 435f.

57 Idem, 121 1.

58 K. Goldammer, Die Paracelsische Kosmologic und Materietheorie in ihrer
wissenschaftsgeschichtlichen Stellung und Eigenart, in: Medizinhistorisches
Journal 6, Hildesheim-New York 1971, 14.

 Johannis Reuchlin, De arte Cabalistica, Hagenau 1517, F 2v-3v.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 85

mit Trismegistos, «ist der Mensch ein sterblicher, irdischer Gott
und Gott ein unsterblicher, himmlischer Mensch»%. Aus den
Schriften des Giorgio, Lazarelli, Pico und Ficino gewann schliel3-
lich Agrippa von Nettesheim die Standardformulierung der Mikro-
kosmoslehre, die er im Kapitel De homine quomodo creatus ad
imaginem Dei seines De occulta Philosophia zusammenfal3te 61,

Erst bei Paracelsus entwickelte sich dieser Analogiegedanken zu
einem rechten Immanenzprinzip, indem er die drei Welten mit ihren
«Weisheiten» ins Innere des Menschen iibertrug. Der Astralgeist-
Leib des Menschen bleibt auch bei Paracelsus Abbild der Intelli-
genzenwelt — Licht der Natur oder Weltseele — und zugleich
Instrument, um die Weisheit des Firmaments zu erfahren. Nur, dal3
dieses Firmament nach Paracelsus sich im Menschen selbst befindet:

«darumb sol der mensch nicht in seinem leib suchen das, so der leib
an im hat. dan was den leib antrift, das ist vihisch; alein sol er das fiir sich
nemen, das im Leib ist unsichtbar und ungreiflich, das ist das liecht der
natur, die natiirlich weisheit, welche got in das sidus geben hat und vom
sidus in menschen %2.»

Dieses «unsichtbar und ungreiflich » ist der Astralgeist-Leib, der
von Paracelsus als «die menschliche vernunft und irdische weis-
heit» definiert wird, der aber nicht aus dem duBleren Firmament
entstammt, sondern «aus dem Firmament, das im menschen ist».
Wie im platonischen Weltbild die Ideen-Archetypen der Dinge beim
Demiourgos/Weltseele ihren Standort haben, so meint auch Para-
celsus, «das in dem gestirn alle facultates sein, alle kiinste, alle hant-
werk, alle weisheit, alle vernunft. .. und in dem gestirn die schul
ist, aus der die bemelten stiick alle gelernt werden »%. Aber auch im
Menschen als Teilhaber des ganzen Kosmos: «und nachdem und
sie stehen am himel, stehet auch dasselbig sidus im Menschen und
also ist ein schulmeister im menschen und der mensch sein schiiler
und lernet das natiirliche liecht von im, das ist vom (inneren)
gestirn 4.y

Und entsprechend verhilt es sich mit der dritten Weisheit, der
himmlischen oder géttlichen, allein dal3 hier «die lehr und das wort

80 Franciscus Georgius Venetus, De harmonia Mundi totius cantica tria,
Paris 1544, 123V—124".

81 Kritische Ausgabe dieses Kapitels durch Paola Zambelli in: Testi Umani-
stici sul’Ermetismo, Archivio di Filosofia 1955, Roma 1955, 136-146.

82 Paracelsus, Simtliche Werke, a.O. Bd. 12, 55.

% Tdem, z2f.

84 Jdem, 21.



86 Carlos Gilly

gottes, das firmament und sidus ist des inneren himels »%5. Instru-
ment der Erkenntnis dieses gottlichen Bereiches ist nicht der side-
rische Geist, sondern der Geist, «den got dem menschen in der
empfengnus gibt», die Seele nimlich, die manchmal bei Paracelsus
nichts anderes zu sein scheint als der heilige Geist selbst: «. .. und
wie der mensch ist von den siderischen geisten erleuchtet in die
natur, dieselbig zu erkennen, also ist er auch von dem heiligen geist
erleuchtet, got zu erkennen in seinem wesen 6.»

Diese doppelte Erleuchtung steht nach Paracelsus jedem Men-
schen offen, soweit er durch Gebet und eigene Arbeit der in ithm
verborgenen Moglichkeiten bewuf3t wird: «suchet, so findet ir, das
ist auch im natirlichen liecht gleich sowol als in dem ewigen®”.»
Nicht aus der Lektiire von Biichern, und seien diese von Gott
geschrieben, vermag der Mensch zu einer vollkommenen Erkennt-
nis Gottes und der Natur zu gelangen. Jeder einzelne mull den Weg
der Forschung und Erfahrung selber gehen, um von Gott und der
Natur erleuchtet zu werden.

«Als ein Exempel: wir haben das ewig Leben, beschrieben im euan-
gelio und in der Geschrift mit aller Notdurft; mehr ist nicht not. Nun ob
gleichwohl das ewig Leben in der Geschrift auf dem Papier ist: es ist
noch nit genug, daB es also im selbigen bleib, wie es im Papier ist. Sonder
es mul} weiter gesucht werden; nimlich von dem und durch den, von
wem es ist gehort worden, erfahrn und geben, zu schreiben in das Papier.
Was nun im Papier angezeigt wird, ist nur ein Buchstaben. Was er aber
vermag und was er uns lernt und warumb er dasteht, das muf3 von oben
herab gelernt werden und erleucht. Also mit der theorica auch und
practica der Arznei zu verstehen ist. Wiewohl sie ins Papier des Buchs
gebracht mag werden, so ist es doch ein toter Buchstaben. Aber aus dem
Licht der Natur mul3 die Illumination kommen, daB3 der textus libri
naturae verstanden werde; ohn welche Elucidierung kein philosophus,
noch naturalis sein mag. Darumb so soll sich keiner verlassen allein auf
das Papier, sonder auf die Illumination, die da ausgehet von dem, der
selbst das Licht ist, und mit unsern Doctrinen, Phantaseien, Speculieren
abstehen und weichen ®.»

[llumination, Elucidierung, Erleuchtung — in einem Wort Theo-
sophie. So unwissenschaftlich dieses Wort heute klingen mag, hat
doch die Bewegung, die von Paracelsus aus unter diesem Namen

%5 Idem, 301.

8¢ IJdem, 326.

87 Jdem, 24.

% Paracelsus, Labyrinthus Medicorum errantium, in: Die Kirntner Schrif-
ten, hg. von K. Goldammer, Klagenfurt 1955, 108.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 87

entstand, eine ganze Epoche der Geistesgeschichte gepriagt und zu
nicht geringem Teil die europiische Religiositit und Wissenschaft
aus der Sackgasse des starren Dogmatismus und der Verknechtung
durch die Antike herausgeholt.

Von der Mitte des 16. bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts stellte
die Theosophie den kithnen Versuch dar, den weltlichen Weg der
Gotteserkenntnis zu gehen, den die Theologie vernachlissigt
hatte; den Weg der Erforschung der Natur, um zur Erkenntnis
Gottes zu gelangen®. Zugleich bedeutete Theosophie die Anwen-
dung dieser Erkenntnis, um eine intimere Vision der Realitdt und
damit neues Wissen iiber die Natur zu erhalten. Heute wird von
zwel Richtungen gesprochen, die sich beide auf Paracelsus beriefen:
einer stirker rationalwissenschaftlichen der arztlichen Paracelsisten
und Chemiker und einer eher geheimwissenschaftlichen, alchemi-
stisch-theosophischen, wobei die legitime Wahrung des paracel-
sistischen Vermichtnisses eher bei der ersten Gruppe liegen
durfte 0.

Hier stellt sich nun die Frage, wer zu dieser ersteren Gruppe
gehorte, ohne gleichzeitig Theosoph zu sein. Unter den bekann-
testen Paracelsisten traf dies allein auf Quercetanus und vielleicht
noch auf Severinus zu. Libavius und Sennert beriefen sich ja beide
nicht auf Paracelsus. Alle iibrigen wie Suchten, Bodenstein, Toxites,
Dorn, Huser, Khunrat, Figulus, Croll, Hartmann, Harvet und
Helmont waren Theosophen und nannten sich auch so seit etwa
1595. Die Verwirrung in der Terminologie hat nicht allein Peuckert
mit seiner Unterscheidung zwischen Theosophie und Pansophie
verursacht 7, sie existierte bereits im ersten Viertel des 17. Jahrhun-
derts, wo sie als synonyme, komplementire oder gar entgegen-
gesetzte Begriffe angewandt wurden 7. Erst in den neunziger Jahren
des 16. Jahrhunderts wurde das Wort Pansophie geprigt als Sam-
melbegriff fir zwei andere Begriffe, deren einer die Weisheit durch
Erleuchtung Gottes meinte: Theosophie; der andere die Weisheit

% Real-Encyklopidie fiir protestantische Theologie und Kirche, hg. vom
J. J. Herzog, 1. Ausg. Bd. 16, Gotha 1862, 28.

70 K. Goldammer, Die Paracelsische Kosmologie, a.0. 22.

1 Will-Erich Peuckert, Pansophie. Ein Versuch zur Geschichte der weillen
und schwarzen Magie, Stuttgart 1936, 392ff.

2 Eine sehr unvollstindige Liste der Autoren, die das Wort benutzten bei
W. Begemann, Zum Gebrauche des Wortes Pansophia vor Comenius, in:
Monatshefte der Comenius-Gesellschaft 5, Berlin 1896, 210ff.; s. auch K. Schal-
ler, Pan, Untersuchungen zur Comenius-Terminologie, ’s-Gravenhage 1958,
£4F, . . AR &



88 Carlos Gilly

durch das Licht der Natur: Anthroposophie™. Und diese beiden
Worte sind nach jahrhundertelanger Abwesenheit in der euro-
paischen Geistesgeschichte erst 1575 in Basel aufgetaucht, namlich
in dem von Perna gedruckten Arbate/™. Sie sind dort Synomyne
der guten Magie, der scientia boni, welche fiir den Verfasser des
Arbatel zweierlei bedeutet:
Theosophia:

Notitia verbi Dei, et vitae iuxta vertbum Deli institutio.

Notitia gubernationis Dei per angelos, quos scriptura

Vigiles vocat, et intelligere angelorum misteria.

" Das Wort Pansophia befindet sich nicht in Patrizzis Nova de Universis
Philosophia, Venetiis 1592, wie F. A. Yates, The Rosicrucien Enlightenment,
London 1972 (ital. Ubersetzung, S. 200) behauptet hat. Das Wort mag jedoch
aus Patrizzis Terminologie — Panaugia, Panarchia, Panpsychia, Pancosmia —
hergeleitet oder auch direkt aus Philo oder aus dem Pseudo-Areopagita ent-
nommen worden sein. Als erster scheint der polnische Hermetiker und Gegner
des Fausto Sozzini, Bartholomaeus Sclei, in sciner «Instans Theologia Univer-
salis», 1596, das Wort Pansophia gebraucht zu haben: «Aldar in der Geist-
lichen Wiisten. .. offenbaret Christus noch seine Geheimniil und Mysticam
Theologiam und Pansophiam, ja alle Schiitze der Weillheit und Erkinntnis,
die in ihm verborgen. . .» (B. Sclei, Theosophische Schrifften, [Amsterdam ?]
1686, 181). Das Wort taucht wieder 1600 in Basel auf im Titel der Dissertation
des niederlandischen Arztes Henricus Van Heer, Altar Iatrosophicum paniasoni
pansophiacque dicatum, Basileae 1600, wohl aber nicht im Sinne, den das Wort
wihrend des Rosenkteuzerstreits bekam, sondern cher im Sinne universellen
Wissens wie spiter bei Alstedt oder Laurenberg. Eine Definition der Pansophia
als Obergebriff von Theosophie und Wissenschaft der Natur gab der « Rosen-
kreuzer» Heinrich Nollius in seiner Physica Hermetica, Frankfurt 1619, 689:
«Rerum superiorum et inferiorum ex infallibili Harmonia scientia.»

" Fir den Gebrauch des Wortes Szocople in der patristischen Literatur
s. G.W.H. Lampe, A Patristic Greek Lexicon, 1, Oxford 1961, 636. In der
lateinischen Literatur des Mittelalters wurde das Wort theosophia ca. 862 von
Johannes Scotus Eriugena gebraucht (Migne, PL 122, 1171). Alle anderen
Ubersetzer des Pseudo-Aeropagita, Johannes Sarracenus, Ambrosius Camal-
dulensis, Ficino, benutzten das Wort sapientia divina. Erst der Jesuit B. Corde-
rius setzte 1644 wieder das Wort theosophia in seine Ubersetzung der De
mystica Theologia (Migne, PG 3, 998). Ebenfalls in den Ubersetzungen der
Werke des Porphyrius (Ficino), des Proclus (Aemilius Pontus), und des
Jamblicus (Ficino) wurde 9eocogia stets als sapientia divina oder theologia
iibersetzt. In seinen Commentarii Linguae Graecae schlug Budé vor, $cocogia
mit religio christiana zu iibersetzen. Henri Etienne hingegen iibersetzte das
Wort in seinem Thesaurus Graecac Linguac als «rerum divinarum scientia».
Das Wort Theosophi anderseits wurde bei Hugo de St. Victore und Albertus
Magnus in thren Kommentaren zum Werk des Pseudoaeropagita beibehalten.
Beide benutzten die Ubersetzung des Eriugena. Reuchlin verwendete das Wort
Theosophistae im pejorativen Sinn. Um diejenigen zu bezeichnen, die thr Wissen
direkt von Gott erhalten hatten, verwendeten Erasmus, Zwinger und Moflett
das griechische Wort $co0didaxtor. Nach der Erscheinung des Arbatel verwen-
dete Khunrath das Wort theosophia als Synonym der philosophia adepta des



Zwischen Erfahrung und Spekulation 89

Antroposophia homini data:

Scientia rerum naturalium.

Prudentia rerum humanarum 73,

Es war wohl kein Zufall, dal der Begriff Theosophie im neuzeit-
lichen Sinn in einem Druck Pernas geprigt wurde. Wir wissen nicht,
wer der Verfasser des .Arbate/ war. Dal3 Perna aber fur die Lehre der
Notwendigkeit der Erleuchtung Gottes und der Natur gewonnen
war, beweist nicht nur sein ganzes editorisches Programm, sondern
auch das Vorwort des Typographus an den Leser, das Perna seiner
Ausgabe des Schreiben von den Frantgosen, 1577 voransetzte 76:

«Alle ding unter des Himmels thron (geliebter Leser) sein inhalt
bekandnuB aller Menschen wandelbar unnd verenderlich. Derwegen kein
wunder, ob schon auch die Kiinsten in gemein, und die Géttlichen din-
gen, welche von natur gerecht, vollkommen und wahrhafftig von Gott
dem Herrn, der die warheit selber ist, herflieBende, allhie inn diser welt
beweglich und verenderlich sein: solches aber beschicht nicht von ihrer
angeregter natur, sondern durch Accidentia und zufihlen, namlich durch
den corrumpirten und gebrechlichen menschen selbs, welcher in disem
wetterlich unnd verenderlichen stat, dem er unterworffen, wegen dunck-
ler befleckung der Corruption die rechte pur lautere warheit nicht erken-

Paracelsus (1595). Ihm folgten Nicolaus Barnaud (1601), Libavius (1606, jedoch
als Schimpfwort), Benedictus Figulus, Oswald Croll, Israel Harvet (1608) und
die gesamte Rosenkreuzerische Literatur. Noch Brucker und Diderot behandel-
ten den Paracelsus unter der Rubrik Theosophen (J. Bruckers Kurtze Fragen
aus der Philosophischen Historie 6, Ulm 1735, 1067ff.; Encyclopédie ou Dic-
tionnaire Raisonné des Sciences, des Arts et des Métiers 16, Neuchatel 1758,
253ff.). Der Gebrauch des Wortes Theosophia als Oberbegriff von Theologie
und Philosophie (etwa im Sinne der «prima philosophia» Bacons) blieb
ephemer (B. Keckermann, Opera 2, Genevae 1614, 229; Ioh. Lippius, Meta-
physica Magna, Lugduni 1625, 5). In den bereits erwihnten Verzeichnissen
K. Wiedemanns wird F. 65V eine Handschrift mit dem Titel verzeichnet:
Anthroposophia, das ist die WeiBheit und Wissenschaft der natiirlichen Ding.

75 Dieses Schema des Arbatel wurde vom Wolffgang Hildebrand in seiner
Magia Naturalis, Erfurt 1611, und von Robert Fludd in seinem Summum
Bonum, o. O. 1629, nachgedruckt. In seiner Epistolica Exercitatio in qua
Principia Philosophiae Roberti Fluddi reteguntur, Paris 1630, 200f. vermilite
Pierre Gassendi in diesem Schema des Arbatel die mathematische Wissen-
schaft: « Duo tamen sunt, quae circa hanc bonam licitamque Magiam admirer.
Unum, cur tam Fluddus quam Arbatel inter partes Anthroposophiac non
numerarint Mathematicam. .. Alterum cur moralem scientiam Magiae partem
faciant.»

76 Theophrasti Paracelsi von Hohenheim, des furtrefflichsten Doctors der
Medicin, Schreiben von den Frantzosen in IX Biicher verfasset. . . Jetzt erstmal
von einem Liebhaber der Artzney an tag geben, Basel 1577. Uber den zweiten
Teil dieser programmatischen Vorrede s. K. Sudhoff, Versuch ciner Kritik,
a.0. 305 ff.



90 Carlos Gilly

nen kan. Unnd wiewol er von natur geneigt zu der wissenheit der
geheimnussen Goéttlicher dingen unnd aller kiinsten in gemein, und zum
rechten zil zu gelangen, suchet und grippelt hin und wider, so kompt
doch niemandes darzu, dann derselbig dem es von Gott gegeben unnd
erleuchtet ist, dern lobliche Namen, wie meniglich bewust, unzalbar
sein.»

Etleuchtung und Gabe Gottes waren also fiir Perna notwendige
Voraussetzung fir die richtige Erkenntnis nicht nur der religitsen
Wahrheiten, sondern auch der Krifte und Geheimnisse der Natur:
Theosophie bedeutete fiir ihn den Weg zur Wiederherstellung der
Religion und der Wissenschaften, den Weg zur Anniherung an die -
fur diese Manner alles andere als mythische — alte Weisheit, die Gott
nicht nur Adam, Moses, den Propheten und Aposteln offenbart
hatte, sondern auch Hermes Trismegistos, den Sibyllen und den
Magiern der Antike.

«Was aber die andern belanget, welche das rechte zil nit erreichet,
sondern nur iren selbs opiniones und eigensinnigkeit nachgehn, und mit
ihrer lehr und zufelligen miBbreuchen ein Monarchiam auffzurichten
suchen, die erwecken und bringen nichts dann Confusiones und verwir-
rungen inn der welt, nicht allein in den kiinsten in gemein, sondern auch
in der Christlichen lehr. Dann gleich wie die rechte Christlich Religion
wegen milbreuch und mehrerley zufihl bilher vil gelitten hat unnd noch
teglich leiden muB: also ist auch ervolgt und noch dermaBlen immerdar
im schwung in der Géttlichen und hohen Gab der Ertzney kunst. Dan
scheinbarlich ist, dal3 die Medici altens hehr schier selten einer meinung,
und jederzeit mehrer und groBerer erfahrenheit notturfftig gewesen...»

Erfahrenheit, das war das entscheidende Wort. Und daf3 Perna fiir
die Notwendigkeit «mehrerer und groBerer Erfahrenheit» nicht
nur in der Medizin und den anderen Wissenschaften, sondern auch
im religiosen Leben eines jeden Christen eintrat, beweisen seine
Drucke des Paracelsus und des Castellio zur Gentige. Wahre Wis-
senschaft griindete sich auf Erfahrung und Werke und nicht auf
Meinungen, Autorititen und Spekulation; wahrer Glaube wurde
durch Erfahrung und Werke bezeugt und nicht durch die preten-
tiose Einstellung derjenigen, die sich durch den Glauben gerecht-
fertigt fihlten, die aber «ita vivunt ut et justitiae et fidei sint
expertes »?7.

77 Sebastiani Castellionis Dialogi IIII, Aresdotffii (Basileae) 1578, F. +2v.
Es ist bezeichnend, daB3 Castellio und Paracelsus sich beide in dhnlichen Formu-
lierungen iiber dieses zentrale Thema der Reformation duBerten. Gegen die
Lehre der Rechtfertigung durch den Glauben allein postulierte Castellio einen
titigen Glauben - «(fidem) efficacem, operantem, nec unquam quiescentem



Zwischen Erfahrung und Spekulation 91

«Wie dann dessen gnugsam exempel welchermaBen die Medicina bey
menschen gedencken, nemlich bei hundert jaren hehr vil verenderungen
gelitten, und villeicht an jtzo noch vil mehrers leidet. Es haben noch bey
unsern zeiten die Avicennisten benantlich die Arabier triumphiret mit
jren Recepten und Compositionibus, deren nammen noch heutigs tags
die Apotecken vol stecken, und bei den jetzigen Medicis mehrertheils
dermaBen im brauch. Volgendts sein wider auffgestanden die Galenisten
ungefehrlich bei LX jaren, schier eben zu gleicher zeit da Martin Luther
wider die Bibstische Religion zu lehren angefangen. Wenig zeit darnach
ungefehrlich bey XX jaren oder minder hat sich der von Gott hoch-
begabt unnd erleuchtet Mann Theophrastus Paracelsus Schweitzer, eines
wunderbaren hohes verstands auffgeleynt wider die Artzney unnd jrer
vermeinten kunst der Medicina, mit solchem ernst, worten und wercken
zuverwerffen, nit allein ihre Recepten unnd falschen wohn, sondern auch
mit fiirtreffenlichen wercken fiirgenommen, klarlichen zu weisen die
jrthummen der Arabier und Galenisten, ja auch darneben sich von anfang
hehr die fundamenta der Aristotelischen Philosophey sampt den gantzen
Galenischen secten, die Artzney belangende umbzustoen underfangen,
in maBen, daBl im fahl er den Clavam und Herculis kolben inn henden
gehabt hette, Namlich einen zirlichen stilum zuschreiben (dessen er sich
dann wie man sihet nicht geachtet) so wer er zweifelsone gnugsam starck
gewesen, zuvertilgen biB an Herculis sdulen die gantze Galenische und
Arabische Medicin, und seine sdulen mit mehreren Triumph vil weiter
hinaul3 zu pflantzen, dann Galenus, Avicenna, und all andere so seidher
des GroBBen Hippocratis gewesen, und zu verdunckeln mit seiner Sonnen
jr groBles liecht...» «Ich will nun geschweigen, was fiir andere Werck
mehr (ob Gott will) in kurzer zeit an den tag kommen werden durch
mittel des hochgelehrten herren Leonardi Turneisser zum Thurn, fleif3i-
gen nachfolger gedachtes Paracelsi, namlich neben andern die Erkantnus
mehrerleien Simplicium.»

In wenigen Worten hatte Perna oder vielmehr der Mann, der in
seinem Namen dieses Vorwort schrieb, die Problematik aufgezeigt,
die ich bisher darzustellen versuchte und die uns auch weiterhin
beschiftigen wird. Denn der Mann, der dieses Vorwort und noch

donec fuerit consecuta quae concupivit» (ibid, 269). Paracelsus, der die Refor-
mation eigentlich mehr als Zuschauer am Rande erlebte, identifizierte gar
Glauben und Werke: «so nun der glaub der ist, der da selig macht, so wissen,
in was er wirkt... mancher meint, er glaubt, so er nichts glaubt; dan glauben
ist nur ein werk, nemlich das werk in der glaubt wird. wie der glauben sein soll,
ist genugsam im wissen.» (Philosophia Sagax, in Opera, ed. Sudhoff, 12, 472f.).

Wie hoch Castellio von Paracelsisten und Theosophen verehrt wurde,
beweisen zum Beispiel die Cyclopoedia Paracelsica Christiana, 0.0. 1585, die
eine lange Stelle aus Castellios Buch de Calumnia abdruckte. (Das ander Buch,
f. A?), die Vier Biicher vom wahren Christentum des Johannes Arndt oder die
Werke Christophorus Besolds, des mutmaBlichen Verfassers der Confessio der
Rosenkreuzer.



92 Carlos Gilly

viele andere im Namen des Typographus redigierte, war kein ande-
rer als Theodor Zwinger ™!

Zwinger und Paracelsus

Als Theodor Zwinger mit dem frischen Doktortitel der Medizin
und der Philosophie 1559 von Padua nach Basel zuriickkam, ahnte
er bestimmt nicht, daf3 einmal ein solches Lob tiber Paracelsus aus
seiner Feder flieBen wiirde, wie es am Ende des vorausgehenden
Abschnittes zitiert ist.

Kaum in Basel angekommen, absolvierte er die vorgeschriebene
Disputation an der Universitit unter anderem mit einer These, in
der er in scharfem Gegensatz zu Paracelsus jegliche Anwendung
des Quecksilbers in der Therapie der Syphilis ablehnte™. Ein Jahr
darauf stellte Zwinger die Jatrochemiker und Schiler des Paracel-
sus auf die Stufe der sophistischen Arzte der Antike: «Diese hat
seinerzeit Galen standhaft bekiampft und Gberwunden. In unserer
Zeit aber hat diese schlimmste Gattung von Menschen so seht iiber-
hand genommen, daB sie sich nicht mehr mit ithrem eigenen Gebiet
zufrieden geben, sondern selbst in jenes der Medizin eingedrungen
sind: Mit befremdlichen und phantastischen Worten haben sie
einen Bau leeren Geschwitzes errichtet, und auf ihre chemischen

8 Direkte Beweise dafiir, dal3 diese Vorrede von Zwinger verfal3t wurde,
gibt es nicht. Weder Perna noch Zwinger haben sich dariiber geduBert. Den-
noch weisen alle Indizien auf die Urheberschaft bzw. Mitarbeit Zwingers hin.
Zwinger hat unter Verschweigen seines Namens fiir Perna und spiter fur dessen
Nachfolger Waldkirch mehrmals die Pracfatio Typografi ad lectorem verfalt,
s. Omer Talon, Opera, Perna 1575; Waldkirch 1584; (Hieronimus Wolf),
Doctrina recte vivendi ac moriendi, Perna 1577; das gleiche Werk mit neuem
Titel, Vitae et Mortis Compendium, Waldkirch 1586; Plotin, Enneades, Perna
1580 (s. Rotondo, a. 0. 344); Arnaldus de Villanova, Opera Omnia, Waldkirch
1585. Die Autorenschaft Zwingers ergibt sich eindeutig aus dem Vergleich mit
anderen Texten von ihm. Fir die Werke Wolfs und Villanovas haben wir
direkte Beweise: Frey-Gryn. 1 11, 347, 353, 356; Frey-Gryn. II 4, 310 (s. Anm.
200). Die Darstellung der Medizin in ihrer Geschichte war ein spezifisches
Thema Zwingers: Physiologia Medica 41ff.; Praefatio zu den Opera Omnia
des A. de Villanova. Uber den Hinweis auf Thurneysser und seine Simplicia
s. den Brief an Monavius, in dem ihm Zwinger seinen Eindruck von Thurn-
eysser und seinem Herbarius mitteilt, s. Anm. 170. Auf die Notwendigkeit der
Kritik an den Theologen, auf die Notwendigkeit «mehrer und groBerer Erfah-
renheit», auf die Bedeutung des Paracelsus und dessen Gleichsetzung mit
Hippokrates, auf den Gebrauch kabbalistischer Formulierungen «Gott, dern
loblichen Namen. . . unzalbar sein», verweise ich im Laufe dicser Arbeit.

® A. Burckhardt, Geschichte der Medizinischen Fakultit zu Basel, a.0.
9o und 94.



	Der Streit um Paracelsus

