Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 77 (1977)

Artikel: Zwischen Erfahrung und Spekulation : Theodor Zwinger und die
religiose und kulturelle Krise seiner Zeit. 1. Tell

Autor: Gilly, Carlos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117946

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwischen Erfahrung und Spekulation
Theodor Zwinger und die religise und kulturelle
Kirise seiner Zeit

von

Carlos Gilly

Zu den Ironien in der Geschichte der Gelehrsamkeit gehort es,
dal3 das Schreiben vieler und voluminoser Werke wohl das beste
Rezept ist, um schneller in Vergessenheit zu geraten. Handelt es
sich dabei um Werke kompilatorischer Art, werden solche zwar
eifrig gelesen und beniitzt, selten aber zitiert, da die Wenigsten
gerne angeben, sie hitten ihre Weisheit woanders als bei der Lek-
tire der direkten Quellen geholt. Mit bemerkenswerter Weitsicht
sah dies der franzésische Geschichtsschreiber Jacques Auguste de
Thou im Falle Theodor Zwingers voraus!: Zwinger habe, «editis
compluribus monumentis», der Medizin auBerordentliche Dienste
erwiesen; seinen guten Ruf aber verdanke er vor allem seinem
gewaltigen Werk, dem Zheatrum VVitae Humanae. « Als ich in Basel
weilte », erzihlt de Thou, «hatte ich mit groBem Vergniigen wie-
derholt Gelegenheit, mich mit Zwinger zu unterhalten, wobei ich
einen Mann bemerkte von immenser Gelehrsamkeit, hervorragender
Begabung und Redlichkeit, der viel Bedeutenderes geleistet und
einen viel grofleren Ruf erlangt hitte, wiirde er, mehr um den
eigenen Namen besorgt, eine ihm angemessenere Arbeit unternom-
men haben.» Statt dessen, fahrt de Thou fort, habe Zwinger der
Vervollstindigung und Herausgabe von Biichern anderer zu viel
Zeit gewidmet und sie noch dazu zu groBlem Umfang gebracht
nach der Sitte der Basler, welche groB3e Freude daran hitten, dick-
leibige Buicher zustande zu bringen («qui spissae molis librorum
congerie fere gaudent»).

Die Beobachtung des franzdsischen Historikers erwies sich bald
als prophetisch. Der gewaltige Umfang der Schriften und Kompila-
tionen des Basler Philosophen und Arztes macht den Versuch, seine
eigensten Gedanken und Stellungnahmen zu rekonstruieren, sehr
schwierig. Figen wir die Zuriickhaltung Zwingers hinzu, seine

! Jacques-Auguste de Thou, Historiarum sui temporis tomus posterior,
Liber 49 ad annum 1589.



58 Carlos Gilly

wirklichen Uberzeugungen auBerhalb eines engen Freundes- und
Schilerkreises preiszugeben, den Gebrauch des Anonymats bei der
Herausgabe kontroverser Werke, den freiwilligen Verzicht auf die
Verofentlichung seiner chemischen und theologischen Schriften
und vor allem Zwingers ausgesprochenen Wunsch, nicht im Mittel-
punkt zu stehen («et cum latere maxime cupiam, nescio tamen quo
Reipublicae juvando studio in mediam hominum lucem vel larvatus
interdum praeter institutum efferar?»), so verwundert es nicht, daf3
fir zwei der Minner, welche in Wirklichkeit der Gedankenwelt des
Basler Humanisten am nichsten standen, Zwinger blof3 «celui qui
a faict le Theatrum» (Montaigne) oder der «vir magnae diligen-
tiae» (Grotius) war.

Zwar wurden Zwingers Werke bis in das 18. Jahrhundert
geschitzt und sein Name durch unzihlige Lexica, Bibliographien
und Literarhistorien geschleppt. Selten aber nahm man sich die
Miihe, iber die Angaben seines ersten Biographen Felix Platter oder
diejenigen in Gesners Bibliotheca Universalis hinaus weiterzuforschen.
Der Nachruhm Zwingers schrumpfte immer mehr zusammen, nicht
zuletzt in seiner Heimatstadt Basel.

Zweifelsohne hat Zwinger in Basel das unbestrittene Zentrum des
Kulturlebens gebildet in einer Zeit, in der Buchdruck und Universi-
tit europiische Dimensionen hatten. Nach Zwingers Tod, anldBlich
der Doktorprifung seines Sohnes Jakob, rithmte Felix Platter die
grofle Wirkung des Vaters in und auBBerhalb Basels, die Anziehungs-
kraft, die Theodor Zwinger durch seine Schriften und Vorlesungen
der heimatlichen Hochschule verschafft hatte und die auflerordent-
lichen Gaben des Mannes, die der Stadt und der Universitit, den
Freunden, Burgern, Gisten und Besuchern reichlich zugute gekom-
men waren®. Und der Basler Antistes Johann Jakob Grynaeus
schilderte in seiner Leichenpredigt* den ungeheuren Verlust, den
das Ableben Zwingers fiir die Stadt bedeutete:

«Nun trawre du, werde und lobreiche Statt Basel: dann dir ist entzuckt
ein solcher lieber Mann, der warlich ein gemeines Gut und ein zierlich
Kleinot war. Klage dich und weine, du liebe Universitet, dann dir ist
auBl deinem Krantz entzogen der allerwolriechsten Rosen eine, deren

? Laurentius Scholzius, Epistolarum Philosophicarum, Medicinalium ac
Chymicarum. .. volumen, Frankfurt 1598, 470.

3 Platters Vita Theodori Zwingeri wurde im Vorwort zu der vierten Ausgabe
des Theatrum Vitae Humanae, 1604, gedruckt.

4 Johann Jacobus Grynaeus, Ein Christliche Leichpredig, die gehalten wor-
den bey der Begrebnus des Ehrnvesten, Hochgelehrten und weit beriihmpten
Herren Doctoris Theodori Zvinggeri, Basel 1588, S. ij.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 59

Gottseligkeit, WeiBheit, Kunst, Gutwilligkeit und wilferiger trewer
Dienst lieblicher und krefftiger Geruch, in teutschen und andern Landen
angenim, nutzlich, trostlich, ehrlich viel jar hero gewesen.»

In der Folgezeit aber erlosch die Erinnerung und das Intetresse an
Zwingers Werk allmihlich, und er wurde hochstens zu einer Gréf3e
lokalen Formats. So in den Portraits, die Jakob Riidin um 1660 in
seinen 1itae Professorum Basiliensinm und hundert Jahre spiter
Jakob Christoph Beck in seinem Buch Gelebrtes Basel entworfen
haben. Beide sind ungedruckt geblieben, wenn sie auch teilweise in
die Athenae Ranricae, 1777, ibernommen wurden?. So auch in den
wenigen Seiten, die Thommen in seiner Geschichte der Basler Univer-
sitat der Figur Zwingers gewidmet hat® oder im Beitrag von
M. L. Portmann in den Basler Nachrichten vom 10. 9. 1965 anlidf3-
lich des 4o00. Jahrestags der ersten Ausgabe des Theatrum Vitae
Humanae?. Oder er wurde lediglich zu einer Figur der Medizin-
geschichte. Und auch hier, in der einzigen Monographie, die wir
Uber Zwinger besitzen, hat man gemeint, drei Viertel des Buches
mit allgemeinen Angaben iiber Zwingers Zeitgenossen fillen zu
miissen8. Wertvoller ist noch immer die sorgfiltige Darstellung
A. Burckhardts in seiner Geschichte der Basler Medizinischen Fakultit®.

Bei diesem historiographischen Hintergrund erstaunt es nicht,
daf3 man sich in einem der neueren Beitrige zur Basler Geschichts-
schreibung!® damit begniigt hat, die Personlichkeit Zwingers fol-
genderweise darzustellen: «... a typical representative of post-
Erasmian Basle: friendly to refugees and flattered by the esteem of
noted scholars abroad, deliberate — perhaps even courageous — in
his non-commital attitude to the ideological and professional contro-
versies of the day, but for the same reason failing to make a histori-

5 Jacobus Rudin, Vitae professorum Basiliensium, Universititsbibliothek
Bascl, Ms. Frey-Gryn. VII 8. Idem, Theatrum Academicum Basiliense, ib.
Frey-Gryn. I 26, Heft 30. Jakob Christoph Beck, Gelehrtes Basel oder Gesam-
melte Nachrichten zu der Kirchen- und Gelehrtengeschichte von Basel, ib.
Frey-Gryn. VII 4d. Johann Wernhard Herzog, Athenae Rauricae, Basel 1778,
208-211.

¢ Rudolf Thommen, Geschichte der Universitit Basel 1532-1632, Basel
1889.

7 Marie-Louise Portmann, Theodor Zwinger (1533—-1588) und sein « Thea-
trum Vitae Humanae» von 1565, in: Basler Nachrichten 1965, Nr. 384.

8 Johannes Karcher, Theodor Zwinger und seine Zeitgenossen (Studien zur
Geschichte der Wissenschaften in Basel 3), Basel 1956.

o Albrecht Burckhardt, Geschichte der Medizinischen Fakultit zu Basel
1460-1900, Basel 1917.

10 Peter G. Bietenholz, Basle and France in the sixteenth century (Travaux
d’Humanisn.e et Renaissance 112), Genéve 1971, 70.



6o Carlos Gilly

cal impact. In some ways he seems to prefigure the comfortable
bourgeoisie of a subsequent age.»

Dieses offensichtliche Mifverhiltnis zwischen dem relativ gerin-
gen Interesse der spiteren Geschichtsforschung an der Figur Theo-
dor Zwingers und der sehr bedeutenden Rolle, die der Basler Arzt
und Humanist zu seiner Zeit tatsichlich spielte, ist endlich auf-
gedeckt worden, und zwar von italienischer Seite.

In einer hervorragenden Studie iiber Pietro Perna e la vita culturale
e religiosa di Basilea fra il 1570 e il 1580 hat Antonio Rotondo,
heute Professor fiir neuzeitliche Geschichte an derUniversitit Turin,
die methodologischen Weichen gestellt, um an die enigmatische
Personlichkeit Zwingers tberhaupt heranzukommen. Er hat zu-
gleich den Weg gezeigt, wie man sich in den groflen, bislang uner-
forschten Wald der Werke des Basler Naturalisten hineinwagen
darf, ohne Gefahr zu laufen, mit leeren Hinden wieder herauszu-
kommen, nimlich die eingehende Erforschung von Zwingers Kor-
respondenz: «L’immagine dell’'uomo ¢é nel suo immenso carteggio,
tuttora inedito, uno dei piu vasti e vari della seconda metta del
Cinquecento.» Es ist zwar wiederum keine leichte Aufgabe, sich in
der gewaltigen Korrespondenz Zwingers zurechtzufinden: Tau-
sende von Briefen an Zwinger von beinahe funfhundert Briefstel-
lern liegen allein in der Frey-Grynaeischen Sammlung der Basler
Universititsbibliothek. Die meisten der noch erhaltenen Briefe
Zwingers sind hingegen zerstreut in den Bibliotheken ganz Euro-
pas, von Polen bis England, von Italien bis Skandinavien. Nur ein
verschwindend kleiner Teil ist durch alte oder neue Drucke allge-
mein zuginglich geworden. Und dennoch ist es Rotondd gelungen,
einige der wichtigsten Zusammenhinge im Leben Zwingers neu
darzulegen.

Das so gewonnene Bild sieht zusammengefaf3t folgendermallen
aus: Zwinger war engagierter Verfechter der religiosen Toleranz
auf den Spuren Castellios. Seiner unbegrenzten Bereitschaft zur
Hilfe an die Verfolgten aller Kirchen und zum Dialog mit Anhin-
gern der verschiedensten Konfessionen entsprach seine Unvorein-
genommenheit und Offenheit fiir jede neue intellektuelle Erfahrung.
Vorsicht und MiBigung in manchen seiner Formulierungen hielten
ihn, den Verteidiger der freien wissenschaftlichen Forschung aus

1t Antonio Rotondo, Pietro Perna e la vita culturale e religiosa di Basilea
fra il 1570 eil 1580, in: Studi e Ricerche di storia ereticale italiana del Cinque-
cento (Pubblicazioni dell’Istituto di Scienze Politiche dell’Universita di Torino
31), Turin 1974, 273—-391. Idem, L.’uso non dommatico della ragione: Agostino
Doni, ib. 393—470.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 61

der Schule von Petrus Ramus, nicht davon ab, einen entscheidenden
Beitrag zur Erneuerung der Wissenschaften zu leisten, und dies in
Richtungen, die bei vielen seiner europiischen Freunde und Kor-
respondenten sowie in Basel als stark kontrovers und gefihrlich
erscheinen mufiten. Unbekiimmert ob der heftigen naturphiloso-
phischen Auseinandersetzungen seiner Zeit verstand es Zwinger,
eine mallvolle Kritik an Aristoteles und Galen mit der kritischen
Bejahung wichtiger Postulate des Paracelsus zu vereinigen. Wih-
rend er flir den Naturforscher volle Freiheit verlangte, relativierte
er die Autoritit der Juristen als bloBer Interpreten einer von den
Michtigen aufgezwungenen Realitit. Vor allem bekidmpfte er die
Intransigenz und Vorherrschaft der Theologen, welche unter dem
Vorwand der Religion in Wirklichkeit versuchten, iiber die schwich-
sten Gefiihle der Menschen eine unbegrenzte Macht auszuiiben.
Zwinger war Skeptiker in bezug auf die Moglichkeiten des Men-
schen, vollstindige Klarheit iber die religiésen Wahrheiten auf
dieser Welt zu erreichen. Er strebte eine Reform an, die, dhnlich wie
bei Castellio, auf eine extreme Vereinfachung des Christentums und
auf die Betonung der christlichen Praxis hinauslief.

Indem Rotondo den Briefwechsel Zwingers mit den namhaftesten
seiner Zeitgenossen und die verlegerische T4tigkeit des italienischen
Buchdruckers Pietro Perna untersuchte, dessen enger Freund,
Beschiitzer und Berater Zwinger war, hat Rotondo zugleich die
religiose und kulturelle Krise einer Zeit rekonstruiert, in der das
traditionelle, auf Aristoteles und Galen fundierte Gebiude der
Philosophie und Naturwissenschaft endgiltig abzubréckeln begann.
Er gibt keine bibliographische Parade bloBer Titel und Autoren-
namen, sondern peinlich genaue Analysen von Werken und Vor-
worten, von gedruckten und ungedruckten Briefen und Dokumen-
ten, welche einerseits die Konvergenz kultureller und religioser
Motive erhellen, die ungeachtet der wiederholten Proteste und
Bezichtigungen der etablierten akademischen und kirchlichen Welt
aus Perna den engagierten Drucker von Castellio, Macchiavelli und
Paracelsus machten; anderseits wirft er ein neues Licht auf Vor-
sitze, Beziehungen, Mitarbeit und Solidaritdt einer Gruppe von
Minnern, die aus Basel den europidischen Kreuzweg der aufge-
schlossenen wissenschaftlichen und religiosen Ideen machten.

Der Beitrag Rotondos zeigt uns die innere Geschichte des beweg-
ten und vielseitigen Lebens der Rheinstadt in einer Zeit, da die
Biicherzensur in immer schirferer Form angewandt und die Kon-
trolle von Menschen und Ideen rigoros gehandhabt wurde, die
Geschichte also von anonymen und heimlichen Drucken, von unter-
irdischen Ideenstr6mungen, von halb zugegebenen Absichten und



62 Carlos Gilly

Stellungnahmen, reich an Zweideutigkeiten, Verheimlichungen und
Halbwahrheiten. Um so mehr beeindruckt der zihe und unbeirrbare
Wille dieser Minner, die Freiheit der religiésen Entscheidung und
die freie wissenschaftliche Forschung zu erkdmpfen.

Gewil}, zentrale Figur in der Untersuchung Rotondos ist Pietro
Perna; den gréf3ten Eindruck beim Leser hinterliBt jedoch der
grof3e Mann im Schatten, der durch seinen Einfluf}, seine Beratung
und Mitarbeit zu nicht geringem Teil das editorische Programm des
engagierten italienischen Buchdruckers in Basel erméglichte und
unterstitzte: Theodor Zwinger.

Dem ritselvollen Basler Gelehrten sollen die folgenden Seiten
gelten als ein Beitrag zur Fortsetzung der Arbeiten Rotondos iber
das Basler — und von Basel aus auch europiische — religitse und
kulturelle Leben in den Anfingen der modernen Naturwissenschaf-
ten und der Zeit der Hochorthodoxie. Es ist ein Versuch, das Welt-
bild des Mannes zu zeichnen, dessen Name um die kontroversesten
der in Basel erschienenen Biicher dieser Periode immer wieder auf-
taucht, handle es sich nun um Macchiavelli, Castellio, Postel, Petrus
Ramus, Weyer, Dudith oder Paracelsus, um Alchemie, Kabbala,
Magie und Hermetismus, Philosophie oder Medizin; ein Versuch,
den eigentlichen religiésen und philosophischen Standpunkt des
Mannes klarzumachen, in dem viele seiner Zeitgenossen und fast
jeder seiner Korrespondenten — ob Calvinisten, Lutheraner, Katho-
liken und Dissidente, ob Aristoteliker, Platoniker oder Ramisten,
ob Alchemisten, Paracelsisten und Antiparacelsisten — den vertrau-
ten Gesinnungsgenossen zu finden vermeinten; ein Versuch schlieB3-
lich, Bedeutung und Einflul des Mannes zu ermessen, an welchen
Briefe aus den entlegensten Teilen Europas gelangten um Rat tiber
heikle und schwierige Fragen aus den verschiedensten Wissens-
bereichen.

Dieser Versuch erhebt jedoch keinerlei Anspruch auf Vollstin-
digkeit in Anbetracht des Umfangs von Werk und Korrespondenz
Zwingers. Folgende drei Aspekte der vielschichtigen Persénlich-
keit Zwingers seien angegangen:

a) Welche Einstellung zu Paracelsus hatte Zwinger, der Galen
und Hippokrates kommentierte und von den namhaftesten Arzten
Europas wiederholt zur Widerlegung der Medizin Hohenheims auf-
gefordert wurde, der aber von Johann Huser, dem Herausgeber der
zehnbindigen ersten Gesamtausgabe der Schriften Paracelsus’ vor-
gesehen war, Druck und Ordnung der Ausgabe mitzuleiten und zu
kontrollieren ? |

b) Welchen Standpunkt in der Philosophie seiner Zeit vertrat
Zwinger, der Schiler des Petrus Ramus, Herausgeber und Kom-



Zwischen Erfahrung und Spekulation 63

mentator des Aristoteles, der aber Kabbala und Corpus Hermeticum
standig zitierte und von Ficino und den Florentiner Neuplatonikern
schrieb, ithnen und ihrem Werk sei zu verdanken, dal} wir frei und
elegant zu philosophieren verméchten ?

c) Welches war die wirkliche religése Uberzeugung Zwingers,
der in seinem Leben als «amicissimus et advocatus» der Sekte der
Anhinger Castellios in Basel denunziert, nach seinem Tode aber
von Genf und aus der Feder Theodor de Bezes ein Epitaphium
bekam, in dem er seiner Religiositit und seines universalen Wissens
wegen als Varro des Jahrhunderts gepriesen wurde?

Das SchluBwort muf3 selbstverstindlich dem Lebenswerk Zwin-
gers gelten, dem 7Theatrum 1/itae Humanae, das alles andere als eine
blo3e Exempelsammlung war, in der fiir die modernere Forschung
lediglich vereinzelt eingestreute Charakterbilder aus Zwingers
Bekanntenkreis interessant scheinen.

Kehren wir zu dem kulturellen und religiosen Hintergrund zu-
riick, aus dem erst diese Fragestellung ihre geschichtliche Dimen-
sion bekommt, und der uns spiter eine prizisere Beantwortung
dieser Fragen ermdoglichen wird.

Der Streit um Paracelsus

Basel, die Stadt, von deren Druckereien aus Castellio und seine
Freunde den ersten Kampf um die religiése Toleranz in Europa
ausgefochten hatten, wurde bald wieder wichtigstes Ausstrahlungs-
zentrum eines anderen, ebenso weiten europiischen Konflikts, des
Streites um Paracelsus. Es war ein Streit, bei dem eigentlich die
Diskussion um die neue Medizin des Paracelsus nur einen Teil aus-
machte, wenngleich den gerduschvollsten und denjenigen, der dem
ganzen Streit auf Jahrzehnte den Namen gab und ein einheitliches
Bezugselement bildete. Im Grunde stritten sich zwei grundverschie-
dene Weltanschauungen um die Frage nach den Grenzen der Offen-
barung und der Wissenschaft mit entgegengesetzten Arbeitsmetho-
den, wobei Begriffe zur Diskussion standen wie Erfahrung und
Autoritit, Vernunft und «lumen naturale», und vor allem der
Begriff der Natur selbst. Die echtesten Motive der italienischen
Renaissance, Platonismus und Neuplatonismus, hermetische Philo-
sophie, Kabbala und Magie kehrten wieder mit neuer Kraft und
vereinten sich unter den Pressen der Basler Druckereien mit der
Medizin, Alchemie und Naturphilosophie des Trismegistus Get-
manus Paracelsus in einer noch nie dagewesenen Konzentration.



64 Carlos Gilly

Plotins Enneades in der Ubersetzung und mit dem Kommentar
des Marsilio Ficino erschienen 1559 bei Perna und erneut um 1580,
diesmal mit der editio princeps des griechischen Textes und einem
Vorwort Theodor Zwingers. Die Opera Ommnia des Pico della
Mirandola druckte Henricpetri 1557, 1572/73 und 1601. Diejenigen
des Ficino ebenfalls Henricpetri 1561 und 1576. Zwinger gab 1563
das Gesamtwerk des Francesco Cattani da Diacetto bei Perna und
Henricpetri heraus und auf seine Vermittlung hin druckte Perna
1581 die Discussiones Peripateticae des Patrizzi und zwei Jahre spiter
Froben das Buch De natura hominis des Agostino Doni. 1578 erschien
in Basel, wenngleich mit dem fingierten Impressum « Lugduni apud
Beringos Fratres» der erste Gesamtdruck der Werke Agrippas von
Nettesheim?2, 1587 der erste Band der Artis cabalisticae scriptores mit
Werken von Paulus Ricius, Reuchlin, Arcangelo di Burgonuovo,
Leone Ebreo und dem Sepher Jegira; der zweite Band, der die Opera

12 Die mindestens finf verschiedenen Ausgaben von Agrippas Werken in
zwei Binden mit dem Impressum «Lugduni, apud Beringos fratres » sind streng
bibliographisch noch nicht erfal3t worden. Dal3 die spiteren Ausgaben zwischen
1600 und 1624 in Strallburg und bei Zetzner, wic oft vermutet, gedruckt wur-
den, ergibt sich aus dem Catalogus Librorum, quos Lazarus Zetznerus Biblio-
pola Argentinensis piaec memoriae et post eum Haeredes hactenus aut propriis
sumptibus imprimi curarunt aut aliunde sibi compararunt... ad Annum
M.DC.XXVI. (Exemplar in der Aargauischen Kantonsbibliothek.) Der frithere
Druck — in kursiv —, der schon von David Clement als der Beste von allen
bezeichnet wurde (Bibliothéque curieuse historique et critique ou Catalogue
raisonné des livres difhciles a trouver, vol. I, Gottingen 1750, 94-96) ist neuer-
dings von Paola Zambelli nach dem Einband des Exemplars der Aachener
Stadtbibliothek auf das Jahr 1580 zuriickdatiert, und von Leandro Perini der
Druckerei Guarins in Basel zugeschrieben worden. (P. Zambelli, Cornelio
Agrippa nclle fonti e negli studi recenti, in: Rinascimento, 2 ser. 8, 1968, 182f.;
idem, Cornelio Agrippa, Sisto da Siena e gli inquisitori, in: Memorie domeni-
cane, N.S. 3, 1972, 149f.) Allerdings brauchte man nur in Gesners Bibliotheca
Universalis von 1583 nachzusehen, um dieses Datum feststellen zu koénnen;
und daB} es sich dabei um cinen Druck Guarins handelte, wullte schon im
17. Jahrhundert der Basler Bibliophile Remigius Fisch, der in seinen — hand-
schriftlich geblicbenen — Kollektaneen zum Leben beriihmter Ménner unter den
Titel Agrippa schrieb: «Opera Corn. Agrippae omnia duobus Tomis prodierunt
Lugduni apud Beringos fratres in 8°. Sed fictum est hoc typographi nomen.
Excusa namque opera haec Basileae apud Tom. Guarinum, uti apparet ex Typo,
si conferatur cum Typo et literis Guarinianis.» (Univ.-Bibl. Basel, Ms. O I 4,
178.) Auch die Ausgabe H.C. Agrippae Liber Quartus de Occulta Philosophia
von 1565 scheint aus Basel zu stammen, diesmal aus Pernas Druckerei; und
die nicht datierte Ausgabe De occulta Philosophia libri III. Item superius libet
de ceremoniis magicis qui quartus Agrippae habetur. Quibus accesserunt Hepta-
meron Petri de Albano. .. Lugduni, apud Beringos fratres o.d. (Vorlage oder
Nachdruck der mit gleichlautendem Titel verschenen Ausgabe Paris, J. Dupuys,
1567) wird auch wohl Basel zuzuschreiben sein.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 65

Ommia des Francesco Giorgio Veneto enthalten sollte, wurde nicht
mehr gedruckt®. Von den zirka siebzig Basler Paracelsusdrucken
dieser Periode — nach 1603 wurde Paracelsus in Basel nie mehr ge-
druckt — erschienen tiber sechzig bei Perna und seinem Schwieger-
sohn und Nachfolger Konrad Waldkirch; darunter 1575 zwei Binde
einer von Perna geplanten lateinischen Gesamtausgabe und 1589
bei Waldkirch die erste gro3e Sammlung in zehn Binden der Biicher
und Schrifften Paracelsi, herausgegeben von Johann Huser!4. Dazu
kamen noch die Werke der Paracelsisten Suchten, Bodenstein,
Toxites, Dorn, Severinus, die Sammlungen mittelalterlicher alche-
mistischer Traktate, die Werke eines Arnau de Villanova, 1585
anonym von Zwinger herausgegeben??®, und nicht zuletzt eines der
einfluffreichsten und am meisten bekdmpften Handbiicher der
Renaissancemagie, das anonyme Buch Arbatel, de magia veterum, das
Perna 1575 druckte. Eben diesem kleinen Buch, «mirum libellum
Basileae publice editum de magia», wie ein Basler Zeitgenosse auf
das Titelblatt seines Exemplars eintrug, hat Rotondo einen groflen
Teil seiner Studie gewidmet, da er mit gutem Grund den Druck des
Arbatel betrachtet hat «come il tentativo pit audace fatto dal Perna
di dare ampia e provocatoria diffussione a quei suoi presupposti
culturali e religiosi — anche in questo caso suoi e di suoi amici — che
sono alla base di tante sue edizioni del decennio che si stiamo occu-
pando e in particolare alla base della sistematica ricerca e pubblica-
zione delle opere del Paracelso »¢.

Dabei hat er nachgewiesen, wie die Klage tiber den Verfall der
Kiinste und Wissenschaften — und sogar der Religionen —, zu deren
Sprecher Perna sich erhob, indem er die Werke von Paracelsus und
Biicher wie das Arbate/ druckte, aus der Konvergenz eines doppel-
ten Protests entstand: Protest gegen den Anspruch der etablierten
Kirchen, die einzigen Verwalter der richtigen Gotteserkenntnis zu

13 Brief von J. Pistorius an Henric Petti vom 10. 4. 1578 (Univ.-Bibl. Basel,
G2 I 20b Nr. 74): «Otdo observandus in excudendis Cabalae scriptoribus. . .
Secundus tomus contineret omnia opera Georgii Veneti: cuius viri nunquam
satis laudatos labores, miror cur non excudas. . . ». Die Werke Giorgios wurden
aber im Corpus Cabbalisticum des Pistorius nicht gedruckt, auch wenn im
18. Jahrhundert Daniel G. Morhof in seinem Polyhistor Philosophicus, 1714, 17
zu berichten weill: «Franciscus Georgius Venetus (in libro), qui et seorsim
prodiit, et junctim cum omnibus Scriptoribus Cabalisticis, editis Basileae anno
1587 in fol. aliquot tomis.»

14 Karl Sudhoff, Versuch einer Kritik der Echtheit der Paracelsischen Schrif-
ten, I. Theil. Bibliographia Paracelsica. Besprechung der unter Theophrast von
Hohenheims Namen 1527-1893 erschienenen Druckschriften, Berlin 1884,

15 s, Anm. 78 und zoo0.

16 Rotondo, Studi e Ricerche, a.0. 342.



66 Carlos Gilly

sein, und Revindikation der freien experimentellen Forschung gegen
die Autoritit des Aristoteles und des Galen, die als die verbindlichen
Interpreten der Natur in den Universititen galten; und dal} sie auf
einen Erneuerungsvorschlag hinzielte: Das Uberdenken der Reli-
gion und Wissenschaft im Lichte der wahren Magie der Alten, das
heiBt, die Verkniipfung der hermetischen Tradition mit der experi-
mentellen Naturwissenschaft des Paracelsus: « Hermes Trismegistus
est secretorum pater cum Theophrasto Paracelso, et in se omnes
habent vires secretorum», wie im 26. Aphorismus des Arbatel
steht.

Parallel dazu hat Rotondo gezeigt, wie unter der erbitterten Oppo-
sition gegen die Revolutionierung der Medizin durch Paracelsus
und bei der Verteidigung der aristotelischen und galenischen Lehre
bis zum AuBersten die «otthodoxe» Wissenschaft nichts anderes
bekidmpfte als die radikale Umkehrung der Grundsitze der tradi-
tionellen Bedeutung des Menschen und der Natur, insbesondere die
Behauptung, der Mensch als Mikrokosmos vermége durch seinen
Geist (cotpus sydereum bei Ficino, Astralleib-Licht der Natur im
Menschen bei Paracelsus, Gottesgeist im Menschen bei Suchten
oder durch Erfahrung eines duBeren Planetengeists, wie das Arbate/
lehrte) die Natur oder grofie Welt zu durchschauen und zu durch-
dringen und deren Kurs zu erldutern, gegebenenfalls zu korrigieren
oder gar wiederherzustellen. Darauf nimlich lief im Wesentlichen
das neuplatonisch-magische Weltbild hinaus, das Paracelsus als
theoretischer Rahmen der eigenen experimentellen Forschung
diente. Eine solche Umkehrung drohte selbstverstindlich auch die
Normen der auf diesen Grundsitzen aufgebauten Theologie der
offiziellen Kirchen zu sprengen und lie3 sehr bald die Bezichtigung
der Hiresie in bezug auf Paracelsus und seine Anhidnger laut wer-
den, nicht nur seitens der Theologen, sondern vor allem von seiten
«orthodoxer » Wissenschaftler wie Gesner, Crato von Kraftheim
und vor allem Erastus, die sich der erosiven theologischen Ladung
dieser Schriften sehr bewuft waren und tberzeugt, wie Rotondo
zusammenfafBt, «che una salvaguardia efficace di una posizione di
pensiero accademicamente ortodossa doveva cominciare dalla difesa
del suo involucro teologico ». Es waren Bezichtigungen und Ankla-
gen, die vierzig Jahre spiter nicht das geringste an Aktualitit ein-
gebufit hatten. «Wenn christlich zu philosophieren ist, nach den
Grundsitzen des Glaubens und der Lehre Christi», schreibt der
bedeutendste geistige Nachfolger des Erastus, Andreas Libavius,
«darf man nicht die Magie, Kabbala, Chemie, Astrologie und
Chiromantik hinzuziehen und auf keinen Fall es nach der Art des
Paracelsus und seiner Nachfolger tun, da in den Biichern der Pro-



Zwischen Erfahrung und Spekulation 67

pheten und Apostel nichts von diesen Dingen zu finden ist; mehr
noch, viele der paracelsischen Behauptungen koénnen die Grund-
satze der heiligen Schrift zerriitten, wihrend die Philosophie des
Aristoteles mit Ausnahme der spezifischen Glaubensinhalte in kei-
ner Weise der Schrift zuwiderliuft, so daB} wir, wenn wir mit
Christus philosophieren wollen, dies nach der peripatetischen Philo-
sophie tun miissen: einer Philosophie, die freilich durch das Licht
des heiligen Geistes erleuchtet wurde!?.»

Fast ein halbes Jahrhundert nach dem Erscheinen der Disputa-
tiones des Erastus war Libavius, aufmerksamer Beobachter der kul-
turellen Szene in Deutschland in den Anfingen der Rosenkreuzet-
Mystifikation, wie kein anderer in der Lage, das Ausmal} der Ver-
wiistungen zu tiberblicken, welche der lange Streit in der traditionel-
len Theologie und Wissenschaft angerichtet hatte. Einen groflen
Teil seines umfangreichen Werkes (22 Titel mit mehr als 16000
Seiten) widmete er der Verteidigung des Aristotelismus, der Sdube-
rung der Alchemie von jeglichem Echo aus der «theophrastia» und
aus der Philosophie des «impius et ethnicus » Hermes Trismegistos,
und vor allem der Bekampfung all jener, die offen oder im geheimen
(auch hier verwendete man das Wort Nicodemiten®®), der Tradition
widersprachen. Und wihrend er einen Petrus Ramus «fidissimum
solertissimumgque interpretem» des Aristoteles nannte («Petri Rami
doctrina logica. Aristotelis medulla est. Peripatetica vocetur»'),
konzentrierten sich seine Angriffe auf die Gesamtheit des plato-
nischen Systems, die Quelle der zwei, wie er es nannte, groBten
Irrtiimer seiner Zeit, der Magie und des Skeptizismus:

17 Andreas Libavius, Examen Philosophiaec Novae, quae veteri abrogandae
opponitur, Frankfurt 1615, 6.

18 Oswald Croll, Basilica Chymica, continens Philosophicam propria laborum
experientia confirmatam descriptionem et usum remediorum Chymicorum
selectissimorum e lumine gratiae et naturae desumptorum, Frankfurt 1609
(zit. Ausg. Frankfurt [1611], S. 8): «Galenistorum vero pars syncerior et sub-
tilior, Nicomediana, ingenio mitiore, quae propter metum et excomunicationem
Rabinorum quorundam Athenicnsium veritatem publice profiteri nondum
ausa est...» Und ein Jahr vorher hatte der franzosische Paracelsist Israel
Harvet geschrieben: «Ac licet ex tanto numero vix unus atque alter veri-
tatis lumine irradiatus resipiscat: ct tamen palam id profiteri audet, sed ex
metu reliquorum Phariseorum, hominum fanaticorum, cogitur tamquam alter
Nicodemus noctu, hoc est, in occulto sua artis negotia tractare, nisi velit audire
haereticus, magnus exorcista, sophista ctc.» ([Isracl Harvet], Hermetis Trisme-
gisti Tractatus Aureus de Lapydis Physici sccreto. . . nunc vero a quodam ano-
nymo scholiis illustratus, in Theatrum Chymicum, Bd. 4, Stralburg 1659, 603).

19 Andreas Libavius, Variarum controversiarum. .. inter nostri temporis
Philosophos et Medicos Peripateticos, Ramaeos, Hippocraticos, Paracelsicos.. .
libri duo, Frankfurt 1600, 85.



68 Carlos Gilly

«Paracelsus rectius voces Socraticos aut Platonicos, quorum monarca
Platonis placita, a Jamblico, Proclo, Marsilio, Pomponatio(!) et aliis
egregie ampliata et illustrata plurimum retinuit, atque inde superstitio-
sissimae Magiae professor evasit, quamquam alicubi prae se ferat dissen-
sum ab Agrippa, Trithemio, Apollonio, sagis etc.2?.»

Plato selbst sei nichts anderes als ein Magus gewesen, laut Liba-
vius «eine Ehre, die bei uns Christen mit Schafott und Scheiter-
haufen quittiert wird »*'. Wie bei den Disputationes des Erastus, der
fir die Paracelsisten die Todesstrafe angewendet sehen wollte, han-
delte es sich bei den Anschuldigungen des Libavius nicht um blofe
Rhetorik: «non autem ludo; seria loquor ex historiarum et expe-
rientiae fide.» Und Magier seien heute, setzte er hinzu, alle diejeni-
gen, die sich zur platonischen Lehre bekennen:

«Nostra aetate qui Platonicus est, magus et supersticiosus est, ut
evidenter testantur Jamblicus, Proclus, Agrippa, Paracelsus, Marsilius,
Pomponatius et alii multi®.»

Zur Magie kam fir den Rektor der Akademie von Coburg der
Skeptizismus hinzu, dessen Urheber Sokrates gewesen sei, indem
er gegen alle Evidenz behauptete, nichts zu wissen und alle Kennt-
nisse in Zweifel zog.

«Was kannst Du dem zutrauen, der die GewiBlheit der sinnlichen
Wahrnehmung verneint ?» fragte Libavius einen der Paracelsisten, Hen-
ning Scheunemann, «Du verabscheust die neueren Skeptiker, und was
anderes lehrt Dein Sokrates in Platons Phaidon? Du verurteilst Porphi-
rius, und was war dieser anderes als ein Platoniker? Du bezichtigst die
Anabaptisten der Torheit, und Sokrates lehrt dasselbe, wenn auch in
einem anderen Zusammenhang. Die Ansicht des Sokrates wird sowohl
von den Tirken wie auch von den Ketzern akzeptiert. Oder wirst Du
von ihnen behaupten, sie lehrten die wahre Gotteserkenntnis, die wir in
diesem Leben zu besitzen beginnen und nach dem Tode vervollstindigen
werden? Wo bleibt das Amt der Kirche, der sichtbare Gebrauch der
Sakramente und alles andere, was Gott will und verordnet? Wenn
Sokrates die Objektivitit der Sinneswahrnehmung verneint, verneint er
etwa nicht die sichtbare Kirche und die ganze menschliche Gesellschaft ?
Zu welcher Tierart gehorte wohl dieser Enthusiast und stupide Philo-
soph? Es gibt auch ein Buch, Arbatel genannt, iiber alle Massen voll der
ruchlosesten Magie. Dieses Buch lehrt dieselben platonischen Ansichten.

20 [dem, 86.

2 «. .. Daemonem ipsum habuit et Magus fuit, quae laus inter Christianos
est cruce et flammis digna. Non autem ludo: seria loquor ex historiarum et
experientiae fide.» Idem, 29o.

22 Tdem, 460.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 69

Und von diesen Ansichten iiberschiumen alle anderen Werke der Magier.
Wenn Du Sokrates in Deinen Schutz nimmst, so wirst Du Beschiitzer
und Komplize all dieser Ausgeburten der Phantasie®.»

Verneinung der Kirche und der ganzen zivilen Gesellschaft, diese
Anklage gegen die Dissidenten wird zu einer Konstante im Munde
orthodoxer Theologen und Wissenschaftler wihrend des ganzen
17. Jahrhunderts. Sie steigerte sich bis zum Autodafé aller vermeint-
lichen oder echten Ableitungen des Platonismus in zwei Werken
der Jahrhundertwende, dem Buch des Ehregott Daniel Colberg
Das Platonisch-Hermetische Christenthum?® und dem von Johann Chri-
stoph Miiller veroffentlichten Sammelsurium mit dem Titel Ana-
baptisticum und Enthusiasticum Pantheon®s. Ubereinstimmend in der
Anklage und Verdammung setzten die Orthodoxen eine Verteidi-
gungstradition fort nach Schemen, die Rotondd in seiner Analyse
der Reaktionen von Theologen und Wissenschaftlern auf das
Erscheinen des Buches .Arbate/ und auf das gesamte verlegerische
Programm Pietro Pernas sichtbar gemacht hat.

In dhnlichen Worten, wie der Calvinist Girolamo Zanchi gegen
den «exzessiven» Rationalismus der Antitrinitarier zu Felde zog?®,
erhebt hundertzwanzig Jahre spiter der Theologe Colberg seine
Einwinde gegen die Wissenschaftler, die sich anmafen, iiber Theo-
logie zu schreiben:

2 ]dem, 335.

2 EhreGott Daniel Colberg, Das Platonisch-Hermetische Christenthum
begreiffend die Historische Erzehlung vom Ursprung und vielerley Secten der
heutigen Fanatischen Theologie unterm Namen der Paracelsisten, Weigelianer,
Rosencreutzer, Quicker, Bohmisten, Wiedertiuffer, Bourignisten, Labadisten
und Quietisten, Leipzig 1710 (1. Ausgabe 1690).

25 Anabaptisticum et Enthusiasticuam Pantheon und geistliches Kunsthaus
wider die alten Quacker und neue Freygeister, im Jahr Christi 1702. Besonders
interessiert uns hier der getrennt gedruckte Traktat mit dem tiberlangen Titel
«Der alten und neuen Schwirmer Widerteufferischer Geist. Das ist, Glaub-
wiirdiger und Historischer Bericht, Was Jammer, Elend, Angst, Noth und
Auffruhr die alten Schwirmer und Widertiuffer gestiftet und angerichtet haben.
Daraus zu schlieB3en, was man von denen jetziger Zeit, aufs neue einschleichen-
den Schwirmern als David Joristen, Weigelianern, Rosencreutzern, Pansophi-
sten, Bohmisten, Chiliasten, Enthusiasten, Quackern, Labadisten, Offenba-
rungs- und Frey-Geistern, Quitisten, Triumern, Scheinheiligen, neuen falschen
Propheten und Atheisten zugewarten habe, weiln sie, wie erwiesen, einerley
Lehre und Grundschitze fuhren. .. im Jahre 1701 ».

26 «Observent autem lectores causam, cur et isti Tritheistae et Ariani omnes
ac Servetiani, doctrinam hanc, quam hactenus Ecclesia credidit et pracdicavit
de Deo Patre, Deo Filio, Deo Spiritu Sancto uno eodemque Deo seu Jehova,
oppugnent: Ea est, quia percipere intellectus sui ratione hanc non possunt
doctrinam.» G. Zanchi, Adversus blasphemias Petri Gonedzii libellum respon-
sio, in Opera Theologica, Genevae 1617-1619, 549.



70 Carlos Gilly

«Dergleichen fanatischer Grillen stecken des Helmontii Biicher voll,
daher man sich wohl fiirzusehen hat, wenn man in der Medicorum
Schrifften, insonderheit so sie Chymici sind, Theologica findet, daB3 man
sie nicht ohne vorhergehende gebiihrliche Priifung annehme, weil diese
vor andern ihrer Vernunft gar zu viel trauen, auch alles, auch die Gott-
liche GeheimnuB3, nach ihrer Vernunft messen wollen, welches nicht
allein das Exempel Theophrasti und seiner Nachfolger bezeugen, sondern
auch Michael Servetus, Georgius Blandrata und Hieronymus Bolsecus
darthun, als Urstifter und Vertheidiger der greulichen Gottslisterlichen
Lehr des Socinianismi, welches dennoch von gottesfiirchtigen und gelehr-
ten rechtgliubigen Medicis nicht zu verstehen ist*.»

Im gleichen Jahr, als Isaac Casaubon in London mit der exakten
Anwendung der philologischen Kritik dem Gebiude des Renais-
sance-Platonismus den Boden entzog, indem er die Legende des
Hermes Trismegistos, Zeitgenosse des Moses und Verfasser des
Poemander und Asclepius ein fir allemal zerstorte®, wullte der
Wissenschaftler Libavius nichts besseres, als auf die alte Methode
des Erastus und des erstarrten Konservatismus zuriickzugreifen,
auf die theologische Argumentation nimlich als die wirksamste
Verteidigungswafte der von den Dissidenten in Frage gestellten
philosophischen und naturwissenschattlichen Grundsitze. In seiner
Exercitatio paracelsica de notandis ex scripto Fraternitatis de Rosea
Cruce, ermahnte Libavius die Mitglieder der unsichtbaren Brider-
schaft vom Rosenkreutz, «alle Ausgeburten der paracelsischen
Phantasie » aus threm Programm zu entfernen, «denn es gibt keine
unter ihnen, welche nicht gegen die Wahrheit und Ehre Gottes ver-
stiefe und die gemeinnitzigen und erhabenen Wissenschaften nicht
untergritben »?*.

Es mag befremdlich klingen, daf3 diese Worte von einem Manne
stammen, der seinen ganzen Ruhm vor allem in der Geschichte der
Chemie nicht seinen eigenen Experimenten verdankt, sondern allein
der fleiBigen Kompilationsarbeit aus den Schriften eben derjenigen,
die er auf der allgemeinen weltanschaulichen Linie mit der oben
gezeigten Hirte und Gehissigkeit zu vernichten trachtete. Eine
solche Einstellung befremdet jedoch weniger, wenn man die Eng-
stirnigkeit und Stridenz kennt, mit der Libavius das Bekenntnis
seines religiosen und wissenschaftlichen Glaubens in alle Himmels-
richtungen verkiindete: «Ordo Dei est Philosophia quae docetur in
Gymnasiis, Scholis et Academiis, ut et Theologia syncera declarata

27 E.D. Colberg, a.0O. Bd. 1, 204f.
28 Frances A. Yates, Giordano Bruno ¢ la tradizione ermetica, Bari 1969, 429.
» A. Libavius, a.0. 298.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 71

Augustana Confessione: Dei donum est medicina dogmatica et aliae
artes scientiaeque3%.»

Zum vollen Verstindnis fur dieses Glaubensbekenntnis hat uns
Rotondod den Schlissel gegeben. Als Historiker der Hiresie und
der Rolle, die sie bei der Bildung der modernen Mentalitit Europas
spielte, hat Rotondo die Hiretikerforschung seines Lehrers Canti-
mori auf Bereiche erweitert, die auf den ersten Blick nicht zur
Ketzergeschichte zu gehéren scheinen. In diesem Falle auf das
komplexe Problem der Magie, einen untrennbaren Bestandteil nicht
nur des Streits um Paracelsus, sondern auch der Debatte tiber die
Wissenschaft der Natur um die Wende der Renaissance zur Neuzeit.
Das Uberraschende ist, daf diese Erweiterung der Hiretikerfor-
schung gleichzeitig eine Riickkehr zur iltesten Ketzerhistoriogra-
phie bedeutet: auf die Kirchen- wuind Ketgerbistorie von Gottfried
Arnold, der ja nicht nur Paracelsus, die Paracelsisten, Theosophen
und Rosenkreuzer behandelte, sondern auch das Buch _Arbate/ teil-
weise nachdruckte. Rotondo hat die weitere Entwicklung dieser
Debatte bis ins 17. Jahrhundert jedoch nicht verfolgt. Der historio-
graphischen Folgen dieser Ausweitung der Ketzerforschung tiber
die klassischen Bereiche des Antitrinitarismus und Anabaptismus
hinaus sehr bewuBt, hat er sich auf die Analyse der religiésen und
kulturellen Traditionskritik beschrinkt, welche Perna, dessen
Freunde und Mitarbeiter mit der Verbreitung der magischen und
paracelsistischen Literatur bezweckten.

Gewil3, Ansitze zu dieser Kritik waren schon in den Werken der
friheren Anhinger des Hermetismus, der Kabbala und Magie vor-
handen. Es geniigt, an Namen wie Ficino, Pico, Lazarelli, Trithe-
mius, Lefébre d’Etaples, Reuchlin, Giorgio Veneto, Agrippa und
Servet zu erinnern. Aber mit Ausnahme Servets — und spiter Gior-
dano Brunos — brach keiner dieser Minner offen mit den Kirchen,
noch nahmen sie den direkten Kampf mit der theologischen Tradi-
tion auf. Alle betonten vielmehr die Ungefihrlichkeit der eigenen
Spekulationen, alle waren mehr oder weniger bereit, sich allfilligen
Verfigungen der Kirche zu unterwerfen. In der von Perna verbrei-
teten Literatur hingegen wird dem Hermetismus und der Magie
(besonders dank der neuen Kraft, die sie aus dem Denken des Para-
celsus erfuhren) nicht mehr die Rolle eines geduldeten Nebenwegs
zur Erkenntnis der Wirklichkeit zugewiesen, der gerade gut genug
fiir den Privatgebrauch ist und deswegen dazu verurteilt, aullerhalb
der Mauern der Universitit ein Schattendasein zu fristen. Im Gegen-
teil, eben aus der hermetischen und magischen Weltanschauung

3¢ Tdem, 298.



72 Carlos Gilly

heraus werden eine mit der offiziellen rivalisierende Wissenschaft
und eine entsprechende Religiositit verkiindet. Das war eigentlich
die Hiresie, gegen welche sich die Anklagen der Theologen und
Wissenschaftler erhoben.

Daf3 Paracelsismus und Magie einen stark konflikthaften Aspekt
in bezug auf die etablierten Kirchen einschlo3, war zwar eine Tat-
sache, die weder von der Paracelsusforschung — Sudhoff, Peuckert,
Pagel, Goldammer — noch von den Forschern des Hermetismus und
der Magie — Thorndike, Garin, Walker, Yates — ignoriert wurde. Es
ist dennoch das Verdienst Rotondos, diesen Aspekt in den Vorder-
grund gestellt und im Falle Pernas und seiner Basler Freunde deut-
lich gezeigt und bewiesen zu haben, wie eng die Aushéhlung und
Subversion des traditionellen intellektuellen Weltbilds durch die
Wiederaufwertung der Magie und die Verbreitung der paracel-
sischen Gnosis auf der einen Seite und die Relativierung der Werte
der Dogmen anderseits miteinander verkniipft waren. Der Kampf
um die Wiederherstellung der Wissenschaften und derjenige um
eine radikale religiose Reform waren innerlich verflochten, es
bestand eine bewufte und gezielte Konvergenz des Strebens nach
Freiheit der Forschung und des Kampfes um die religitse Toleranz.

Die Fronten auf beiden Seiten verliefen natiirlich nicht so einheit-
lich, dal3 wir berechtigt sind, die antithetischen religisen und kul-
turellen Positionen eines Perna und eines Erastus (hier Orthodoxie,
Aristotelismus, Galenismus; da Paracelsismus, Hermetismus und
Hiresie) zur allgemeinen Norm zu erheben. Wihrend Servet in
seiner Restitutio Christianismi von den hermetischen Schriften reich-
lich Gebrauch machte3!, verhehlte Fausto Sozzini keineswegs seine
Abneigung gegeniiber Hermes Trismegistos, aus dessen Schriften
die ganze Dreifaltigkeitskonstruktion entstanden sein sollte32. Auf
der anderen Seite werden wir noch sehen, wie einer der ersten
Paracelsisten, Adam von Bodenstein, sich zum Stellvertreter des
Theodore de Béze erhob, indem er vor dem Basler Rat die Anklagen
der Responsio ad Defensiones Sebastiani Castellionis des Genfer Theo-

3 Roland H. Bainton, Hunted Heretic, The Life and Death of Michael
Servetus, Boston 1964, 131; Claudio Manzoni, Umanesimo ed Eresia: M. Ser-
veto, Napoli 1974, 83 ff.

3 «Etenim valde illi consentanei sunt ipsius Platonis, et eius sectatorum
scripta, qualia sunt Jamblici et cacterorum; qui tamen omnes a Mercurio illo
Trismegisto haec hausisse videntur. Quod ita se habere aliquorum scripta testan-
tur, qui istorum auctoritate trinitatis opinionem confirmare non sunt veriti.»

Fausto Sozzini, Opera Omnia, in Bibliotheca Fratrum Polonorum, Irenopoli
(Amsterdam) 1656, Bd. 1, 83.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 73

logen vortrug und darauf hinwies, in welchen Verruf die Stadt not-
wendigerweise geraten mii3te bei solcher Toleranz gegeniiber Ket-
zern wie Castellio®. Und der Alchemist Guglielmo Grataroli spielte
bekanntlich die Rolle des Denunzianten aller religisen Dissidenten
in Basel. Ein intransigenter Calvinist, der berihmte Jurist Francgois
Hottmann, lieB nicht nur unter dem falschen Namen Thomas Arfon-
cini eine Verteidigung der Alchemie bei Perna drucken®!, sondern
beschiftigte sich auch jahrelang, bis zu seinem Tode in Basel,
eigenhindig mit alchemistischen Experimenten. Selbst Theodore
de Beze hatte 1575 nichts dagegen, dem Sclopetarius des franzo-
sischen Paracelsisten Quercetanus ein eigenes Gedicht beizufigen,
was thm von Basel satirische Verse einbrachte unter dem Gelédchter
seines personlichen Feindes Erastus, der Béze als «Schirmherrn des
alchemistischen Schandflecks» beschimpfte und sich einen Spal3
daraus machte, folgendes Distichon tberall zu wiederholen:

Non satis est una foedari peste Genevam
Nunc etiam nutrix dicitur Alchimiae3®.

Jedoch im Jahre 1590 finden wir Beéze vor dem Genfer Rat, um
das Verbot der Alchemie in der Stadt zu erwirken, « Que tout cest
art n’est que piperie, que luy mesmes y a esté trompé, que Monsieur
Hotomans s’y est consumé...?¥» und von Beze stammte der schirfste
und fir Perna wohl gefihrlichste Protest gegen den Druck des
Arbatels in einer evangelischen Stadt «samt seinen satanischen
Zeichen »7.

Es gab bestimmt genug Paracelsisten, die gleichzeitig tiberzeugte
Lutheraner, Calvinisten oder Katholiken blieben; unter den Lieb-
habern der «prisca theologia » waren ebenfalls Anhidnger aller Kon-
fessionen zu finden, wenn auch mit einer ausgeprigten Neigung zum

3 Ferdinand Buisson, Sébastien Castellion, sa vie et son ceuvre, Paris 1892,
Bd. 2, 483 ff.

3 Thom. Arfoncini I. V. Doctoris de iure alchimiac responsum, in: lo.
Chrysippus Fanianus, De arte metallica, Basel 1576, 103ff. Das Responsum
wurde beinahe in jeder Sammlung alchemistischer Schriften nachgedruckt.
Hottmanns autographes Original in Univ.-Bibl. Basel, C VIa 47, 829ff. Dal3
Hottmann der Verfasser und nicht ein bloBer Kopist war, beweisen zwei Briefe
Hottmanns an Basilius Amerbach von Okt. und Nov. 1575 in Univ.-Bibl.
Basel, G II 19, 169 u. 176.

35 Brief des Erastus an J.]. Grynaeus vom 15. 8. 1576. Univ.-Bibl. Basel,
G II 4, 198. Verfasser des Distichons war Bonaventura Vulcanius.

3¢ Leon Gautier, La médicine 4 Genéve jusqu’a la fin du XVIIIe siecle, in:
Mémoires et documents publiés par la Société d’histoire et d’archéologie de
Geneéve, 2e série, tome 10, Genéve 19006, 200f.

37 A. Rotondd, a.0. 383.



74 Carlos Gilly

Irenismus, wie schon Walker in seiner Studie 7The Prisca Theologia in
France feststellte®. Diejenigen der Hermetiker und Paracelsisten
aber, welche die eigenen Grundsitze ihrer Philosophie ganz durch-
dachten, schlugen unweigerlich Richtungen ein, bei denen die offene
Konfrontation mit den bestehenden Kirchen unvermeidlich war
oder gar provoziert wurde.

Uber Giordano Bruno, den Mann, der Christus einen Magus und
die gottliche Magie der Agypter eine Religion nannte, «die gute
Religion, die unterging, als das Christentum sie zerstorte, sie mit
seinen Gesetzen verbot und durch den Kult toter Dinge, absurde
Riten, schlechtes sittliches Verhalten und nie aufhérende Kriege
ersetzte », sel noch auf das Buch von F. A. Yates, Grordano Bruno and
the Hermetic Tradition, verwiesen®. Von Valentin Weigel sei allein
an ein kleines Buch erinnert, das den Titel trug: Ein kurtge ausfiibr-
liche Erweisung, das 3n diesen Zeiten, in ganty Enropa bey nabe kein einiger
Stul sey in allen Kirchen und Schulen, darauff nicht ein Psendopropheta, ein
Psendo Christus, ein Verfiibrer des 1 olkes, ein falscher Ausleger der
Schrifft stebe, und der nicht in die Zah! der Blinden Leyter gebire, das ist, der
nicht deren einer sey, von welchen uns Christus gewarnt hat, und der da nicht
an ihm habe die Notas, Characteres, signa et fructus falsorum Prophe-
tarum,

Nihere Betrachtung verdienen an dieser Stelle die Werke zweier
Paracelsisten, Israel Harvet und Alexander von Suchten, weil sie
beide einige Zeit in Basel weilten. AuBlerdem zihlte der eine von
thnen zu den grofB8en Verehrern und Schiilern Theodor Zwingers 4,
wihrend der andere zu den von Perna gedruckten Autoren gehorte.

3 D. P. Walker, The Prisca Theologia in France, in: Journal of the Warburg
and Courtauld Institutes 17, London 1954, 258.

% 2.0. 238 und 384.

4 Valentin Weigel, Zwei schone Biichlein, das Erste von dem Leben Christi

. Das Ander eine kurzliche auBfiihrliche Erweisung... Neustadt 1618,
104-139.

4 [Israecl Harvet], Hermetis Trismegisti Tractatus Aureus de Lapydis
Physici secreto nunc vero a quodam anonymo scholiis illustratus, in: Theatrum
Chymicum, Bd. 4, Stralburg 1659, §87-717. Dall der anonyme Verfasser der
Scholien der Paracelsist Israel Harvet von Orléans war, beweist die Widmung
des Buches an Jacobus Alsteinius: Als Ort und Datum gibt sie Orléans und
1608 an und der Anonymus nennt in einem Wortspiel seinen Vornamen Israel,
seinen Nachnamen bezeichnet er nach einer langsam losenden Substanz (Hart-
Harz?); Zwinger bezeichnet er als «magnum illud Germaniae lumen» (650);
Anspielung auf seinen Aufenthalt in Basel «idem mihi aliquando contigit in
Helvetia, Augustae Rauracorum. ..» (638); Anspielungen auf Zwinger in ande-
ren Werken Harvets s. Adversus Ioan. Riolani comparationem veteris Medi-
cinae cum nova, Hippocraticae cum Hermetica, Dogmaticae cum spagyrica,
Hanoviae 1605, 15: «Nosti fortasse quantus vir fuerit Zwingerus. Ipse multo



Zwischen Erfahrung und Spekulation FE

In seinen anonym erschienenen Scholien zum 7ractatus Aureus de
lapydis physici secreti zog Harvet den Vergleich zwischen dem wahren
Gold und der wahren Kirche. Wie das wahre Gold der Philosophen
oder der Stein der Weisen nicht materiell sei, sondern geistig, so
geschehe es mit der wahren universalen Religion: Die Kirche
bestehe nicht aus sichtbaren Gruppen von Menschen, sondern aus
dem unsichtbaren Konsens all jener, die an Christus glauben und
nach ihm leben. Wer das nicht tue und irgendeiner gesonderten
Kirche beitrete, der sei schon ein Sektierer, Schismatiker und Ket-
zer. Man dirfe nicht seinen Namen einer bestimmten, dullerlichen
Kirche geben, wie es heute bei so vielen der Fall sei, die der einfil-
tigen Meinung seien, sie konnten nicht mehr irren und gehdrten zu
den Auserwihlten, bloB3 weil sie dieser oder jener Sekte angehorten.
Jeder glaube, nur die Kirche, der er gerade angehore, sei die einzig
wahre und unfehlbare. Daraus entstiinden alle Religionsstreitigkei-
ten, in denen es allein um die Vorherrschaft der eigenen Meinung
gehe; daher komme es auch, daB3 sie die halbe Welt zu Ketzern
erklirten und verfolgten. Nur das eine vergillen sie, nimlich nach
der Bibel und dem Wort Gottes zu leben und zu handeln. Fragt man
schlieBlich, wo die wahren, von keiner Sekte angesteckten Christen
zu finden sind, so lautet Harvets Antwort: Sie sind weder in Sama-
rien und Jerusalem zu suchen noch in Rom, Genf, Leipzig, Krakau,
Prag oder Olmiitz. Sie sind zerstreut iiber die ganze Welt: wir finden
sie in der Tiirkei, in Persien, Italien, Frankreich, Deutschland,
Polen, Bohmen, Mihren, England, ja sogar in Amerika bei den
entferntesten Indianern?. Gegen diese Einstellung des Harvet ver-
blassen sogar die von F. A. Yates angefithrten Worte des «Rosen-
kreuzers» Robert Fludd, der die Teilung der Christen in Katholi-
ken, Lutheraner und Calvinisten fiir irreal erklirte, da sie alle das
gleiche Ziel verfolgten .

Von Alexander von Suchten, dem ersten grofen Paracelsisten
und dem Mann, der in der Geschichte der Chemie wohl als erster
den auf eine quantitative Analyse gestiitzten Beweis iiber die Un-

aliter quam tu de Vulcanio sentit», und: Israelis Harveti Medici Aurelianensis
Defensio Chymiae adversus Apologiam et censuram scholae Medicorum Pari-
siensium, et in easdem Gulielmi Baucineti Medici item Aurelianensis Nota-
tiones, Paris (1605), 73 : « Hoc loco subit animum recordatio Theodori Zvingeri,
praeceptoris mei meritissimi, cuius et quanti viril» Harvets Name ist in der
Matrikel der Universitit Basel nicht verzeichnet. Baucinet hingegen gehorte
mit Moffett zum engeren Kreis der Schiiler Zwingers. '

2 Jdem, a.0. 6ggf.

© F.A. Yates, Giordano Bruno, a.0. 444.



76 Carlos Gilly

moglichkeit der Transmutation der Metalle in Gold erbrachte 4,
hatte Perna 1575 das Buch De secretis Antimonii gedruckt. Ebenfalls
1575 setzte Perna Suchtens FElegia ad Carolum Salisburgensem als
Eroflnung vor den zweiten Band der lateinischen Werke des Para-
celsus #%, jedoch ohne den Namen des Verfassers und unter Weglas-
sung der folgenden — wohl fiir den Antitrinitarier Perna allzu trini-
tatsgliubigen — Glosse der Elegie:

«Die Wissenschaft der Arznei, in der Podalirius, Machaon, Apollo
und Hippokrates sich auszeichneten, soll nicht aus Galen, Avicenna,
Mesue und ihnlichen Schriftstellern gelernt werden, sondern aus der
Magie; wer sich die Kenntnisse der Magie griindlich und richtig aneig-
net, der wird imstande sein, alle Krankheiten zu heilen. Die Magie hat
nimlich drei Biicher, Theologiam, Medicinam und Astronomiam, aus
denen der Magier die Dreifaltigkeit erkennt und anbetet und seinen Mit-
menschen mit der Macht hilft, die er von Gott bekommen hat. Alle
anderen, seien es Theologen, Astronomen oder Arzte, welche mit Wer-
ken nicht beweisen, was sie mit der Zunge offentlich als ihr Fach angeben,
sind Kako-Magier und Pseudopropheten. An ihren Friichten werdet ihr
sie erkennen 4.»

Auf den Spuren des Paracelsus und vier Jahrzehnte bevor Francis
Bacon sein Postulat iiber die Notwendigkeit der Experimente als
einzige Grundlage objektiven Wissens aufstellte — «Et quod in
religione verissime requiritur, ut fidem quis ex operibus monstret,
idem in naturali philosophia competere, ut scientia similiter ex
operibus monstretur»*” — hatte Suchten eben dieses Postulat vor-
weggenommen und fast mit den gleichen Worten formuliert: «Was

4 Wlodzimierz Hubicki, Alexander von Suchten, in: Sudhoffs Archiv fiir
die Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften 44, Wiesbaden 1960,
6of. Weitere Literatur tiber Suchten: Karl Sudhoff, Ein Beitrag zur Biblio-
graphie der Paracelsisten im 16. Jahrhundert, in: Centralblatt fiir Bibliotheks-
wesen 10, Leipzig 1893, 391—400; W. Haberling, Alexander von Suchten, ¢in
Danziger Arzt und Dichter, in: Zeitschrift des WestpreuBischen Geschichts-
vercins 69, Danzig 1929, 177-228; K. Schottenloher, Pfalzgraf Ottheinrich
und Alexander von Suchten, in: Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins
N.F. 41, 1948, Gozff.; Julius Ruska, Tabula Smaragdina, Ein Beitrag zur
Geschichte der Hermetischen Literatur, Heidelberger Akten der Von-Port-
heim-Stiftung 16, Heidelberg 19206, 211f.

5 Theophrasti Paracelsi Operum latine redditorum Tomus 11, Basileae 1575,
F. (?), 57; idem, Medici Libelli, K6ln 1567, F. ***3v—4v_ wo auller der Elegie
auch das Argumentum zu lesen ist. Ich zitiere nach Alexandri von Suchten
Chymische Schrifften, Frankfurt 1680, 458fl.

46 Alexandri von Suchten Chymische Schrifften, a.O. 458.

47 Francis Bacon, Cogitata et Visa de interpretatione Naturae sive de scientia
operativa, in: Philosophicals Works 3, London 1876, 612.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 77

in Medicina nicht verstanden noch begriffen wird, soll nicht ange-
nommen werden. Dann Medicina ist den Wercken unterworflen,
wie Theologia dem Glauben, der doch muf3 durch die Werck
bestittiget werden *.»

«Und wie es keine drei Gotter gibt, sondern nur einen einzigen»,
lautet das von Perna weggelassene Argument der Elegie weiter, «so gibt
es nicht drei, sondern nur eine Wissenschaft dreifachen Wesens, die von
den Alten Magie genannt wurde. So heiit nun Magier nicht derjenige,
der mit dem Teufel verkehrt — was uns durchaus untersagt ist —, sondern
derjenige, der die Theologie, Astronomie und Medizin vollstindig
erkannt hat. Ein solcher war Theophrastus, solche waren auch die Magier,
welche der Stern zu dem neugeborenen Christus, Gottes Sohn und unse-
rem Heiland fiihrte. Aber davon ein anderes Mal ausfiihtlicher 4.»

Was das Gedicht andeutete und was hier Suchten ausfiihrlicher
zu behandeln versprach, hatte er bereits anfangs der sechziger
Jahre in seinem Buch De Tribus facultatibus niedergeschrieben,
einem der schonsten hermetischen Biicher des 16. Jahrhunderts. Es
enthilt schirfste und radikalste Kritik an der traditionellen Theolo-
gie und Wissenschaft seiner Zeit. Bei diesem Werk, Kurtger Bericht
von der Wabrheit und Sophisterei dreyer der furnembsten faculteten, nemlich
Theologiae, Astronomiae et Medicinae, wie der Titel in den Handschrif-
ten vor dem erst 1608 erfolgten Druck lautete 39, handelt es sich um
eine Apologie der eigenen «Erfahrenheit» in der Forschung, der
eigenhindigen experimentellen Arbeit eines jeden als unabwend-
barer Bedingung zur Erlangung der Erleuchtung Gottes und der
Natur und als einzigem Kriterium eines nicht auf Spekulation und
Autoritit begriindeten Wissens. Das kleine Buch ist eine herme-
tische Allegorie Gber den miihevollen Weg des Urmenschen zur

8 Alexandri von Suchten, a.O. 326.

9 Jdem, a.0. 460.

9 In den Verzeichnissen paracelsischer, magischer und alchemistischer
Handschriften des Augsburger Arztes Karl Wiedemann, Kassel, Landesbiblio-
thek, Ms. Chem. fol. 7, 53ff. wird das Buch De tribus facultatibus zweimal
unter diesem Titel aufgefithrt. In der Universititsbibliothek Greifswald, Ms.
Theol. Quart. 8 ist eine Kopie aus den Jahren 1595-1597 erhalten geblieben,
die aber nicht Suchten, sondern Paracelsus zugeschrieben wurde: Liber de
Tribus Facultatibus et Magica inventione, Theologiae, Astronomiae et Medi-
cinac D. Philippi Theophrasti Paracelsi von Hohenheim schreiben an einen
guten Freundt. 1542 (K. Sudhoff, Ein Beitrag zur Bibliographie der Paracel-
sisten, 2.0. 400). Den ersten Druck besorgte Benedictus Figulus in seiner
Pandora magnalium Naturalium aurea et benedicta, StraBburg 1608, der das
Buch als ein Fragment druckte: Ex libro de tribus Facultatibus Alexandri a
Suchten», 112-142. Der zweite und letzte Druck in Suchtens Gesamtausgaben
von 1680, die hier benutzt wird.



78 Carlos Gilly

Erkenntnis Gottes, der Natur und der Arzneikunst. Uberzeugt,
«dal} der Meister am besten zu erkennen wire in seinem Meister-
stiick, in der groBen und kleinen Welt», schrieb Suchten, machte
sich der Mensch daran, «nicht mit Worten, sondern mit Wercken,
nit mit Spekulieren, sondern mit seiner Handarbeit im Schweil3
seines Angesichts», die Natur und ihre Verinderungen zu beobach-
ten. Da er «mit seinem menschlichen Verstand » sich das alles nicht
erkliren konnte, erdachte er «vielerley Kiinst, und unter andern die
Kunst des Wassers.» Als ihm nach langer Arbeit die erste Scheidung
durch das Wasser gelang, «wollte er wissen, wie ein jedes Ding der
groflen Welt zusammen gesetzt wire». Das gleiche tat er mit dem
Menschen, «brauchte seine Kunst, scheidete und vergleichte eins
mit dem anderen: findet daf3 de3 Menschen Prima Materia mit der
Materia Prima der groBen Welt ein Ding sey, sichet es mit seinen
Augen, greiffet es mit seinen Hinden». So entdeckte der Mensch
«mit sichtbarlicher Erfahrenheit, dal3 alles so geschaffen ist in drey
Ding gesetzt und in denselben dreyen gemehret und erhalten wiit-
den. Die drey Ding sind drei Corpora, das ist, drey greifliche und
sichtige Substantzen: Die eine ist Wasser, die ander Saltz, die dritte
ein Sulphur... Also stehet in den dreyen die gantze Welt und der
Mensch». Aber damit hatte der Mensch seinen Schépfer noch nicht
gefunden, «dessen Geist ob dem Wasser schwebte», wie die Schrift
berichtet:

«Greiff darumb an die drey Corpora, durchgriibelt eins nach dem
andern, betrachtet, wie Gott ein Geist ist, konte mit leiblichen Augen
nicht begriffen werden, und dieweil er alles erschaffen hat, miiste er ein
lebendige Krafft seyn.» Dann beschaut der Mensch das Wasser, «findet
nichts darinn, dann die vier Element: Nimbt darnach den Schwefel,
findet auch nichts darinn, dann die vier Element, das ist, er findet nichts
bestindigs. Zuletzt nimbt er auch das Saltz, sihet, dal etwas mehr darbey
ist, dann bey dem Wasser und Sulphur aber anderst, dann der vorige war,
das ist ein Schwefel, der nicht brennt; das dritte fand er nicht, dann es
verschwand vor seinen Augen. Was sollte er thun, es war dahin, wo
sollte ers finden. Er besahe das Wasser, besahe den Sulphur, zwo feine,
weile und reine Substantzen, das dritte, so darinnen gelegen, und die
zwey zusammen verkniipfet hatte, war hinweg, und war eben dasselbige,
das er suchte».

An diesem Punkt angelangt, wurde er «nicht wenig traurig,
seufftzet und schrey Tag und Nacht zu dem Herren: Disrumpe
Coelos et descende: Trieb es so lang, bif} er erh6rt wurde und das
fand, so er suchte». Ihm wurden von Gott die Geheimnisse der
ganzen Schopfung offenbart. Die durch diese Erleuchtung Gottes
gewonnenen Kenntnisse behielt jedoch der Urmensch nicht fiir



Zwischen Erfahrung und Spekulation 79

sich, sondern wandte sie zum Nutzen seiner Mitmenschen an. Und
als er alt war, «fand er auch Steg und Weg, wie die géttliche Et-
kenntnisse seine Nachkémmliche erfahren und lernen méchten:
schreibt derhalben drey Biicher: im ersten traktiert er von Gott dem
Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geiste: Im andern vom
Himmel und seinen Astris: Im dritten von Krafft der Dingen, so
aul} der Erden wuchsen, das ist Theologiam, Astronomiam, Medi-
cinam», drei Wissenschaften «eines Wesens», deren Name Magie
ist, «das ist, die Kunst den Herrn zu finden in seinem Geschopf».

Diejenigen, denen der Geist offenbart wurde, «wurden geheilen
Magi, das ist Weise Leut, die mehr waren als die ander Leute. ..
Das ander Volck so nicht Magi, hielten sie mehr fiir Gétter als fiir
Menschen». Der Geist, aus dem sie schrieben, war allein bei den
Magiern geblieben; die Biicher kamen unter das Volk. Als nun der
gemeine Mann die Biicher zu sich nahm und durchblitterte, ver-
meinte er, «er wire schon ein Magus»: Er wollte in der Medizin
grofle Dinge anrichten, aber es wurde nichts daraus.

«Also wurden Commentaria iiber die Medicin geschrieben, entstund
die Sect der Gelehrten, die sich Medicos nennen, wuchs bald auff, wie
das Unkraut pfleget. Da nun die Magi (villeicht wolts Gott also haben)
absturben, starb die wahre Medicina auch ab mit ihnen, und nach ihrem
Tod blieb die Sect, so sich auB3 Unverstand ihrer Biicher auffgeworffen,
an ihre Statt.» Aber sie waren nur «Bettler, die das Geld und Gunst bey
dem Volck suchten, und durch ihr Geschwitz ein Ansehen bekommen.
Darumb der am besten schwitzen kont, der war der beste Medicus. Sie
schrieben auch viel Biicher von Kriutern und der Menschen Kranck-
heiten, vielleicht wie ihnen de3 Nachts davon traumete; die waren leich-
ter zu verstehen, gefielen dem gemeinen Mann wohl: die rechten Biicher
der Weysen wurden mit der Zeit verlohren, was solte man mit ihnen
thun; sie waren zu schwir wer wolte sie verstehen. Also sind sie nur
wegkommen, dal3 wir zu unsern Zeiten keins mehr haben.

DefBgleichen giengen sie mit der Theologia auch umb, der understun-
den sich eben so wol Leute, wie der Medicin, drungen sich mit Gewalt
ein, vermeinten, da sie den Buchstaben hatten, sie kenten Gott schon,
dorfften nichts mehr wissen, da stund es geschrieben, da hatten sie es
gelesen, trotz dem der sie nicht Theologos hieB. Aber es waren Maul-
und Bauchtheologen, trieben groB3 Geschrey unter dem Volck, aber sie
machten keinen Blinden sehen, keinen Lahmen gerad, keinen Krancken
gesund. Es war ihrer Facultit nicht, geh6rte den Medicis zu (scilicet).

Der Astronomiae geschach auch also, sie sahen den Mond, Sonn und
Sternen auff- und untergehen, eins nach dem andern; so bald sie das ver-
merckten am Himmel, waren sie schon Astronomi: Erdachten viel
Sphaeras und Circulos, schrieben stattliche Biicher darvon, wer es nit
glauben wolte, der méchte hinauff steigen und es besehen; sie hatten gut
machen, wer wolt sie Liigen straffen, die Magi waren gestorben, so ward



8o Carlos Gilly

die Welt mit Liigen erfillet, so bleibts noch biB} auff die jetzige Stund,
wie hitte Gott nun die Welt hifftiger straffen konnen, dann daB er solche
Gelerte herfiir kommen lie3, die den Grund, auB3 welchen die drey Facul-
titen entspringen, nicht wusten».

Suchtens Kritik richtet sich ganz besonders gegen die Theolo-
gen: « Also kamen die Theologen in die Welt, haben den geistlichen
Verstand nicht von den Magis empfangen, haben ihn auch nicht
auf3 dem Liecht der Natur, das uns Gott und sein Geschopf zu
erkennen gibt, darauf3 die Magi ihn erkandt haben, und darnach
erst Theologiam geschrieben.» Bei der Frage, woran es liege, daf3
heute so wenig Leute von Gott erleuchtet werden, lautet die Ant-
wort:

«An unser Faulheit; denn es ist viel leichter ein Stund in der Kirche
sitzen, horen was ein ander sagt, daheim ein Buch nach dem andern
durchlesen, dann uns im Schweil unsers Angesichts in so schrockliche
Hindel einlassen, mit all unserm Vermégen Leibs und guts suchen den
lebendigen Geist Gottes, so er in den ErdenkloB darauB er Adam
erschaffen blif3, welcher uns die Augen auffthut und die Geheimnuf3 der
Schrifften Petri, Pauli, und der Apostel offenbaret, dardurch wir Theo-
logi werden, der Welt nutz seyn, unserm Nechsten helffen aul3 seinen
Nothen, und den Geist de3 Herrn, der doch in uns zu finden, von ihm
Gesundheit und Fried haben, von ihm lernen, den Sohn des Menschen
zu erkennen wie sein Fleisch unser Fleisch transmutiret in sein Fleisch,
ins ewige Leben. Hab ich, sprechen sie, die H. Schrift, hab ich doch die
Theologos gelesen, hab ich doch die zwey Testament, da stehet das Wort
Gottes und die klare Wahrheit, wall darf ich mehr? Also gehet es, also
werden die Theologi von uns selbst, also thun wir auch Zeichen, die uns
Zeugnul3 geben unserer Lehr, id est, hetzen ein Land ans ander, richten
Jammer in der Welt an: das sind ja auch Zeichen, daraull man denselben
erkennen mag, der sie zu Theologos gemacht hat.»

Es mag befremdend klingen, daf} gerade Suchten, der gegen die
Mitte der vierziger Jahre wegen Verdachts des Luthertums in Rom
verurteilt und in Polen als Ketzer seines Domherrenamtes enthoben
wurdes!, dennoch seine Kritik besonders gegen die Lutheraner
richtet und das in einem Punkt, in welchem alle Anhidnger sowohl
der «Magisterial» wie der «Radical Reformation» einig waren:
Die Abschaffung der Messe und anderer Sakramente und Zeremo-
nien. «Es haben etliche Kliiglinge wol gesehen, das Mel3 héoren,

31 \W. Hubicki, a.0. 55. Dank dem Einflul} seines Onkels Alexander Sculte-
tus, des intimen Freundes des Copernicus, war Suchten seit seiner Jugend
Domherr am Frauenburger Stift, und damit Kollege des groBen Astronomen
geworden.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 81

Singen, Orgeln, Wachs, Ol und Saltz uns nit seelig machen, darum
haben sie es verworflen.» Aber nicht genug damit, daf} sie verstan-
den, «solche Ding hulffen nit zur Seeligkeit», haben sie das Kind
mit dem Bade ausgeschiittet. Sie haben nicht gemerkt, daf} sie
Zeichen waren, die uns Gott anzeigen, nicht anders als die Kriuter
und Blumen die Arznei oder die dulleren Sterne unser inneres Fir-
mament anzeigen. «Die Mef}, die Gesing und ander Kirchen
Geschmiick» waren die Zeichen, die die Magier der Theologie
gaben fiir den Fall, daf3 die magischen Biicher der Theologie, «von
welchen uns die beyden Testament iiberblieben », verloren gingen,
wie es tatsichlich mit den medizinischen Biichern der Magier
geschah: Hier besitzen wir allein die Zeichen, «das sind alle Krau-
ter und Bium auff Erden». Die Theologen hingegen haben das
Geheimnis dieser Zeichen nicht verstanden,

«muB in ihrem Sinn ein Jiidisch und Heydnisch Ding sein, wir Chri-
sten dorflen es nicht. Also haben sie solcher Magischen und Apostolischen
Satzung viel verworflen... gedachten lang nicht, dall es Magische
Biicher waren, die uns so viel, ja auch besser lehreten, dann die geschrie-
bene Biicher, zu verstehen das Geheimnil3 Gottes.» Darum soll man sich
nicht um die Theologen kiimmern. «Lasset sie bleiben, sie singen wie
ihnen der Schnabel gewachsen ist... Fraget nichts nach jenem, was sie
thun, das miissen sie thun von wegen ihrer Nahrung, lasset fahren ihr
Geschwitz, ihr habt Mosen und die Propheten, Christum und die Apo-
steln, horet was die sagen; sie reden nit allein mit dem Munde, sondern
mit Hinden und Fiilen, mit Feuer und Wasser, mit Silber und Gold, mit
Saltz, und Seiden, mit Sammet, mit Steinen, mit Schwartz, mit Weil3, mit
Roth, mit Gelb, mit Wachs und mit Ol, und dergleichen. Héret nicht
allein, was das Maul sagt, horet was das Wasser sagt, was das Saltz sagt:
Sie reden auch, aber ein andere Sprach. Die solltet ihr vorgelernet haben
und héren kénnen, so konten euch die Scribae und Pharisaei nicht ver-
fihren, wiirden keine Unruh unter euch machen, wiirdet Friede haben
in eurem Gewissen gegen Gott, und eurem Nechsten.»

SchlieBlich betonte Suchten die Notwendigkeit der Erleuchtung
Gottes fiir einen jeden Menschen, um iiber den Buchstaben hinaus
zu einer Religion wie die der Apostel zu gelangen. Aus dem Buch-
staben allein hat kein Schriftgelehrter jemals verstanden, sagt
Suchten,

«dafB} Kiinst vorhanden wiren, dadurch der Mensch deB Geistes theil-
hafftig werde, der ob dem Wasser schwebete, ehe Himmel und Erden
geschaffen ward, der aul Gottes Mund gieng in einen ErdenkloB3. Ob es
nicht in Evangelio steht, oder im Paulo, uns derhalben Paulus nicht mehr
gelehrt hab, oder gethan, als seine Episteln aulweisen. Daf3 sie aber von
diesem nicht geschrieben haben, darumb soll es nicht sein?»



82 Carlos Gilly

Und Suchten beendet sein De ftribus Facultatibus mit der kithnen
Behauptung, Paulus sei «von etlichen Jingern» in diese geheime
Lehre eingefiihrt, «dadurch er nachmals in die Erkinntnis Gottes
kam, da ihm doch zuvor kein Mensch konte einreden. Def3gleichen
wissen wir auch, da3 zu Areopago dem Hochgelehrten Dyonisio
von dem Heiligen Paulo solch Geheimnil3 geoffenbahret ward, wel-
chem er, so bald ers bekam, nachtrachtet mit all seinem Verméogen,
bif3 ers bekam, und ein Christ wiird und ein Apostel der Frantzosen».

Ich breche hier mit Suchten ab und md&chte gleichzeitig den Leser
um Verstindnis bitten fiir die langen Zitate aus seiner Allegorie.
Aber kein anderes Buch, nicht einmal von Paracelsus, fithrt uns den
Kampf, um den es damals ging, so plastisch und lebendig vor
Augen wie sein Buch De tribus facultatibus. Zwei Punkte mochte ich
besonders hervorheben: Suchtens Kritik des menschlichen Ver-
stands, durch den wir «allen Jammer anrichten », und «die Welt von
Tag zu Tag zerstoren », und die Notwendigkeit, Gott «nit mit Wor-
ten, sondern mit Wercken» um Erleuchtung zu bitten.

Es scheint ein Widerspruch zu sein, dall orthodoxe Theologen
wie Colberg die paracelsistischen Arzte des allzu groBen Vertrauens
in ihren Verstand bezichtigten und daB gerade diese den mensch-
lichen Verstand fiir so unzuverlissig hielten. In Wirklichkeit han-
delte es sich um zwei verschiedene Deutungen desselben Wortes.
Wihrend der Theologe mit seinem Ausdruck ein hochmiitiges
Abweichen von Glauben und Tradition meinte, beschuldigten die
Paracelsisten eben diesen Glauben und diese Tradition, ein blof3
spekulatives Machwerk geworden zu sein; ein « Logica», wie Para-
celsus sagte, «dieselbig hat verblendet das liecht der Natur und das
liecht der weisheit und eingefiiret ein frombde doctrin, dieselbig
hat beide weisheit zwischen stiil und benk nidergesezt»%2. Mit
«logica» und «fréombde doctrin» meinte Paracelsus natiirlich vor
allem Aristoteles und Galen, die Viter der «Sophisterei»; und
wiren sie und ihre Schiiler nie dagewesen — «so dise secten nicht
wer eingerissen» —, «so wer die schul der apostel fiirtreffenlich in
groBen schein und das liecht der Natur in groflen Kiinsten und
wirden»®, Die Ablehnung der spekulativen Vernunft und die Not-
wendigkeit der Erleuchtung Gottes um die richtige Erkenntnis in
Religion und Wissenschaft bedeuten jedoch weder fiir Suchten noch
fiir Paracelsus, daf3 der Mensch unfihig sei, von sich aus die Natur
zu erkennen. Im Gegenteil: sowohl die natiirliche wie die iber-

52 Paracelsus, Simtliche Werke, hg. von K. Sudhoff, 1. Abteilung 12, Miin-
chen und Berlin 1929, 28.
88 Jdem, 29.



Zwischen Etfahrung und Spekulation 83

natiirliche Philosophie vermag der Mensch mit seinen Kriften zu
erkennen und in die Tat umzusetzen, und gerade das ist seine Auf-
gabe auf der Erde: «got wil nicht, das seine mysterien sichtbar
seien, aber das sie sichtbar und erkantlich werden durch die werk,
das ist, durch die werk des menschen, der ist darumb da, das ers sol
sichtbar machen 54». Zu diesem Zweck habe Gott den Menschen als
Mikrokosmos geschaffen, Teilhaber an der Natur des ganzen Uni-
versums, und ihn damit mit einer dreifachen Instrumentalitit aus-
geriistet: Mit einem sichtbaren Ko6rper, mit Hinden und Fiil3en,
«um alle natiirliche mysteria der elementen zu offenbaren, welches
one den menschen nit het moégen beschehen»; mit dem Astralleib,
damit die unsichtbare Weisheit der Sternenwelt durch das Werk des
Menschen sichtbar werden konnte; mit der Seele schlieBlich, «ein
atem vom munde gotes» und Sitz des Heiligen Geistes, um die
Geheimnisse der Gnade zu offenbaren.

Nach der neuplatonisch-hermetischen Tradition entsprach der
Mensch als Mikrokosmos der groB3en dreifachen Welt, dem Makro-
kosmos, in allen seinen Teilen. Sein elementarer Leib gehorte zu
dem Bereich der materiellen, sichtbaren Welt; sein Geist (Ochema,
corpus aethereum, Astralgeist oder -leib) stammte aus der Weltseele
oder Intelligenzenwelt; seine Seele schlieBlich (mens, anima intel-
lectualis) besal3 etwas gottliches, T tob deiov, stammte aus dem Wesen
Gottes selbst (particula divinae aureae; mens ... ex propria Dei
essentia est; ein atem vom munde gotes) und entsprach somit dem
Archetypus oder der gottlichen Welt. Pico della Mirandola nannte
den Menschen die vierte Welt, da in ihm sich alles befindet, woraus
die anderen drei bestehen — «qui non tam quartus est mundus quasi
nova aliqua creatura quam trium (sc. mundorum) quos diximus
complexus et colligatio»®® — und leitete seine beriihmte Rede De
hominis dignitate mit der Anspielung auf die Beschreibung der Natur
des Menschen im Asclepius, dem letzten Traktat des Corpus Herme-
ticum, ein: Magnum, o Asclepi, miraculum est homo.»

Es war auch Pico della Mirandola, der die Mikrokosmoslehre ins
Zentrum des Renaissance-Platonismus brachte, nicht zuletzt unter
Einflu} der Kabbala, wo diese Lehre eine gewichtige Rolle spielte.
Noch Ficino hatte den Akzent mehr auf den Unterschied zwischen
den zwei Wegen der Erkenntnis gesetzt, zwischen dem vollstindi-
gen, kontemplativen BewuBtsein der «mens» und dem unvollstin-
digen, empirischen der «ratio». Auf dieser doppelten Tendenz

54 Idem, 59.
55 Giovanni Pico della Mirandola, Heptaplus 1. 5 c. 6, in: Omnia Opera,
Venetiis 1498, 23V.



84 Carlos Gilly

basierte fiir Ficino die zentrale Stellung der Seele des Menschen
innerhalb der Skala der Substanzen: Gott, Engel-Intelligenzen,
Seele, Qualitdt, Korper. Folge dieser Stellung der Seele als «tertia
substantia », «rterum medium », «mundi copula » oder Verkniipfung
zwischen den zeitlichen und ewigen Dingen war dann die Behaup-
tung der Universalitit des Menschen: «. .. et cum media omnium
sit (sc. anima), vires possidet omnium %8.» Fiir Pico hingegen bildete
eben diese Universalitit und Teilnahme des Menschen am ganzen
Universum den Anfang seiner philosophischen Fragestellung. Bei
thm ist esauch der Mensch als Ganzes (Secle, Astralleib und Kérper),
und nicht mehr wie bei Ficino die Seele und ihre Teile mens, ratio
und idolum, welche dem dreifachen Mikrokosmos entsprechen und
thn vereinigen®’. Mehr noch, Pico machte diesen Analogiegedan-
ken reversibel, indem er nicht nur den Menschen als Mikrokosmos
bezeichnete, sondern gelegentlich auch von der groflen Welt als
vom Makroanthropos, vom groflen Menschen sprach®, was wie-
derum auf die Kabbala zuriickzufiihren ist. Es waren auch die
christlichen Kabbalisten, Reuchlin vor allem, welche den systema-
tischen Versuch unternahmen, die Mikrokosmostradition der Kab-
bala mit der hermetisch-neuplatonischen Tricomotie des Menschen
und des Universums in Einklang zu bringen. Reuchlin identifizierte
nicht nur die zentrale Sefira #f’eret kurzerhand mit pxpoxéopoc,
sondern fithrte auch die zehn kabbalistischen Grade der Skala zur
Erlangung der Weisheit oder zehn Sphiren gottlicher Manifesta-
tion (sefirot) auf die Theorie der drei Welten und auf den entspre-
chenden dreifachen Erkenntnisweg des Menschen zurlick, «decem
scalae gradus per quos ad cognitionem omnium quae vere sunt aut
sensu, aut scientia aut fide, ab imo ad summum ascendere possu-
mus»3®, Eine weitere Prizisierung der Renaissance-Theorie des
Mikrokosmos verdanken wir Francesco Giorgio Veneto, dem tief-
sinnigen Franziskaner, der am weitesten und ohne jedes Vorurteil
die christlich-biblische Exegese mit der jiidischen Kabbala und der
hermetischen Philosophie zu vermischen verstand: Gott und der
Mensch seien Inbegriff aller Dinge: Der Mensch, weil er aus allen
zusammengesetzt ist, Gott aber, weil er in seiner Einfaltigkeit alle
Dinge umfal3t. « Deswegen wagen wir zu sagen», schlie3t Giorgio

5 P. O. Kiristeller, Il pensiero filosofico di Marsilio Ficino, Firenze 1953,
11811., 403f., 435f.

57 Idem, 121 1.

58 K. Goldammer, Die Paracelsische Kosmologic und Materietheorie in ihrer
wissenschaftsgeschichtlichen Stellung und Eigenart, in: Medizinhistorisches
Journal 6, Hildesheim-New York 1971, 14.

 Johannis Reuchlin, De arte Cabalistica, Hagenau 1517, F 2v-3v.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 85

mit Trismegistos, «ist der Mensch ein sterblicher, irdischer Gott
und Gott ein unsterblicher, himmlischer Mensch»%. Aus den
Schriften des Giorgio, Lazarelli, Pico und Ficino gewann schliel3-
lich Agrippa von Nettesheim die Standardformulierung der Mikro-
kosmoslehre, die er im Kapitel De homine quomodo creatus ad
imaginem Dei seines De occulta Philosophia zusammenfal3te 61,

Erst bei Paracelsus entwickelte sich dieser Analogiegedanken zu
einem rechten Immanenzprinzip, indem er die drei Welten mit ihren
«Weisheiten» ins Innere des Menschen iibertrug. Der Astralgeist-
Leib des Menschen bleibt auch bei Paracelsus Abbild der Intelli-
genzenwelt — Licht der Natur oder Weltseele — und zugleich
Instrument, um die Weisheit des Firmaments zu erfahren. Nur, dal3
dieses Firmament nach Paracelsus sich im Menschen selbst befindet:

«darumb sol der mensch nicht in seinem leib suchen das, so der leib
an im hat. dan was den leib antrift, das ist vihisch; alein sol er das fiir sich
nemen, das im Leib ist unsichtbar und ungreiflich, das ist das liecht der
natur, die natiirlich weisheit, welche got in das sidus geben hat und vom
sidus in menschen %2.»

Dieses «unsichtbar und ungreiflich » ist der Astralgeist-Leib, der
von Paracelsus als «die menschliche vernunft und irdische weis-
heit» definiert wird, der aber nicht aus dem duBleren Firmament
entstammt, sondern «aus dem Firmament, das im menschen ist».
Wie im platonischen Weltbild die Ideen-Archetypen der Dinge beim
Demiourgos/Weltseele ihren Standort haben, so meint auch Para-
celsus, «das in dem gestirn alle facultates sein, alle kiinste, alle hant-
werk, alle weisheit, alle vernunft. .. und in dem gestirn die schul
ist, aus der die bemelten stiick alle gelernt werden »%. Aber auch im
Menschen als Teilhaber des ganzen Kosmos: «und nachdem und
sie stehen am himel, stehet auch dasselbig sidus im Menschen und
also ist ein schulmeister im menschen und der mensch sein schiiler
und lernet das natiirliche liecht von im, das ist vom (inneren)
gestirn 4.y

Und entsprechend verhilt es sich mit der dritten Weisheit, der
himmlischen oder géttlichen, allein dal3 hier «die lehr und das wort

80 Franciscus Georgius Venetus, De harmonia Mundi totius cantica tria,
Paris 1544, 123V—124".

81 Kritische Ausgabe dieses Kapitels durch Paola Zambelli in: Testi Umani-
stici sul’Ermetismo, Archivio di Filosofia 1955, Roma 1955, 136-146.

82 Paracelsus, Simtliche Werke, a.O. Bd. 12, 55.

% Tdem, z2f.

84 Jdem, 21.



86 Carlos Gilly

gottes, das firmament und sidus ist des inneren himels »%5. Instru-
ment der Erkenntnis dieses gottlichen Bereiches ist nicht der side-
rische Geist, sondern der Geist, «den got dem menschen in der
empfengnus gibt», die Seele nimlich, die manchmal bei Paracelsus
nichts anderes zu sein scheint als der heilige Geist selbst: «. .. und
wie der mensch ist von den siderischen geisten erleuchtet in die
natur, dieselbig zu erkennen, also ist er auch von dem heiligen geist
erleuchtet, got zu erkennen in seinem wesen 6.»

Diese doppelte Erleuchtung steht nach Paracelsus jedem Men-
schen offen, soweit er durch Gebet und eigene Arbeit der in ithm
verborgenen Moglichkeiten bewuf3t wird: «suchet, so findet ir, das
ist auch im natirlichen liecht gleich sowol als in dem ewigen®”.»
Nicht aus der Lektiire von Biichern, und seien diese von Gott
geschrieben, vermag der Mensch zu einer vollkommenen Erkennt-
nis Gottes und der Natur zu gelangen. Jeder einzelne mull den Weg
der Forschung und Erfahrung selber gehen, um von Gott und der
Natur erleuchtet zu werden.

«Als ein Exempel: wir haben das ewig Leben, beschrieben im euan-
gelio und in der Geschrift mit aller Notdurft; mehr ist nicht not. Nun ob
gleichwohl das ewig Leben in der Geschrift auf dem Papier ist: es ist
noch nit genug, daB es also im selbigen bleib, wie es im Papier ist. Sonder
es mul} weiter gesucht werden; nimlich von dem und durch den, von
wem es ist gehort worden, erfahrn und geben, zu schreiben in das Papier.
Was nun im Papier angezeigt wird, ist nur ein Buchstaben. Was er aber
vermag und was er uns lernt und warumb er dasteht, das muf3 von oben
herab gelernt werden und erleucht. Also mit der theorica auch und
practica der Arznei zu verstehen ist. Wiewohl sie ins Papier des Buchs
gebracht mag werden, so ist es doch ein toter Buchstaben. Aber aus dem
Licht der Natur mul3 die Illumination kommen, daB3 der textus libri
naturae verstanden werde; ohn welche Elucidierung kein philosophus,
noch naturalis sein mag. Darumb so soll sich keiner verlassen allein auf
das Papier, sonder auf die Illumination, die da ausgehet von dem, der
selbst das Licht ist, und mit unsern Doctrinen, Phantaseien, Speculieren
abstehen und weichen ®.»

[llumination, Elucidierung, Erleuchtung — in einem Wort Theo-
sophie. So unwissenschaftlich dieses Wort heute klingen mag, hat
doch die Bewegung, die von Paracelsus aus unter diesem Namen

%5 Idem, 301.

8¢ IJdem, 326.

87 Jdem, 24.

% Paracelsus, Labyrinthus Medicorum errantium, in: Die Kirntner Schrif-
ten, hg. von K. Goldammer, Klagenfurt 1955, 108.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 87

entstand, eine ganze Epoche der Geistesgeschichte gepriagt und zu
nicht geringem Teil die europiische Religiositit und Wissenschaft
aus der Sackgasse des starren Dogmatismus und der Verknechtung
durch die Antike herausgeholt.

Von der Mitte des 16. bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts stellte
die Theosophie den kithnen Versuch dar, den weltlichen Weg der
Gotteserkenntnis zu gehen, den die Theologie vernachlissigt
hatte; den Weg der Erforschung der Natur, um zur Erkenntnis
Gottes zu gelangen®. Zugleich bedeutete Theosophie die Anwen-
dung dieser Erkenntnis, um eine intimere Vision der Realitdt und
damit neues Wissen iiber die Natur zu erhalten. Heute wird von
zwel Richtungen gesprochen, die sich beide auf Paracelsus beriefen:
einer stirker rationalwissenschaftlichen der arztlichen Paracelsisten
und Chemiker und einer eher geheimwissenschaftlichen, alchemi-
stisch-theosophischen, wobei die legitime Wahrung des paracel-
sistischen Vermichtnisses eher bei der ersten Gruppe liegen
durfte 0.

Hier stellt sich nun die Frage, wer zu dieser ersteren Gruppe
gehorte, ohne gleichzeitig Theosoph zu sein. Unter den bekann-
testen Paracelsisten traf dies allein auf Quercetanus und vielleicht
noch auf Severinus zu. Libavius und Sennert beriefen sich ja beide
nicht auf Paracelsus. Alle iibrigen wie Suchten, Bodenstein, Toxites,
Dorn, Huser, Khunrat, Figulus, Croll, Hartmann, Harvet und
Helmont waren Theosophen und nannten sich auch so seit etwa
1595. Die Verwirrung in der Terminologie hat nicht allein Peuckert
mit seiner Unterscheidung zwischen Theosophie und Pansophie
verursacht 7, sie existierte bereits im ersten Viertel des 17. Jahrhun-
derts, wo sie als synonyme, komplementire oder gar entgegen-
gesetzte Begriffe angewandt wurden 7. Erst in den neunziger Jahren
des 16. Jahrhunderts wurde das Wort Pansophie geprigt als Sam-
melbegriff fir zwei andere Begriffe, deren einer die Weisheit durch
Erleuchtung Gottes meinte: Theosophie; der andere die Weisheit

% Real-Encyklopidie fiir protestantische Theologie und Kirche, hg. vom
J. J. Herzog, 1. Ausg. Bd. 16, Gotha 1862, 28.

70 K. Goldammer, Die Paracelsische Kosmologie, a.0. 22.

1 Will-Erich Peuckert, Pansophie. Ein Versuch zur Geschichte der weillen
und schwarzen Magie, Stuttgart 1936, 392ff.

2 Eine sehr unvollstindige Liste der Autoren, die das Wort benutzten bei
W. Begemann, Zum Gebrauche des Wortes Pansophia vor Comenius, in:
Monatshefte der Comenius-Gesellschaft 5, Berlin 1896, 210ff.; s. auch K. Schal-
ler, Pan, Untersuchungen zur Comenius-Terminologie, ’s-Gravenhage 1958,
£4F, . . AR &



88 Carlos Gilly

durch das Licht der Natur: Anthroposophie™. Und diese beiden
Worte sind nach jahrhundertelanger Abwesenheit in der euro-
paischen Geistesgeschichte erst 1575 in Basel aufgetaucht, namlich
in dem von Perna gedruckten Arbate/™. Sie sind dort Synomyne
der guten Magie, der scientia boni, welche fiir den Verfasser des
Arbatel zweierlei bedeutet:
Theosophia:

Notitia verbi Dei, et vitae iuxta vertbum Deli institutio.

Notitia gubernationis Dei per angelos, quos scriptura

Vigiles vocat, et intelligere angelorum misteria.

" Das Wort Pansophia befindet sich nicht in Patrizzis Nova de Universis
Philosophia, Venetiis 1592, wie F. A. Yates, The Rosicrucien Enlightenment,
London 1972 (ital. Ubersetzung, S. 200) behauptet hat. Das Wort mag jedoch
aus Patrizzis Terminologie — Panaugia, Panarchia, Panpsychia, Pancosmia —
hergeleitet oder auch direkt aus Philo oder aus dem Pseudo-Areopagita ent-
nommen worden sein. Als erster scheint der polnische Hermetiker und Gegner
des Fausto Sozzini, Bartholomaeus Sclei, in sciner «Instans Theologia Univer-
salis», 1596, das Wort Pansophia gebraucht zu haben: «Aldar in der Geist-
lichen Wiisten. .. offenbaret Christus noch seine Geheimniil und Mysticam
Theologiam und Pansophiam, ja alle Schiitze der Weillheit und Erkinntnis,
die in ihm verborgen. . .» (B. Sclei, Theosophische Schrifften, [Amsterdam ?]
1686, 181). Das Wort taucht wieder 1600 in Basel auf im Titel der Dissertation
des niederlandischen Arztes Henricus Van Heer, Altar Iatrosophicum paniasoni
pansophiacque dicatum, Basileae 1600, wohl aber nicht im Sinne, den das Wort
wihrend des Rosenkteuzerstreits bekam, sondern cher im Sinne universellen
Wissens wie spiter bei Alstedt oder Laurenberg. Eine Definition der Pansophia
als Obergebriff von Theosophie und Wissenschaft der Natur gab der « Rosen-
kreuzer» Heinrich Nollius in seiner Physica Hermetica, Frankfurt 1619, 689:
«Rerum superiorum et inferiorum ex infallibili Harmonia scientia.»

" Fir den Gebrauch des Wortes Szocople in der patristischen Literatur
s. G.W.H. Lampe, A Patristic Greek Lexicon, 1, Oxford 1961, 636. In der
lateinischen Literatur des Mittelalters wurde das Wort theosophia ca. 862 von
Johannes Scotus Eriugena gebraucht (Migne, PL 122, 1171). Alle anderen
Ubersetzer des Pseudo-Aeropagita, Johannes Sarracenus, Ambrosius Camal-
dulensis, Ficino, benutzten das Wort sapientia divina. Erst der Jesuit B. Corde-
rius setzte 1644 wieder das Wort theosophia in seine Ubersetzung der De
mystica Theologia (Migne, PG 3, 998). Ebenfalls in den Ubersetzungen der
Werke des Porphyrius (Ficino), des Proclus (Aemilius Pontus), und des
Jamblicus (Ficino) wurde 9eocogia stets als sapientia divina oder theologia
iibersetzt. In seinen Commentarii Linguae Graecae schlug Budé vor, $cocogia
mit religio christiana zu iibersetzen. Henri Etienne hingegen iibersetzte das
Wort in seinem Thesaurus Graecac Linguac als «rerum divinarum scientia».
Das Wort Theosophi anderseits wurde bei Hugo de St. Victore und Albertus
Magnus in thren Kommentaren zum Werk des Pseudoaeropagita beibehalten.
Beide benutzten die Ubersetzung des Eriugena. Reuchlin verwendete das Wort
Theosophistae im pejorativen Sinn. Um diejenigen zu bezeichnen, die thr Wissen
direkt von Gott erhalten hatten, verwendeten Erasmus, Zwinger und Moflett
das griechische Wort $co0didaxtor. Nach der Erscheinung des Arbatel verwen-
dete Khunrath das Wort theosophia als Synonym der philosophia adepta des



Zwischen Erfahrung und Spekulation 89

Antroposophia homini data:

Scientia rerum naturalium.

Prudentia rerum humanarum 73,

Es war wohl kein Zufall, dal der Begriff Theosophie im neuzeit-
lichen Sinn in einem Druck Pernas geprigt wurde. Wir wissen nicht,
wer der Verfasser des .Arbate/ war. Dal3 Perna aber fur die Lehre der
Notwendigkeit der Erleuchtung Gottes und der Natur gewonnen
war, beweist nicht nur sein ganzes editorisches Programm, sondern
auch das Vorwort des Typographus an den Leser, das Perna seiner
Ausgabe des Schreiben von den Frantgosen, 1577 voransetzte 76:

«Alle ding unter des Himmels thron (geliebter Leser) sein inhalt
bekandnuB aller Menschen wandelbar unnd verenderlich. Derwegen kein
wunder, ob schon auch die Kiinsten in gemein, und die Géttlichen din-
gen, welche von natur gerecht, vollkommen und wahrhafftig von Gott
dem Herrn, der die warheit selber ist, herflieBende, allhie inn diser welt
beweglich und verenderlich sein: solches aber beschicht nicht von ihrer
angeregter natur, sondern durch Accidentia und zufihlen, namlich durch
den corrumpirten und gebrechlichen menschen selbs, welcher in disem
wetterlich unnd verenderlichen stat, dem er unterworffen, wegen dunck-
ler befleckung der Corruption die rechte pur lautere warheit nicht erken-

Paracelsus (1595). Ihm folgten Nicolaus Barnaud (1601), Libavius (1606, jedoch
als Schimpfwort), Benedictus Figulus, Oswald Croll, Israel Harvet (1608) und
die gesamte Rosenkreuzerische Literatur. Noch Brucker und Diderot behandel-
ten den Paracelsus unter der Rubrik Theosophen (J. Bruckers Kurtze Fragen
aus der Philosophischen Historie 6, Ulm 1735, 1067ff.; Encyclopédie ou Dic-
tionnaire Raisonné des Sciences, des Arts et des Métiers 16, Neuchatel 1758,
253ff.). Der Gebrauch des Wortes Theosophia als Oberbegriff von Theologie
und Philosophie (etwa im Sinne der «prima philosophia» Bacons) blieb
ephemer (B. Keckermann, Opera 2, Genevae 1614, 229; Ioh. Lippius, Meta-
physica Magna, Lugduni 1625, 5). In den bereits erwihnten Verzeichnissen
K. Wiedemanns wird F. 65V eine Handschrift mit dem Titel verzeichnet:
Anthroposophia, das ist die WeiBheit und Wissenschaft der natiirlichen Ding.

75 Dieses Schema des Arbatel wurde vom Wolffgang Hildebrand in seiner
Magia Naturalis, Erfurt 1611, und von Robert Fludd in seinem Summum
Bonum, o. O. 1629, nachgedruckt. In seiner Epistolica Exercitatio in qua
Principia Philosophiae Roberti Fluddi reteguntur, Paris 1630, 200f. vermilite
Pierre Gassendi in diesem Schema des Arbatel die mathematische Wissen-
schaft: « Duo tamen sunt, quae circa hanc bonam licitamque Magiam admirer.
Unum, cur tam Fluddus quam Arbatel inter partes Anthroposophiac non
numerarint Mathematicam. .. Alterum cur moralem scientiam Magiae partem
faciant.»

76 Theophrasti Paracelsi von Hohenheim, des furtrefflichsten Doctors der
Medicin, Schreiben von den Frantzosen in IX Biicher verfasset. . . Jetzt erstmal
von einem Liebhaber der Artzney an tag geben, Basel 1577. Uber den zweiten
Teil dieser programmatischen Vorrede s. K. Sudhoff, Versuch ciner Kritik,
a.0. 305 ff.



90 Carlos Gilly

nen kan. Unnd wiewol er von natur geneigt zu der wissenheit der
geheimnussen Goéttlicher dingen unnd aller kiinsten in gemein, und zum
rechten zil zu gelangen, suchet und grippelt hin und wider, so kompt
doch niemandes darzu, dann derselbig dem es von Gott gegeben unnd
erleuchtet ist, dern lobliche Namen, wie meniglich bewust, unzalbar
sein.»

Etleuchtung und Gabe Gottes waren also fiir Perna notwendige
Voraussetzung fir die richtige Erkenntnis nicht nur der religitsen
Wahrheiten, sondern auch der Krifte und Geheimnisse der Natur:
Theosophie bedeutete fiir ihn den Weg zur Wiederherstellung der
Religion und der Wissenschaften, den Weg zur Anniherung an die -
fur diese Manner alles andere als mythische — alte Weisheit, die Gott
nicht nur Adam, Moses, den Propheten und Aposteln offenbart
hatte, sondern auch Hermes Trismegistos, den Sibyllen und den
Magiern der Antike.

«Was aber die andern belanget, welche das rechte zil nit erreichet,
sondern nur iren selbs opiniones und eigensinnigkeit nachgehn, und mit
ihrer lehr und zufelligen miBbreuchen ein Monarchiam auffzurichten
suchen, die erwecken und bringen nichts dann Confusiones und verwir-
rungen inn der welt, nicht allein in den kiinsten in gemein, sondern auch
in der Christlichen lehr. Dann gleich wie die rechte Christlich Religion
wegen milbreuch und mehrerley zufihl bilher vil gelitten hat unnd noch
teglich leiden muB: also ist auch ervolgt und noch dermaBlen immerdar
im schwung in der Géttlichen und hohen Gab der Ertzney kunst. Dan
scheinbarlich ist, dal3 die Medici altens hehr schier selten einer meinung,
und jederzeit mehrer und groBerer erfahrenheit notturfftig gewesen...»

Erfahrenheit, das war das entscheidende Wort. Und daf3 Perna fiir
die Notwendigkeit «mehrerer und groBerer Erfahrenheit» nicht
nur in der Medizin und den anderen Wissenschaften, sondern auch
im religiosen Leben eines jeden Christen eintrat, beweisen seine
Drucke des Paracelsus und des Castellio zur Gentige. Wahre Wis-
senschaft griindete sich auf Erfahrung und Werke und nicht auf
Meinungen, Autorititen und Spekulation; wahrer Glaube wurde
durch Erfahrung und Werke bezeugt und nicht durch die preten-
tiose Einstellung derjenigen, die sich durch den Glauben gerecht-
fertigt fihlten, die aber «ita vivunt ut et justitiae et fidei sint
expertes »?7.

77 Sebastiani Castellionis Dialogi IIII, Aresdotffii (Basileae) 1578, F. +2v.
Es ist bezeichnend, daB3 Castellio und Paracelsus sich beide in dhnlichen Formu-
lierungen iiber dieses zentrale Thema der Reformation duBerten. Gegen die
Lehre der Rechtfertigung durch den Glauben allein postulierte Castellio einen
titigen Glauben - «(fidem) efficacem, operantem, nec unquam quiescentem



Zwischen Erfahrung und Spekulation 91

«Wie dann dessen gnugsam exempel welchermaBen die Medicina bey
menschen gedencken, nemlich bei hundert jaren hehr vil verenderungen
gelitten, und villeicht an jtzo noch vil mehrers leidet. Es haben noch bey
unsern zeiten die Avicennisten benantlich die Arabier triumphiret mit
jren Recepten und Compositionibus, deren nammen noch heutigs tags
die Apotecken vol stecken, und bei den jetzigen Medicis mehrertheils
dermaBen im brauch. Volgendts sein wider auffgestanden die Galenisten
ungefehrlich bei LX jaren, schier eben zu gleicher zeit da Martin Luther
wider die Bibstische Religion zu lehren angefangen. Wenig zeit darnach
ungefehrlich bey XX jaren oder minder hat sich der von Gott hoch-
begabt unnd erleuchtet Mann Theophrastus Paracelsus Schweitzer, eines
wunderbaren hohes verstands auffgeleynt wider die Artzney unnd jrer
vermeinten kunst der Medicina, mit solchem ernst, worten und wercken
zuverwerffen, nit allein ihre Recepten unnd falschen wohn, sondern auch
mit fiirtreffenlichen wercken fiirgenommen, klarlichen zu weisen die
jrthummen der Arabier und Galenisten, ja auch darneben sich von anfang
hehr die fundamenta der Aristotelischen Philosophey sampt den gantzen
Galenischen secten, die Artzney belangende umbzustoen underfangen,
in maBen, daBl im fahl er den Clavam und Herculis kolben inn henden
gehabt hette, Namlich einen zirlichen stilum zuschreiben (dessen er sich
dann wie man sihet nicht geachtet) so wer er zweifelsone gnugsam starck
gewesen, zuvertilgen biB an Herculis sdulen die gantze Galenische und
Arabische Medicin, und seine sdulen mit mehreren Triumph vil weiter
hinaul3 zu pflantzen, dann Galenus, Avicenna, und all andere so seidher
des GroBBen Hippocratis gewesen, und zu verdunckeln mit seiner Sonnen
jr groBles liecht...» «Ich will nun geschweigen, was fiir andere Werck
mehr (ob Gott will) in kurzer zeit an den tag kommen werden durch
mittel des hochgelehrten herren Leonardi Turneisser zum Thurn, fleif3i-
gen nachfolger gedachtes Paracelsi, namlich neben andern die Erkantnus
mehrerleien Simplicium.»

In wenigen Worten hatte Perna oder vielmehr der Mann, der in
seinem Namen dieses Vorwort schrieb, die Problematik aufgezeigt,
die ich bisher darzustellen versuchte und die uns auch weiterhin
beschiftigen wird. Denn der Mann, der dieses Vorwort und noch

donec fuerit consecuta quae concupivit» (ibid, 269). Paracelsus, der die Refor-
mation eigentlich mehr als Zuschauer am Rande erlebte, identifizierte gar
Glauben und Werke: «so nun der glaub der ist, der da selig macht, so wissen,
in was er wirkt... mancher meint, er glaubt, so er nichts glaubt; dan glauben
ist nur ein werk, nemlich das werk in der glaubt wird. wie der glauben sein soll,
ist genugsam im wissen.» (Philosophia Sagax, in Opera, ed. Sudhoff, 12, 472f.).

Wie hoch Castellio von Paracelsisten und Theosophen verehrt wurde,
beweisen zum Beispiel die Cyclopoedia Paracelsica Christiana, 0.0. 1585, die
eine lange Stelle aus Castellios Buch de Calumnia abdruckte. (Das ander Buch,
f. A?), die Vier Biicher vom wahren Christentum des Johannes Arndt oder die
Werke Christophorus Besolds, des mutmaBlichen Verfassers der Confessio der
Rosenkreuzer.



92 Carlos Gilly

viele andere im Namen des Typographus redigierte, war kein ande-
rer als Theodor Zwinger ™!

Zwinger und Paracelsus

Als Theodor Zwinger mit dem frischen Doktortitel der Medizin
und der Philosophie 1559 von Padua nach Basel zuriickkam, ahnte
er bestimmt nicht, daf3 einmal ein solches Lob tiber Paracelsus aus
seiner Feder flieBen wiirde, wie es am Ende des vorausgehenden
Abschnittes zitiert ist.

Kaum in Basel angekommen, absolvierte er die vorgeschriebene
Disputation an der Universitit unter anderem mit einer These, in
der er in scharfem Gegensatz zu Paracelsus jegliche Anwendung
des Quecksilbers in der Therapie der Syphilis ablehnte™. Ein Jahr
darauf stellte Zwinger die Jatrochemiker und Schiler des Paracel-
sus auf die Stufe der sophistischen Arzte der Antike: «Diese hat
seinerzeit Galen standhaft bekiampft und Gberwunden. In unserer
Zeit aber hat diese schlimmste Gattung von Menschen so seht iiber-
hand genommen, daB sie sich nicht mehr mit ithrem eigenen Gebiet
zufrieden geben, sondern selbst in jenes der Medizin eingedrungen
sind: Mit befremdlichen und phantastischen Worten haben sie
einen Bau leeren Geschwitzes errichtet, und auf ihre chemischen

8 Direkte Beweise dafiir, dal3 diese Vorrede von Zwinger verfal3t wurde,
gibt es nicht. Weder Perna noch Zwinger haben sich dariiber geduBert. Den-
noch weisen alle Indizien auf die Urheberschaft bzw. Mitarbeit Zwingers hin.
Zwinger hat unter Verschweigen seines Namens fiir Perna und spiter fur dessen
Nachfolger Waldkirch mehrmals die Pracfatio Typografi ad lectorem verfalt,
s. Omer Talon, Opera, Perna 1575; Waldkirch 1584; (Hieronimus Wolf),
Doctrina recte vivendi ac moriendi, Perna 1577; das gleiche Werk mit neuem
Titel, Vitae et Mortis Compendium, Waldkirch 1586; Plotin, Enneades, Perna
1580 (s. Rotondo, a. 0. 344); Arnaldus de Villanova, Opera Omnia, Waldkirch
1585. Die Autorenschaft Zwingers ergibt sich eindeutig aus dem Vergleich mit
anderen Texten von ihm. Fir die Werke Wolfs und Villanovas haben wir
direkte Beweise: Frey-Gryn. 1 11, 347, 353, 356; Frey-Gryn. II 4, 310 (s. Anm.
200). Die Darstellung der Medizin in ihrer Geschichte war ein spezifisches
Thema Zwingers: Physiologia Medica 41ff.; Praefatio zu den Opera Omnia
des A. de Villanova. Uber den Hinweis auf Thurneysser und seine Simplicia
s. den Brief an Monavius, in dem ihm Zwinger seinen Eindruck von Thurn-
eysser und seinem Herbarius mitteilt, s. Anm. 170. Auf die Notwendigkeit der
Kritik an den Theologen, auf die Notwendigkeit «mehrer und groBerer Erfah-
renheit», auf die Bedeutung des Paracelsus und dessen Gleichsetzung mit
Hippokrates, auf den Gebrauch kabbalistischer Formulierungen «Gott, dern
loblichen Namen. . . unzalbar sein», verweise ich im Laufe dicser Arbeit.

® A. Burckhardt, Geschichte der Medizinischen Fakultit zu Basel, a.0.
9o und 94.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 93

Kenntnisse pochend, stiirzen sie die unerfahrene Jugend in das
tiefe Chaos der Ignoranz8.» Wie gefihrlich der Gebrauch medizi-
nischer Priparate in der Medizin sein konnte, versuchte Zwinger
mit dem Beispiel des Paracelsus, «novus quidam Thessalius asinus »,
und dessen alchemistischem Laudanum seinen Lesern klarzumachen:
«Viele derjenigen, die er mit seinem gesegneten Pharmacum von
allen Schmerzen befreite, starben kurz danach durch Abwiirgen und
Ausloschen der angeborenen Wirme3t.»

Sehr wahrscheinlich hatte Zwinger diese Behauptung von seinem
Onkel Oporin gehért, dem ehemaligen Famulus des Paracelsus, da
Oporin selber drei Jahre spiter in seinem beriihmten Brief an
Johann Weyer berichtete, Paracelsus sei nicht iiber den Zeitraum
eines Jahres an demselben Ort geblieben, da die Wirkung seiner
Arznei das Jahr nicht uberdauert habe®. Auf jeden Fall zitierten
sowohl Erastus in seinen Disputationes gegen Paracelsus wie spiter
Daniel Sennert, der Oporins Brief in der lateinischen Fassung
abdruckte, diese Stelle Zwingers im Zusammenhang mit dem
Brief «de judicio Paracelsi» des grof3en Basler Druckers®. Und spi-

80 Petrus Bairus, De medendis humani corporis morbis Enchiridion, quod
vulgo Veni mecum vocant, Basileae 1560, F. *3v—4r. Ein erster Entwurf zu
dieser Vorrede, « Dedicatio Bayri libri medici Vade mecum», Frey-Gryn. II 23,
so02 enthilt diesen Passus noch nicht.

81 Santes Ardoynus, De venenis, Basileae 1562, F. +6v: «Id quod superiori-
bus annis novus quidam Thessalius asinus Alchimistico suo Laudano (sic enim
vocabat) praestitit. Multi enim quibus pharmaco hoc suo benedicto dolorem
omnem exemerat, non multo post per caloris innati suffocationem et extinctio-
nem intericrunt.»

82 Daniel Sennert, De Chymicorum cum Aristotelicis et Galenicis consensu
et dissensu, Wittebergae 1619, 98: «Unde etiam Oporinus in Epistola: Inter-
norum vero affectuum curationem sic administravit, ut nullo in loco ultra anni
spatium haerere potuerit, quod ipse dicere solitus sit, anno amplius non posse
suas artes in uno loco durare.» Diese Stelle befindet sich jedoch nicht in den uns
bekannten Fassungen des Briefes Oporins.

8 Thomas Erastus, Disputationum de Medicina nova Paracelsi Pars quarta,
Basileae 1573, 253; D. Sennert, a. O. 99. Die Originalfassung des Briefes Oporins
ist noch nicht aufgefunden worden. Bekannt sind lediglich die lateinische
Fassung, die Sennert 1619 in seinem genannten Werk abdruckte, S. 66ff., und
die hollindische Ubersetzung des Petrus Foreest (s. A. Geyl, Der Oporinusbrief
an Johann Weyer, in: Archiv fir Geschichte der Medizin 4, Leipzig 1911,
425—430; Martin Steinmann, Johann Oporinus. Ein Basler Buchdrucker um
die Mitte des 16. Jahrhunderts, Basler Beitrige zur Geschichte und Altertums-
kunde 105, Basel und Stuttgart 1966, 3ff.; Sepp Domand]l, Paracelsus, Weyrer,
Oporin. Die Hintergriinde des Pamphlets von 1555, in: Paracelsus Werk und
Wirkung, Festgabe fiir Kurt Goldammer zum 6o. Geburtstag, Salzburger
Beitrige zur Paracelsusforschung 11, Wien 1975, §3-70). Es existiert jedoch
ein dlterer Druck von 1573, mit kleinen Varianten, der aber das von Oporin
Mitgeteilte in einer anderen Reihenfolge als die bisher bekannten Fassungen



94 Carlos Gilly

ter berief sich Zwinger jedesmal auf Oporins Erinnerungen, wenn er
in seinem 7heatrum etwas vom Leben des Paracelsus berichtete®4.

Ebenfalls unter Berufung auf Oporin und seine Verwandtschaft
mit ithm hatte Zwinger im Mirz 1566 brieflichen Kontakt mit Weyer
aufgenommen. Unmittelbar nach Erscheinen der dritten Ausgabe
des De praestigiis daemonum tat Zwinger in einem Brief an den gro-
Ben Gegner der Hexenverfolgung seine Begeisterung fiir das Buch
kund. Wer in diesem Brief erwartet, Zwingers Begeisterung gelte
vor allem dem Verteidiger der armen «melancholischen Weiber»
oder dem Kapitel iiber die Toleranz gegentiber den Ketzern, das
Weyer aus den Schriften des Erasmus und des Castellio zusammen-
gesetzt hatte, wird bei der Lektiire eines Besseren belehrt. Zwinger

wiedergibt: Bernardus Dessenius, Medicinae veteris et rationalis adversus
oberronis cuiusdam mendacissimi atque impudentissimi Georgii Fedronis, ac
universae Sectae Paracelsicae imposturas, defensio, Coloniae Agrippinae 1573,
203—-206. Dessenius hat offenbar den Brief zerlegt, aber bis auf zwei Zeilen
vollstindig wiedergegeben. Das Buch war schon Sudhoff bekannt (Ein Beitrag
zur Bibliographie der Paracelsisten, a.O. 325), der Abdruck des Briefes von
Oporin im 56. Kapitel, « Theophrasti Paracelsi vita», ist ihm jedoch entgangen.
Eine andere Frage ist die der Datierung des Briefes. Nach der Entdeckung der
datierten hollindischen Fassung (1910), wird det Brief Oporins allgemein als
vom 26. November 1555 datiert, ein Datum, das auch Sudhoff in seiner Para-
celsusbiographie 1936 akzeptierte. Dal3 der Brief nun zehn Jahre spiter geschrie-
ben wurde, also 1565, hatte hingegen det frithere Sudhoft geahnt, der den Brief
in Zusammenhang mit «dem Streite der Doctoren Johann Weyer, Reinerus
Solenander, Johann Echtius und Bernhard Dessenius mit dem Paracelsisten
Georg Fedro in Koln» brachte. Nur so erklirt es sich, daB3 der oporinische
Brief in Weyers De praestigiis daemonum, 1563, 1564, 1566 ... keine Anwen-
dung fand — und wie gut hitte er zu Weyers Beschreibung des homo maledicen-
tissimus Paracelsus gepaBt! Johannes Staritz, der eifrige Herausgeber der
Schriften Valentin Weigels, sprach in seiner Vorrede zur Philosophia de Limbo
des Paracelsus von Oporins «Epistola Anno 1565 ex Basilea de judicio admi-
randi medici Paracelsi ad Vierium Medicum Juliacensem (E. Schubert und
K. Sudhoff, Paracelsus-Forschungen 2z, Frankfurt 1889, 80). Im Kreis des
Staritz und der Rosenkreuzer zirkulierte sogar 1610-1625 eine Biographie des
Paracelsus mit dem Titel: Das Leben des Hochseligen Teutschen Christlichen
Magi, das ist, Theologi, Astronomi et Philosophi et Medici Adepti Philippi
Aureoli Theophrasti von Hohenheimb Eremitae Castissimi der werten Vater-
landes Germaniae, in der ganzen Erden ein unaufBlleschliches Licht aus Gott in
diese irdische Welt gesandt, wider alle Calumnianten, als Oporinum, Libavium,
Guarimonium und andere (zitiert bei Joachim Morsius, Nuncius Olympicus
von ethlichen geheimen Biichern und Schriften, so ein furnehmer Gottes-
gelehrter und hochetleuchter beriimbter Theosophus und Medicus in Theoso-
phia, Cabala, Magia, Chemia, Medicina ac Philologia durch viel beschwerlichen
reisen ... zusammengebracht, Philadelphae 1626; Handschriftliche Kopie in
Kopenhagen, Kongel. Bibliotek, Ny Kgl. Saml. 4° 344, 6v).

8¢ Theatrum Vitae Humanae, ed. 1571, 1422, 1480, 2275; ed. 15806, 2583,
3176, 3204.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 95

gratuliert Weyer «pro tam honesto certamine, pro tam felici suc-
cessu» in der Bekdmpfung des Paracelsus und seiner Anhinger:
«Da Du nun einmal die alte Medizin gegen die wiitigen Angriffe
unverschimter Sophisten wiederholt derart verteidigst, wird es
wohl keinen geben, der Dich wegen Deinem Erfolg nicht zu
beglickwiinschen hitte — es sei denn, er hitte seinen Verstand voll-
stindig mit dichtem Rauch verdunkelt. Und solch ein Antidot war
gewil3 bitter nétig gegen so ein vielk6pfiges Untier, welches unter
dem Deckmantel der Medizin seine auf magischen Wahn gestiitzte
Ruchlosigkeit unverhiillt, wenn auch heimtiickisch, 6flentlich ge-
steht®.» Vier Monate spiter bedankte sich Weyer bei Zwinger fiir
diese Worte und noch im gleichen Jahr schickte er ihm zwei Exem-
plare der anonymen Schrift Thyrsus in Tergum Georgii Fedronis. Ob
diese Schrift, « welche in schmutziger Polemik das denkbar Hochste
leistete »%¢, von Weyer selber stammte oder von einem anderen der
Kolner Antiparacelsisten, geht nicht hervor aus Weyers Begleitbrief
an Zwinger vom 19. Dez. 1566: «Da ich von Dir weil3, da3 Du die
Verteidigungsschriften der Wahrheit gegen die unverschimten
Anhinger des Paracelsus gerne liest, tibersende ich Dir (das Buch)
Thyrsus, in welchem ein Nachiffer seines Meisters gegeiflelt wird,
weil er eine Schmihschrift gegen unsere heilige Medizin und gegen
uns Arzte geschrieben hat. Er heit Fedro und wohnt zu Kéln87%.»
So war das Bild der Paracelsisten, das Zwinger der ersten Ausgabe
seines Theatrum von 1565 beifligte, ein Bild von «fantastischen
Geistern, welche unverschimt und unter dem groflen Beifall der
Ignoranten die alte Medizin durch ihre Triume zu ersetzen ver-
suchten». Galen bekimpfte die Sophisten, fuhr Zwinger fort, «wir
hingegen haben es mit Ungeheuern zu tun. Hoffentlich erscheint
bald der Mann, der sie widerlegt — exorietur fortasse ultor aliquis »®.

Und als 1563 ein ehemaliger Studiengenosse, Simon Scheibe, sich
bei Zwinger voller Neugier iiber Adam von Bodenstein («vir ut
scripta eius testantur non ineruditus ») und iiber die von Bodenstein
so hochgepriesenen Medikamente «cujusdam Paracelsi» erkun-
digte®, nahm ihm wohl Zwingers Antwort jede Lust, sich mit

85 Johannes Weyer, De praestigiis Daemonum, in Opera Omnia, Amstelo-
dami 1660, 645f. Weyer setzte den Brief Zwingers unter die Testimonia am
Ende seines Buchs bereits in der Ausgabe von 1568.

8¢ K. Sudhoff, Ein Beitrag zur Geschichte der Paracelsisten, a.0. 321.

87 Brief von Weyer an Zwinger vom 11. 7. 1566, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. IT 4, 339; Brief vom 19. 12. 1566, ibid. I 11, 409.

88 Theatrum Vitae Humanae, ed. 1565, go.

8 Brief Scheibes an Zwinger vom 24. 10. 1563, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. 1T 28, 323.



96 Carlos Gilly

Paracelsus weiter zu beschiftigen, da Scheibe im folgenden Brief
an Zwinger berichtet: « Ungekinstelt hast Du mir Deine Meinung
tber die Lehre und die Wunder der ,Theophrastier’ gesagt. Ich
danke Dir im UbermaB, daB Du mir gezeigt hast, wie die prahle-
rischen VerheiBungen dieser Leute nichts anderes als Geschwitz
und Trdume sind. Und ich hatte geglaubt, das wire kein Traum,
sondern Wirklichkeit®.» Die Reaktion Scheibes war, Zwinger auf-
zufordern, alle diese Leute ein fiir allemal unschidlich zu machen:
«Du, der Du in der Stadt wohnst, aus der erst dieses schlimme
Dogma sich auszubreiten begann und dessen Verbreiter Du seit
langem und aus der Nihe kennst und wahrscheinlich auch mit ihnen
engere Kontakte pflegtest, Du wiirdest eine unvergeflliche Tat voll-
bringen, wenn Du mit einer Schrift die Lugen und Unverschimt-
heiten dieser Leute 6ffentlich aufdecken wirdest®» Bei dieser Ein-
stellung ist es kein Wunder, dafl Zwinger auch in personlichen
Konflikt mit den Basler Paracelsisten geriet. Im Januar 1564, kaum
vier Monate nachdem Adam von Bodenstein vor dem Basler Rat
Castellio der Hiresie bezichtigt hatte, wurde der Paracelsist seinet-
seits aus der medizinischen Fakultit ausgeschlossen, weil er «one
wissen bemelter facultet ettliche Bucher so der rechten waten
Medizin und derselbigen grundt zewider in truck oncensiert u3gon
lossen und hiemit sich der Teophrastischen falschen leer anhengig
gmacht»®2, Dafl Zwinger bei Bodensteins Ausschluf3 eine nicht
geringe Rolle spielte, erfahren wir aus einem Brief Scheibes vom
Mirz 1565, in welchem er Zwinger berichtet, er habe von einem
Famulus des Bodenstein erfahren, «te in disputatione publica lepide
tetigisse homines illos, ac multa graviter pro asclepiadorum asser-
tione disseruisse ». Und ein Jahr danach schrieb Crato von Kraft-
heim an Zwinger, Bodenstein und Toxites verbreiteten am Hofe
tble Geruichte tiber ihn, da er die Ursache fiir den Ausschlul3 Boden-
steins aus der Universitit gewesen sei — «tua operatione Boden-
steinium ejectum». «Quid vultis. Fortes sunt calumniis », fuhr der
kaiserliche Archiater fort, und er schlof3 seinen Brief mit der Bitte
an Zwinger, er solle, was er aus der « Theophrastica insana disci-
plina» excerpiert habe, entweder ihm zustellen oder selber publi-
zieren, damit alle erfahren koénnten, wie gefihrlich der Wahnsinn

90 Brief Scheibes an Zwinger vom 2. 5. 1564, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
II 28, 325.

%t Ebd.

22 A. Burckhardt, Geschichte der medizinischen Fakultit, a.O. 57.

9 Brief Scheibes an Zwinger vom 28. 3. 1565, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
II 28, 327.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 97

dieser Leute sei: « Quam hoc genus hominum impie cum multorum
periculo deliret®.»

Zwinger indessen widerlegte weder Paracelsus noch Bodenstein.
Und elf Jahre spiter konnte man auf dem Grabstein von Bodenstein
in der Peterskirche folgende Inschrift lesen:

«Hygiae aeternae. Adamus a Bodenstein, Theophrasti Paracelsi
ut primus sic fidus scitusque et opere et ore interpres, palmam victoriae
suae regi triumphanti oblaturus, mortalitatis exuvias nec metuens nec
optans solo hoc caeloque libero homo liber fide deposuit bona, quas spe
bona repetat. Anno salutis MDLXXVII, aetatis hebdomade septima.

Nec omnia nec omnes mihi
Placuere; quinam ego omnibus ?
Non omnibus Cous senex,

Non Eremita spagirus;

Num tu, viator, omnibus?

Deo placere cura. Abei®.»

Nicht Bodenstein selbst hatte die «prahlerische» Inschrift ver-
faB3t, sondern ein anderer, wie Generationen von frommen ILuthe-
ranern bei der Lektire der Sechs Biicher vom Wabren Christentum
von Johann Arndt wiederholt feststellen konnten:

«Man sieht zu Basel eine Grabschrift iiber den weiland sehr berithm-
ten Mann Adam von Bodenstein, welche der vortrefliche Theodor
Zwingerus, def3gleichen ich, da ich den freien Kiinsten noch oblag, an
Gelahrheit nicht gesehen, verfertigt, davon ich etliche Zeilen im Gedicht-
niB3 behalten habe, die also lauten:

Non omnibus, nec omnia mihi
Deo placere cura. Abi?.

Also war Zwinger der Verfasser der schénen Grabinschrift seines
ehemaligen Gegners! Was war inzwischen geschehen? Zwinger
hatte ganz einfach die wahre GroBe des Paracelsus entdeckt — und
zwar durch Hippokrates!

«La medicine du XVIéme siécle — et c’est en cela que Paracelse
apparaitra comme ,révolutionnaire’, alors qu’une bonne partie de

% Brief Cratos an Zwinger vom 12. §. 1566, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
II 28, 44.

9% Johannes Tonjola, Basilea Sepulta, Basel 1661, 128 (zit. nach A. Hartmann,
Basilea Latina, Basel 1931, 209).

% Johannes Arndt, Sechs Biicher vom Wahren Christenthum, Basel o.].
(ca. 1880), 953.



98 Carlos Gilly

ses ordonnances ne sera qu’un retour 2 Hippocrate — est avant tout
fondée sur le galénisme?®”.»

Noch im Jahre 1561 hatte Zwinger die Ars medicinalis und das
Buch de Constitutione des Galen kommentiert und nach der eigenen
«resolutiven Methode » auf Tafeln reduziert®. Nach dem Streit mit
den Basler Paracelsisten nannte Simon Scheibe Zwinger «eine
eherne Mauet », auf die sich Galen immer stiitzen konne®. Aber seit
der groBlen Pest von 1563-1564 und wihrend des darauffolgenden
brieflichen Dialogs mit Crato von Kraftheim tiber die Ursachen der
Pestilenz geriet vieles von Zwingers medizinischem Weltbild ins
Schwanken. Um wieder sicheren Boden zu gewinnen, begann sich
Zwinger eingehend mit Hippokrates zu beschiftigen, wobei er von
Konrad Gesner und Crato von Kraftheim kriftig unterstiitzt und
ermuntert wurde. Und gleichzeitig stellte Zwinger alle noch unge-
druckten Pestschriften des Paracelsus, deren er habhaft werden
konnte, zusammen und reduzierte sie auf Tafeln nach seiner bewiht-
ten Methode. Als Gesner davon erfuhr, bat er Zwinger, ihm diese
Arbeit zukommen zu lassen: «In Paracelsi de Peste libel/lum confec-
tam a te tabulam si miseris, gratius erit synopsim illam paucis
cognoscete, quam longas eius deblaterationes legere®.» Auch Crato
bat Zwinger wiederholt, ihm die «Nugas Theophrasticas in metho-
dum a te redactas» zu senden!®. Zwinger zogerte jedoch, der Bitte
des kaiserlichen Arztes zu entsprechen, und dies aus einem einfachen
Grund: Seine Interpretation iiber die Ursachen der Pestilenz deckte
sich zu nicht geringem Teil mit derjenigen des Paracelsus. So
hingte er dem Ende des Briefes, in welchem er Crato seine Resultate
mitteilte, lediglich folgenes Postscriptum an:

«Theophrasti Paracelsi sententiam de peste, quam ex eius scriptis
collegi, et methodice exscripsi, ad te misissem nisi temporis angustia
abstitisset: Mittam alias, si voles. .. Versor nunc in Hippocrate, eumque
in locos communes redigere conoro%.»

 G. Durand, Similitude hermétique, in: Eranos Jahrbuch 42, 1973, Leiden
1975, 444.

% In Artem medicinalem Galeni Tabulac et Commentarii per Theodorum
Zvingerum, Basileae 1561; In Galeni librum de Constitutione artis Medicae
Tabulae et Commentarii. . ., Basileae 1561.

% Brief Scheibes an Zwinger vom 31. 8. 1564, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
II 28, 326.

100 Conrad Gesner, Epistolac Medicinales, Ziirich 1577, 110.

101 Brief Cratos an Zwinger vom 22. 6. 1566, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
IT 28, 45.

102 Brief Zwingers an Crato vom 31. 8. 1565, Breslau, Biblioteka Uniwersy-
tecka, Rehdiger 248, Nr. 225. Zu Zwingers Meinung tiber die Pest s. auch
J. Karcher, Theodor Zwinger, a.0. 47f.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 99

Wie sehr Zwinger mit seinem Zogern recht hatte, beweist die
kalte Antwort Cratos, als er endlich Zwingers Excerpta aus Para-
celsus zu sehen bekam: « Theophrasticas ineptias quas misisti rideo,
teque in iis tantum operae posuisse doleo!®.»

Hippokrates und Paracelsus — mit beiden wird sich Zwinger noch
lange beschiftigen. Noch bleibt ihm aber ein Vorbehalt gegentiber
dem «Thessalischen Esel»: die unkonventionelle und provokato-
rische Art und Weise, wie Paracelsus gegen alle Autoritit zu Werke
ging, war dem besonnenen und ausgeglichenen Basler Naturalisten
zuwider. So fand Paracelsus seinen Platz in der zweiten und dritten
Ausgabe des Theatrum Vitae Humanae nicht, wie eigentlich zu
erwarten war, im Kapitel tiber die Arzte, sondern im Kapitel iiber
die ambitio inmoderata, die Prahlerei. Es sei hier die Stelle in beiden

Ausgaben angegeben:

Mirabuntur fortassis aliqui, THEO-
PHRASTUM ab Hohenheim Para-
celsum,Chymistarum nostro seculo
facile principem, huic ordini inseri.
Sed mirari desinent, si scripta eius
perlegerint,

in quibus passim veteres reprehen-
dit, damnat, exibilat omnes, ne
Hippocrate quidem et Aristotele,
hoc Philosophorum, illo Medico-
rum, unanimi tot seculorum con-
sensu, facile principibus exceptis.
Iis loco motis, semetipsum substi-
tuit, se primum ex luce Naturae,
non ex Mentis humanae figmentis
Philosophum, se Medicorum pri-
mum Monarcham plenis buccis
iactitat.

Herodicus olim Gymnastes artem
medicam gymnasticis praeceptis

THEOPHRASTUSabHohenheim
Paracelsus, popularis noster, vir
ingenio magnus, et si literae acces-
sissent, in suo genere maximus,
etsi Chymicorum remediorum par-
tim inventione partim communi-
catione de re medica praeclarius
quam multi alii veterum meritus
est, in hoc tamen plus satis sibi
indulgere (ut fere semper magnas
virtutes, magna quoque vitia sti-
pare solent: et summis ingeniis una
ambitio insidiari solet)

quod passim veteres reprehendit,
damnat, exibilat omnes, ne Hip-
pocrate quidem (licet parcius) et
Aristotele, hoc Philosophorum,
illo Medicorum, unanimi tot secu-
lorum consensu facile principibus
exceptis. Iis loco motis, semetip-
sum substituit, se primum ex luce
Naturae, non ex mentis humanae
figmentis Philosophum, se medi-
corum primum Monarcham iacti-
tat.

103 Brief Cratos an Zwinger vom 12. 2. 1567, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
IT 8, 443; A. Rotondo, Pietro Perna, a.0. 372.



100

auxit: Hic vero Chymista chymicis
inventis artesnon tamaugere (quod
laude fuisse dignum) quam princi-
piis novis evertere sategit. Quod
rationibus obscuris, et vix vel ipsi,
ut puto, notis, non potest, vel certe
non wvult, maledictis et convitiis,
scurrae potius quam Medico aut
Philosopho convenientibus, apud
imperitum vulgus convincere niti-
tur. Obscuritate rerum et verbo-
rum affectata novitate pollicitatio-
num temeritatem vestit, ut ne
fraus deprehendatur et ut illud
perpetuo obiici possit, Theophras-
tum ab imperitis non intelligi. Et
vero ne quaestus tantum causa
Medicinaminvasisse putetur, Theo-
logiam pari animo aggressus est.
Testanturhocemblemata eius theo-
logica, quae medicis scriptis crebo
aspergit. Nam Commentarios eius
Theologicos etiam ii qui maxime
et honoris Paracelsi et reip. utilita-
tis se studiosos profitentur, hacte-
nus suppressere.

Ioan. Oporinum typographum
Basiliensem, qui Theophrastum uti
preceptorem summealioquin vene-
rabatur, saepe narrantem audivi-
mus, dicere solitum Paracelsum,
Mirari se Lutheri et Zuinglii scripta
tanto applauso a doctis etiam ex-
cipi, so es doch eitel Bacchanten
werck sey. Wann er anfieng zu
schreiben, wolte er sy und auch den
Bapst erst recht in die schiil fiiren.
(Theatrum Vitae Humanae, 1571,
S. 1480)

Carlos Gilly

Sed et Joan. Oporinum, qui Theo-
phrastum uti praeceptorem sum-
me alioquin venerabatur, saepe nar-
rantem audivimus, dicere solitum
Paracelsum, Mirari se Lutheri et
Zuinglii scripta tanto applausu ex-
cipi, so es doch eitel bacchanten
Werck sey. Wann er anfieng zu
schreiben, wolte er sie und den
Bapst erst recht in die schiil fiiren.

(Theatrum Vitae Humanae, 1586,
S. 2583)

Diese Gegentiberstellung macht deutlich, wie grundlegend sich
im Laufe dieser Jahre die Einstellung Zwingers zu Paracelsus ge-
wandelt hat. Um volles Verstindnis fiir die Ursachen dieser Ent-
wicklung zu erlangen, missen wir uns mit zwei weiteren Aspekten
der Tatigkeit Zwingers auseinandersetzen, nimlich der Bereinigung
und Methodisierung der Hippokratischen Schriften und der

Beschiftigung mit der Alchemie.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 101

Die Beschiftigung mit Hippokrates erwies sich als langwieriger,
als Zwinger sich zunichst gedacht hatte, und dies nicht nur wegen
Hippokrates’ «tanta scribendi Brevitate et Obscuritate», sondern
vielmehr weil das, was man jahrhundertelang als Hippokratische
Medizin zu bezeichnen pflegte, sehr wenig mit dem wahren Hippo-
krates zu tun hatte. Dies teilte Zwinger mit aller Deutlichkeit schon
drei Jahre vor Erscheinen seiner Kommentare Gber Hippokrates
seinen ungeduldig wartenden Lesern mit.

«Die Medizin des Hippokrates scheint sich von derjenigen seiner
Nachfolger nicht wenig zu unterscheiden; vor allem in Bezug auf die
Lehre der Ursachen der Krankheiten und der Reihenfolge der Heilmittel.
Sie wurde sogar von denen, die sich grosspurig Asclepiades nennen, ent-
weder nicht verstanden oder auf jeden Fall vernachlissigt. So hatten die
Anhinger der von Paracelsus, unserem Landsmann, eingefithrten neuen
Medizin nicht wenig Recht, diese nichtswiirdigen Nachkommen ernst-
haft zu beschimpfen und zurechtzuweisen, nachdem diese Nachkommen
aus Fahrlissigkeit sich keine Miihe gegeben haben, die groB3en, in Hippo-
krates” Werk versteckten Schitze medizinischen Wissens auszugraben
und zu vervollkommnen. Dies ging soweit, da3 die Anhinger des Para-
celsus keinem von diesen Unrecht taten, als sie die von untiichtigen
Besitzern verlassenen und verwahrlosten hippokratischen Felder mit
ihren chemischen Kolonien besiedelten.

Selbst von diesen Anhidngern der neuen Medizin will ich kein Gegner
sein, solange sie gemiBigt und methodisch, aber auch mit Offenheit
philosophieren, wie es denjenigen geziemt, die sich dazu bekennen,
ungeachtet jeglicher Autoritit allein dem Studium der Wahrheit zu die-
nen. Meine Dankbarkeit wire noch groBer, wenn sie die Studien von
einigen der Unseren, die mit mehr Aufgeblasenheit als Interesse die Medi-
zin ausiiben, wie ein Riff im Meere wetzten und sie dadurch zwingen,
sich auf ihr hippokratisches Erbe zu besinnen oder es nach dem Heim-
kehrrecht zuriickzuerlangen%4.»

Zwar wollte Zwinger diesem explosiven Text etwas an Schirfe
nchmen durch Formulierungen wie «non parum videantur differre »,
«non penitus injustam occasionem dedere» etc., aber im Kreise
seiner zahlreichen Freunde und Korrespondenten schlug er ein wie
eine Bombe. Jakob Horst, mit dem Zwinger jahrelang tiber Pro-
bleme der Methoden in der Medizin korrespondiert hatte, machte
Zwinger sofort den Vorwurf, die Paracelsisten allzusehr in seinen
Schutz genommen und den wahren Weg zur Férderung medizi-
nischen Wissens aufler acht gelassen zu haben. Zwinger wisse sehr
gut, schrieb Horst, daf3 die Paracelsisten keiner Methode folgten

104 Methodus Rustica Catonis atque Varronis Praeceptis aphoristicis per locos
communes digestis a Theodoro Zvingero typice delineata et illustrata, Basileae
1576, F. « 3™V,



102 Carlos Gilly

und auch nicht die Wahrheit, sondern nur ihre Liigen zu verbreiten
suchten. Und auch wenn es wahr sei, daB sie in Einzelheiten tiber
exaktes Wissen verfiigten, gentige das nicht, um daraus eine Wis-
senschaft zu machen. Auch die Antiken hitten eine nicht geringe
Technik und vor allem die wahre, mit den Grundsitzen (principiis)
ibereinstimmende Wissenschaft besessen. Wenn etwas fehle oder
Uberfliissig erscheine, behelfe man sich mit dem Experiment. Aber
was konne man von denen erwarten, die jegliche Autoritit vernein-
ten. Wahr sei, schlie3t Horst, daf3 die Paracelsisten mit ihrem wenn
auch unvollkommenen Flei Arzte und Apotheker anzuspornen
vermochten; er wiinsche aber nicht, da3 durch Zwingers Lob die
Paracelsisten, falsch wie sie seien, sich vermehrten oder daf3 Zwin-
gers Autoritit in Verdacht geratel0s,

Es hat den Anschein, daf} diese Vorwiirfe des Horst Zwinger
vollig kalt lieBen. Unter die Adresse dieses Briefes, an der Stelle, wo
Zwinger die von ihm zu beantwortenden Fragen in Stichworten zu
vermerken pflegte, schrieb er lediglich: « Hozstius, de quatoroyuen ».
Auf den Teil des Briefes, der das Lob des Paracelsus betrifft und
auf die entsprechenden Vorwiirfe ging Zwinger berhaupt nicht
ein. Aber der Brief des Horst, der wohl nicht der einzige dieser
Art war, scheint Zwinger doch vorsichtiger gemacht zu haben, da
weder der Name des Paracelsus noch der eines seiner Anhinger in
der Ausgabe des Hippocrates von 1§79 direkt ausgesprochen witd.
Dies hatte Zwinger aber auch nicht nétig: In seinen Hippocratis
Coi, Asclepiadeae gentis sacrae coryphaei viginti duo Commentarii Tabulis
illustrati gab es genug Stoff, um eine beinahe paracelsistische Reform
durchzufiihren, und dies dazu noch mit der Garantie und Autoritit
des am meisten gefeierten und respektierten Arztes aller Zeiten.

Nicht «pro receptae medicinae assertione » und auch nicht gegen
den dinischen Paracelsisten Petrus Severinus waren Zwingers
Kommentare gerichtet, wie schon Johann Georg Schenck in seiner
Bibliotheca medica von 1609 glaubte verzeichnen zu missen%, son-
dern vielmehr gegen die «sophistische Ignoranz derjenigen, die von
platten Allgemeinheiten verblendet», die eigene Erfahrung der
Dinge vollstindig beiseite gelassen hatten und zugleich «von un-
iberlegtem FEifer fiir die Verteidigung der Wahrheit entflammt»
jegliche Grenze der christlichen Pietdt und des philosophischen An-
standes tiberschritten. « Und dies sei nur gesagt», schreibt Zwinger

105 Brief Horsts an Zwinger vom 20. 4. 1577, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
1L 4; 137,

108 Johann. Georg Schenk, Biblia Iatrica sive Bibliotheca Medica, Frankfurt
1609, 450f. -



Zwischen Erfahrung und Spekulation 103

in der Vorrede zu Hippocrates weiter, «nicht mit dem Willen,
jemanden anzugreifen, sondern mit der Bitte, es moge jedermann
die philosophische Bescheidenheit pflegen. . .19%.» Und an die Kriti-
ker des Hippokrates richtet er die Worte: « Gewil3 hat Hippokrates
nicht alles gesehen: er konnte ja auch nicht! Wie Du nicht und ich
nicht noch irgend ein anderer, es sei denn, wir sind durch sophi-
stische Uberzeugung wahnsinnig geworden und bilden uns ein, wir
besidBlen die Kenntnisse aller Dinge. Welch ein Unterschied zu dem,
den das Orakel Apollos zum weisesten Mann erklirte: Sokrates,
der nur einer Sache gewil} war, nimlich, dal} er nichts wulB3te!%.»

Auf die Skepsis Zwingers werden wir noch zuriickkommen. Hier
interessiert uns mehr der hervorragende Platz, den er in seinen
Kommentaren der Erfahrung jedes Einzelnen und der eigenen
Handarbeit eingeraumt hat.

Der Mensch verfigt iiber drei Instrumente, um alle Kiinste und
Wissenschaften zu erfinden und aufrecht zu erhalten, schreibt
Zwinger in seinem Kommentar zu Hippokrates de Elegantia. Zwei
kommen ihm von auBlen her: das eine wird «divina sorte» ange-
boren, nimlich das natiirliche Talent zum Erfinden (ingenii acumen),
Urteilen und Lernen; das andere wird durch Unterricht — institu-
tione et doctrina — gelernt, namlich die Kunst. Das dritte aber ist
jedem Menschen eigen und kommt aus ithm selbst: es ist die Erfah-
rung der Dinge mit unseren Héinden: yewpotpipin oder Handarbeit,
«usus scilicet et exercitatio singulorump», die «scientia operum
naturae»'®, Wer diese letztere hat, glossiert Zwinger ferner, der
wird immer richtig erkennen und urteilen; wer sie nicht hat, der
kann es wohl einmal richtig, aber dann auch wieder falsch tun®.

Die abstrakte Erkenntnis hingt von der Erkenntnis der Dinge
ab. Ohne diese erkennt unsere Vernunft nicht einmal die abstrakten
Begriffe richtig, denn diese werden aus der Sinneserfahrung herge-
leitet. Um so weniger ist sie fahig, ohne Erfahrung konkrete Dinge
zu begreifen, da sie auf einer anderen Verstindnisstufe liegen!.

Durch die yewporpiBin also, durch die eigene Erfahrung mit den
Dingen laf3t sich die wahre Wissenschaft von der sophistischen

107 Hippocratis Coi Asclepiadeae gentis sacrae coryphaci Viginti duo Com-
mentarii Tabulis illustrati: Graecus contextus ex doctissimorum Virorum codi-
cibus emendatus. Latina versio Jani Cornarii innumeris locis correcta. Senten-
tiaec insignes per Locos communes methodice digestac. Theodori Zvingeri
Basiliensis studio et conatu. Basileae 1579, F. B 2v-3r.

108 Thid. 3.

109 Tbid. 85.

110 Tbid. 416.

1t Thid. 86.



104 Carlos Gilly

unterscheiden. Und Sophisten sind alle diejenigen, welche sich
selbst in abstrakten Ubetlegungen versuchen, um die Wahrheit
durch Spekulation und nicht durch Experimentierung zu erlangen:
«Ita ars vera a sophistica per exercitationem dignoscitur. Sophistae
enim se 1psos év Adyoug meloavtee, opinando potius quam experiendo
veritatem consequi student!2.» «So betreiben sie blof} eine unnitze
Kunst, weil Wissen, das nicht auf den Gebrauch des tiglichen
Lebens bezogen wird, an sich nutzlos ist3,»

So unterscheidet Zwinger zwischen untitigem und titigem Wis-
sen — cogpla otiosa et negotiosa —; nur die letztere, «quae scilicet ad
artem certam, vitae quotidianae inservientem, accomodatur », gehort
in den Bereich der wahren Wissenschaft. Sie wird zu Médodoc
teyvixyn und nicht blofB zu pédodog &reyvoe, zum abstrakten Wissen,
das zur Handlung nicht befdhigt4.

Zwinger will dem Leser klarmachen, daf nur die Handlung, das
realisierte Werk zdhlt und nicht theoretische Kontroversen; und
zwar sowohl auf dem Gebiet der Medizin und der anderen Natur-
wissenschaften wie auch auf dem der Religion, Philosophie und
Politik. Praxis heil3t fiir thn, nicht tiber die Wahrheit zu disputieren,
sondern nach ihr zu leben: «virtus non verbis et praeceptis, sed
exemplis et actionibus declaratur et elucescit.» Die jeweilige Wahi-
heit wird also fiir Zwinger durch die Verwirklichung in der Praxis
bezeugt, und es ist erst diese Praxis oder yeipotpifin, die uns die
GewilBheit und Erfahrung der abstrakten Erkenntnis, der Prizepte
der Wissenschaft verschaflt.

So kann Zwinger mit Hippokrates zusammenfassen: «Wer allein
mit den Regeln der Wissenschaften ausgeriistet ist, dem wird die
Erfahrung der natiirlichen Werke verborgen bleiben. Wem die
Erfahrung der Natur verborgen bleibt, der hat seine Wissenschaft
und Kunst nicht auf dem natiirlichen Weg erreicht. Wer nicht auf
dem natiirlichen Weg seine Wissenschaft und Kunst erlernt, der
besitzt die Wahrheit nicht.

Also wird der Wissenschafter oder Handwerker, der nur aus
Biichern weill und nicht aus der eigenen Erfahrung, anstatt der
Wahrheit nur Unfug treiben, anstatt der Ehre nur Beschimpfung
ernten’s.y

Bei aller Betonung der Notwendigkeit der eigenen Erfahrung
vergall Zwinger jedoch nicht die Notwendigkeit der induktiven
Vernunft. Die Erfahrung allein macht noch keine Wissenschaft!

12 Thid. 86.
13 Thid. 81.
14 Thid. 81.
115 Thid. 86.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 105

Ratiocinatio und experientia miissen vereint vorgehen, miissen sich
gegenseitig helfen, um die wissenschaftliche Wahrheit zu erkennen
und sie dann in die Praxis umzusetzen. So muf3 jede Wissenschaft —
Aoytowés universalis — mit der Erfahrung der Dinge ihren Anfang —
incipiat ab Experientia singularium — und ihr Ende nehmen - desinat
experientia singularium. Mit anderen Worten, einzelne Phinomene,
die man mit der Sinneswahrnehmung als wahr betrachtet, werden
durch Induktion zusammengefa3t und bekommen dadurch univer-
salen Charakter. Das ist die erste Funktion der Vernunft, Zusammen-
hinge zu finden und zu erkennen: «ergo primum munus Aoyiowod
est inventio; invenire universalia per inductionem e singularibus.»
Aber damit haben wir noch keine Wissenschaft. Diese Erkenntnis
der Universalien mufl wiederum auf die einzelnen Phinomene ange-
wendet werden, um sie jederzeit von ithnen bestitigen zu lassen. Nur
so gelangt unsere Vernunft zur Wissenschaft oder methodischen Et-
kenntnis, das heiflt einer Erkenntnis, die aus der Beobachtung der
einzelnen Phinomene gewonnen wird, aus ihnen das Gemeinsame
hervorhebt, dieses Gemeinsame auf allgemeine Begriffe reduziert
und so die Prinzipien der Axiomata jeder Kunst und Wissenschaft
formuliert, Prinzipien, die wiederum durch die einzelnen Phino-
mene bestitigt werden miissen. « Experientia singularium . . . ratio-
cinationem methodicam ex et in iis, quae sensu apparent, con-
firmat.» Und das ist die zweite Funktion der Vernunft und die
wahre wissenschaftliche Methode: Die Prinzipien durch indirekte
Beweisfihrung anhand der einzelnen Phinomene zu prifen: «Ita-
que secundum munus est Aoyiouold, Methodus iudicare universalia
per inductionem in singularibus16.»

Aber auch umgekehrt: die Erfahrung der einzelnen Phinomene
soll nicht willkiirlich vor sich gehen, sondern muf3 durch die Ver-
nunft geleitet und in sie integriert werden: «tpif37 singularis incipiat
a hoywowd et dessinat in Aoywowév.» Mit Hilfe der Sinneswahrneh-
mung beobachtet die Vernunft in den vielen und verschiedenen
einzelnen Phinomenen ein stindig gleiches Verhalten der Natur
und an diesem Verhalten erkennt sie die Natur wieder, weil alles,
was sich im Einzelnen immer gleich wiederholt, einer gemeinsamen
Utrsache und einer fatalen Kraft zu entspringen scheint. Mit anderen
Worten und nach der spiteren Terminologie Galileis: sie folgen
einem Naturgesetz. Zur Entdeckung dieses Naturgesetzes — natura
universalis, wpdype, eidéx, vopog — mull die Erfahrung dienen. Die
Intelligenz leitet aus den einzelnen Phinomenen eine allgemeine
Natur her und was sie dank der Erfahrung in einigen Phinomenen

116 Thid. 102.



106 Carlos Gilly

als wahr bewiesen hat, erklirt sie auch in allen anderen fir wahr,
ohne es bei jedem einzelnen beweisen zu missen. Das ist die einzige
objektive Erkenntnis, die der Realitit der Dinge entspricht: «Et
haec est veritas conceptuum qui sunt in intellectu, uti prior est
rerum qui sunt extra intellectum™7.»

Bei diesen Worten Zwingers handelt es sich nicht um eine Neu-
formulierung des aristotelischen Satzes «nihil est in intellectu, quin
prius fuerit in sensu ». Vielmehr bedeuten diese Worte eine Vorweg-
nahme der Gnoseologie Galileis. Auch Galilei weist der Erfahrung
eine grundlegende Rolle in seinem System zu, er integriert sie
jedoch in den «discorso dimostrativo», genau wie Zwinger sie in
dem royiopéc enden lie3: «La cognizione d’unsolo effetto acquistata
per le sue cause ci apre 'intelletto a *ntendere ed assicurarci d’altri
effetti senza bisogno di ricorrere alle esperienze!s.» Galilei ging
jedoch von einem ganz neuen Prinzip aus, nimlich von dem Ver-
zicht, die letzte Wahrheit und das Wesen der Dinge erkennen zu
wollen, um ihre konstanten Verhaltsnormen entdecken zu kénnen.
Dieser Verzicht und die Methode der wissenschaftlichen Arbeit
durch Aufstellen von Hypothesen bilden die zwei wichtigsten
Merkmale der neuen Wissenschaft Galileis. Und dennoch, in seinen
Kommentaren gelang es Zwinger beinahe, eine Art Arbeitsmethode
durch Aufstellung von Hypothesen aus Hippokrates herauszulesen.

«S1 enim ex his, quae aperte fiunt atque sunt ratiocinatio sump-
serit, in cogitationis potestate inesse deprehendetur, ab ipsis sensi-
bus singula mutuantis'®.» Zwinger war sich nicht véllig klar Gber
die Bedeutung dieser Worte des Hippokrates. Meinte Hippokrates,
dafl durch Erfahrung und Experimentieren die Vernunft eine der-
artige Intelligenz besitze, die ihr ermoglicht, durch die Priifung
abstrakter Begriffe an den einzelnen Phinomenen — der Prinzipien
an der konkreten Realitdt — jederzeit die richtige Methode zu ge-
brauchen ? Oder wollte er nicht vielmehr darauf hinweisen, daf} die
Objektivitat der Begriffe bloB eine mogliche Wahrheit sei (veritas
év dwapel, in potentia = Hypothesis), da sie ja doch mit den dulBer-
lichen, natiirlichen Dingen erst gemessen werden mul3 ? Die Wahr-
heit der Dinge selbst ist hingegen den Dingen immanent. Sie ist
naturnotwendig gegenwirtige Tatsache (actu sive &vepyela), und
nicht blofe Moglichkeit (potentia sive év 8uwapuet). Erst aus der
unmittelbaren Beschiftigung mit dieser Realitit gewinnen wir

17 Thid;: rois.

18 Galileo Galilei, Nuove Scienze, in Le Opete, Edizione Nazionale 8, 296
(zit. nach L. Sosio, in: G. Galilei, Dialogo sopra i due massimi sistemi del
mondo, Nuova Universale Einaudi, Torino 1975, 41£.).

119 Hippocratis Coi. .. Viginti duo Commentarii, a. 0. 95.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 107

schlieBlich die Kontrolle und GewiB3heit iiber die Objektivitit
unserer Lehrsitze: «Soypatwy iotoplng atpéysiav pracceptorum veri-
tatem, per yetpotpiPing atpepedtyTa, hoc est, Usus certitudinem et
experientiam comparari et veluti confirmari (Hippocrates) inquit'20.»

Gewil}, auch Galen hatte die dogmatici medici gelobt, welche
sich auf die Vernunft und die Erfahrung stiitzten, woran Zwinger
nicht zu erinnern vergall. Auch Aristoteles wurde von Galilei
zitiert als Kronzeuge gegen die Aristoteliker, welche den «sensate
esperienzie » ihre «discorsi umani» vorzogen. Allein, Etfahrung bei
Hippokrates und Paracelsus und jetzt auch bei Zwinger bedeutete
nicht generische Erfahrung aus Krankengeschichten ferner Orte
oder vergangener Zeiten, sondern Erfahrung aus der Arbeit mit den
eigenen Hinden. Mit yewpotpifily war etwas viel Konkreteres als
eumetplor gemeint, die hochstens eine allgemeine Methode bezeich-
net, wenn nicht gar eine Kasuistik, nicht aber den unmittelbaren
Weg, den eigenhidndigen Kontakt mit den Dingen, die «scientia
operum naturae». So verlangte Zwinger mit Hippokrates vom
«medicus dogmaticus» des Galen, zu der Empirie hinzu auch per-
sonlich Hand anzulegen oder sich mindestens nach der Arbeit der
anderen zu richten: «nemo enim dogmatum varietatem vete ex

120 Tbid. 102. Der hier von Zwinger glossierte Passus aus den Vorschriften
des Hippokrates lautet in der Ubersetzung von R. Fuchs: «Die Heilung erfolgt
durch die Zeit, zuweilen aber auch durch den giinstigen Augenblick. Folglich
mul derjenige, welcher das weil3, die Heilung bewirken, indem er sein Augen-
merk zuvor nicht auf eine verliBliche Berechnung (Zwinger: ratiocinatio)
richtet, sondern vielmehr auf die Praxis in Verbindung mit Berechnung
(exercitacioni cum ratione). Denn die Berechnung ist eine zusammensetzende
Erinnerung der vermittelst der sinnlichen Wahrnehmung aufgefaliten Dinge.
Der Sinn, zuvor afficiert und die Dinge dem Verstand (cogitatio) vermittelnd,
besitzt ein wirkliches Vorstellungsvermogen. Der Verstand aber, welcher oft
Eindriicke aufnimmt, beobachtet das Wodurch, das Wann und das Wie, nimmt
es in Verwahrung bei sich und erinnert sich so. Ich lobe darum auch den Ver-
stand, wenn er seinen Ausgang von der zufilligen Gelegenheit (ex sensata
observatione) nimmt und die Deduktion auf Grund der Phinomene regelrecht
handhabt. Denn wenn der Verstand seinen Ausgang von den sich wirklich
vollziehenden Ereignissen nimmt, befindet er sich, wie man leicht erkennen
kann, in dem Machtbereiche der Intelligenz (in cogitationis potestate), welche
selbst von den anderen Dingen alles Einzelne empfingt. Man hat also anzu-
nehmen, daf3 die Natur von den vielen und mannigfaltigen Dingen bewegt und
belehrt wird durch die Einwirkung einer latenten Kraft (necessitate quadam);
die Intelligenz (cogitatio) aber nimmt, wie ich eben sagte, von ihr auf und
tuhrt es dann in die Wirklichkeit iiber. Wenn der Verstand jedoch nicht von
einer tatsichlichen Einwirkung (ex evidente observatione), sondern vielmehr
von einer plausiblen Vorstellung (ex probabili rationis figmento) seinen Aus-
gang nimmt, dann bringt er in vielen Fillen eine schwierige und unangenehme
Lage zu Stande.» (Hippokrates, Simtliche Werke 1, Minchen 1895, 56f.)



108 Carlos Gilly

historia singularium intelligere poterit, nisi operi vel ipse manum
adhibeat, vel adhibentibus aliis mentem accommodet!2L.»

Das war der neue Hippokrates, den Zwinger der akademischen
Medizin seiner Zeit gegeniiberstellte. Einer Medizin, die groften-
teils ihre Urspriinge vergessen hatte und die sich immer wieder in
fruchtlose Kontroversen iiber Einzelpunkte verstrickte, oder die
scharf und unsachlich gegen die Versuche der Erneuerer reagierte
und sogar nach dem Henker rief, wenn diese die heilige Autoritit
des Aristoteles und Galen in Frage stellten. Mit einer noch hoheren
Autoritit, mit Hippokrates, verstand es Zwinger geschickt, die
Irrtimer dieser Medizin aufzudecken und seinen Zeitgenossen eine
wissenschaftliche Methode aufzuzeigen, die sonst in weitesten Krei-
sen der akademischen Medizin als paracelsistisch verschrieen war.
Man lese nur im sechsten Kapitel des Labyrinthus Medicorum Erran-
tium des Paracelsus:

«So nun der Arzt in der Experienz erfahren sollt sein, — und die Medi-
cin ist nichts als ein groBle gewisse Erfahrenheit: nimlich daB alles, so der
tut, in der Experienz steht. Und das ist experientia, was da gerecht und
wahrhaft erfunden wird. Und welcher sein Sachen nit mit der Experienz
gelernet hat und mit der Wahrheit, die in ihr ist, derselbig ist ein zweifel-
haftiger Arzt. Und was die Experienz, die als ein Richter ist, bewihrt
oder nit bewihrt, das soll angenommen oder nit werden. Darumb so soll
dieselbig Experienz mit der scientia laufen, dann ohn scientia ist experientia
nichts. Ob gleichwohl ein Experiment einmal gefunden wird in der
Experienz und ist bestanden: ist es mit der scientia in die experientiam
gefiithrt worden, so wird es verstanden, weiter zu gebrauchen. Aber wo
ohn scientia so ist weiter dasselbig ein Experiment ohn seientia. Dann da
scheiden sich von einander experimentum et experientia, dall experimentum
ad sortem geht ohn scientia, aber experientia mit der GewiBBheit, wohin
zu gebrauchen mit der scientia. Dann scientia ist die Mutter der Experienz
und ohn die scientia ist nichts da?2.»

Auf die spezifische Bedeutung von Experiment und Experienz
bei Paracelsus wollen wir hier nicht eingehen. Auf andere Parallelen
zwischen Zwingers Hippokrates und Paracelsus, etwa die Elemen-
tenlehre, die Harmonie des Alls und die Bedeutung des Astral-
geistes werden wir noch zurlickkommen.

Nachdem man gesehen hat, wie hoch Zwinger die eigenhindige
Erfahrung als Kriterium zur Erlangung einer objektiven Wissen-
schaft in seinen Hippokrates-Kommentaren bewertet hat, wird das
Erstaunen des Lesers um so gréf3er sein, wenn er im Vorwort zu

12t Hippocratis Coi. .. Viginti duo Commentarii, a.0. 113.
122 Paracelsus, Kirntner Schriften, a.0. 97.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 109

eben diesem Werk folgendes zu lesen bekommt: «Und Euch, die
Ihr noch in der Lehre seid, bitte ich soviel ich kann, und ermahne
vollen Ernstes, ihr solltet Euch mehr an die Autoritit als an die
Vernunft anhingen, mehr der Intelligenz als der Erfahrung bei-
messen'?,» Die Erklirung fiir den scheinbaren Widerspruch ist sehr
einfach: Diese Worte sind nicht an die Arzte, sondern an die Stu-
denten der Medizin gerichtet, welche Zwinger vor tbereifrigen
Schliissen warnen wollte. Zwinger trat zwar fiir die volle Freiheit
des Forschens ein, «libertatem iudicii nulli eripiendam», aber mit
einer verniinftigen Einschrinkung: diese Freiheit gelte nur fiir jene,
welche die Wissenschaft voranzutreiben vermégen. Sonst miisse
man sich an die Autoritit der Besten halten, um die Medizin und
die Gbrigen Wissenschaften vor Verwirrungen zu schiitzen. Eine
Anarchie auf diesem Gebiet kénnte sich als gefihrlicher erweisen
als die grausamste Tyrannei, und die Knechtschaft einer Meinung
sehr oft ertriglicher sein als eine unbegrenzte Freiheit?4, Mit den
Besten meinte Zwinger natiirlich vor allem Hippokrates; aber
Hippokrates bedeutete wiederum die Notwendigkeit eigenen Expe-
rimentierens und Forschens, was nur in Freiheit méglich war.

Diesen Gegensatz zwischen dem Kritiker der akademischen Medi-
zin und dem akademischen Lehrer von europdischem Ruhm hatte
in diesem gleichen Jahr einer der besten Schiiler Zwingers bitter zu
spiiren bekommen: Der Englinder Thomas Moffett.

Als Moffett im Dezember 1578 seine Dissertation De Anodinis
Medicamentis eigenmichtig vor dem Examen drucken lief3, wurden
die bereits gedruckten Exemplare auf Anordnung der Fakultit und
nicht zuletzt durch das Eingreifen Zwingers zuriickgezogen und
eingestampft %5, Moffett muQte aus seinen 111 Disputationspunkten

123 Hippocratis Coi. .. Viginti duo Commentarii, a.O. F. § 3T.

12¢ Thid. F. B 7v.

125 Manfred E. Welti, Der Basler Buchdruck und Britannien, Basler Beitrige
zur Geschichtswissenschaft 93, Basel 1964, 156ff.; Allen E. Debus, The English
Paracelsians, London 1965, 71ff.; Robert Blaser, Ein mutiges Bekenntnis zu
Paracelsus in Basel: Die « Theses de Anodinis Medicamentis» des Englinders
Thomas Moffet, in: Salzburger Beitrige zur Paracelsusforschung 1o, Wien
1973, 47ff. Uber die Angelegenheit wurde in den Liber Decretorum der Medi-
zinischen Fakultit der Eintrag gemacht: « Decembris die 16. Thomas Moufetus
Anglus disputaturus publice pro gradu, theses inscio Decano imprimi curavit
in quibus Erastum Medicum nimis temere perstringebat et Galenum quoque
insectabatur. Conventu habito decretum fuit, ut omnia exemplaria, tum quae
medicis et professoribus tradita fuerant, tum quae ipse retineret vel impressor
adhuc haberet per pedellum ab ipso et aliis repererentur, aliaeque imprimi
curaret quae Decanus prius revisisset. itaque exemplaria 135 Decanus recepit et
ne quid tale posthac permuteretur, hisce inserere placuit exemplum hic in ret
memoriam» (StAB, Universitits-Archiv Q 2, 15).



110 Carlos Gilly

siamtliche Ausfille gegen Erastus und die Schulmedizin streichen,
so daf3 die zweite Fassung seiner Dissertation an Umfang um die
Hilfte vermindert wurde. Bei der Uberarbeitung scheint es zwischen
Lehrer und Schiiler zu einer heftigen Diskussion gekommen zu sein,
wohl weil Moffett schwer begreifen konnte, dal3 seine Apologie des
Fernel, mit der Zwinger zu nicht geringem Teil iibereinstimmte,
gerade unter dessen Mitwirkung und auf seinen Rat und Antrieb -
tuo consensu, suasu hortatuque — unterdriickt worden war. Als der
in seiner Ehre schwer getroffene Moffett die auf die Hilfte zusam-
mengeschrumpfte zweite Fassung seiner Dissertation Zwinger iiber-
sandte, unterlie er es nicht, dem Lehrer noch einmal seine Ent-
tauschung kund zu tun: «Wozu das Studium der Medizin, wozu die
ganze Arbeit, wenn einem verboten wird, die Wahrheit zu sagen;
wenn man das verheimlichen muf3, was einen sein Verstand und die
Sache selbst zwingen, 6ffentlich zu verteidigen. Aber ich sehe schon,
hier in Basel, im Gegensatz zu England, ist die alte Gewohnheit
verschwunden, jeden tiber alles disputieren zu lassen. Dort verurtei-
len wir jegliche Parteilichkeit; dort werden weder die Irrtimer des
Aristoteles noch die des Plato und des Galen (geschweige die eines
Erastus) von der Kritik verschont. Mehr noch, ihre Namen werden
bei uns kaum erwihnt, denn dort geht es allein um die sachliche
Beweisfithrung und um die Wahrheit, und dabei brauchen wir uns
an keinen Rettungsanker zu klammern26,» In seinem Arger merkte
wohl Moffett nicht, wie sehr er in seiner idealisierenden Beschrei-
bung der englischen Zustinde an Formulierungen des Postulats der
freien Forschung anlehnte, die er wiederholt von Zwinger selbst
gehort hatte; allerdings mit der Einschrinkung, die der Basler
Naturalist immer hinzufligte: «etsi enim hominem philosophum
rationis et orationis libertas, nulli auctoritati dedita, soli veritati
addicta, deceat: eadem tamen ipsa paucos tantum, quos aequus
amavit Juppiter, quique auctoritatem omnino divinae mentis per-
spicacia superaverint, cadere potest!?7.»

Trotz dieser Episode wurde die enge Beziehung zwischen Schiiler
und Lehrer nicht beeintrichtigt. Einige Wochen nach Moffetts
Doktorprifung zeigte ihm Zwinger sein neu errichtetes chemisches
Laboratorium. Voll Begeisterung teilte Moffett dem Lehrer am
nichsten Tag seinen EntschluB3 mit, Zwingers Beispiel zu folgen
und auch einmal selber chemische Priparate herzustellen. Deshalb

126 Brief Moffetts an Zwinger von Ende Dezember 1578, Univ.-Bibl. Basel,
Frey-Gryn. 11 4, 226.

127 Plotini Operum philosophicorum omnium Libri LIV 1n sex Enncades
distributi, Basileae 1580, 2V.



Zavischen Erfahrung und Spekulation 111

bat er Zwinger, et moge ihm zur vollkommenen Medizin verhelfen,
indem er ihm Einblick in seine chemischen Arbeiten gewihre und
ihm jenen Teil der Arzneiwissenschaft erklire, von dem Moffett nur
wenig, Zwinger jedoch um so mehr verstehe. Thm sei vollkommen
klar, fuhr Moflett in seinem Brief fort, dal3 er sonst niemals ein rech-
ter Arzt werden konne, es sei denn, dall Zwinger oder ein dhnlicher
ihn in diese Geheimnisse einfithre. SchlieBlich sei er, Moffett, weder
ein Marktschreier noch ein Experimentenhindler oder gar ein «im-
pudens vel imprudens Theophrasteus», und es werde nur als
Gewinn fiir die Ehre des Lehrers ausfallen, wenn er seinem Schiiler
auch das offenbare, was er sonst niemandem zeige — « quae nosse pet-
paucos velles!'%» Zwinger erfullte offensichtlich Moffetts Wunsch,
da dieser ein Jahr spiter (nach London zuriickgekehrt), dem Lehrer
sein Heimweh nach der Basler Studienzeit schilderte, wihrend der
es thm vergonnt war, zum engsten Kreis von Zwingers Schiilern zu
gehoren und von Zwinger das zu lernen, was er allen andern vor-
enthielt: «quo factum est ut in tuorum intimorum numerum ascrip-
tus ea scirem, quae alium neminem doceres; atque ita scirem, ut
docere plurimos nostrates, a paucis discere videar!?.»

Zu diesem engen Kreis der Schiiler gehorte auch, wie wir bereits
gesehen haben, der groBe Erneuerer der Lutherischen Frommigkeit,
Johannes Arndt. Erst die neueste Forschung hat uns den wahren
Hintergrund dieses, in Mitteleuropa meistgelesenen Erbauungs-
buches erhellt: « Aus keiner literarischen Quelle, abgesehen natiir-
lich von der Bibel, hat Arndt so viel gesch6pft wie aus den magischen
und naturwissenschaftlichen Schriften Theophrasts von Hohen-
heim®30,» Als sich Johannes Arndt im Januar 1579 unter seinem
Humanistennamen Johannes Aquila an der Basler medizinischen
Fakultit immatrikulierte, war er bereits ein eifriger Anhédnger des
Paracelsus, wie der Brief an Zwinger beweist, in welchem sich
Arndt dem Basler Professor «notum et commendatum» zu machen
suchte8l. Zwinger, so schrieb Arndt, habe Hippokrates ungeachtet
seiner seit jeher gewichtigen Autoritit noch bedeutender gemacht
und sich damit als ein Mann gezeigt, der sich fiir die medizinische

128 Brief Moffetts an Zwinger vom 28. 2. 1579, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. IT 28, 226.

129 Brief Moffetts an Zwinger vom 18. 7. 1581, Univ.-Bibl. Basel, Grey-Gryn.
II 28, 232,

130 Edmund Weber, Johann Arndts Vier Biicher vom Wahren Christentum,
Schriften des Instituts fiir Wissenschaftliche Irenik an der J.W. Goethe Univer-
sitat Frankfurt am Main 2, Marburg 1969, 108.

131 Brief Arndts an Zwinger vom 2. 9. (1579), Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
IT 4, 11.



112 Carlos Gilly

Wissenschaft und die res publica verantwortlich fithle. Auch den
Paracelsus betrachte Zwinger mit Wohlwollen und verachte nicht
das neue Licht der echten Arzneikunst — «viderint, quibus divinior
mens est, alii». Schlielich wiirden Zwingers Tugend und Mensch-
lichkeit einstimmig von allen gepriesen und bewundert; dies ent-
spreche dem christlichen Menschen, das hei3t dem, der sich bemiiht,
Christus dhnlich zu sein. Das sind die drei Griinde, die Arndt nach
seinen eigenen Worten bewogen haben, in Zwingers intimeren
Kreis einzudringen. Und dies tat er mit dem vollen Bekenntnis zu
Paracelsus: «Nur die heilenden Krifte, welche den Dingen der
Natur innewohnen, machen die Medizin und den Arzt aus. Die
Meinung der Vernunft ist unzuverldssig; sie kann diese Krifte
nicht erforschen. Das kann hingegen die fromme und beharr-
liche Arbeit und der Ofen des Chemikers: Beide zusammen
sind das Seziermesser der lebendigen Natur, und nur der freie
Mann von unverdorbener Integritit ist imstande, dieses Werk vor-
zunehmen. Gott und die Natur sind die Biicher der édrztlichen Er-
kenntnis.»

Die im Zusammenhang mit Bodenstein schon zitierten Worte
Arndts von 1608 liber Zwinger, «magnus ille Theodorus Zwingerus,
quo doctiorem, dum Musas colerem humaniores, vidi neminem »132,
beweisen zur Genitige die herzliche Aufnahme, die der Vorldufer des
protestantischen Pietismus, das geistige Vorbild der Verkiinder des
Rosenkreuzer-Manifests!® bei dem Basler Professor fand. Und wie
verbunden miissen sie sich gefiihlt haben, die beiden engagierten
Verfechter christlicher Praxis und experimenteller Arbeit in einer
Umgebung, in der starre Glaubensbekenntnisse und spekulative
Wissenschaft dominierten. Es wiirde sich bestimmt lohnen, einmal
dem Einflul Zwingers in den Zer Biichern vom Wahren Christentun
von Arndt nachzuspiiren. Arndt indessen studierte in Basel nicht
Theologie, sondern Medizin, wie sein Freund Johann Gerhard von
ihm berichtete: « An den Universititen widmete er sich vor allem
der Medizin, kimmerte sich wenig um die theologischen Kontro-
versen, blieb den Votlesungen der Theologen fern und nahm auch
an den akademischen Disputationen nicht teil3%.» Umso eher finden

132 E. Weber, a.0. 29.

133 Uber Arndt und das Rosenkreuzertum verweise ich auf meine demniichst
erscheinende Diskussion der Biicher Frances A. Yates, The Rosicrucian
Enlightenment, London 1972 und John W. Montgomery, Cross and Crucible,
Johann Valentin Andreac Phoenix of the Theologiens, in: International
Archives of the History of Ideas 55, The Hague 1973.

138 . Weber, 2.0 30.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 113

wir Arndt mitten im Kreis der Paracelsisten und Alchemisten, die
Basel als ihren vorlidufigen oder festen Wohnort gewihlt hatten.

Die wertvollste Auskunft iiber diese Gruppe erhalten wir aus
mehreren Widmungsbriefen, die der franzosische Paracelsist Ber-
nard Gabriel Penot in die Centum et Quindecim Curationes Paracelsi
setzte. Nach langem Umbherirren im Orient auf der vergeblichen
Suche nach der wahren Naturwissenschaft trat Penot Ende der
siebziger Jahre in Basel in den Dienst des franzésischen Diplomaten
und Alchemisten Jean de Ferrieres, Vidame von Chartres, um sich
vollig mit der spagyrischen Medizin beschiftigen zu konnen?3s.
Wahrscheinlich hatte Penot die Stelle im Hause des Ferri¢res ange-
nommen, welche dieser einige Zeit zuvor dem Niederlinder Bona-
ventura Vulcanius angeboten hatte, ohne zu wissen, dal3 Vulcanius
zu den grofiten Gegnern der Alchemie in Basel zihlte. In einem
Brief an Erastus berichtete Vulcanius, wie es im Hause des Fer-
rieres zuging: «Der Vidame von Chartres lidt mich des 6ftern an
seine Tafel und versucht alles, um mich in seinen Dienst aufzuneh-
men, aber vergeblich. Ich bin nicht einer, der auf diese Weise den
Verriickten spielen méchte. Die Studien und Vorstellungen dieses
Mannes sind den meinen stark zuwider, da in seinem Hause tiber
nichts anderes je gesprochen wird als iiber Alchemie, Apocalypsis
und Astrologie — nullus enim unquam apud illum praeterquam de
alchimia, apocalypsi et astrologiae veritate fit sermo?36.y

Ende 1579 schrieb sich Penot an der Basler Universitit ein, wurde
aber nach wenigen Wochen ins Gefingnis gesteckt und hat wohl
Basel verlassen miissen, weil er gegen den einfluBBreichen polnischen
Politiker Jan Osmolski handgreiflich werden wollte, nachdem dieser
sich mit Schmihworten wie «gang mir u3 mein huf3, du nebulo,
oder ich will dich zuo 6l distillieren » dagegen gestraubt hatte, dal3
Penot ihm sein Buch dediziere'®”. Penots Buch erschien deswegen
1582 in Lyon mit einer Widmung an seinen Mizen Jean de Fer-
rieres und einer langen praefatio apologetica, in der er scharf gegen
Erastus und die Gegner der Alchemie polemisierte. Einen weiteten
Traktat seines Sammelbandes widmete Penot dem schlesischen
Alchemisten Baron Johannes von Kitlitz, der Basel ebenfalls hatte
verlassen miissen, weil er in Konflikt mit den Basler Zensurbestim-

135 Philippi Aureoli Theophrasti Paracelsi centum quindecim curationes
experimentaque. .. Accesserunt quaedam praeclara atque utilissima a B. G. a
Portu Aquitano annexa, Lyon 1582, 19f.

136 Henri de Vries, Correspondance de Bonaventura Vulcanius pendant son
séjour a Cologne, Geneve et Béle, La Haye 1923, 193.

137 StAB, Universititsarchiv H 2, F. 19¥, 217V,



114 Carlos Gilly

mungen geraten war!¥, Penot nannte Kitlitz den erfahrensten unter
den Anhingern der Spagyrik, die er je gekannt habe. «Tu vero
unus instar omnium mihi in mentem venisti, cuius gravitas, doc-
trina, pietas, et ea (qua omnibus quos in hac philosophiae parte,
exercitatos novi antecellis) experientia, nota sunt'®.» Schliefllich
widmete Penot noch einen Traktat dem Johannes Arndt, den er
einen « Heidenhammer» nennt, einen Verfechter der christlichen,
das heil3t paracelsischen Medizin, im Gegensatz zu der heidnischen
Medizin der Griechen und Araber. In der Widmung ist die Rede
vom Gegensatz zwischen den «ungelehrten Empirikern, die Gott
in dieser Zeit habe aufstehen lassen» und den des Latein und Grie-
chisch michtigen Gelehrten, die sich nicht wieder wie Anfinger mit
schwerer Handarbeit abmiihen wollten. Die letzteren scheinen nie
begriffen zu haben, da3 Gott alles in der Natur so geschaffen hat,
dal es erst in unseren Hidnden zur vollen Realitit werde. In der
Natur wurde nichts vollkommen geschaffen, sondern nur als zu
Vervollkommnendes, nichts als Abgeschlossenes, sondern als Abzu-
schlieBendes. Nur die materia prima sei vollkommen, die mittlere
und letzte aus dieser zu bilden sei nun die Aufgabe des Menschen.

Aus der Reihe dieser Gelehrten, welche der harten Arbeit mit der
Natur aus dem Wege gingen, schliefit Penot nur einige aus: den
Dinen Petrus Severinus (qui mira de spagyrica hac arte scripsit),
Michael Neander, Theodor Birckmann, die Franzosen Rochefort
und Liebaud und schlieBlich den Basler Theodor Zwinger «in hac
arte versatissimus »'40,

18 Kitlitz hatte sein antiubiquitarisches Buch « Griindtlicher und bestendiger
bericht von der waarhafttigen gemeinschafft des leibes und bluts unsers Herren,
welches in heiliger Nachtmal die waaren Glaubigen genieflen, 1578 » in Ziirich
drucken lassen und dazu einen «Bericht von dem heiligen Nachtmal» des
Johannes Jakob Grynaeus gegen dessen Willen. Da Kitlitz sich dabei auf das
offizielle Basler Glaubensbekenntnis berief, sahen sich Biirgermeister und Rat
von Basel veranlalit, eine offizielle Entschuldigungsschrift anzuordnen: «Der
Statt Basel Entschuldigung und Versprechen etlicher ihro hinderruchs und
wider ihr angeordnete Censur in Religions sachen von dem heiligen Nachmal
Christi durch den Truck auBgangner Schrifften unnd Biichlinen halben, 1578 »
(Rotondo, Pietro Perna, a.0O. 277; StAB, Handel und Gewerbe, JJJ 6: In
gesonderter Mappe mit der alten Signatur w 8% befinden sich u.a. diese
Entschuldigungsschrift, drei Briefe von Kitlitz und die Zensur des Buchs des
Grynacus durch dessen Kollegen Sulzer und Koch. Es entbehrt nicht der
Ironie, dal gerade Grynacus, der einige Monate zuvor mit Sulzer und Koch
als «Censores inn heiliger gschrifft sachen» die Dialogi IIII des Castellio und
die Thesis des Pucci censuriert hatte (Ndheres dariiber in einer nichsten Studie)
das eigene Buch auf Anordnung des Rats der Zensur seiner ihm nicht gerade
geneigten Kollegen unterworfen sah.

13 Centum quindecim curationes, a.O. 81.

140 Thid. 73 ff.



Zwischen Erfahrung und Spekulation I1§

Es ist nicht einfach zu sagen, wann sich Zwinger eigentlich mit
der Jatrochemie zu beschiftigen begann. Was er im September 1570
an Caspar Hoffmann in Frankfurt an der Oder tiber die chemischen
Medikamente geschrieben haben soll, zeigt uns, dal} er bereits zu
diesem Zeitpunkt seine frithere Abneigung gegen die Anwendung
solcher Heilmittel teilweise abgelegt hatte. In der Antwort Hoff-
manns an Zwinger vom Mirz 1571 lesen wir: « Dein Urteil iiber die
Erfindungen und die Anhinger des Paracelsus hat mir gut gefallen,
und es scheint mir von aullerordentlicher Vernunft geprigt. Wird
die richtige Methode angewandt, so scheinen die kiinstlichen Pri-
parate ein Schmuck unserer Medizin und von groBem Nutzen zu
sein. Den ausgefallenen und ruchlosen Wahnsinn aber vom Ut-
sprung aller Dinge, ihre ertriumte Naturbetrachtung, die angeb-
liche Harmonie und Anatomie aller Dinge in der Welt, nach der
alles in einer bestimmten Analogie ablaufen soll, dies alles habe ich
bisher von niemandem gehért, der seiner Sinne michtig wire!l.»

Ob auch dieser zweite Satz Hoffmanns die Worte Zwingers wie-
dergibt, ist unbekannt. Im Kapitel iiber die Chemistae der Ausgabe
des Theatrum vom gleichen Jahr machte Zwinger jedenfalls eine
klare Trennung zwischen den wahren Chemikern und den Ignoran-
ten, «deren Weisheit kraft des chemischen Feuers in gesalzener
Asche, in Quecksilberrauch und in Schwefelflammen ihr Ende fin-
det, wiirdig wohl, daf} sie und alle ihre Schriften zu der Materia
Prima, die sie mit vollem Munde preisen, prizipitiert werden.» Wer
hier als Ignorant bezeichnet wird, ist deutlich genug: Salz, Mercu-
rius und Sulphur waren ja die drei eigentlichen Substanzen nach
Paracelsus und den Paracelsisten42,

Vier Jahre spiter jedoch fand im Hause Zwingers die private
Promotion des franzosischen Paracelsisten Joseph Du Chesne
(Quercetanus) zum Doktor der Medizin statt. Felix Platter berich-
tete fiinfundzwanzig Jahre spiter im Liber Decretorum der medi-
zinischen Fakultit tiber die Umstinde dieser Promotion!®, Es sel
der Wunsch des «beriihmten Chemikers» gewesen, nicht 6ffentlich
an der Universitit gepriift zu werden; er habe dabei aber geniigend
Kenntnisse Uber Hippokrates bewiesen, betonte Platter und trat
damit zugleich Geriichten entgegen, wonach in Basel der Doktor-
titel der Medizin an Leute vergeben worden sei, die von Galen und

141 Brief Hoffmanns an Zwinger vom 17. 3. 1571, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. II 28, 121. Der Brief Zwingers an Hoffmann war vom September 1570.

142 Theatrum Vitae Humanae, ed. 1571, 3248.

143 StAB Universititsarchiv Q 2, 45 f. Abgedruckt in H. de Vries, Correspon-
dance de Bonaventura Vulcanius, a.O. 88.



116 Carlos Gilly

Hippokrates keine Zeile gelesen hitten!44, Bei dieser Promotion
waren auller Theodor Zwinger, dem damaligen Dekan, auch Isaak
Keller, Johann Bauhin, Platter selbst und unter den Zeugen vor
allem der Jurist Frangois Hottmann zugegen.

Diese Promotion, die dem von Zwinger im Jahre 1570 verfafiten
Reglement der medizinischen Fakultit stark zuwiderlief, zeigt uns
deutlich genug, daB3 die Wende in der Haltung Zwingers in bezug
auf die Paracelsisten bereits eingetreten war. Ausschlaggebend war
die Lektiire der Werke des Paracelsus und vor allem die eigenhin-
dige Nachpriifung paracelsischer Priparate, die Zwinger in diesen
Jahren unternahm. Ein nicht geringer Einfluf3 diirfte aber auch
Zwingers engem Verkehr mit der Gruppe franzésischer Alchemi-
sten und Jatrochemiker in Basel (Rochefort, Du Chesne, Hottmann,
Ferrieres, Barnaud, Aragosius) zuzuschreiben sein. Zwingers Bereit-
schaft, Du Chesne gegen alle Regeln in seinem Haus promovieren
zu lassen, beweist die enge Beziehung der beiden Minner wihrend
der zwei Jahre, die der franzdsische Paracelsist in Basel weilte. Nach
seinem Abschied von Basel tauschte Du Chesne mit Zwinger nicht
nur Rezepte chemischer Medikamente aus, sondern der Paracelsist
bat Zwinger 1576, ithm seine polemische Responsio zu dem Buch
Explicatio de metallorum ortu et causis contra chemistas des Genfer

144 Noch im Jahre 1607 schrieb der Marburger Professor und Paracelsist
Johannes Hartmann an Jakob Zwinger: « Memini sane in vestra Academia ejus
rei extare exempla ubi iis non gravatim summos honores Doctorales contu-
listis, qui ne viso vel Hippocrate vel Galeno, soli Chymici seu Paracelsici ut
vocant, extabant» (Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn. II 28, 109). Platters Eintra-
gung von 1599 crfolgte wohl als VorbeugungsmalBinahme gegen derartige
Geriichte, um so mehr als Penot 1594 eine seiner Schriften den Professoren der
Medizinischen Fakultit Platter, Stupanus und Bauhin gewidmet und iber die
Umstinde der eigenen Promotion o6ffentlich berichtet hatte (Ber. G. Penot,
Tractatus varii de vera praeparatione medicamentorum chymicorum, Frank-
furt 1594; ed. Basileae 1616, 166ff.). Penot hatte die «viri professores doctis-
simi» daran erinnert, dal} sie ihn bei seiner 1592 erfolgten Priifung den Schwur
hatten ablegen lassen, nie wieder zu Gunsten des Paracelsus zu schreiben. Es
war ein Schwur, den er selbstverstindlich nicht zu etfillen gedachte, indem er
sich auf die Autoritiat des verstorbenen Theodor Zwinger berief: «Nonne et
vestri collegii Reipublicaeque ornamentum Theodorus Zwingerus, qui sui
apud omnes ingens desiderium reliquit, mihi aestipulatur? qui in sui Theatri
libro 3. volumine zo. dicit, eos qui spagyricos insectantur, inconsulto odio id
facere, cum arcani scrutatores sint» (ibid. 171). Platter schrieb hingegen iiber
Penots Promotion, diese seci nach dessen langem Bitten und unter Beriicksich-
tigung seines fortgeschrittenen Alters zu einer privaten Promotion zugelassen
worden. Dabei habe er geschworen, die Lektiire des Hippokrates und Galen
nachzuholen und in Zukunft nicht mehr gegen die wahre Lehre dieser beiden
zu schreiben. Die Promotion habe im Hause Platters stattgefunden (StAB
Universititsarchiv Q 2, 46).



Zwischen Erfahrung und Spekulation 117

Galenisten Jacques Aubert widmen zu dirfen!ts, Zwinger scheint
diese Bitte jedoch abgeschlagen zu haben, denn das Buch erschien
mit einer Widmung an Du Chesnes Mizen, Jacques de la Fin. Wenn
Zwinger etwas halte, so waren es nutzlose Kontroversen, und als
Monate spiter ausgerechnet in Basel eine weitere Gegenschrift
erschien, diesmal von dem aus Genf geflohenen Galenisten Gio-
vanni Antonio Fenotti'*é, stellte Zwinger Du Chesne ein Exemplar
zu mit der dringenden Bitte, Du Chesne solle sich nicht auf eine
Stufe mit seinen Gegnern stellen und ihnen nicht antworten!4?.
Dabei waren in dieser Schrift, dem _Alexipharmacum des Fenotti,
nicht allein Du Chesne, sondern auch Frangois Hottmann, Theodor
de Béze und die Behorden der Stadt Genf vor aller Welt lidcherlich
gemacht worden.

Die Verteidigung der Alchemie, die Frangois Hottmann unter
dem Pseudonym Thomas Arfoncini in der von Perna im gleichen
Jahr gedruckten Sammlung de Jure Alchinmiae hatte erscheinen las-
sen, fand jedoch Zwingers uneingeschrinkte Zustimmung!%. Nach
Hottmann begingen die Gegner der Alchemie einen grundlegenden
Fehler, indem sie aus der Tatsache, daf3 einige der Alchemisten
Falschmiinzer geworden, oder gar — wie angeblich im Falle des
Raymundus Lullus und des Paracelsus — Magier gewesen seien, den
SchluB3 ziehen, die Alchemie sei zu verbieten. Mit dem gleichen
Recht kénne man auch alle andern Wissenschaften verbieten, meinte
Hottmann, so die Jurisprudenz wegen der vielen Rechtsverdreher,
die Medizin wegen ihrer Giftmischer oder die Theologie, in der so
viele Sophisten ihr Unwesen trieben. Die Legitimitit einer Kunst
komme aus ihr selbst und nicht aus dem guten oder schlechten
Gebrauch, den manche von ihr machen14®,

Aber die fruchtbarste Beziehung unter seinen franzosischen
Freunden unterhielt Zwinger mit dem Tolosaner Guillaume Arago-
sius. Aragosius war eigentlich kein Paracelsist, sondern ein eigen-
williger Denker, der sowohl in der Kabbala und in der hermetischen
Philosophie wie auch in der praktischen Alchemie zu Hause war.
1571 nach Basel gekommen, revidierte er laut Bericht an einen

145 Brief von Du Chesne an Zwinger, undatiert, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. II 23, 380.

148 Alexipharmacum sive Antidotus Apologetica, ad virulentias Iosephi
cuiusdam Quercetani Armeniaci evomitas in libellum Iacobi Auberti de ortu
et causis Metallorum contra Chymistas, Io. Antonio Fenoto autore. Basileace
(1576); L. Gautier, La médicine a Genéve, a.0. 198f.

147 Brief von Du Chesne an Zwinger, undatiert, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. II 28, 273.

u8 g Anm. 34.

19 Jo, Crysippi Faniani, De arte metallicae Metamorphoseos, 2.0O. 116ff.



118 Carlos Gilly

Freund innerhalb von vier Jahren seine ganze Philosophie und
Medizin, nicht zuletzt durch den tiglichen Kontakt mit Zwinger!®.
Ende November 1574 wurde Aragosius als Hofarzt nach Wien
gerufen, blieb jedoch mit Zwinger in brieflichem Kontakt, wobei
er die tiglichen Gespriche mit dem Freund schwer vermif3te!st. Aus
seinen Briefen dieser Zeit an Crato von Kraftheim und Zwinger
erfahren wir Niheres iiber die Gedanken, die er sich tiber Medizin
und Philosophie machte. Von Crato nach dem Laudanum des Para-
celsus gefragt, antwortete Aragosius, er wisse nicht genau, was
Paracelsus damit meine, er beschiftige sich auBlerdem nicht allzu
sehr mit diesem «authore», da fur ihn Paracelsus weder den Philo-
sophen noch den Arzten zuzurechnen sei. Im iibrigen verriet Ara-
gosius Crato Einzelheiten tiber ein von ihm begonnenes Werk, De
sole triplici, in welchem er nicht nur die Krankheiten und die Medi-
zin, sondern die ganze Natur nach hermetisch-kabbalistischer Art
aus den letzten Ursachen zu erkliren versuche!®?. Auch Zwinger,
der ihn ebenfalls nach der «laudani formula » gefragt hatte, antwor-
tete Aragosius, er wisse nichts Genaues dariiber. Es gebe in Oster-
reich und Kirnten, Schlesien und Bohmen «iiber hunderttausend »
Paracelsisten, sowohl adlige wie gemeine Leute, Apotheker wie
Arzte, ja sogar Weiber; jeder von ihnen besitze sein eigenes I.auda-
num, jeder sein Aurum potabile. Jeder fithre das gleiche Wort im
Munde und meine wohl die gleiche Sache, allein sie kimen zu kei-
nem gemeinsamen Ergebnis, weil sie nicht gelernt hitten, metho-
disch und nach Prinzipien zu arbeiten. Sie vermdéchten wohl dem
Kranken Erleichterung zu verschaffen, die Ursache der Krankheit
bleibe jedoch bestehen. « At mi Clarissime Zvingere, illud non est
ex arte curare, quia non est causam tollere.» Nicht dal3 er diese
chemischen Priparate vollig ablehne, meint Aragosius weiter; er
selber habe genug solche Experimente versucht, die ihn aufrichtig
ergotzt und ithm zu héheren Kenntnissen verholfen hitten. Da er
aber diese Priparate hoch einschitze, miisse er umso mehr den
MiBbrauch kritisieren, den diese Leute damit trieben. Soviel er
wisse, habe er nicht das Laudanum, sondern etwas anderes, um die
Krankheiten zu beseitigen und den Kranken zu helfen, worauf er

150 Brief des Aragosius wohl an Pierre Victor Palma Cayet, undatiert,
Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn. 11 4, 12.

151 Brief des Aragosius an Zwinger vom 15. 2. 1576, Univ.-Bibl. Bascl, Frey-
Gryn. II 23, 34.

152 Brief des Aragosius an Crato vom 19. 4. 1575, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. 11 23, 36. Zum groBten Teil gedruckt in Laurentius Scholzius, Consilio-
rum et Epistolarum Medicinalium Io. Cratonis Liber quartus, Frankfurt 1593,

340-376.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 119

mit der Hilfe Gottes gekommen sei: «Und das wende ich an, weder
wie die Empiriker noch wie die Dogmatiker, sondern als rationaler
Arzt, der Ursachen, Prinzipien und Umstidnde nicht aus den Augen
verliert. Das zeige ich jedoch meinen Freunden lieber selber, bevor
ich es dem Papier anvertraue. Dir aber, der Du mich liebst, vertraue
ich nicht das allein an, sondern auch das heiligste Geheimnis der
Erde wiirde ich Dir verraten, wenn es in meiner Macht stiinde!%.»
Uber sein Buch De sole triplici konnte sich Aragosius eher mit
Zwinger als mit Crato aussprechen, da er ihm in Basel bereits den
ersten Entwurf dazu gezeigt hatte. Jetzt seien die zwei Biicher fertig,
schrieb Aragosius in einem Brief vom Mirz 1576, und er bedaure
sehr, nicht bei Zwinger zu sein, um dessen Meinung zu héren. Er
gedenke mit keinem anderen als Zwinger iiber die Argumente des
Buches zu reden und bitte ihn, nichts von alledem an Crato weiter-
zugeben. «Cratoni de his nihil propter certas causas?®*.» Wie sehr
Aragosius’ MiStrauen gegeniiber Crato gerechtfertigt war, beweist
der Brief, den ihm der {iberhebliche kaiserliche Archiater drei
Monate nach dieser Warnung zustellte. «Dein Brief hat mir die
Gedanken eines Paracelsisten, Alexander von Suchten, in Erinne-
rung gebracht, der identische Spekulationen iiber die Wirme und
Sonne propagierte wie Du in Deinem De triplici sole. Dennoch ver-
fiel er der Ketzerei der Arianer und Samosatenianer. Nach der Art
der Platoniker, die zwischen Gott und die Intelligenz des Menschen
ein mittleres Wesen hinstellten, stellte Suchten Christus zwischen
Gott und den Menschen. Solches pflegt mitunter bei denjenigen zu
geschehen, die sich allzu sehr von einer inneren Offenbarung
(¢vBovoraouot) verleiten lassen. Deshalb und weil ich Dich liebe,
bitte ich Dich, nicht weiter voranzuschreiten, sondern Dich inner-
halb der Grenzen der Worte Gottes zuriickzuhalten55.»
Aragosius’ Antwort auf diesen Brief war wiirdevoll und nicht
ohne Ironie: Er danke Crato fir die sehr groBBe Sorge, die er sich
offenbar um sein Leben und seine Seele zu machen scheine. Crato
solle jedoch beruhigt sein; er, Aragosius, habe den Glauben, fiir
den er seit siebzehn Jahren auf Amter, Reichtum und Heimat ver-
zichte, nicht geindert. Er sei weder Arianer geworden, noch habe
seine Philosophie etwas mit dem Paracelsisten Suchten zu tun. Viel-
mehr versuche er aus der Betrachtung der Natur und durch die
Ausiibung der Arzneikunst die Prinzipien dieser Philosophie zu

133 Brief des Aragosius an Zwinger vom 10. 6. 1575, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. IT 28, 8.

1545 Anm. 1§71.

155 Brief Cratos an Aragosius vom 1. 7. 1576, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.

IT 23, 134.



120 Carlos Gilly

begriinden. Einen Vorwurf jedoch konnte Aragosius nicht unter-
driicken: Man solle {iber Dinge und Personen von der Sache her -
«ex recta veritatis notione » — urteilen und nicht vom eigenen Stand-
punkt aus oder beeinflufit von der Meinung der Massen!.

So sehr die erste Behauptung stimmte — Aragosius blieb Zeit sei-
nes Lebens ein frommer Calvinist —, mit seinem Hinweis auf Suchten
hatte Crato ganz richtig gesehen. Aus den kabbalistischen Schriften
vor allem des Pico, Reuchlin und Giorgio Veneto, aus Plato und
Hippokrates und aus der praktischen Alchemie war Aragosius zu
ciner Synthese gelangt, welche von dhnlichen Grundsitzen durch-
setzt war wie diejenige des Paracelsus und eines Suchten. Die zwei
Biicher De sole triplici des Aragosius, diec auller Zwingernoch Moffett
zu lesen bekam, sind mit groBer Wahrscheinlichkeit verloren
gegangen. Der Inhalt kann jedoch aus Aragosius’ Korrespondenz
weitgehend rekonstruiert werden, oder besser noch aus Zwingers
Methodus Apodemica, wo Zwinger in knapp vier Seiten das ganze
Argument des Aragosius ibernahm, ohne jedoch den sol triplex zu
erwihnen'”. Im ersten Buch handelte es sich um einen hermetischen
Dialog (120 Quartoseiten) iiber die Serie der Ursachen und harmo-
nischen Proportionen in der Zusammensetzung der Welt und der
Entstehung des Menschen. Im zweiten Buch («paulo maiori volu-
mine») beschrieb Aragosius die einzelnen Prozesse auf den drei
Stufen — der himmlischen, dtherischen und irdischen — der Natur.
Ein weiterer Traktat, der wohl zum Werk De sole triplici gehorte,
blieb uns jedoch erhalten. Er trigt den Titel: Quatrieme traicté, qui
est la practique de la Caballe'®. In diesem sind die kabbalistischen
Elemente zum groflten Teil den Werken des Pico, Reuchlin und
Giorgio Veneto entnommen worden; neu ist aber die Betonung der
Notwendigkeit der eigenen Forschungund Arbeit,damitder Mensch

136 Brief des Aragosius an Crato, undatiert, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
II 9, 14.

157 Methodus Apodemica in eorum gratiam, qui cum fructu in quocumque
tandem genere vitae peregrinare cupiunt a Theodoro Zvingero Basiliensi,
Basileae 1577, o« 2V—4V.

138 Univ.-Bibl. Basel, A N IV 21. Eine 54 Sciten starke Folio-Handschrift
aus der Hand des Aragosius. Laut einer Notiz auf dem ersten Blatt wurde das
Manuskript samt einem Bild des Aragosius vom Muttenzer Pastor Hieronymus
d’Annone 1760 der Universititsbibliothek geschenkt. Nach dem lateinischen
Titel auf Blatt 2 gehorte das Buch zu einer Sammlung von vier Traktaten:
«Gulielmi Aragosii Trium Franciae Regum et Maximiliani II Imperatoris
Medici Cabalae Praxeos, Tractatus IV Gallici deque statu Mundi Angelici et
Spiritualis.» AuBer dem Traktat «Practique de la Cabale», Bl. 37—43v, enthilt
das Manuskript einen fiinften Traktat « De la Cabale des Chrestiens », Bl. 43V—44"
und einen «Traicte sixiesme, comment le monde angelic influe au monde
celeste », Bl. 44v—51~.



Zwischen Erfahrung und Spekulation - s

von der elementaren Welt bis zur himmlischen, engelischen und
gottlichen aufzusteigen vermag:

«Aussi doybt (I’homme) monter de sensualite exterieure 4 interieure,
de l'interieure a rayson, et de rayson a lintelligence et dicelle finablement
a la divine lumiere qui la transformera en soy. Pour ceste fin qui est
de monter en sus, ’homme seul a la chef et la face eslevé vers le ciel;
au dessoubs de la quelle sont les bras qui doybvent s’eslever a prier et
desirer dieu quelque partie du temps: puis dois donner I’aultre partie a
labourer et travailler net. Finablement et au bas sont les pieds adherans a
la terre, qui lui donnent 4 cognoystre quil est au nombre des autres
animaulx. Mays sa fin est soy eslever a la contemplation des sciences
divines et supercelestes qui ne se peuvent conquerir par sylogisme,
demonstration ny logique, mais par seule revelation superceleste et gra-
cieuse irradiation...1%%»

Und neu ist vor allem die scharfe Kritik an den drei bestehenden
Wissenschaften, die stark an diejenige von Suchten in seinem De
tribus Facultatibus erinnert.

Wie fiur Suchten die Magie, so ist fir Aragosius die «Cabale
saincte et Magye naturelle» die wahre Erkenntnis der gottlichen
Ordnung in der Natur und damit die einzige Wissenschaft. Alle
ubrigen Wissenschaften — science physicale et naturelle, science
metaphysique, science moralle ou jutisprudence —, so wie sie in den
Schulen betrieben werden, verdienen fiir Aragosius diesen Namen
nicht!%%, So betitelt er das dritte Kapitel: « Comment la Cabale sur-

159 Thid 1§v-16r.

160 Uber die Jurisprudenz z.B. schreibt Aragosius ibid. 127-V: « Davantage
vertu en elle mesmes ne peult estre science, attendue sa variacion, car ce qui
est vertu a I'un est vice a 'aultre. Aussi les meurs se varient selon la variation
des clymats. Aultres nont pour science fors le vouloyr des hommes qui est plus
variable et changeant que aultre chose devant dicte et diceluy repaissent leur
entendements: duquel la viande connaturelle est verite infaillible et sont les
Juristes, qui pour alleguer plusieurs loys, tiltres ou rubriques, esquieulx ils sont
aussi accoustumes et stylles, que sont apothicqueres 2 nommer leurs ostils.
Ils cuydent estre bien sgavants et dignes d’estre coronnes de la main d’Apollo.
Leur sentence est bien souvent faulse, mensongiere et contre toute verite
cogncue, la quelle toutesfoys sera guardée, observée et executée et n’ont pour
confirmation de tout leur affaire fors le vouloyr humain qui est pallie de ces
deux authorites. Error Jus facit, c’est a dire, ’erreur connu faict le droict. Et
res Judicata pro veritate accipitur, c’est a dire, la sentence est toustemps prinse
pour verite... Ce doncques que plaist au prince ou au peuple est loy, droict et
canon... Il appert doncques que ceste science fondee en la volunte des princes,
la quelle bien souvent est le fleau et tourment du peuple, pour la quelle exercer,
gens convoyteux, avaricieux et tyrans de robe longue tourmentent leurs esprits,
langue ou main iour et nuict; ensemble leurs oreilles qui sont pleines de griefs,
tors, pleurs, larmes et maulvayses rumeurs est autant servile et mechanique
(J a soyt quelle soyt au temps present en hault pris, estime ou honneur) que
sont les mestiers servils, qui n’ont pour leur fin fors gaing, utilité et proffit.»



122 Carlos Gilly

monte en dignité, sainctete et perfection toutes aultres sciences.
Tellement que les aultres en comparayson delle ne meritent estre
dictes sciences.» Die Sinne des Menschen erreichen nicht die Sub-
stanz und das Wesen ihrer Objekte; darum missen sie ihre Wahr-
nehmungen an die Phantasie, die Phantasie ihrerseits ihr Urteil an
die Vernunft weiterleiten, die leidenschaftlich nach Wahrheit strebt.
Die Vernunft aber kann die Wahrheit nicht finden, solange der
Geist sie nicht erleuchtet. Gerade umgekehrt verlduft fiir Aragosius
der Weg zur Wissenschaft:

«Mays foy et la saincte Cabale ioinct et unist ’un avecques 1’aultre,
c’est a sgavoyr, Dieu avecques Pesprit se ioinct a rayson, rayson a la
fantasie, et la fantasie es sens exterieurs. Et par consequent tout ’homme
est ioinct et uny a Dieu, tant qu’il peult estre nomme deiffié. Il reste
doncques concluse qu’il n’est vraye science fors la Cabale, qui rend son
escolier bien heuré et le faict souvrain docteur en un moment car elle
remplist a coup ’entendement de tout sgavoyr, ainsi quil appert en Adam,
Moyse et Salomon?teL.»

Das war die Philosophie, die Aragosius (1577 nach dem Tode
Maximilians II. erneut in Basel) und Zwinger beschiftigte. Arago-
sius berichtete Crato: «nunc vero pacem et quietem Basileae amplec-
tor, cum uno Zwingero libenter philosophor!¢2.» Fiir Crato jedoch
bestand kein Zweifel, dafl Zwingers zunehmende Hinwendung zum
Paracelsismus dem Einflul3 des Franzosen zu verdanken war. Dies
teilte er einige Jahre spiter dem Schlesier Johannes Weidner, einem
ehemaligen Schiiler Zwingers, unverhiillt mit: «Seit vielen Jahren
korrespondiere ich mit Zwinger; in letzter Zeit vor allem tber
chemische Dinge. Er wird mich jedoch kaum fiir seine Ansichten
gewinnen, da er Aragosius als seinen Lehrer anerkennt, und ich
weil3 nach meinen vielen Gesprichen mit diesem Franzosen, wel-
cher Glaube ithm zuzuschreiben ist'®.» Crato konnte nur bestirkt
werden in seiner Meinung, als er in der dritten Ausgabe des 7hea-
trum Vitae Humanae den vollstindig revidierten Artikel tiber die
Chymistae zu lesen bekam. Zwinger und Aragosius hatten sich in
die Aufgabe der Redaktion geteilt, indem sich Zwinger darauf
beschrinkte, Begriff, Name und Rolle der Chemie zu definieren,
wihrend er dem Aragosius, «vir in omni philosophiae et medicinae
genere versatissimus, tamquam Plato futurus instar omnium», die
Erlduterung der physischen und metaphysischen Chemie tberlief3.

161 Thid. 13"

162 Brief des Aragosius an Crato vom 1. 8. 1577, Breslau, Biblioteka Uni-
wersytecka, Rehdiger. 248, Nr. 32.

163 1. Scholzius, Consiliorum et Epistolarum, a.O., Lib. 2, 350.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 123

«Chemiker», so schrieb Zwinger, «sind diejenigen, welche die
Kunst besitzen, heterogene Substanzen mittels des Feuers zu tren-
nen oder homogene zusammenzubringen. Sie sind es, die die Philo-
sophie der Natur mitten im Leben der Menschen angesiedelt
haben.» Eine Kunst, fuhr Zwinger fort, welche schon heute in
vielen Bereichen des menschlichen Lebens den natiirlichen Prozes-
sen gleichzukommen strebe, wenn sie sie nicht gar tibertreffe. Diese
Kunst sei von den Agyptern und Griechen Chemie, von den Ara-
bern Alchemie genannt worden. Theophrastus Paracelsus, «in hoc
genere ad miraculum usque excellens» habe jedoch den Namen
Spagyrik geprigt, einen nicht ungliicklichen Namen, da es sich hier
um omnav und &yetpev, um Trennen und Zusammenfithren handle.
Es gebe Leute, die meinen, sie sei die einzige Wissenschaft, die den
Namen Philosophie verdiene. Andere hingegen, von leichtsinnigem
Haf3 gegen die Sekte erfillt, wiirdigten die Erforscher der Natur
kaum eines Platzes unter den Marketendern, Aschenblisern und
Kohlentrimmern. Die Chemie sei jedoch eine Wissenschaft wie jede
andere, die entweder fir sich allein oder auch als Hilfswissenschaft
betrieben werden konne, so der Metall-, Walker-, Koch- oder
Arzneikunst und fiir die meisten Handwerke.

Aragosius seinerseits sprach von zwei Arten von Chemie: Es gebe
eine natiirliche und eine iibernatiirliche Chemie. Die erstere behandle
die natiirlichen Prozesse, die den Dingen immanent ablaufen. Der
Chemiker mache nichts anderes, als diese Prozesse zu beschleunigen.
Die zweite hingegen handle von Prozessen, die auBerhalb der Dinge
in den oberen Sphiren stattfinden; ithre Wirkung sei jedoch in der
physischen Materie vorgezeichnet, als ob sie durch eine hohere
Kraft schwanger wire: Diese Kraft heile Quintessenz. Gelinge es
dem Chemiker, diese obere Kraft in der Materie zur Geltung zu
bringen, so kénne er dadurch gleichartige Stofte in die Natur dieser
Materie transmutieren'®4. Zwinger war auch dieser zweiten Art von
Chemie nicht abgeneigt; er tiberlieB3 sie jedoch denjenigen, die von
Gott besonders erleuchtet seien. In den Exempeln zu diesem Artikel
schrieb er: «Hermes Trismegistus, Rex, Sacerdos et Philosophus
maximus, libris suis qui extant theologicis, passim chemica mysteria
aspergere videtur. Eruant qui possunt: poterunt autem ii, quos
aequus amavit Tupiter6s,»

Es waren jedoch nicht nur die Franzosen, mit denen sich Zwinger
Uber die Jatrochemie unterhielt. Wann sich Zwinger und Adam

184 Theatrum Vitae Humanae, ed. 1586, 3707.
165 Thid. 3708.



124 Carlos Gilly

Bodenstein niher gekommen sind, wissen wir nicht. Die Universi-
tatsbibliothek Basel besitzt ein Buch Bodensteins mit einer eigen-
hindigen Widmung an Zwinger vom Anfang des Jahres 1577%8;
aber die Grabinschrift Zwingers fiir Bodenstein 1463t auf eine lingere
Freundschaft schliefen. Auch Toxites lie Zwinger Ende 1576 das
neueste, von ihm herausgegebene Paracelsusbuch zukommen, was
den Uberbringer, Joseph Blaurer, nicht wenig in Erstaunen vet-
setzte: «norim autem Excellentiam Tuam hominis illius demonstra-
tionibus et scriptis non usque adeo affici'®”.» Zehn Jahre spiter
schrieb der Baron von Kitlitz, als einziger Freund aus der Basler
Zeit sei ihm Zwinger geblieben; er bat diesen, ihm seine alche-
mistischen Manuskripte aufzubewahren!®, Auch mit Georg For-
berger, der fiir Perna mehrere Traktate des Paracelsus libersetzte
und 1579 sogar eine deutsche Gesamtausgabe in Angriff nahm,
scheint Zwinger guten Kontakt gehabt zu haben!®®. Mit Thurn-
eysser befreundete sich Zwinger 1578 in Basel'’® und fihrte danach
eine Korrespondenz mit thm. Er schitzte den «verrufenen Alche-
misten» als einen sinnreichen und arbeitsamen Mann: «Illum alio-
qui non modo ut popularem sed uti virum ingeniosum laboriosum

168 Adam von Bodenstein, Herrlicher philosophischer Ratschlag, Basel 1577;
«Clariss. viro ID. Theodoro Zwingero Ad. a Bodenstein d. d. 1577 ».

167 Brief Blaurers an Zwinger vom 2zo0. 10. 1576, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. IT 28, 19.

1% Briet von Kitlitz an Zwinger vom 8. 9. 1586, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. II 4, 147.

189 Brief des Jakob Haun, cines Verwandten des Forberger an Zwinger vom
12. 8. 1583, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn. Il 28, 116. Wohl durch Forberger
unterrichtet wandte sich Haun an Zwinger als an einen Begiinstiger der herme-
tischen Philosophie, « Hermeticarum Musarum fautori». Mit Musac Hermeti-
cae meinte er in seinem Brief die Erforschung der Geheimnisse der Natur und
die Lehre des «incomparabilis vir Theophrastus Paracelsus, praeceptor nostrae
disciplinae venerandus ». Uber Forberger s. K. Sudhoff, Versuch ciner Kritik 1,
a.0O. passim. Ein Jahr spiter nannte Johannes Weidner Zwinger sogar cinen
« Trismegistos »: «Spiritum vitrioli tua manu factum, & TpiopéyLote, postquam
alexi, exultavit gaudio pectus meus. Itaque et pro eo et pro ecius conficiendi
modo indicato gratum habeo». s. Brief Weidners an Zwinger vom 24. 4. 1584,
Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn. II 28, 384.

170 Uber dic Anwesenheit Thurneyssers in Basel s. P.H. Boerlin, Leonhard
Thurneysser als Auftraggeber, Basel 1976, 124, 188. Dall Thurneysser tatsich-
lich vor dem zo0. November 1578 (s. A. 173) in Basel war, bezeugt der Brief
Zwingers an Monavius, in dem er von diescm Datum sagt, er habe mit
Thurneysser gesprochen («cum illo contuli quacdam ») und auch die Bilder des
Herbariums gesehen («Apparatum Herbarii vidi maximumy). Thurneysser
hatte wohl Exemplare seiner im Mirz dieses Jahres erschienenen Historia sive
Descriptio Plantarum nach Basel mitgebracht. Zwingers Brief in L. Scholzius,
Epistolarum. .. volumen, a.0. 471.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 125

plurimi facio. Neque me sectae diversitas vel a Theophrasto alienat,
cum veritatis studium et experientiae fidem in omnibus laude dignam
tudicem!™.» Seit etwa 1578 nahm die Korrespondenz Zwingers mit
Paracelsisten und Alchemisten aller Schattierungen einen nicht
geringen Platz ein in seinem ausgedehnten Briefverkehr. Korre-
spondenten waren unter anderem Johannes Rungius, Petrus Mona-
vius, Johannes Weidner, Salomon Teichmann, Konstantin Oeslet,
Wenzeslaus Lavinius, Petrus Severinus, Thomas Finck und natiir-
lich seine Schiiler, so zum Beispiel Moffett oder Baucinet. Es wiirde
den Rahmen dieser Arbeit sprengen, auf Zwingers Beziechungen zu
all diesen Minnern niher einzugehen. Auf den Briefwechsel mit den
zwel erstgenannten sei jedoch etwas niher eingegangen.

Bei dem Schlesier Petrus Monavius (Monaw, Monau), spiter
Nachfolger von Crato als kaiserlicher Archiater, wahrte Zwinger
am Anfang eine gewisse Zuriickhaltung. Er wullte nur zu gut, daf3
alles, was er ithm schrieb, bald sowohl in Breslau wie in Prag allge-
mein bekannt sein wiirde. Von November 1577 bis April 1578 hatte
Monau in Basel studiert. Nach seiner Riickkehr nach Breslau nannte
er Zwinger seinen Lehrer («praeceptor colende ») und erinnerte ihn
an seine oft ausgesprochenen Worte, «es titen nicht schlecht diejeni-
gen, welche zu der galenischen Schule auch die Schriften des Para-
celsus mit Mal3 in Betracht ziehen». Er, Monavius, kénne jedoch
nicht begreifen, wieso ein Arzt paracelsische Medikamente anwen-
den solle, welche ja aus Grundsitzen hergeleitet wiirden, die der
Lehre der Alten widersprichen und zu Recht verworfen wiirden.
Zwinger moge ihm jedoch nichtsdestoweniger mitteilen, welche
Schriften des Paracelsus mit Vorzug zu lesen seien und nach wel-
cher Methode dies zu geschehen habe!?. Zwinger antwortete vor-
sichtig, man wende die Methode an, die einem das Wahre von dem
Falschen zu unterscheiden gestatte. In bezug auf die Reihenfolge
der zu lesenden Biicher meinte Zwinger, er sei nicht der grofle
Weise, wofiir thn Monavius und einige Freunde wohl hielten: Man
erforsche den ganzen Wald, um das Beste herauszuholen®. Mona-
vius gab sich natiirlich mit der knappen Antwort nicht zufrieden

111 Brief von Zwinger an Alexander Thurneysser, Berlin, Staatsbibliothek
PreuBischer Kulturbesitz, Ms. Germ. Fol. 99, Bl. 192; weitere Briefe Zwingers
an L. Thurneysser, ebenfalls in Berlin, habe ich nicht sehen kénnen. Die Briefe
Leonhard und Alexander Thurneyssers im Besitz der Univ.-Bibl. Basel sind
neulich publiziert worden (P.H. Boerlin, a.O. 182ff.).

172 Brief des Monavius an Zwinger vom 24. 9. 1578, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. IT 28, 217.

173 Brief Zwingers an Monavius vom 2o. 11. 1578, L. Scholzius, Consiliorum
ct Epistolarum, a.0., lib. 3, 337f.



126 Carlos Gilly

und fragte weiter nach der Methode, das Wahre vom Falschen
«in Theophrasticis» zu unterscheiden. Er wisse, dall Zwinger mit
seinem Scharfsinn das Eis der Werke von Paracelsus gebrochen
habe und jetzt imstande sei, anderen den sichern Weg durch diesen
Dschungel zu zeigen. Auflerdem méchte er wissen, was Zwinger
von Severinus halte!?, Darauf antwortete Zwinger ausweichend,
Monavius sei offenbar der Meinung, er habe cinen groBen Teil
seiner Zeit und seiner Studien den Schriften des Paracelsus gewid-
met. Das treffe jedoch nicht zu, und deshalb vermége er nicht ande-
ren ein ihm selber unbekanntes Gebiet zu erschlieBen. Er lobe die
Anschauungen des Paracelsus oder seiner Anhidnger keineswegs,
weil er sie ndmlich nicht verstehe! Hingegen finde er ihre Geschick-
lichkeit in der Bereitung der Medikamente grofBlartig und sehr von
Nutzen fiur die Arzneikunst; das bedeute wiederum nicht, daf} er
nun in das andere Extrem verfalle und alle Medikamente der Alten
fur verwerflich erklire. Was das Buch von Severinus betreffe, so
halte Zwinger den Dinen fiir einen Mann mit scharfem Verstand
und sein Buch Zdea Philosophicae Medicinae fiir das Beste unter den
Biichern der Paracelsisten. Aber trotz seiner Beteuerung, frei sein
zu wollen in seiner Philosophie, diene auch er einer Autoritit, nim-
lich der von Paracelsus, von dem er auch das Verwerfliche verhert-
liche. So schwer sei es, das richtige Maf} zu halten. Severinus sei
allzu gelehrt, um von den Paracelsisten verstanden zu werden, und
allzu kritisch, als daB3 unsere Arzte ihn akzeptierten. Seinen Versuch
hingegen, die Lehre des Paracelsus aus den hippokratischen Grund-
sitzen herzuleiten, halte Zwinger fir berechtigt!?s.

In den folgenden Jahren schickte Zwinger Monavius mehrere
Formeln seiner Praparate Nepenthe, Catholicon, Anisum purgans
und diskutierte lange iiber deren Bereitung und Posologie!. Mit
Medikamenten, die Zwinger selber nicht analysiert und damit
experimentiert hatte, war er dullerst vorsichtig: «Descriptiones ali-
quot habeo », sagte er vom viel gerihmten Aurum potabile, «tamen
nullam adhuc examini subieci.» Im Falle des Aurum Potabile war er

174 Brief des Monavius an Zwinger vom 19. 2. 1579, Univ.-Bibl. Bascl, Frey-
Gryn. II 28, 218.

175 Brief Zwingers an Monavius vom 23. 3. 1579, L. Scholzius, Consiliorum
et Epistolarum, a.O., lib. 3, 339.

178 Andere Medikamente Zwingers hieBen Thiaeleum, Orionum, Ostru-
thium; er beschiftigte sich auch mit dem Turpetum minerale und mit der
Zubereitung und Behandlung von Zwischenstoffen in seinem Laboratorium
am Nadelberg. Es wire bestimmt eine dankbare Aufgabe fiir einen Chemiker,
diese Kompositionen, deren Formeln erhalten sind, cingehend zu analysieren,
um zu erfahren, wie die « Chemie» in Basel vor vierhundert Jahren aussah.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 127

der Meinung, solange es dem Chemiker nicht gelinge, das Gold zu
ciner pflanzlichen oder tierischen, das heiflt organischen Struktur
zu reduzieren, sei eine Anwendung im menschlichen Kérper voll-
stindig nutzlos: man wiirde es einnehmen und dann ohne jegliches
Resultat unverindert wieder ausscheiden!”?.

Viel vertrauter als mit Monavius korrespondierte Zwinger mit
dem Stettiner Stadtarzt Johannes Rungius. Anders als der Schlesier
war Rungius ein leidenschaftlich forschender Paracelsist, der unun-
terbrochen nach neuen Synthesen suchte. Vorurteilslos wie er war,
hatte Zwinger an Monavius berichtet, er verkehre brieflich mit
Rungius, wobei er sich nicht schime, auch von ihm etwas lernen zu
diitfen, so wie er auch ohne Vorbehalt von alten Weibern lernen
wiirde, wenn ihm diese zu neuen Kenntnissen verhelfen konnten.
Mit Rungius fuhrte Zwinger seine umfangreichste und intimste
Korrespondenz. Sie tauschten Erfahrungen aus iiber allerlei che-
mische Autoren und Experimente, und es war der Stettiner, der
Zwinger immer niher an Paracelsus heranfithrte. Rungius sah in
Zwinger den Mann, der als einziger in Europa die Prinzipien der
neuen Wissenschaft theoretisch zu formulieren vermdchte. Deshalb
ermunterte er den Basler wiederholt, die «Phinomene der Er-
fahrung» auf ein System von Theoremen zuriickzufiihren, um
nicht linger die abgeniitzte Autoritit der Schulen befiirchten zu
miissen, sondern sich allein der gerechten Zensur der Natur zu
unterwerfen:

«cognovi te gLAocoppaynuaTe strenue persequi et quod fert natura
ingenii tui felicissimi numquam laboribus parcere, quin abstrusas sapien-
tiac latebras eruas. Utinam qowvépeva éumeipeiwy liceat aliquando ad
Yewpnpdtwycanonemrevocare, et non tam pertritamscholarumformidare
autoritatem, quam Naturae revereri censuram aequiorem. Unus doctrina,
iudicio, dexteritate, aetate, gratia coeterisque pollis dotibus, quibus bene
emereri de Musis nostris quaeas et errorum fibras uniteratas rescindere
cum pleno exactoque epichiremato rerum evidentium?™.»

Zwinger lebte aber nicht so lange, als dal} er diesen Plan noch
hitte ausfithren konnen. Einen Ansatz dazu bedeuteten jedoch seine
Praclectiones Medicae, herausgegeben unter dem Titel Physiologia
medica eleganti ordine conscripta, rebusque scitu dignissimis, THEO-

PHRASTI item PARACELSI totius fere Medicinae dogmatibus illus-

177 Brief Zwingers an Monavius vom 26. 7. 1580, L. Scholzius, Epistolarum
...volumen, a.0. 468f.

178 Brief des Rungius an Zwinger vom §. 2. 1584, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. IT 28, 321.



128 Carlos Gilly

trata'®. Wer bei der Lektiire dieses Werkes den groBen Verchrer
des Paracelsus bisweilen vermif3t, darf nicht vergessen, dal3 es sich
hier um Vorlesungen fiir alle Studenten handelte und Zwinger
dullerst zuriickhaltend war in der Preisgabe seiner innersten Ubet-
zeugungen, und noch dazu vor unerfahrenen jungen Leuten. Den-
noch hatte Zwinger Paracelsus in seinen Vorlesungen nicht nur als
Chemiker, sondern auch als Arzt und Philosophen so hochgeprie-
sen, daB3 es der Sohn bei der Herausgabe des Werks fiir angebracht
hielt, im Vorwort seine von den Ansichten des Vaters abweichende
Haltung o6ffentlich bekanntzugeben®0., Auf seinem Lehrstuhl fiir
theoretische Medizin an der Basler Universitit hatte Zwinger ge-
lehrt, wie Paracelsus der erste gewesen sei, welcher die griindliche
und vor allem wirksame Pharmakologie aus der alchemistischen
Dunkelheit hervorgeholt und sie den Gesetzen einer neuen Methode
unterworfen habe. Und so wie Hippokrates der grofle Arzt unter
den Griechen und Avicenna unter den Arabern gewesen sei, so sei
Paracelsus der groBle Arzt unter den Deutschen. Mogen auch viele
Formeln seiner Medikamente von anderen wie Isaac Hollandus
oder gar Hermes Trismegistos ibernommen worden sein, fest stehe
doch, dal3 er sie nach der chemischen Methode uberarbeitet und in
der Sprache des Volkes verbreitet habe. Mit viel Geist und als
Nacheiferer des Hippokrates habe Paracelsus alles auf seine Methode
reduzieren wollen. Hippokrates habe mit bewundernswertem Fleil3
aus unzihligen Krankengeschichten seine logische Methode ge-
schaffen; aus geheimen Beobachtungen vieler Arzte habe Paracelsus
seinerseits die neue chemische Methode erfunden. Mége sie auch
manchmal provokatorisch erscheinen, so stimme sie doch in den
meisten Fillen mit der logischen Methode tiberein. Wir mii3ten thm
fiir das Dargebotene danken, setzte Zwinger auf Griechisch hinzu,
fiir das Versdumte und das Fehlerhafte hingegen ihn eher entschul-
digen als mit groBem Geschrei ihn zu widerlegen versuchen s,

In der kleinen Geschichte der Medizin, die Zwinger im achten
Kapitel seines Buches De Medicinae Speciebus verfalite, widmete er
fast ein Drittel der systematischen Darstellung der paracelsischen
Medizin. Er rechtfertigte dieses Ubergewicht, indem er auf den

17 Basileae 1610. Das Werk wurde posthum von Jakob Zwinger heraus-
gegeben, war jedoch anfangs 1587 bereits abgeschlossen. Am 31. 1. 1587
schickte Zwingers Amanuensis, Basilius Lucius, den letzten transkribierten
Teil des Werkes von Mulhouse nach Basel: « Praelectionum tuarum medicarum,
Cl. D. Doctor, partem residuam, quam mecum habui, tibi descriptam remitto »,
Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn. II o, 249.

180 Physiologia medica, a.0. ):( 57.

181 Thid. 56f.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 129

groflen Ruhm der Sekte, auf die groflen Gelehrten, welche sich zu
ihrer Lehre bekannten und vor allem auf die Vielzahl ausgezeich-
neter Arzneimittel hinwies, die dank Paracelsus wieder entdeckt
worden seien. Gewil3 wire es, so Zwinger, wiinschenswerter gewe-
sen, wenn Paracelsus, anstatt eine neue Sekte zu grinden, der alten
Medizin hitte zu groBerer Vollkommenheit verhelfen wollen. Wahr
sei auch, dall Paracelsus viel Ungereimtes geschrieben habe, das bei
einem Manne, der die meisten Philosophen von ihrem Sockel zu
stiitzen trachtete, fiir viele nicht unwidersprochen habe bleiben
konnen. Damit habe er eine grofle Zahl von Widersachern, unter
ihnen Erastus, auf den Plan gerufen. Diejenigen aber, die mehr nach
Wahrheit strebten als eine Sekte zu bekdmpfen suchten, miiliten
zugeben, daf} Paracelsus viele Geheimnisse der Natur enthiillt und
damit der Arzneikunst zu neuem Glanz verholfen habe. Und dies
diirfe nicht verschmiht werden, weil es nicht von Paracelsus stamme,
sondern es seien Geschenke der Natur selber, die Paracelsus ent-
deckt habe®2,

Das ganze Problem lag fiir Zwinger bei den vielen Vorurteilen
und in der allgemeinen Unkenntnis in bezug auf Methode und Werk
des Paracelsus. Es gebe Leute, die sich wegen ein paar gelungener
chemischer Priparate schon fiir ausgezeichnete Paracelsisten hiel-
ten, ohne die geringste Ahnung von der Philosophie des Paracelsus
zu haben; andere wiederum verdammten Paracelsus, ohne sich im
klaren dartiber zu sein, was sie eigentlich an thm auszusetzen hitten.
Zwinger hielt es deswegen fiir angezeigt, die ganze Medizin des
Paracelsus nach dem methodischen System des Hippokrates zu
ordnen, um seinen Schiilern Einsicht in die Physiologie, Pathologie,
Atiologie, Semiotik und Therapeutik des Paracelsus zu verschaf-
fen'®, In der Physiologie, so schrieb Zwinger, gehe Paracelsus vom
Prinzip aus, dal der Mensch ein Mikrokosmos sei. Deshalb solle
der Arzt zuerst die Natur der groBBen Welt zu erkennen suchen, um
dann seine Kenntnisse an den Menschen anzuwenden. Im Menschen
selbst, da Mikrokosmos, kénne man diese Teile des Makrokosmos
nicht sehen, sondern nur durch Signaturen erraten oder durch die
chemische Analyse erfahren. Anders als Hippokrates lege Paracelsus
keinen Wert auf die lokale Anatomie und lache tiber die Theorie der
Sifte. Manchmal verneine er, dal} es die Humores gebe, manchmal
akzeptiere er sie, behaupte aber gleichzeitig, sie hitten keine Bedeu-
tung fiir die Krankheit. Fiir ihn seien es die geistigen Krifte, welche
die Funktionen des Menschen bestimmen. Diesen «mechanischen

182 Thid. 81f.
183 Thid. 82.



130 Carlos Gilly

Geistern » schreibe er die Ubertragung der Heilkrifte der Medika-
mente zu, auch ohne dal3 man sie einnehme oder zu Gesicht be-
komme. In der Pathologie fithre er die Krankheiten nicht auf Min-
gel in den Ko6rperfunktionen zuriick, sondern auf die doppelte
Struktur des Menschen, der sowohl die Semina der Gesundheit wie
diejenigen der Krankheiten in sich habe. In der Atiologie unter-
scheide er zwischen natiirlichen und tbernatiirlichen Remedia: die
ersteren werden durch chemische Analyse gewonnen und bestehen
aus den drei «Principia» (Salz, Mercurius, Sulphur), aus den nattir-
lichen Dingen (Pflanzen, Tieren, Mineralien, Steinen) oder aus den
vier Elementen als den «matres» der in ihnen verborgenen «scien-
tiae». Die iibernatiirlichen Remedia werden durch die eigene
magische Imagination, den Glauben oder auch durch Engel und
Geister verabreicht. Bei den Letzteren handle es sich jedoch auch
um natiirliche Medizin, die lediglich auf tbernatiirliche Weise in
den Korper gelange. In der Therapeutik vertrete Paracelsus die
Meinung, die Heilung geschehe nicht durch Neutralisierung der
Krankheit mit entgegengesetzten Medikamenten, sondern durch
Anwendung von gleichartigen Heilmitteln, da Krankheit und Medi-
kament das Gleiche seien. Alle Krankheiten seien schlieB3lich heilbar;
gelinge die Kur nicht, so liege der Fehler beim Arzt: die Natur habe
fiir jede Krankheit ein Gegenmittel bereit.

Kein polemisches Wort triibte Zwingers Ausfithrungen tber die
Lehre des Paracelsus. Selten ist eine kritische Bemerkung bei der
Aufdeckung tatsidchlicher Widerspriiche zu finden, selten auch
Worte der Zustimmung bei der Wiedergabe von Lehrsitzen, mit
denen Zwinger durchaus einverstanden war. Zwinger vermittelte
seinen Horern das Wesentliche der paracelsischen Medizin mit einer
Sachkenntnis und Objektivitit, wie sie erst in jingster Zeit wieder
erreicht worden ist. Anders als die Zusammenfassung des Paracel-
sisten Oswald Croll, bis zur Aufklirung die am hiufigsten benutzte
Einfithrung in die Lehre des Paracelsus®4, mutet Zwingers Darstel-
lung der paracelsischen Medizin wie ein Kapitel aus Pagels Biogra-
phie des Paracelsus an.

184 Oswald Croll, Basilica Chymica, a.O. 3-110. Crolls Pracfatio Admoni-
toria galt wihrend des ganzen 17. Jahrhunderts als die beste Einfiihrung in die
Gedankenwelt des Paracelsus. Von der Basilica Chymica cerschienen mehrere
lateinische, aber auch deutsche, franzosische und englische Ausgaben (J.R. Par-
tington, A History of Chemistry 2, London 1961, 175). Noch Diderot bezeich-
nete Croll als den Mann, der die Lehre des Paracelsus zu cinem System redu-
zierte, «Oswald Crollius reduisit le paracelsisme en systéme», und in seinem
langen Artikel iiber Paracelsus und die Theosophen machte er nichts anderes
als die Praefatio Crolls zu excerpieren, ohne ihn weiter zu nennen (s. Encyclo-
pédie ou Dictionnaire Raisonné 16, a.O. 255-258).



Zwischen Erfahrung und Spekulation 131

In der moderneren Forschung wurde die Behauptung aufgestellt,
es klinge aus diesen Ausfithrungen Zwingers « Ablehnung der para-
celsischen Theorien» durch sowie sein Widerwille gegen die ab-
schitzigen Angriffe Theophrasts gegen die Medizin der Antike?®5.
So wahr der zweite Teil dieser Behauptung ist, so wenig stimmt der
erste. Wohl mag Zwinger in seiner Physiologia Medica die Studenten
vor der Flucht in die magische Medizin — und damit meinte er einen
Teil der Lehre des Paracelsus — gewarnt haben®, doch die Ver-
gleiche mit anderen Schulen fielen allzu oft zu Gunsten derjenigen
des Paracelsus aus. Zwinger hatte sogar die Elementenlehre Theo-
phrasts tibernommen, mit der Einschrinkung allerdings, diese
gehore primir in die allgemeine Wissenschaft der Natur und nicht
in die Medizin. Gegenstand der Medizin sind nach Zwinger nicht
die drei ersten Substanzen Salz, Merkur und Schwefel, in die sich
der Korper «(ut) ipsa docet experientia» durch Korruption wieder
zuriickverwandelt. Genausowenig sind dies die aristotelischen Be-
griffe von materia, forma und privatio. Die letzteren sind nur
logische Begriffe, die ersten jedoch bezeichnen die Prinzipien, aus
denen der Mensch entsteht oder auf die er nach dem Tode reduziert
wird, nicht aber den aktuellen Menschen, wie er gegenwirtig lebt87.
Prinzipien der Medizin sind hingegen, was wir durch die Sinne im
lebendigen Menschen wahrnehmen, dessen Unversehrtheit den
gesunden, dessen Beschiddigung aber den kranken Menschen aus-
macht: Festes und Flissiges, Korper und Seele, organische und

185 T, Karcher, Theodor Zwinger, a.O. 43 ff.

188 Physiologia medica, 7of. Zwinger verneint zwar nicht, dal} es neben der
natiitlichen Medizin auch eine iibernatiirliche Medizin («nec sensu nec ratione
humana adinventa, sed indicio intelligentiarum communicata») gibe. Er
bestreitet jedoch die Behauptung des Paracelsus, da3 die ganze Medizin dem
Menschen durch die Geister geoffenbart wurde: «Nugatur in eo Paracelsus,
quod totam Medicinam a spiritubus homini revelatam asserit: adeoque veteres
illos Philosophos a spiritubus deceptos, pro nucleo corticem tantum accepisse.
Se solum et primum ex Naturae lumine Medicum et Adepta philosophia illus-
tratum, veritatem ipsam docere.» Paracelsus hatte behauptet, es sci «nun offen-
bar worden dem liecht der natur, das die geist die kiinst haben an tag bracht»
(De causis morborum invisibilium, ed. Sudhoff 9, 346), aber auch das Gegenteil
(Liber de artium inventione, ed. Sudhoff 14, 251f.). Was Zwinger aber von
seinen Schiilern fern wissen wollte, war die Vermengung der Astrologie und
der Medizin, worunter sich oft eine abwegige Magie zu verstecken trachtete.
Um diese Gefahr zu bannen, miiBte man sich mit den natiirlichen Grenzen
zufrieden geben: «Accidit vero frequenter, ut qui summo artis studio tenentur,
si Naturae solius adiumentis non sint contenti, quaestus interim gloriaeve desi-
derio excellere prae caeteris cupiant, ad vetitas artes convertantur: utque latere
rectius possint, larvam sibi nobi(li)ssimarum, duarum scientiarum, Medicinae
scilicet et Astrologiae, ad simplices decipiendos, circumponant.»

187 Tbid 187f.



132 Carlos Gilly

psychische Funktionen. Denn der menschliche Ko6rper, schlief3t
Zwinger mit Plutarch, ist eine grofle und vielschichtige Gesellschaft
oder vielmehr ein Mikrokosmos, der alles enthilt: « Compendium
universi et microcosmum quendam in quo analoga quaedam uni-
versitatis rerum reperiuntur, cum in hominem tanquam in centrum
creaturae reliquae omnes destinentur.» Und dazu brauchte Zwinger
nicht Paracelsus zu zitieren: «id quod Plato in Tymaeo et Hippo-
crates in libro de Diaeta docuere!®.»

Die Frage, ob Zwinger ein Paracelsist gewesen sei, halte ich fiir
falsch gestellt. Die darauf erfolgten Antworten, Zwinger sei ein
«bedingter Anhinger des Paracelsus» (A. Burckhardt), «scharfer
Galenist, der jedoch Paracelsus nicht vollig verwerfe» (Sudhoff),
«weder bedingter noch unbedingter Paracelsist, sondern leiden-
schaftsloser Kritiker des Paracelsus» (Karcher) oder gar ein Befiir-
worter der «schirfsten und rabiatesten Gegner Hohenheims», wie
Zwinger neulich genannt wurde!®?, zeigen uns zur Geniige, dafl wir
mit dieser Fragestellung Zwinger nicht gerecht werden konnen.
Zwinger war nicht Anhdnger einer medizinischen Schule, sondern
lediglich einer bestimmten Methode, Medizin zu betreiben: es war
dies die Methode der Erfahrung, die von Hippokrates postuliert
und von Paracelsus angewandt wurde, wie Zwinger (mit Recht)
entdeckt zu haben glaubte. So konnte er an einen alarmierten Stu-
dienkollegen aus seiner Studentenzeit in Italien, Paul Hess, berich-
ten: « Theophrasto experientiae nomine multum tribuo.» Er begiin-
stige jedoch weder diejenigen, welche die ganze Medizin in Chemie
verwandelt sehen wollten, noch die anderen, welche einer alten
Methode verhaftet seien und alles Neue verdammten, ohne es je
selber ausprobiert zu haben. Und diese seine Meinung tber die neue
Empirie und die wahre Methode der Medizin unterscheide sich in
nichts von der des Hippokrates: «Et haec mea de empiria nova
(st modo chimia nova est) et vetere medicinae methodo sententia
est, ab Hippocratis, coryphaeinostri, praeceptis neutiquamaliena!®,»

Wihrend einige seiner Freunde Zwingers Haltung vollig verstan-
den wie z.B. der dinische Mathematiker Thomas Finck, der ihm
von Padua aus berichtete: «Theoriae novae semina atque funda-
menta in Hippocrate latere tecum Severinus asserit!®ly, konnten
andere ihre Enttduschung und ihr MiBlbehagen kaum verbergen.

188 Tbid. 193 f. Uber Zwingers Bejahung der Mikrokosmoslehre verweise ich
auf den zweiten Teil dieser Arbeit.

18 E, Weber, J. Arndts Vier Biicher vom Wahren Christentum, a.O. 34.

190 T, Scholzius, Epistolarum. .. volumen, a.0. 467.

191 Brief von Finck an Zwinger vom 7. 12. 1584, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. II 4, 100.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 133

Paul Hess antwortete auf den eben angefithrten Brief des Baslers,
Zwinger moge den Paracelsus mindestens nicht namentlich und in
aller Offentlichkeit in Schutz nehmen, da ihn fromme und gelehrte
Minner einstimmig als Atheist und Ignorant verurteilt hitten?%,
Schlimmer jedoch stand es mit Crato von Kraftheim. 1584 hatte
Zwingers Schiiler Moffett seinen De jure et praestantia chemicorum mie-
dicamentorum Dialogus Apologeticus in Frankfurt publiziert, in dem er
mit Erastus und den « Antichimisten » abrechnete und sich dabei wie-
derholt auf Zwinger und Aragosius berief. Wegen einer ironischen
Bemerkung des Englinders tiber Cratos alte Feindschaft gegen die
Chemie war dieser stark gekrinkt!®® und wandte sich mit den fol-
genden heftigen Worten an Zwinger: Er (Crato) wiirde erbleichen,
wenn ein Mann wie Moflett sich als sein Schiiler ausgeben wiirde.
Moftett nenne sogar Christus einen Chemiker. Habe ihn das etwa
Zwinger oder Aragosius gelehrt'®? Drei Wochen spiter forderte
Crato Zwinger heraus, fir seine Ehre zu sorgen und Moffett, der
seinen Namen mibraucht habe, zu desavouieren. AuBlerdem solle
Zwinger von den «Paracelsistica Somnia», welche der Arzneikunst
diametral zuwiderliefen, Abstand nehmen und zu Hippokrates
zuriickkehren: «de medicamentis sentiat quisque quod volet19.»
Auch vor der chemischen Philosophie des Johannes Rungius
glaubte Crato Zwinger warnen zu missen: Auch er (Crato) habe
nicht weniger von den Schriften des Rungius gelesen als Zwinger,
der ihn fiir seinen Lehrer halte. Rungius’ Philosophie sei jedoch eine
phantastische, da er, wie in Ekstase, immer ein anderes Sulphur,
Quecksilber und Salz meine als die, die wir alle kennen®.
Zwinger ging jedoch auf alle diese Vorwiirfe nicht ein. Er teilte
Crato lediglich die negative Meinung Felix Platters iiber Moffett
mit, nicht aber seine eigene oder die des Aragosius. Was die Chemie
betreffe, schrieb Zwinger, so betrachte er sie nicht als Erfindung des
Paracelsus, oder irgend eines «carbonarius», sondern mit Hippo-
krates als eine Herausforderung der Natur und als Gesetz einer
schwereren Kunst. Paracelsus habe gewil} vieles entdeckt (er hatte
ja genligend Verstand dazu). Doch habe er es gleichzeitig profa-

192 Brief von Hess an Zwinger vom 21. 5. 1581, Univ.-Bibl. Basel, Grey-
Gryn. II 28, 119.

13 T, Moffett, Dialogus Apologeticus de jure et praestantia chemicorum
medicamentorum, in Theatrum Chymicum 1, Argentorati 1659, 85.

194 Brief Cratos an Zwinger vom 19. 1. 1585, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
IT 28, 52,

193 Brief Cratos an Zwinger vom 11. 2. 1585, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
IT 8, 526.

198 Brief Cratos an Zwinger vom 19. 1. 1585, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
IT 28, 52.



134 Carlos Gilly

niert, indem er diese schone Kunst mit einer exoterischen Philoso-
phie prostituiert habe. Es sei unsere Aufgabe, diese schtne Kunst
vor weiterer Schindung zu bewahren'®?. Daraufhin antwortete
Crato: «Ich bin mit Dir in dem, was Du iiber die Chemie sagst,
vollig einverstanden. (De Chymicis plane tecum sentio.)%» Dies
war jedoch kein eigentliches Gesprich mehr, sondern eher ein hof-
liches Ausweichen. Wie Crato in Wirklichkeit iiber Zwingers Ein-
stellung zu Paracelsus dachte, hat uns bereits sein spiterer Brief an
Weidner gezeigt!®.

Und wie Zwinger seinerseits sich in Paracelsus vertiefte und in die
Experimentierung immer geheimerer Priparate, beweist nicht nur
sein Briefwechsel mit Rungius und Severinus, sondern auch seine

Mitarbeit am editorischen Programm von Pernas Schwiegersohn
Konrad Waldkirch?200,

197 Brief Zwingers an Crato vom 8. 6. 1585, Breslau, Bibliotheka Uniwersy-
tecka, Rehdiger 248, Nr. 157: «De chymicis superioribus quoque literis egi,
non tanquam Theophrasti vel cuiuspiam alterius carbonarii (lixas potius cum
veteribus appellemus, ¢ lice) inventa, sed tanquam gioeog BAdppata xat T€xvng
abstrusioris vop.ofetquata, ut cum Hippocrate loquar. Et tamen ut ingenii
scientia (?) est pro sua profecerit fateri: sic si quac a Theophrasto non tam
inventa (at invenire tamen potuisset, magno ingenio, licet distorto, praeditum,
quis negarit ?) quam profanata sunt (revera enim artem pulcerrimam exotericis
ct philosophiae adminicula nulla habentibus prostituit) a profanatione ulteriori
vindicare studeamus. Aragosio tuas ostendi et ad id, quid de antimonio cum
nitro parato quaevis responsurum puto. Nam Platterus vel nomen ipsum
suspectum habet nedum Moufetti scripta approbat.»

188 Brief Cratos an Zwinger vom 8. 5. 1585, Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn.
11 28, 54.

w8 o, Anm, 163,

200 Die Herausgabe der Werke des Arnaldus de Villanova war ein frihes
Anliegen des Perna. Bereits in seinem Index Librorum von 1578 hatte Perna
den Druck als bevorstehend angekiindigt, « Arnoldi de Villanova opera omnia
sub praclo» (s. G. Richter, Verlegerplakate des XVI. und XVII. Jahrhunderts
bis zum Beginn des dreiBigjihrigen Krieges, Wiesbaden 1965, Taf. 8). Er
hatte Nicolaus Taurellus mit den Kommentaren zum Werke des Katalanen
beauftragt. Taurellus wurde jedoch 1580 als Professor der Medizin nach Alt-
dorf gerufen und hinterliel3 Perna nur die Kommentare zu den ersten Biichern.
Nach Pernas Tod entschied sich Waldkirch fiir den Druck und Zwinger iiber-
nahm die Aufgabe, die Bucher organischer als in den friheren Lyoner Aus-
gaben zu ordnen und die Praefatio des Typographus an den Leser zu schreiben.
Sechs Monate nach dem Druck, am zo0. 10. 1585 bedankte sich Taurellus bei
Zwinger fiir das in der Vorrede des Werkes gezeigte Wohlwollen: «Ex tua in
Arnoldi praefationem satis intellexi tuum erga me amorem et favorem adhuc
esse integrum, quin et tuam admonitionem et amicam et ¢ re mea €sse agnosco.»
(Univ.-Bibl. Basel, Frey-Gryn. II 4, 310). Bezeichnend fiir die Einstellung
Zwingers ist eine zweite Vorrede zu den magischen Werken des Arnaldus, in
der er fiir die Freiheit des Verlegers und des Lesers plidiert: «Lectori Salutem.
Non omnibus operam nostram, in Arnoldi editionem collatam, omnino proba-



Zwischen Erfahrung und Spekulation 135

Auf Zwingers Briefwechsel mit Severinus brauche ich hier nicht
niher einzugehen, da Rotondo ihn bereits behandelt hat. Es war
Severinus, der den Franzosen Guillaume Meilan Gber Zwingers
Haltung zu Paracelsus aufklirte, worauf Meilan im Jahre 1587 an
Zwinger schrieb, er mége Waldkirchs Druck des Paracelsischen
Gesamtwerks tiberpriifen, damit in ihm keine Stellen gegen den
Papst ausgemerzt wiirden?'!. Herausgeber dieser Ausgabe war der
Katholik Johannes Huser; die finanziellen Kosten iibernahm der
Erzbischof von Kéln. Was jedoch Meilan und Severinus nicht wul3-
ten (und was auch der modernen Forschung tber diese wichtigste
Ausgabe entgangen zu sein scheint), war die Tatsache, dal3 Zwinger
als Mitherausgeber der zehn Teile Der Biicher und Schrifften Theo-
phrasti Paracelsi zusammen mit Huser hitte genannt werden miis-
sen, wire er nicht unmittelbar vor der Drucklegung gestorben.

Wihrend den langjihrigen Vorbereitungen iiber den Druck
scheint Huser mehr mit Zwinger als mit Waldkirch verhandelt zu

tum iri, minime dubitamus. Omnibus enim quis unquam satisfecit? Sed cum
non inepti Lectoris iudicio Arnaldi scripta omnia subiicere voluerimus, neque
hoc de Sigillis tractatu, quem non sine rationibus expungere potuissemus,
defraudare quenquam voluimus: Suo quilibet recte et in hoc et in aliis utatur
iudicio. Vale» (Arnaldi Villanovani Philosophi et Medici Summi Opera Omnia,
Basileae ex officina Pernea per Conradum Waldkircherum 1585, 2037f.). Wich-
tiger fir die Mitarbeit Zwingers und Waldkirchs scheint mir jedoch die Heraus-
gabe der Cheirurgia des Paracelsus, «Warhafftiger Beschreibunge der Wund-
artzney des hochgelehrten und Wolerfahrnen Medici Theophrasti Paracelsi»,
Basel 1585 und 1586. Uber den Druck s. K. Sudhoff, Versuch einer Kritik der
Echtheit 1, 2.0O. 355ff. und 362f. AuBler der Vorrede zum zweiten Band, die
zweifellos von Zwinger stammt, haben die Marginalien und Register bereits
Sudhoff zu der Vermutung veranlaBlt, «ein wissenschaftlich gebildeter paracel-
sistischer Redacteur » habe «also dem Vetleger Perna-Waldkirch zweifellos zur
Seite » gestanden. s. ibid. 359.

201 Brief des Meilan an Zwinger von Ende 1587 bis Anfang 1588, Univ.-
Bibl. Basel, Frey-Gryn. II sa, 82: «Virorum aliquot doctorum et Paracelsicae
philosophiac studiosissimorum monitu permotus, ad te scribo, ego ante annum
tibi solum obiter notus, vir tam multis nominibus ornatissime. Veruntur illi,
ne qui iam apud vos Philosophi nostri opera omnia, undique diligenter per
triennium conquisita, ex authoris autographo et aliis manuscriptis excudi
parant, in iis minus se pracbeant fideles, quibus aliquando Theophrasti etiam
in physmxs suis libris Papam perstrmglt liberius. Quod non nisi huius doctrinae
maximo cum damno fieret. Omnes 1taque enixe te rogamus, ut iisdem tuis erga
Rempublicam litterariam officiorum insistens vestigiis, pro tua solita diligentia
illorum editionem observare non recuses. Ita fiet, ut magis ac magis de Philo-
sophia bene merendo, eruditis omnibus rem gratissimam facias et eos levissimo
negotio liberes a critica severiori.» (Wegen Zerstorung des oberen Teiles des
Bricfes ist nur der Nachname «Maelandus» zu lesen. Es handelt sich jedoch
um Guillaume Meilan aus Orléans, Arzt des Prinzen de Condé. Uber ihn s.
L. Gautier, La médecine 2 Genéve, a.0O. 428.)



136 Carlos Gilly

haben. Als das Manuskript fertig war und Huser seinen Famulus
Paul Linck mit den Unterlagen nach Basel schickte, empfahl er ihn
an Zwinger wie an seinen besten Freund: «Eum de meliori nota
tibi commendo, amanter rogans ut in quacumque re consilio et
auxilio tuo opus habuerit, ei adesse velis, mihi enim feceris quicquid
beneficiorum in eum contuleris?®.» Viel wichtiger ist jedoch in
diesem Brief die Tatsache, daB3 Huser Zwinger nicht nur um Bera-
tung in der Disposition der einzelnen Binde bat, sondern ihm auch
vorschlug, den ganzen Druck mitzugestalten und allfillig auftau-
chende Fragen jeden Monat mitihmbrieflich zu besprechen: « Quem
modum et ordinem in editione commodissimum ego iudicem,
oretenus ex Paulo (Linck) intelliges, tu si commodius aliqua disponi
posse iudicaveris, me moneas quaeso, singulis enim mensibus
literae Basilea ad nos, et hinc ad vos, perferri possunt... si quid
praeterea est quod me vis facere, impera et manda, habes enim me
ad omnia officia paratissimum?2®.» Husers Gesamtausgabe des Para-
celsus hitte durch Zwingers Mitarbeit nur gewinnen kénnen. Doch
als dieser Brief am 3. Mai 1588 geschrieben wurde, war Zwinger
seit fast zwei Monaten tot.

Es wire verfriht, dem Leser schon zum Abschlul3 dieses ersten
Teils der Studie ein befriedigendes Bild der geistigen Vielseitigkeit
Zwingers vermitteln zu wollen. Ohne die Beriicksichtigung von
Zwingers Neigung zur hermetischen Philosophie, von seinem Ver-
such einer bleibenden Methodisierung der Wissenschaften (denn
dies und nicht ein blofles Exempelalbum war sein Theatrum Vitz
Humanae in Wirklichkeit), oder von Zwingers stindig wachsendem
Skeptizismus bliebe das Bild unvollstindig, auch das des Mediziners
Zwinger. Eines darf jedoch vorweggenommen werden, worauf
bereits der Titel dieser Arbeit hinweist: Zentrales Thema bei Zwin-
ger war das Postulat nach Erfahrung sowohl in der Medizin und
anderen Naturwissenschaften — eigenes unmittelbares Priifen — wie
in der Philosophie — lebendige Geschichte in der Gestalt von
Exempeln menschlichen Verhaltens — oder auch in der Religion -
der Glaube sei an der Praxis zu priifen und nicht an der Vollstindig-
keit des Glaubensbekenntnisses.

Was das Verstindnis fiir Zwinger oft erschwert, ist die Leichtig-
keit, mit der er jedermann ein anderes Gesicht zeigte, je nach dem,
wie der jeweilige Gesprichspartner eingestellt war. Dies ist aber
weder Beweis fiir die Anpassung Zwingers an jedermanns Meinung
noch entsprang es einem Mangel an Mut oder Engagiertheit: es

202 Brief von Huser an Zwinger vom 3. 5. 1588, Univ.-Bibl. Basel, Frey-
Gryn. II 28, 150.



Zwischen Erfahrung und Spekulation 137

widerspiegelte vielmehr seine Uberzeugung, dafB} es unniitzen und
kleinlichen Kontroversen auszuweichen gelte, um sich auf das
Wesentliche konzentrieren zu koénnen.

Zwinger war praktisch der Erste und Einzige in Europa, der
Offentlich und an einer Universitit Paracelsus mit Hippokrates
gleichsetzte. Zwinger war mehr als ein Paracelsist: Er verstand es,
Paracelsus in einem groBeren Rahmen zu sehen und ihn in die allge-
meine Medizin zu integrieren. In eine Medizin, die er nicht zuletzt
dank Paracelsus zu der lingst in Vergessenheit geratenen Lehre des
Hippokrates zuriickfithrte und damit hat er den Weg fiir eine
Erneuerung der Medizin freigemacht.

PS Erst nach der Drucklegung dieser Arbeit habe ich von Ru-
dolph Zaunicks Monographie iiber den sidchsischen Paracelsisten
Georg Forberger erfahren (Kosmosophie, Forschungen und Texte
zur Geschichte des Weltbildes, der Naturphilosophie, der Mystik
und des Spiritualismus vom Spitmittelalter bis zur Romantik,
Bd. IV, Wiesbaden 1977). Die Ausbeute fiir unser Thema ist jedoch
dulerst gering. Nicht so bei der von mir tibersehenen Arbeit Marie-
Louise Portmanns, Theodor Zwingers Briefwechsel mit Johannes
Runge, Ein Beitrag zur Geschichte der Alchemie im Basel des 16.
Jahrhunders, in: Gesnerus 26, 1969, 154-163. M.-L. Portmann hat
in wenigen Seiten nicht nur die Korrespondenz des Rungius mit
Zwinger erldutert, sondern auch auf die eigenartige alchemistische
Titigkeit des Barons Johannes von Kitlitz in Basel hingewiesen.



	Zwischen Erfahrung und Spekulation : Theodor Zwinger und die religiöse und kulturelle Krise seiner Zeit. 1. Teil
	
	Der Streit um Paracelsus
	Zwinger und Paracelsus


