
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 76 (1976)

Artikel: J. P. Hebel und die Vergänglichkeit : eine Einführung für Ausländer

Autor: Forster, Leonard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


J. P. Hebel und die Vergänglichkeit

Eine Einführungfür Ausländer

von

Leonard Forster

Dieser Text entstand als Vortrag beim jährlichen Treffen
britischer Hochschulgermanisten 1971. Die Absicht war, einer germanistisch

gut informierten aber nicht auf Schweizerisches spezialisierten
Zuhörerschaft an Hand eines bestimmten Gedichtes die künstlerische

Gestalt und Leistung Johann Peter Hebels näherzubringen.
«Die Vergänglichkeit» ist in der in England verbreiteten Anthologie

«Penguin Book of German Verse» nebst englischer Prosa-
Übersetzung enthalten, die die Zuhörer in Händen hatten. Dadurch
war es möglich, gleich eingangs das Gedicht vorzutragen, weil die
Zuhörer in der Lage waren, Text und Übersetzung dabei zu
vergleichen. Es folgte dann der Kommentar, der sowohl informatorisch

wie interpretierend gestaltet werden mußte. Anschließend
wurde das Gedicht wieder vorgetragen. Für die Zuhörer bestand
ein gewisser philologischer Reiz in der Entzifferung des ihnen meist
unbekannten Textes, wie im Verstehen des wenig vertrauten
Dialekts. Es waren viele Berührungspunkte vorhanden, philologische
wie literarische, an denen der Kommentar anknüpfen konnte. (Die
meisten Anwesenden kannten und schätzten das « Schatzkästlein »,
das in einer englischen, kommentierten Schulausgabe vorliegt.)
Das Experiment hat sich bewährt, so daß eine überarbeitete Fassung
als Beitrag zur Festnummer erscheinen konnte, die die Zeitschrift
«German Life and Letters » 1975 dem Lexikographen Trevor Jones
widmete. In der hier folgenden Neufassung in deutscher Sprache
konnte viel bloß Informatorisches wegfallen; dafür wurden die

Berührungspunkte mit der englischen Literatur etwas stärker
ausgearbeitet. Als Beispiel eines Versuches, den Mundartdichter Hebel
einem zwar fremden, doch weltoffenen und nicht ganz unqualifizierten

Publikum vorzustellen, mögen diese Ausführungen ein gewisses

Interesse bei baslerischen Lesern erwecken1.

1 Im allgemeinen sei auf das nützliche Metzler Realienbändchen M 80 von
Rolf Max Kully, Johann Peter Hebel, Stuttgart 1969, verwiesen. Kully berichtet

nichts über englisches Schrifttum zu Hebel. Es wären u.a. nachzutragen:
C P. Magills Einleitung zu seiner Schulausgabe vom Schatzkästlein (Nelson's



6 Leonard Forster

Gleich am Anfang mußte die Geschlossenheit (nicht Abgeschlossenheit!)

der Hebeischen Welt vorgeführt werden, die sich ungefähr

mit der heutigen Regio Basiliensis deckt - über alle Staatsgrenzen

hinweg: uns Inselbewohnern muß das Grenzendasein erst
begreiflich gemacht werden. Sodann wurde eine statistische Grundlage

gelegt2: Schopfheim hatte zu Hebels Zeiten 1200 Einwohner,
Lörrach 1700; Karlsruhe, Hauptstadt des Großherzogtums, hatte

7000, Basel 15 000 ; Goethes Weimar hatte 6000. Mit der Kutsche
fuhr man in vier Tagen von Karlsruhe ins Wiesental. Eine lehrreiche
englische Parallele: Oxford lag um 1830 weniger als eine Tagereise
von London entfernt, doch wird berichtet, wie ein Kutscher « spending

three nights of the week in Oxford, four in London, maintained
in both a home, presided over by two several wives, with each of
whom he had gone through the marriage ceremony, and had for
many years — so distant was Oxford then from London — kept each

partner ignorant of her sister's existence»3. Auch bei uns war die

engere Heimat wichtiger, selbstgenügsamer als heute. Man war in
höherem Maße darauf angewiesen, in der kleinen Welt auch das

Große zu verwirklichen. Der Vergleich mit einem andern großen
Dialektdichter, mit Robert Burns, lag nahe (um so mehr als das

Treffen in Aberdeen startfand) und ist tatsächlich sehr lehrreich4.
Beide waren Arbeiterkinder, doch hatte Hebel eine weit gründlichere

Bildung genossen als Burns. Zum Teil deswegen war er
imstande, sich im Establishment eine unauffällige aber sichere
Nische zu schaffen, und in seinem Werk verbreitete er Werte, die
diesem Establishment genehm waren. Man sieht sich heute genötigt,
zu betonen, daß diese Werte nicht an sich schlecht sind; für die
damalige Zeit waren sie, so paternalistisch sie auch gewesen sein

mögen, recht liberal. Es fällt nicht schwer, Burns als einen potentiell
revolutionären Dichter zu sehen; von Hebel wird man das kaum
behaupten können. Und doch, hätten sie sich getroffen (sie gehör-

German Texts 3), London 1955, und sein Artikel Pure and Applied Art : a Note
on Johann Peter Hebel in der Festnummer von German Life and Letters für
Barker Fairly, April 1957, die zum Besten gehören, was über Hebel geschrieben
wurde - nicht nur in England. Seither verdient der feinsinnige Beitrag J. L. Hib-
berds über Hebel und die Idyllik in Forum for Modern Language Studies 1972
Erwähnung.

2 Nach Friedrich Meyer, Hebel und seine Landschaft (Schriftenreihe des
Hebelbundes II), 1962, S. 13L

3 William Tuckwell, Reminiscences of Oxford, zitiert von Jack Simmonds,
Journeys in England, Newton Abbot 19692, S. 89.

4 Die Parallele verdient eingehender untersucht zu werden ; der Beitrag von
August Korrodi, Robert Burns und Peter Hebel, Berlin 1873, ist völlig
unzureichend.



J.P. Hebel und die Vergänglichkeit 7

ten der gleichen Generation an), würden sie sich gut verstanden
haben. Die Werke in englischer Sprache, in denen eine ähnlich
geschlossene Welt zum Ausdruck kommt, stammen aus unserem
Jahrhundert: Es sind «Under Milk Wood» des Walisers Dylan
Thomas und «Spoon River Anthology» des Amerikaners Edgar
Lee Masters - «alles echt und wahr und genau und gemessen.
und das Kleinste herrlich » und das Größte vermögen sie auch
auszusprechen.

Zu Hebels Pflichten gehörte es, den Kalender herauszugeben,
den die paternalistische Landesregierung, ganz im Sinne der
Aufklärung, dem Bauernvolk zudachte, das zum großen Teil kaum
lesen und schreiben konnte. Er entwarf ihn neu, nannte ihn den
«Rheinischen Hausfreund», schrieb für ihn neben dem Obligaten
aus Astrologie und Astronomie Erzählungen, allerlei Mitteilungen
und lehrreiche Anekdoten; alles von hoher Qualität, in einer klaren,
ungezierten, anspruchslosen Sprache, die damals in der deutschen
Literatur neu war und auch seither nicht allzusehr verbreitet ist.
Diese Art zu schreiben ist später von Robert Walser und von Kafka
aufgegriffen worden, allerdings zu andern Zwecken. Als Schweizer
kannte ja Walser Hebel von Kindheit auf. Die Erzählungen aus dem
«Hausfreund» gab Hebel 1811 gesondert heraus, als «Schatzkästlein

des Rheinischen Hausfreundes». Das Buch wurde gleich als

Meisterwerk anerkannt, und auf ihm beruht Hebels Ruhm im
weiteren deutschen Sprachgebiet : Kafka soll das « Schatzkästlein »

in der Tasche getragen haben. Auf dem Gebiet der eigenen Mundart

aber ist er bekannt wegen der «Allemannischen Gedichte»
(1803).

Der Untertitel - «für Freunde ländlicher Natur und Sitten » - hat
etwas Paternalistisches und Aufklärerisches an sich, das gut zu
Hebel dem Kalendermann paßt. Man fragt sich, wer diese Freunde
wohl sind? Sind es vielleicht die Leser seines Kalenders? Vieles
spricht dafür, daß Hebel sich eher an die Gebildeten wenden wollte,
sie aber auf einer klassenlosen Ebene zu erreichen suchte, in der
intimen, alltäglichen Sprache des Familienlebens. Wir dürfen annehmen,

daß in Baden im frühen 19. Jahrhundert eine ähnliche sozio-
linguistische Situation herrschte, wie auf der andern Seite des

Rheins heute noch: Nämlich die Situation der Diglossie, wo die
Mundart die Sprache des täglichen Lebens ist, in der sich die Gebildeten

wie die Ungebildeten ausdrücken, und wo die Hochsprache
ganz bestimmten Zwecken vorbehalten bleibt.

Für die Ungebildeten harte sich der Kalender der Hochsprache
bedient, denn sie waren es gewöhnt, Erbauliches und Belehrendes,
wie auch die Sonntagspredigt, in der Hochsprache zu hören. Das



8 Leonard Forster

war ja die Sprache der Bibel, die sie mit Mühe zu lesen gelernt
hatten. Ihre eigene Sprache hatten sie nie lesen gelernt, denn sie war
ja bis jetzt auch nie für sie geschrieben worden. Und so haben wir
denn die paradoxe Situation, daß die Werke in der Hochsprache
sich an die Ungebildeten, die in der Mundart aber an die Gebildeten
wenden. £u den Gebildeten kamen sie dann aber ganz neu und
unverbraucht, noch keiner Tradition verpflichtet, und in dieser
neuen Sprache konnte sich der Dichter ganz frei bewegen.

Gibt es Gebiete des menschlichen Erlebens, die man in der Mundart

nicht befriedigend in Worte fassen kann Burns war offenbar
dieser Meinung; oft wechselt er in die Hochsprache hinüber, wenn
er ein Thema behandelt, das im 18. Jahrhundert traditionell für
gehoben galt. In seinem schönen Gedicht «The Vision» ist der
erste, beschreibende Teil in schottischem Dialekt, aber bald gleitet
er ins Englische über, um dem vollen Glanz der Scotia, der Verkörperung

Schottlands, ganz gerecht zu werden; so beginnt dann der
zweite Teil mit den hochkonventionellen Worten :

With musing-deep, astonished stare
I viewed the heavenly-seeming Fair...

was ungefähr das Literarischste ist, das man sich denken kann;
solches gibt es noch viel in seinem Werk. Wie weit kann man mit
der Mundart kommen, wenn man nicht gerade spezialisierte
technische Fragen zur Sprache bringt, oder eine feste literarische
Konvention handhabt (die aber schon selbst eine spezielle technische
Frage ist), sondern grundlegende menschliche Probleme behandeln
möchte Es zeigt sich bald, und dafür ist Hebel eines der wichtigsten

Beispiele, daß man auch das Tiefste ausdrücken kann, wenn es

einem nur gelingt, jeglichen Jargon zu vermeiden, den literarischen,

den philosophischen, wie den wissenschaftlichen. Die Metaphern

dürfen kühn sein, sie dürfen neues poetisches Gebiet erschließen,

aber sie müssen aus dem täglichen Leben kommen, möglichst
konkret sein und sich im allgemein-menschlichen Bereich halten5.
Vieldeutige menschliche Beziehungen möglichst einfach
auszudrücken ist etwas, das den Deutschen nicht leicht fällt und daß sie,
trotz Goethe, traditionell nicht gern und nicht oft versucht haben.
Darum ist Hebels Erfolg so interessant, der ja nicht ein einfacher
Bauer ist, sondern, wie Goethe sagt, «auf der höchsten Stufe der
Kultur » steht. Auch hier ist ein Vergleich mit Burns lohnend. Burns
benützt ebenso gern wie die übrigen Poetaster des 18. Jahrhunderts

5 Zu dieser Frage Paul Zinsli in Fernand Brunner, hg., Vom Wesen der
Sprache, Bern 1967.



J. P. Hebel und die Vergänglichkeit 9

mythologische Personifikationen, wie Natur, Phantasie, Freude, Sol,
Luna, Scotia und andere, und er benützt sie, weil er ganz naiv
glaubt, daß sie unbedingt zur poetischen Diktion gehören, nicht
weil er sich in der Welt der Antike, wo sie herkommen, auskennt
und sich in ihr wohlfühlt. Er schmückt sich bloß mit fremden
Federn. Hebel gebraucht solche Hilfsmittel kaum. Er hat sich die
Kultur seiner Zeit und auch die des Altertums so sehr zu eigen
gemacht, daß er klar empfand, wie verwandt das Landleben ist, das

er kannte, mit dem, das Virgil und Theokrit beschreiben. Er konnte
sein eigenes Werk mit Anspielungen auf das ihrige bereichern, auf
eine Weise, die seine Freunde, Pfarrer und Lehrer im Wiesental,
verstehen würden, da sie ja auch in diesen beiden Welten lebten,
die aber auch den einfachen Leser nicht vor den Kopfstoßen würde.

Hebels Mundartgedichte sind aus dem Heimweh entstanden: In
Karlsruhe war er ja vier Tagereisen vom Wiesental entfernt: Er
hätte ebensogut in Jamaika sein können, wo Burns hingehen wollte.
Das Land war flach und uninteressant, die Sprache klang ihm fremd
in den Ohren. Man spürt fast, daß Hebel in diesen Gedichten zu
sich selber spricht, daß er eine Atmosphäre heraufbeschwört. Aber
die Tradition der Predigt, in der er großgeworden ist, läßt sich nicht
verleugnen : Er braucht eine Zuhörerschaft oder einen Gesprächspartner,

und seine Gedichte wenden sich immer wieder an einen
Hörer, oder Leser, dem Hebel sich großzügig hingibt. Es ist
erstaunlich, wie viele Gedichte aus Zwiegespräcben bestehen : Der
Samstig het zum Sunntig gsait ; Der Liebgott het zum Früelig gsait.
Das Gespräch geht durch das ganze Gedicht hindurch. Auch in
unserm Gedicht ist es so. Manche sind an namhafte Personen
gerichtet, und in einem von ihnen, etwas wortreich betitelt: «Des
rheinischen Hausfreundes Danksagung an Herrn Pfarrer Jäck in
Triberg, für ein ihm übermachtes freundliches Geschenk», wird
auch der Standpunkt klar, von dem aus diese Gedichte geschrieben
wurden. Der Dichter ist jetzt ein Stadtbewohner, und so hat er viele
Dinge nicht, die jeder Bauer hat, und da muß er sich eben mit der
Phantasie helfen: me maint, me heigs - und sich an ihnen freuen,
als ob sie ihm wirklich gehörten. Ja, er kann sich eigentlich so noch
mehr freuen als der rechtmäßige Eigentümer, und wenn es ans
Ernten geht, so kann er großzügig sagen :

Jetzt chömmet Lüt, wer will und mag,
und heuet, schnidet, hauet Trübli ab!
I ha mi Freud an allem gha,
mi Herz an alle Düften, aller Schöni glabt.
Was übrig isch, isch euer. Traget's heim.



IO Leonard Forster

«Me maint, me heigs», das ist der Grundton der «Allemannischen
Gedichte ». Hebel spricht mit sich und auch zu den andern. Für sich
selbst spricht er grundlegende, ihm selbstverständliche, moralische
Gedanken aus, für die andern kleidet er sie in eine anschauliche
Sprache, die unser Interesse fesselt. Socin hat darauf hingewiesen,
wie Hebel Gedankengänge aufzeigt, «an die der gewöhnliche
Mann nicht zu denken pflegt, die aber, einmal angestellt, ihm auch
nicht fremd, unverständlich und gesucht vorkommen»6. Die
Sprache, in die er seine Gedanken kleidet, ist konkret, er vermeidet
alles Abstrakte. Er gebraucht Personifikation, ein gefährliches
Stilmittel, das leicht langweilig wird. Aber nicht bei ihm. Gerade in der
Art, wie er die Hypostasen anbringt, liegt der Unterschied zwischen
ihm und Burns - und mit Burns den andern Dichtern des 18.
Jahrhunderts in Europa.

Schon das erste Gedicht in diesem Band handelt von der Wiese,
dem Fluß, in dessen Tal Hebels ganze kleine Welt lebt, und sie ist
eine kühne Personifikation. Die Welt der Antike hatte viele
Flußpersonifikationen geschaffen. Spätere Dichter hatten sie angewendet,

und die Welt der Schäferei wimmelt von Najaden und Orea-
den. Aber die Flußgedichte der Antike, wie z.B. die «Mosella» des

Auson, personifizierten den Fluß nicht; sie beschrieben ihn. Hebel
dagegen sieht die Wiese zuerst als ein Kind, dann durch die
verschiedenen Wachstumsstufen hindurch als ein fröhliches junges
Mädchen, bis sie am Ende sich mit «dem Schwizerbueb», dem
Rhein, vereinigt, und die beiden ihren Weg gemeinsam fortsetzen.
Verglichen mit ihr ist Burns' Scotia, trotz ihrer schönen Beine
(«My bonnie Jean could only peer it») eine blasse neblige Gestalt.
Durch das ganze Gedicht hindurch, und gleich im feierlichen Exordium

wendet Hebel die Klassiker an, formt sie für seine Zwecke
um, parodiert sie auch sozusagen mit einem Augenzwinkern, weil
sie eben immer vor seinem inneren Auge sind. Magill hat sicher
recht, wenn er meint, daß gleich die ersten Zeilen Hebels
Zeitgenossen erstaunt haben müssen7:

Wo der Dengle-Geist in mitternächtge Stunde
uffeme silberne Gschirr si goldeni Sägese denglet,
(Todtnaus Chnabe wüsse's wohl) am waldige Feldberg,
Wo mit liebligem Gsicht us tief verborgene Chlüfte
d'Wiese luegt und check go Todtnau aben ins Thai springt,

* Adolf Socin, Schriftsprache und Mundart im Deutschen, Heilbronn 1888,
S. 449.

7 Magill, Pure and Applied Art, S. 185.



J. P. Hebel und die Vergänglichkeit 11

schwebt mi muntere Blick, und schwebe mini Gedanke,
Feldbergs liebligi Tochter, o Wiese, bis mer Gottwilche

Hier haben wir gleich ein kompliziertes syntaktisches Gebilde, von
der einfachen natürlichen Sprache des Landvolks so entfernt wie
nur möglich. Schickt man sich an, es etwa ins Englische zu
übersetzen, merkt man das Künstliche der Konstruktion noch
deutlicher, und man meint fast, man sollte es eigentlich ins Lateinische
übertragen. Nicht nur ist die Syntax kompliziert; die Konstruktion
mit dem Genitiv, den es in der Mundart ja gar nicht gibt, besonders
nicht bei Eigennamen, kommt direkt aus dem Lateinischen. Hebel
geht nicht so vor wie Burns, der bloß der literarischen Tradition
folgt, sondern er schlägt gleich einen Ton anmutiger liebevoller
Ironie an, in dem die Ähnlichkeit und zugleich auch die Unähnlich-
keit seiner Welt mit der Welt der klassischen Antike anklingen. Es

war eine erstaunliche Leistung : Auf diese feine ironische Weise den
Hexameter für den Ausdruck von ländlichen Themen zu gebrauchen,

wie es bisher nur Goethe in «Hermann und Dorothea»
gelungen war. Hebel tut es nun auch in der Mundart, dazu noch
ohne jegliches Vorbild, ohne mundartliche Tradition. Er wußte
auch, daß er hiemit etwas Besonderes geschaffen hatte : während er
noch am Gedicht arbeitete schickte er diese Zeilen mit offensichtlichem

Stolz als eine Art Kabinettstück an seinen Freund Hitzig8.
Er gebraucht Personifikation, um eine Art von äsopischer, klassenloser

Gesellschaft zu schaffen, in der nicht nur Menschen sich
miteinander unterhalten, sondern der Samstag mit dem Sonntag, Gott
mit dem Frühling, Engel mit Insekten. Da geht es so klassenlos zu
wie in einer Wirtschaft auf dem Dorf, so handfest und konkret.
Dies ist es wohl, was Goethe meinte, als er sagte: «Hebel verbauert
aufdie naivste, anmutigste Weise durchaus das Universum.» Dieses
Verbauern aber ist nicht die Folge einer Zurück-zur-Natur-Sehn-
sucht (wenn sie auch vielleicht doch mit seinem Heimweh nach dem
Wiesental zusammenhängt), sondern sie ist das Ergebnis einer
unsentimentalen Neuschöpfung jener Welt, die er kannte und liebte,
so wie sie nun einmal war, in ihrer Schönheit und mit allen
Schönheitsfehlern. Hebels Wiesental ist kein Arkadien, keine Phantasiewelt,

in der der Dichter seine privaten Gefühle spazieren führen
kann, wie A. E. Housmans Shropshire. Es ist nichts Forciertes und
Neurotisches darin, wie so häufig bei Housman, und wenn Hebel
selbst darin auftaucht, so tut er es in den Werktagskleidern, nicht

8 Wilhelm Zentner, Johann Peter Hebels Briefe, Gesamtausgabe, Karlsruhe
1939, S. 105.



12 Leonard Forster

in Verkleidung. Das paßt alles gut zu Hebel dem Pfarrer, der in
einem Brief an Gustave Fecht schreibt, daß er sich zwar auch gern
eine Predigt anhört, er sei aber «ebenso fromm und gerührt...,
wenn ich den ganzen Sonntags Morgen, in Beuertheim im Hirschen,
im Grasgarten unter den Bäumen im Freien, bey einem halben
Schöpplein Rothen und Butterbrod in der Sonntagstille,
unterbrochen von Glockengeläut und Bienensummen sitze und im Jean
Paul lese9.» Sein Glaube ist im Wesentlichen ein unkompliziertes
aufgeklärtes Luthertum; ein ausgeprägter, tief empfundener Sinn
für die gottgewollte Ordnung; die tiefe Überzeugung, daß innerhalb

dieser Ordnung alles seinen Platz hat, daß vor Gott alle Seelen

gleiche Bedeutung haben. Deshalb sieht er auch die Wandlung alles
Irdischen als einen Teil der Schöpfung an. Es ist nicht alles eitel,
sondern ein natürlicher Teil des göttlichen Planes, von der Schöpfung

bis zum Jüngsten Tag. Der Unterschied zwischen solchen
Gedankengängen und den Meditationen über Vanitas und Vergänglichkeit,

die fromme Lutheraner wie z.B. Andreas Gryphius im
vorhergehenden Jahrhunder angestellt hatten, springt in die Augen.
Für Gryphius ist das Wichtige nicht so sehr die Vergänglichkeit an
sich, als die Schnelligkeit und Plötzlichkeit, mit der sie eintritt10.
Für die Dichter des Barocks, wie für die des Mittelalters, ist der
Jüngste Tag der Tag des Gerichtes, «cum vix Justus sit securus».
Dieser Aspekt fehlt bei Hebel ganz. Er spricht von der Auferstehung:

vom Richten der Lebenden und Toten sagt er nichts; man
spürt hier deutlich die Theologie der Aufklärung. Hier trägt Hebel
sehr ernste und wichtige Gedankengänge vor, und es gibt wohl
Menschen, die sie für die Mundart ungeeignet finden würden. Und
doch sind sie, auch für den Ungebildeten, ebenso wichtig und
verständlich wie für den Gebildeten, und um sie geht es im Gedicht
«Die Vergänglichkeit». Die alte Tradition, daß die Mundart sich
nur zum Ausdrücken von Sentimentalem und Komischem, besonders

der Farce, eignet, wird hier stillschweigend aber entschieden
verneint.

Sehen wir uns einmal an, wie Hebel vorgeht : Hier gebraucht er
nicht Personifikation, sondern die Form des Gesprächs, so daß in
Frage und Antwort das Thema schnell vorankommt. Es ist ein
Dialog zwischen Vater und Sohn, und damit stellt er gleich zwei

9 Zentner, Briefe, S. 325.
10 Andreas Gryphius, Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke, hg.

von Marian Szyrocki und Hugh Powell, Bd. I, S. 9; Bd. II, S. 20; Bd. I, S. 59.
Siehe auch das Sonett Das letzte Gerichte, Bd. I, S. 90 und Dietrich Kern, Das
Thema des Jüngsten Tages in der deutschen Literatur des 17. Jahrhunderts,
Tübingen 1957.



J. P. Hebel und die Vergänglichkeit 13

Generationen und Standpunkte vor. Das Gespräch findet statt auf
der Heimfahrt, am Abend, hinter einem Ochsenwagen, auf der
Straße zwischen Basel und Hausen. Es geht von einem konkreten
Gegenstand aus, der Schloßruine Rötteln, die scharf gegen den
Himmel absticht. Für Hebel ist das Röttier Schloß ein Symbol des

Todes, das er auch sonst anwendet. Groß ist der Kontrast zwischen
der Ruine und dem wohlbestellten Bauernhof, dem sie zustreben,
dessen glänzende Fenster, wie bei Gotthelf, den Stolz ihrer Bewohner

wiederspiegeln, und er erweckt im Sohn die Frage, die er gleich
am Anfang stellt. Es wird nicht gesagt, wie alt der Sohn ist, aber es

ist wohl nicht zu weit hergeholt, wenn wir annehmen, daß er um
die dreizehn Jahre alt ist. In eben dem Alter hatte Hebel ein
grundlegendes Erlebnis der Vergänglichkeit, und zwar auf derselben
Straße. Er war damals in Hausen, und seine Mutter war in Basel;
er bekam die Nachricht, seine Mutter sei sehr krank, und daß sie im
Karren nach Hausen gebracht werden sollte. Er ging ihr entgegen,
aber zwischen Brombach und Hausen starb sie im Karren. Hier
formt Hebel die Situation etwas anders: Nicht die tote Mutter,
sondern ein lebender Vater, aber das Thema bleibt das gleiche : Der
Tod, die Vergänglichkeit als Teil der kosmischen Ordnung. Und
der Vater antwortet auf die Frage des Sohnes, etwas lehrhaft
vielleicht, aber ganz natürlich und ohne große Worte, daß alles wächst,
reift und stirbt, uavxa psï (gerade hier wird das Rauschen des
Flusses erwähnt), sogar die Sterne gehen ihre Bahn und bewegen
sich ruhig darauf. Dies leitet natürlicherweise zum Altern über. Wir
erfahren nicht, wie alt der Vater ist, aber er sagt, er sei «e gstandne
Ma », und er weiß, daß jeder Schritt ihn näher zum Friedhof bringt.
Das steht er alles ruhig und nüchtern fest, ganz unsentimental, ohne
die salbungsvollen Kirchhofbetrachtungen von Hebels vielgelesenen

englischen Vorgängern Young und Blair; das Gespräcb geht
ganz ungezwungen weiter, über menschliches Altern, den Verfall
von Bauten, der die Frage des Sohnes ja veranlaßt hatte. Man
spürt die Parallele zwischen dem Haus und dem Körper des
Menschen wie im Wort des englischen Barockdichters Edmund Waller
von dem Körper als «the soul's dark cottage». Dann spricht der
Vater vom Auslöschen des ganzen Dorfes, über das im Laufe der
Zeit der Pflug gehen wird; nicht nur das Dorf, auch die Stadt, die
Metropole der ganzen Gegend, Basel selbst, wird vergehen, und
einmal wird ein Wanderer seinem Freund die Ruine der Peterskirche
zeigen (der Kirche in der Hebel getauft wurde). Beim Kleinsten
angefangen sehen wir, wie zuerst das einzelne sich auflöst, dann das

Haus, das Dorf, die Stadt, bis zuletzt die ganze Welt vergeht. Bis

jetzt haben wir den natürlichen Geschichtsverlauf betrachtet, wie es



14 Leonard Forster

der Historiker Lord Macaulay wenige Jahre später in seiner Besprechung

von Rankes «Geschichte der Päpste» tat, als er an einer
berühmten Stelle von der kathohschen Kirche sprach, die «may still
exist in undiminished vigour when some traveller from New Zealand

shall, in the midst of a vast solitude, take his stand on a broken
arch of London Bridge to sketch the ruins of St. Paul's»11. Ähnlich
auch Thomas Gray, wie er sich die Folgen vorstellte, wäre Lord
Holland etwas länger an der Macht geblieben («On Lord Holland's
Seat near Margate, Kent») :

Purged by the sword and beautified by fire
Then had we seen proud London's hated walls.
Owls might have hooted in St. Peter's Quire,
And foxes stunk and littered in St. Paul's.

Wie sie gebraucht Hebel eine Anzahl von Topoi aus dem Buche
Jesaia, 13.2. Nun aber eröffnet sich eine weitere Dimension mit
ihren eigenen Topoi aus dem Buche der Offenbarung. Der
furchterregende Anblick des Jüngsten Tages wird angekündigt durch den

apokalyptischen Wächter, einen fremden Mann, den noch keiner
gesehen hat, der leuchtet wie ein Stern und ruft: «Wacht auf, es

kommt der Tag.» Er braucht Worte aus der Bibel, und zwar in der
Hochsprache, der Sprache, in der man die Bibel liest und zitiert.
Dann fängt es an zu brennen, bis alles ausgebrannt ist. Der Sohn
fürchtet sich, hat aber doch genug menschliche Neugierde, zu
fragen :

O Aetti, sag mer nüt me! Zwor wie gohts
de Lüte denn, wenn alles brennt und brennt

Der Vater stutzt einen Augenblick, die Macht seiner Vision hatte
ihn ganz entrückt, und zuerst findet er keine Antwort. Dann aber

beginnt er seine herrliche, ehrfürchtige Beschreibung der Milchstraße

als der Straße, die zum Himmel führt, wo jeder Stern ein
Dorf ist, wo man die Lieben trifft, die einem vorangegangen sind ;

der ganze Nachthimmel ist ein zweites Wiesental (Hebel verbauert
das Universum), und hinter all diesem ist die geheimnisvolle Stätte,
die verborgene Stadt : Basel, die große Metropole, ist in das himmlische

Jerusalem verwandelt worden. Es wird nicht näher beschrieben,

aber Bibelfeste wie Hebel und seine Freunde brauchten auch

11 Schluß des dritten Absatzes des langen Aufsatzes «Ranke's History of the
Popes»; zuerst 1840 in der Edinburgh Review und seitdem wiederholt in den
verschiedenen Ausgaben von Lord Macaulays Essays; siehe auch Thomas
Babington Macaulays kleine geschichtliche und biographische Schriften, überseht

von Friedrich Bülau, Leipzig 1853, Bd. IV, S. 62.



J.P. Hebel und die Vergänglichkeit 15

keine Beschreibung (Off. 21). «Kosmos und heimatliche Umwelt
sind eins geworden12.» Und dann, wie die losgelöste Seele vom
Himmel auf die verbrannte Erde niederschaut, so wird sie sagen
zum Kamerad, der mit ihr geht (denn auch das gehört zum Leben
auf dem Dorf, man braucht nie allein zu sein) :

Lueg, dort isch d'Erde gsi, und seile Berg
het Belche gheiße Nit gar wit dervo
isch Wislet gsi; dort hani au scho giebt,
und Stiere gwettet, Holz go Basel gfüehrt,
und brochet, Matte graust, und Liechtspöh gmacht,
und gvätterlet bis an mi selig End,
und möcht jetz nümme hi.

Das Gedicht hat uns zurück zum Anfang geführt, so daß auch wir
Zurückgebliebene uns die Mittel betrachten können, die er anwendet.

Das Metrum ist der Blankvers, der sich gut dem gewöhnlichen
Sprachrhythmus anpaßt, ihm auch eine gewisse unaufdringliche
Würde verleiht. Die Gedanken bewegen sich fortlaufend und zwanglos

vorwärts, vom menschlichen Altern, über die Abnutzung und
den Verfall von Häusern, über geschichtliche Ereignisse, die Dörfer
und Städte zerstören, vorwärts bis zum Jüngsten Tag, und wieder
zurück. Nicht nur zurück zur Schloßruine, sondern zu Vater und
Sohn und ihrem unmittelbaren Standort, denn die letzten Worte
richten sich an die beiden Ochsen, die den Karren ziehen. Wir sind
wieder zurück auf dem Erdboden, den wir, trotz der Kühnheit der
Vision, eigentlich nie ganz verlassen haben. Was hier beschrieben
worden ist, ist ganz konkret und natürlich, es findet sich im ganzen
Gedicht kaum ein abstraktes Wort. Es ist Hebel gelungen, grundlegend

wichtige Gedanken einfach und überzeugend darzulegen.
Ebenso überzeugend zeigt er uns die Kluft, die besteht zwischen
der gottgewollten Ordnung, die wir annehmen müssen, und dem
Aberglauben. Gespenster z.B., vor denen sich der Sohn fürchtet,
tut der Vater einfach mit seinem gesunden Menschenverstand ab.
Die Toten können uns nichts tun, sie hegen in ihrem Grab, und
haben keinen Grund, wohl auch keinen Wunsch, zu uns zurückzukehren.

Wie konkret Hebel sich das Leben nach der Auferstehung dachte,
sieht man in einem andern Gedicht, das mit der «Vergänglichkeit »

einiges gemeinsam hat, das Gedicht «An Herrn von Ittner». Ittner
war, wie Hebel, ein begeisterter Botaniker und Hebel malt sich aus,
wie er ihn am Jüngsten Tag im Himmel antrifft :

12 Paul Zinsli, Vom Wesen der Sprache, S. 55.



16 Leonard Forster

se chummi in mim goldne Sunntigrock,
(es heißt, mer werden alle neu gstafnert),
und sag mim Kamerad, wo mit mer goht :

«Isch sei nit der Herr Ittner, wo im Duft
dort an der Milchstroß goht Jez bukt er si,
und bschaut e Blüemli, 's wird Dudaim sy.»
Druf laufi, was i laufe cha, d'Stroß uf;
der Kamerad blibt z'ruck, er chunnt nit no.
Druf sagi: «Mit Verlaubt! I mein emol,
Der seigets. Hani nit vor langer Zit
beim Kaiserwirth e Schöpli mitich gha?
Wie hent der gschlofe Wohl Der Morgen isch
so heiter. Wemmer nit e wengeli
do ane sitze zue dem Amarant

Es ist charakteristisch, daß Hebel sich ein solches Zusammentreffen
ausdenkt, und daß die erste Frage, gleich nach der Auferstehung,
sein sollte: Haben Sie gut geschlafen? Charakteristisch auch die
Erwähnung der Dudaim. Sie stehen in den älteren Ausgaben der
Lutherbibel, i. Mose 30.14 (neuere Ausgaben haben: Liebesäpfel).
Es handelt sich für Hebel um eine geheimnisvolle biblische Pflanze,
deren wahre Beschaffenheit wohl erst im Jenseits offenbart werden
wird, und die gerade deshalb Gegenstand leidenschaftlicher Spekulation

unter Botanikern im Diesseits bildet. Hebel hält hier den

Augenblick fest, in dem Ittners lebenslängliche Neugier befriedigt
wird. Solche Gedanken kommen ihm ganz einfach und ungezwungen.

Wie schwer und erschütternd das Leben in der Vergänglichkeit
sich auch zeigen kann, so bleibt es eben doch der Weg zum Leben
nach dem Tod, wo wir die Lieben wiederfinden, und wo Gott alle
Tränen von unseren Augen abwischen wird.

Hinter dem allem steckt auch ein Sinn für Humor, ein gesundes
Verständnis für die komischen Seiten des Lebens, über die er herzlich

lachen kann. Dieser Sinn verträgt sich sehr gut mit der wahren
Sympathie, dem echten Eingehen auf das Leid von anderen. Das
sind die Eigenschaften Hebels, die ihm die Liebe auch von spätem
Generationen eingebracht haben. Ein schweizerischer Mundartdichter

der dreißiger Jahre, Traugott Meyer13, beschreibt auf sehr

bewegende Weise ein Totenbett, bei dem es sich auch um Vater
und Sohn handelt. Der Vater spürt, wie sein Leben verebbt, und

13 Traugott Meyer, Aalter, in: Im Läbe-n-inn, Gedichte in Baselbieter
Mundart, Aarau o.J. (1935), S. 83. Siehe auch Hanspeter Müller, Hebel in
meinem Leben (Schriftenreihe des Hebelbundes 19), 1970.



J. P. Hebel und die Vergänglichkeit 17

er verlangt nach «dem Buch». Der Sinn ist klar, es gibt nur eins,
das « bi der Bible », und er bittet seinen Sohn :

Läng lieber's Buech vom Schaft,
's stoht bi der Bible. Lis mer no's Gedicht.

Er kennt es auswendig, er fängt gleich an, es aufzusagen. Für den
sterbenden Vater handelt das Gedicht nicht vom Tod, sondern von
der Wiedervereinigung nach dem Tod, denn er wiederholt die
Worte «unds Chünggi selig, d'Muetter»; so versteht der Sohn es

auch, und die verstorbene Mutter, der sterbende Vater und der
überlebende Sohn sind beieinander, im Raum von Hebels Gedicht
vereint.

So ist es dazu gekommen, daß Hebels Gedichte ein teurer Besitz
für viele geworden sind, im ganzen alemannischen Sprachgebiet, in
der Schweiz, in Baden, im Elsaß und sogar im Schwäbischen, und
das wird passenderweise symbolisiert durch die Tatsache, daß die
erste Ausgabe der «Allemannischen Gedichte» in Karlsruhe
erschien, spätere aber, von der fünften an, in der Schweiz, daß die
Kupferstiche das Werk elsässischer Künstler waren, mit der
unauffälligen Aufschrift: «gravé à Strasbourg».

Es ist paradox: Gerade deshalb, weil seine Werke so fest im
heimatlichen Boden wurzeln, sind sie eine Art Wahrzeichen der
europäischen Kultur geworden. Der verstorbene Carl J. Burckhardt,

von dem man sagte, er habe immer vor der Büste Hebels vor
der Peterskirche den Hut gezogen, erzählt, wie er einmal in Paris
Rilke traf, und den Rest des Morgens mit ihm in einer Buchhandlung

verbrachte. Man kommt ins Gespräch mit dem Besitzer und
einem andern Kunden; La Fontaine wird erwähnt, und der andere
Kunde, der sich als Lucien Herr entpuppt, Elsässer, Direktor der
Bibliothek der École Normale Supérieure, Lehrer von Péguy, und
auch sonst vieler der besten Köpfe jener Generation, behauptet, es

gebe nur einen Dichter, der sich mit La Fontaine vergleichen lasse:

Hebel, den er spontan im Tonfall des Oberelsasses zu zitieren
anfängt. Hebel, so meint er, sei der jüngere Bruder von La Fontaine.
Aber noch mehr: «Das ist die andere Hälfte meiner Jugend,
meine ganze Kindheit; wenn ich das höre, bin ich zu Hause, gibt
es keinen Unterschied mehr zwischen zwei Sprachen. Da bin ich
völlig in dem alten Europa, da ist alles echt und wahr und genau
und gemessen unter seiner Hand, das Kleinste ist herrlich, und das

Größte vermag er auch auszusprechen.» Und der französische
Buchhändler versteht genau, was er meint, und fügt hinzu: «Im
Himmel sprechen sie bestimmt miteinander in einer Sprache, die
wir noch nicht gelernt haben.» Mit diesen Worten beschwört er



18 Leonard Forster

eine Szene beinahe wie Hebels eigene von Ittner mit der Dudaim,
und man könnte sich noch eine selbdritt mit Burns vorstehen.

Der Pariser Buchhändler, der Elsässer und der Basler haben alle
Hebel als gemeinsamen Besitz. Aber da fällt ihnen auf, daß Rilke
nicht mitmachen kann, daß ihm das alles gänzlich fremd ist. Rilke
versteht weder die Sprache, noch die Umstände, und jetzt geht es

Burckhardt plötzlich auf, wie fremd, wie ausländisch Rilke hier ist,
wie osteuropäisch, mit «seinem leicht slavischen Hochdeutsch».
Und gerade am Beispiel des geschätzten Freundes wird es Burckhardt

bewußt, «wie weit zugleich und auf welch schmalem Raum
zusammengerückt dieses Europa ist, in dessen Geist wir da zusammen

saßen». Und so wird Hebel, der lokale Mundartdichter, zum
Sprecher für eine westeuropäische Gemeinschaft, die über nationale

Grenzen hinausgeht. Der Elsässer Robert Minder nennt ihn
einen «Klassiker der Koexistenz»14.

Diese Geschichte spielte sich 1924 ab. Burckhardt erzählt sie
rückblickend in einer Novelle, « EinVormittag beim Buchhändler »,
die 1943 in Basel erschien15, in einer Zeit also, wo Gedanken dieser
Art eine besondere Eindringlichkeit besaßen. Noch war die erste
Atombombe nicht abgeworfen worden, aber Burckhardt, der
Gelehrte und Diplomat, wird wohl gewußt, oder wenigstens geahnt
haben, was sich da vorbereitete. Obschon er «Die Vergänglichkeit»
erwähnt, läßt er seine Gestalten nicht daraus zitieren, aber er wird
doch wohl daran gedacht haben: «Der Himmel stoht im Blitz, und
d'Welt im Glast.» Auch wir tun wohl, daran zu denken, dreißig
Jahre später, wo die Zerstörung der Welt durch Feuer keine bloße
dichterische Fiktion mehr ist.

14 Th. Heuß und andere, Johann Peter Hebel, Tübingen 1964, S. 79.
15 Carl J. Burckhardt, Ein Vormittag beim Buchhändler, Basel 1943 (in der

Sammlung Klosterberg bei Benno Schwabe); jetzt Gesammelte Werke, Bern
1971, Bd. V, S. 195 fr.


	J. P. Hebel und die Vergänglichkeit : eine Einführung für Ausländer

