
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 69 (1969)

Artikel: Die Beginen in Basel. 1. Teil

Autor: Degler-Spengler, Brigitte

Kapitel: I: Einleitung : Die Anfänge des Beginenwesens uns seine Entwicklung
im späteren 13. Jahrhundert

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Beginen in Basel

von

Brigitte Degler-Spengler

I. Einleitung: Die Anfänge des Beginenwesens und seine

Entwicklung im späteren 13. Jahrhundert

/. Entstehungszeil und Ursprungsgebiet des Beginenwesens

Über die Anfänge des Beginentums sind viele Legenden erzählt
und zahlreiche wissenschafthche Kontroversen geführt worden.
Aber ersr die Untersuchungen Joseph Grevens haben zu annehmbaren

Ergebnissen geführt. Er wählte einen anderen Ausgangspunkt

als seine Vorgänger, die entweder nach einem Gründer des

Beginentums gesucht oder sich um die Deutung der Bezeichnung
«Beginen» bemüht hatten. Greven erkannte, daß die Entstehung
des Beginentums in Beziehung gesetzt werden muß zu den
geistesgeschichtlichen Vorgängen des frühen 13. Jahrhunderts, vor allem
zu der religiösen Frauenbewegung und der Entwicklung der
religiösen Orden in dieser Zeit. Um die Zusammenhänge deuthch zu
machen, beschränkte er sich nicht auf das relativ dürftige und spät
einsetzende Urkundenmaterial, sondern zog historiographische und
hagiographische Quellen bei. Seine Hauptstütze ist die Vita der
Maria von Oignies des Jacob von Vitry.

Die folgende Darstellung ist eine Zusammenfassung der Arbeit
von Joseph Greven1, ergänzt durch die Forschungen, die Herbert
Grundmann in neuerer Zeit über die religiösen Bewegungen des

Mittelalters veröffentlicht hat2.
Die ersten urkundlichen Zeugnisse über die Beginen weisen alle

in den äußersten Westen des alten deutschen Reiches. 1223 treten in
Köln die ersten Beginen auf, für das Jahr 1230 läßt sich in dieser

1 J. Greven, Die Anfänge der Beginen. Ein Beitrag zur Geschichte der
Volksfrömmigkeit und des Ordenswesens im Hochmittelalter, Münster i. Westf. 1912
(Vorreformationsgeschichtliche Forschungen Bd. 8); vgl. auch Grevens Aufsatz:

Der Ursprung des Beginenwesens in: Hist. Jahrbuch 35, München 1914,
26-58, 291-318.

2 Für den folgenden Abschnitt vgl. H. Grundmann, Zur Geschichte der
Beginen im 13. Jahrhundert in : Archiv für Kulturgeschichte 21, Leipzig-Berlin
1931, 296-320.



6 Brigitte Degler-Spengler, Die Beginen in Basel

Stadt das erste Beginenhaus urkundhch nachweisen3. In Löwen im
Bisrum Lüttich erlaubte der zuständige Pleban den Beginen 1232, in
ihrem Konvent eine Kapelle zu bauen, und genehmigte die Ernennung

eines Seelsorgers durch den Abt des Zisterzienserklosters
Villers 4. H. Grundmann macht darüber hinaus auf Schutzbriefe
aufmerksam, die sich die Kölner Beginen um 1230 und im Jahre 1237
von der Kurie direkt oder durch päpstliche Legaten zu verschaffen
wußten5. Dies setzt voraus, daß das Beginenwesen in Köln um diese
Zeit schon eine beachtliche Stärke und Bedeutung erlangt hatte.
Das Privileg für die Kölner Beginen von ca. 1230 ist das älteste
bisher bekannte Dokument des Papstes oder der Kurie, das sich mir
den Beginen befaßr. Am 30. Mai 1233 erließ Papst Gregor IX. einen
Schutzbrief für die «keusch lebenden Jungfrauen in Deutsch-
land »6. Er hegt in einer besonderen Ausfertigung vom 4. Juni
desselben Jahres für die Diözese Cambrai vor7. In der Stadt Cambrai
war um 1235 das Beginenwesen voll ausgebildet. Der Bischof der
Stadt stellte in diesem Jahre eine Urkunde aus über die Errichtung
eines Spitals für kranke Beginen8. H. Grundmann weist auf eine
Bulle Gregors IX. vom 21. November 1235 hin, in der die Beginen
der Städte und Diözesen Osnabrück und Paderborn dem Schurz des
Kanonikers Johannes von Osnabrück unterstellt werden. Der Text
ist identisch mit dem Privileg der Kölner Beginen vom Jahre 12 3 79.

Während in der Diözese Paderborn erst 1259, in Marsberg und in
der Stadt Paderborn ersr 1298 Beginen erwähnt werden10, sind in

3 J. Äsen, Die Beginen in Köln : in Annalen des hist. Vereins für den Niederrhein,

Heft ui, Düsseldorf 1927, 85-87.
4 A. Wauters, Table chronologique des chartes et diplômes imprimés

concernant l'histoire de la Belgique 4, Brüssel 1874, 152.
6 Der Text des Privilegs von 1230 ist nicht erhalten. In dem Schutzbrief für

die Kölner Beginen vom 5. Oktober 1251 (L. Ennen/G. Eckertz, Quellen zur
Geschichte der Stadt Köln 2, Köln 1863, 298 Nr. 295) wird jedoch auf frühere
Privilegien hingewiesen, u. a. auf eines, das Kardinal Otto « in carcere Tulliano »

ausgestellt hat. Der Kardinallegat Otto hielt sich zur Jahreswende 1230/31 in
Köln auf. - Der Text des päpstlichen Schutzbriefes von 1237 ist mitgeteilt in
einem Schreiben des Kölner Domscholasters Magister A. vom 3. Mai 1338 an
den Domdechanten von Osnabrück (Osnabrücker Urkundenbuch 2, Osnabrück

1896, 296 Nr. 378).
* Bull. Francise. 1, 108 Nr. 108.
7 Aub. Miraeus, Opera diplomatica et historica 1, 2. Aufl. Lovanii 1723, 398 ;

vgl. J. Greven, Anfänge 38 Anm. 3 und Grundmann, Zur Geschichte der
Beginen 304.

8 A. Wauters, Table chronologique 4, 234.
9 Osnabrücker Urkundenbuch 4, Osnabrück 1902, 434 Nr. 678; vgl. oben

Anm. 5.
10 L. Schmitz-Kallenberg, Monasticon Westfalicae, Münster i. Westf. 1909,

67, 46.



Brigitte Degler-Spengler, Die Beginen in Basel 7

Osnabrück bereits 1233 «femine quedam religiose, quas sorores
vocant» nachweisbar11.

Alle diese urkundhchen Belege geben keinen Aufschluß über die
Entstehung der Beginengemeinschaften, sondern setzen voraus, daß
die Anfänge schon gemacht sind. Mehr Klarheit bringen drei im
Herzogtum Brabant entstandene Chroniken, nämhch die des
Benediktinerklosters Afflighem, die der Prämonstratenserabtei Grim-
berghen und die des Petrus von Herental (1322-1390), der dem
Prämonstratenserkloster Floreffe als Prior vorstand12. Alle drei nennen

übereinstimmend als Zeitpunkt der Entstehung des Beginenwesens

das Jahr 1207 und geben direkr oder indirekr Brabanr als

Ursprungsgebiet an. In der dritten Chronik wird auf die Einleitung
zur Vira der Maria von Oignies verwiesen, die ausführhchere
Angaben über die Lebensweise der Beginen enthalten soll. Diese drei
Chroniken werden ergänzt durch die Schrift des Thomas von
Cantimpré, «Bonum universale de apibus». Thomas gibt die präzise

Auskunft, daß die religiöse Genossenschaft der Beginen in
Nivelles ihren Anfang genommen habe. Nivelles liegt im südhchen

Herzogtum Brabant und gehört kirchlich zur Diözese Lüttich.
Die Angabe der Stadt Nivelles als Entstehungsort des Beginentums

weist wiederum auf die Vita der Maria von Oignies (1177-
1213). Diese Frau ist in Nivelles geboren und verbrachte außer den
letzten Jahren vor ihrem Tod ihr Leben in dieser Stadt. Ihre Biographie,

die Jacob von Vitry 1215, also zwei Jahre nach dem Tode
Marias, abfaßte, ist in erster Linie eine Erbauungsschrift und enthält
daher wenige historisch genaue Angaben. Die wenigen Hinweise
deuten nach Nivelles als Ursprungsort des Beginenwesens. Die beiden

Seelsorger, Guido und Johannes, die in besonderer Beziehung
zu Maria stehen, stammen beide aus Nivelles13. Magister Guido
wird von Thomas von Cantimpré «Priester der Beginen in
Nivelles » genannt. Zweifellos hatte das frühe Beginentum in Nivelles
ein Zentrum. Ob es tatsächlich auch in dieser Sradt entstanden ist
und sich von dort nach Deutschland und Frankreich ausgebreitet
hat, wie J. Greven aufgrund der angeführten Chroniknachrichren
annimmt, bleibt fraglich. Vermutlich hatten sich zur selben Zeir in
Deutschland und Frankreich unabhängig von Nivelles schon
Gemeinschaften gebildet. H. Grundmann machr geltend, daß Jacob
von Vitry 1216 beim Papst nicht nur für die Beginen des Bistums
Lüttich, sondern auch schon für die Frauen in Deutschland und
Frankreich einrrat. Sicher ist jedoch, daß die Entwicklung des

11 Osnabrücker Urkundenbuch 4, 430 Nr. 672.
12 Zum Folgenden vgl. J. Greven, Anfänge 40-53.
13 Ib, 84-88.



8 Brigitte Degler-Spengler, Die Beginen in Basel

Beginenrums maßgebend von den in Nivelles lebenden Frauen und
ihren geistlichen Führern beeinflußt wurde14.

2. Lebensverhältnisse und religiöse Ziele der ersten Beginen

Jacob von Vitry harte in persönlicher Beziehung zu Maria von
Oignies gestanden. Sie hatte ihn veranlaßt, der Pariser Universität
den Rücken zu kehren und Volksprediger zu werden. Im Prolog
zur Biographie seiner Lehrmeisterin15 gibt Jacob ein Bild der
Frauenbewegung in Lüttich: Frauen aller weibhchen Stände-Jungfrauen,

Witwen, Ehefrauen, sogar Ordensfrauen - haben teil an dieser

Bewegung. Kennzeichen für die Zugehörigkeir isr allein die

religiöse Lebensführung, nicht der Eintritt in eine Genossenschaft.
Das Hauptziel dieser Frauen ist die Bewahrung der Keuschheit.
Außerdem wollen sie in Armut leben und sich von ihrer Hände
Arbeit ernähren. Im Gegensatz zu den Häretikern ihrer Zeir pflegen

1 sie besonders die Verehrung der Eucharistie.
Jacob von Vitry hat selbst das Leben der Maria von Oignies als

beispielhaft für die Religiosirät der Lütticher Frauen bezeichnet. Sie

wurde als Kind wohlhabender Eltern im Jahre 1177 in Nivelles
geboren. Mit vierzehn Jahren wurde sie bereits vermählt. Beide
Eheleute verzichteten jedoch nach kurzer Zeit auf den ehelichen
Verkehr, verteilten ihr Vermögen an die Armen und zogen in das

Leprosenhaus Willambroux, um dort die Aussätzigen zu pflegen.
Maria verbrachte mindestens zwölf Jahre bei den Kranken. Einige
Jahre vor ihrem Tode begab sie sich nach Oignies an der Sambre.
Sie wollte vermuthch den vielen Pilgern ausweichen, die nach
Willambroux zogen, um sie zu sehen und zu verehren. In Oignies
befand sich ein kleines Chorherren-Priorat. Maria schloß sich dem
Konvent als Konverse an und bezog eine Zelle in der Nähe der
Klosterkirche. Ihren Lebensunterhalt erwarb sie sich durch Arbeit.
Vom Bettel zu leben wäre ihr zwar als vollkommenste Erfüllung
ihres Armutsideals erschienen, aber sie begriff, daß es ihr als Frau
nicht möghch war, dieses Ideal zu erfüllen. Sie erkannte klar die

Notwendigkeit der Volkspredigt zur Erhaltung der Rechtgläubigkeit
und zur Bekämpfung der Ketzer. Sie bemühte sich daher,

Männer für die Seelsorge zu gewinnen.

14 H. Grundmann, Religiöse Bewegungen des Mittelalters, Hildesheim 1961,
182.

" Die Vita ist gedruckt in den Acta Sanctorum Junii, t. IV, 1867, 636-666;
Zusammenfassung des Prologs und der Biographie bei J. Greven, Anfänge
64-70, 89-109.



Brigitte Degler-Spenglcr, Die Beginen in Basel 9

Von dem Beginentum späterer Zeit ausgehend, das von seinen

ursprünglichen religiösen Zielen abgewichen war, neigte man
zeitweise dazu, soziologische und wirtschafthche Aspekte übermäßig
zu betonen16. Man kennzeichnete das Beginenwesen als eine Bewegung

ärmerer Frauen, die wegen Männermangel nicht heiraten
konnten und deshalb Anschluß und Versorgung suchten. Dagegen
ergeben die Quellen immer wieder einen ganz anderen Befund. Die
ersten Beginen waren vielmehr, wie Maria von Oignies,
wohlhabende Frauen, die auf die Ehe verzichteten, ihr Vermögen
verschenkten und freiwillig aus ihrem behüteten Leben herausrraten,
um arm und ungesichert zu leben, wie es ihnen ihr religiöses Ideal
vorschrieb17.

Auffallend ist die Ähnlichkeit der religiösen Bestrebungen der
Lütticher Frauenwelt mit denen des Franziskus von Assisi und des

Dominikus einerseits, die die großen Bettelorden gründeten, und
den häretischen Albigensern andererseits, die gegen die Verweltlichung

der Kirche protestierten. Alle drei Bewegungen sind aus

gleichen religiösen Motiven und etwa zur gleichen Zeit, aber
unabhängig voneinander entstanden. Während Beginen und Bettelorden
die Anerkennung der Kirche erstrebten, glaubten die Albigenser,
ihr religiöses Leben nicht mehr innerhalb der Kirche verwirklichen
zu können. Ein großer Teil der frommen Frauen schloß sich später
den Bettelorden an. Wie sehr die Ähnlichkeit ihrer religiösen Ziele
mit denen der Albigenser die Beginen in Gefahr brachte, mit den
Häretikern in einem Atemzug genannt und verfolgt zu werden,
zeigt eine nähere Betrachtung des Namens «Beginen».

3. Die Bezeichnung «.Beginen,,

Die Streitigkeiten um die Entstehung des Beginenwesens haben
sich immer wieder an der Deutung des Namens entzündet. Die
Vorstellung, die Bezeichnung müsse von dem Namen des Gründers
abgeleitet sein, führte zu verschiedenen Hypothesen über die Anfänge
der Beginen. Am längsten gehalten hat sich von allen die Meinung,
der Lütticher Priester Lambert le Bègue der Stammler) habe das

Beginenwesen ins Leben gerufen. Man versuchte auch der Bezeichnung

«Beginen» auf etymologischem Wege beizukommen. Hier
erwies sich die Ableitung von englisch to beg bitten, betteln)

16 Vgl. z. B. P. Norremberg, Frauenarbeit und Arbeitserziehung in der
deutschen Vorzeit in: Vereinsschriften der Görresgesellschaft, Köln 1888, 5off.
und K. Bücher, Die Frauenfrage im Mittelalter, Tübingen 1882.

17 Vgl. dazu Grundmann, Religiöse Bewegungen 186-198.



io Brigitte Degler-Spengler, Die Beginen in Basel

am durchschlagskräftigsten. J. Greven konnte nachweisen, daß
Lambert nicht an der Entstehung des Beginenwesens beteihgt war.
Er hält es dennoch für möglich, daß der Priester der Bewegung den
Namen gegeben hat18.

Im Prolog zur Vita der Maria von Oignies spricht Jacob von
Vitry von Anfeindungen, die die frommen Frauen von einflußreichen

Gegnern - vermuthch von Vertretern des Klerus - zu ertragen
hatten. Die böswilligenVerdächtigungen zeigten sich unter anderem
daran, daß den Frauen beleidigende Namen beigelegt wurden. Jacob
nennt die Namen nicht, er erzählt jedoch an anderer Stelle, daß ein
Zisterziensermönch wegen dieser Bezeichnungen an den Frauen irre
wurde und vom hl. Geist über ihre Treue im Glauben belehrt werden

mußte. Es liegt nahe zu vermuten, daß die kränkenden Namen,
die man den Frauen anhängte, den Vorwurf der Ketzerei enthielten.
Einer dieser Schimpfnamen war vermuthch die Bezeichnung
«Beginen ». Zuerst ist das Wort gleich mehrere Male belegt in den

Fortsetzungen zur Königschronik des Rainald von Dassel, und zwar in
seiner männlichen Form «Beggini»; es dient zur Bezeichnung der
häretischen Albigenser19. Lambert le Bègue (f 1197), der gegen die

Sittenlosigkeit und Simonie des Lütticher Klerus ins Feld zog, war
der Ketzerei angeklagt und starb, bevor seine Rehabilitierung im
Bistum Lüttich bekannt werden konnte. Da die Bezeichnung «

Beginen» zweifellos die Beschuldigung der Häresie enthielt, neigt
Greven zu der Auffassung, daß der feindlich gesinnte Klerus die
Frauen, deren Rehgiosität manches mit der von Häretikern gemein
hatte, sehr wohl mit dem Namen des jüngst verstorbenen Ketzers
beschimpft haben könnte. J. van Mierlo bestätigt in seinen neueren
Deutungsversuchen den Befund Grevens in seinen Grundzügen,
hält aber die Bezeichnung «Beginen» für eine Verstümmelung des

Ketzernamens « Albigenses »20. Später geriet der schmachvolle Sinn
des Namens in Vergessenheit, so daß er bald von den Beginen selbst

gebraucht wurde.

4. Die Beginen und die Orden der Prämonstratenser und Zisterzienser

Entstehung und Entwicklung des Beginenwesens hängen eng
zusammen mit der Haltung, die die Orden der neuen Bewegung gegenüber

einnahmen. Um sich vor Angriffen zu schützen und um eine

18 Greven, Anfänge 70-83.
19 Chronica regia Coloniensis, hg. von G. Waitz in: Scriptores rerum Germa-

nicarum in usum scholarum, Hannover 1880, 185, 229, 233, 234.
20 J.v. Mierlo, De bignaam van Lambertus li Beges en de vroegste beteekenis

van het woord Begijn (Verslagen en Mededeelingen 1925, 424fr.) (zit. nach
Grundmann, Religiöse Bewegungen 181 A. 26).



Brigitte Degler-Spengler, Die Beginen in Basel 11

geregelte Seelsorge zu empfangen, versuchten die Frauen, sich
einem approbierten Männerorden anzuschließen. Maria von Oignies
hat aus diesen Gründen in der Nähe eines Chorherren-Priorates
gelebt. Im 12. Jahrhundert nahm sich der Prämonstratenserorden der
Beginen an21. Es entstanden Doppelklöster, in denen die Frauen mit
den Kanonikern unter einem Dach lebten. Diese Einrichtung, die
eine intensive Seelsorge der Frauen garantierte, hätte sich vielleicht
bewährt, wenn die Anzahl der zusammenströmenden Frauen nicht
jedes Maß überstiegen hätte. Sie stand bald in keinem Verhältnis
mehr zu der Anzahl der Kanoniker. Der Orden versuchte deshalb
bald die Lasten abzuwerfen, die die seelsorgerische Betreuung der
Frauen mit sich brachte. Nach langen Auseinandersetzungen erhielt
er am 13. Mai 1198 von Papst Innozenz III. die Bestätigung, daß er
nicht mehr verpflichtet sei, irgendeine weibhche Person als Ordensfrau

oder Konverse aufzunehmen22.
Daraufhin wandten sich die Frauen dem Zisterzienserorden zu23.

Dieser übernahm zunächst bereitwillig die neue Aufgabe, sorgte für
die Inkorporation bestehender Frauengemeinschaften in den Orden
und betrieb die Gründung neuer Frauenklöster. Aber auch der
Zisterzienserorden konnte dem Andrang der Frauen nicht Herr werden.

Die Seelsorge für all die vielen Frauen, deren Zahl noch ständig
im Steigen begriffen war, lenkte die Mönche von den primären
monastischen Zielen des Ordens ab. Bald ergriffen die Zisterzienser
die gleichen Maßnahmen wie einst die Prämonstratenser. Auf dem
Generalkapitel des Ordens im Jahre 1228 wurde unter strenger Srrafe
verboten, neue Frauenklöster zu gründen oder bereits bestehende
dem Orden einzugliedern24.

/. Die Entstehung eines selbständigen Beginentums

Die Folge war, daß selbständige Beginenhäuser entstanden, die als

neue rehgiöse Gemeinschaften auftraten und nicht mehr nur als

Vorstufen zur Gründung von Klöstern nach bestehenden Regeln
erschienen. Die erste Nachricht über selbständige Beginengemein-
schaften findet sich in einem Briefe des Jacob von Vitry, in dem
er berichtet, daß er für die frommen Frauen im Bistum Lüttich
und auch für die in Frankreich und Deutschland die päpstliche Er-

21 Greven, Anfänge 111-H9.
22 Aug. Potthast, Regesta Pontificum Romanorum 1, Nr. 1168.
23 Greven, Anfänge 119-131 ; Grundmann, Religiöse Bewegungen 203-208.
24 J.-M. Canivez, Statuta capitulorum generalium Ordinis Cisterciensis 2 in:

Bibliothèque de la Revue d'histoire ecclésiastique fase, io, Louvain 1934, 68

Nr. 16.



12 Brigitte Degler-Spengler, Die Beginen in Basel

laubnis erwirkt habe, in Häusern zusammenzuwohnen und sich

gegenseitig zur Tugend zu ermahnen25, das heißt wohl, ein rehgiöses
Leben zu führen ohne Anlehnung an einen approbierten Orden. Es
ist offensichtlich, daß die ablehnende Haltung, die die Männerorden
schheßhch einzunehmen gezwungen waren, die Ausbildung eines

eigenständigen Beginenwesens gefördert hat. Greven hat für den
Lütticher Sprengel nachgewiesen, daß es genau in der Zeitspanne -
nämlich zwischen 1220 und 12 30-verstärkt in Erscheinung tritt, da
der Zisterzienserorden beginnr, seine weibhchen Mitgheder
abzustoßen26.

6. Die Beginen und die Bettelorden

Die Untersuchungen Grevens schließen ab mit der Entstehung des

selbständigen Beginentums. Um die Weiterentwicklung der Bewegung

um die Mitte und am Ende des 13. Jahrhunderts hat sich, von
deutschem Quellenmaterial ausgehend, besonders H. Grundmann
bemüht27.

Die Geschichte des Beginenwesens im späteren 13. Jahrhundert
ist einerseits bestimmt durch sein Verhältnis zu den Bettelorden und
andererseits durch erste Verfallserscheinungen. Die neu entstandenen

Bettelorden, die aus der gleichen religiösen Bewegung
hervorgegangen waren wie die Beginen und die sichvon Süden nachNorden
ausbreiteten, waren geeigneter als irgendein Orden vorher, die ihnen
entgegenflutende Frauenbewegung aufzufangen. Dominikaner und
Franziskaner wehrten sich zwar lange gegen die unvorhergesehenen
Verpflichtungen, aber sie kamen weder gegen die Frauen an, die sich
an sie herandrängten, noch gegen die Kirche, die darauf bedacht war,
die Frauenbewegung durch Angliederung an die Bettelorden in
geregelte Bahnen zu lenken. Obwohl die beiden Orden immer wieder
geltend machten, daß die Seelsorge für die Frauen sie von ihrer
eigentlichen Aufgabe, der Predigt, abhalten würde, verfügte Papst
Innozenz IV. die Inkorporation fast aller Frauengemeinschaften, die
ihn darum angingen, in einen der beiden Orden. Die Inkorporationswelle

erreichte ihren Höhepunkt in den Jahren 1245/46. Beide Bettelorden

nahmen sich schheßhch wilhg der Frauenseelsorge an, so daß
sich zahlreiche einstige Beginengemeinschaften in Dominikanerinnen-

und Klarissenklöster umwandelten. Obwohl diese bald
hoffnungslos überfüllt waren und ihre Zahl die der Männerklöster über-

25 H. Boehmer, Analecten zur Geschichte des Franciscus von Assisi, Tübingen

1930, 66.
26 Greven, Anfänge 158.
27 Gtundmann, Religiöse Bewegungen 170-354.



Brigitte Degler-Spengler, Die Beginen in Basel 13

traf, war es nicht möghch, alle Frauen darin zu erfassen. Dominikaner
und Franziskaner interessierten sich überdies nur für solche
Gemeinschaften, die ein gewisses Vermögen nachweisen konnten, das ihren
Mitghedern erlaubte, in strenger Klausur zu leben. Die Mehrzahl der
rehgiös bewegten Frauen konnte diesen Bedingungen nicht
nachkommen und erreichte daher die Eingliederung in einen der beiden
Orden nicht. Diese Frauen drängten sich dennoch um die
Bettelmönche, bevorzugten sie als Beichtiger und heßen sich mit Vorhebe
in der Nähe ihrer Klöster nieder, so daß sie schheßhch einen lockeren
Anschluß an die Brüder erreichten. Bald mußten die Bettelorden
eigene Beichtväter für die Beginen anstellen und Maßnahmen gegen
allzu enge Beziehungen zwischen den Brüdern und den Beginen
ergreifen28. Obwohl sich die Orden gegen die Belastungen durch die
Beginenseelsorge wehrten und der Weitklerus, die Beeinträchtigung
seiner Pfarreirechte fürchtend, die Tendenzen der Beginen
bekämpfte, bürgerte sich doch in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts

überall ein, daß die Beginen hauptsächlich von Dominikanern
und Franziskanern betreut wurden29. In Köln und Lüttich zum
Beispiel wurden die Beginen den Dominikanern offiziell unterstellt30. In
anderen Städten verglichen sich Bettelorden und Weltklerus über
ihre Rechte und Kompetenzen in bezug auf die Beginen31. Der
Anschluß an die Bettelbrüder erlaubte den Beginen, ihre verschiedenen
Lebensumsrände weitgehend beizubehalten. Von frühester Zeit an
hatten sich in Deutschland keine großen, geschlossenen Beginenhöfe
gebilder wie in Belgien, sondern kleinere, über die Stadt verstreute
Gemeinschaften. Manche Frauen versuchten auch, allein lebend das

rehgiöse Ideal zu verwirkhchen. Wohnte in einem Beginenhaus eine
größere Anzahl von Frauen zusammen, so ergab es sich von selbst,
daß das Gemeinschaftsleben einer gewissen Regelung unterworfen
wurde. Es wurden Hausordnungen aufgestellt, auf die sich die
Eintretenden verpflichten mußten. Diese regelten unter anderem die
Vermögensverhältnisse so, daß das Herumziehen und Almosensammeln

verhindert wurde und die Frauen eine gewisse Klausur ein-

28 Generalkapitel der Dominikaner Paris 1242 : Monumenta ordinis Fratrum
Predicatorum historica 3, 1898, 26; Metz 1251 : ib. 59.

29 Ein anonymes Chronicon rhythmicum aus der Zeit um 1270 sagt allgemein :

per hos duos ordines Begine velantur. Monumenta Germaniae historica, Scriptores

25, 1880, 358, Z. 383.
30 L. Ennen/G. Eckertz, Quellen zur Geschichte der Stadt Köln 2, Köln

1863, 445 Nr. 428.
31 In Basel zum Beispiel einigten sich das Petersstift und das Predigerkloster

über die Beginen. BUB 2, 41 Nr. 73.



14 Brigitte Degler-Spengler, Die Beginen in Basel

halten konnten32. Darüber hinaus erwiesen sich die Regeln, die
Dominikaner und Franziskaner für Weltieute geschaffen hatten, als

geeignet zur religiösen Leitung der Beginen.

7. Die Regeln der Dominikaner und Franziskanerfür Weltleute

Die Brüder beider Bettelorden trafen auf ihren Predigtreisen durch
Itahen auf zahlreiche rehgiös bewegte Laien, die ihren weltlichen
Stand nicht aufgeben konnten oder wollten, sich aber dennoch zu
einem bußfertigen Leben hingezogen fühlten33. Zum Teil hatten sich
diese Weltleute zu Bußbruderschaften zusammengeschlossen. Durch
das Auftreten der predigenden Bettelmönche erhielt die Bußbewegung

unter den Laien neuen Auftrieb und verstärkten Zulauf. Die
Bußbruderschaft der Romagna gab sich 1221, vielleicht auf
Veranlassung der Franziskaner, ein Statut, das « Memoriale propositi
fratrum et sororum de Poenitentia in domibus propriis existentium »,
das in der Folge auch von den meisten anderen Bruderschaften
angenommen wurde. Bußbrüder und -Schwestern ließen sich mit Vorhebe
von den Bettelmönchen seelsorgerisch betreuen, die in ihren
Volkspredigten ähnliche religiöse Ideale verkündigten, wie sie selbst sie

pflegten. Anfangs war diese Beziehung jedoch so locker und
unverbindlich, daß die Mitgheder einer Bußbruderschaft sich abwechselnd
je nach Gelegenheit bei den Dominikanern oder Franziskanern ihre
rehgiöse Anleitung suchen konnten.

Es dauerte jedoch nicht lange, bis sich feste Parteien herausbildeten,

die sich bald auch gegenseitig bekämpften. 1284 mußte sich der
FranziskanerCaro als apostohscherGesandter nach Florenz begeben,
um Streitigkeiten beizulegen, die zwischen den Bußbrüdern und
-Schwestern, die den Predigern anhingen und solchen, die den
Minderbrüdern verbunden waren, ausgebrochen waren. Sein Versuch,
beide Parteien auf eine von ihm redigierte neue Fassung des Memoriale

zu verpflichten, zeigte keine großen Wirkungen.
Nicht zuletzt waren die Orden selbst an der Klärung der Verhältnisse

interessiert. 1285 verfaßte der Ordensgeneral der Prediger,
Munio von Zamora, eine Regel für alle Bußbrüder und -Schwestern,
die sich unter die Leitung der Dominikaner begeben wollten. Die
Munio-Regel fußt zwar auf der Fassung des Memoriale, die Caro
angefertigt hatte, ist aber in einigen wichtigen Vorschriften präziser

32 Vgl. die Statuten von Straßburger Beginenhäusern. Grundmann, Religiöse
Bewegungen, 344-348.

33 Für das Folgende vgl. G. G. Meerseman, Dossier de l'ordre de la pénitence
au XIIIe siècle, Fribourg 1961. In der Einleitung wird die Geschichte des
Ordens und seiner Regeln aufgezeigt. Im nachfolgenden «Dossier» sind zur
Dokumentation alle wichtigen Schriftstücke ediert.



Brigitte Degler-Spengler, Die Beginen in Basel 15

als diese. Im Gegensatz zu Caro, der die Seelsorgefrage weitgehend
offen gelassen hatte, fordert Munio, daß alle Bußbrüder und -Schwestern,

die sich den Predigern unterstellen wollten, nur noch von diesen

Seelsorge und Visiration empfangen sollten. An die Stelle der
sozialen Tätigkeit, die das Memoriale den bußfertigen Laien
vorschreibe setzte Munio gemäß den Zielen des Predigerordens die
Verpflichtung, die Glaubenswahrheiten zu verbreiten. So bewahrte er
seinen Orden davor, für die zahlreichen Finanzgeschäfte, die die
sozialen Einrichtungen der Bußbrüder mit sich brachten,
Verantwortung übernehmen zu müssen. Papst Honorius IV. erteilte am
28. Januar 1286 den «Brüdern und Schwestern von der Buße des hl.
Dominikus » die Exemption vom Interdikt. Die päpstliche Approbation

erlangte die Munio-Regel erst am 26. Juni 1405 durch Papst
Innozenz VII.

Die meisten Bußbruderschaften zogen es in der Folge vor, die

vagere Caro-Regel beizubehalten, die ihnen mehr Freiheiten bot,
ohne sie strikt den Minderbrüdern zu unterstellen. Unter Papst
Nikolaus TV., der aus dem Franziskanerorden kam, erhielt eine
Fassung des Memoriale von 1221 die päpstliche Bestätigung34. In der
Bulle figuriert der hl. Franziskus als Gründer des Ordens von der
Buße35. Damit wird der vom Franziskanerorden verbreiteten
Legende Rechnung getragen, Franziskus habe drei Orden gegründet,
nämhch außer dem Franziskaner- und Klarissenorden den Orden
von der Buße für Weltleute. In der Regel Nikolaus' IV. wird den
Bußbruderschaften der Rat erteilt, sich an den Minoritenorden
anzugliedern, aber der Anschluß wird nicht strikr vorgeschrieben. Nach
und nach wurde diese Regel von fast allen Bußbruderschaften akzeptiert,

und fand so eine viel weitere Verbreitung als die Munio-Regel.
Die offiziellen Bezeichnungen der Gesamtheit ihrer Anhänger,

« tertius ordo sancti Francisci » und « tertia régula sancti Francisci »,
so sehr sie sich einbürgerten, wurden immer wieder kritisiert. Sie
beinhalten fälschlicherweise, daß Franziskus die Bußgemeinschaften
ins Leben gerufen habe und lassen im unklaren über den laienhaften
Charakter der Kongregationen, die dieser Regel nachlebten. Für die
Gefolgschaft der Munio-Regel war die Benennung « 3. Orden des hl.
Dominikus » im 13. und 14. Jahrhundert völhg ungebräuchlich. Ihr
offizieller Name, «Brüder und Schwestern von der Buße des hl.
Dominikus », erscheint zum erstenmal in der Buhe des Honorius IV.

Die Regeln beider Orden für Weltleute fanden auch im Norden
Anwendung, wo die rehgiöse Laienbewegung in viel größerem

81 Meerseman p. 19 identifiziert diese Fassung mit der des Caro von 1284.
35 Bull. Francise. 4, 94 Nr. 150.



r6 Brigitte Degler-Spengler, Die Beginen in Basel

Maße als im Süden von dem weiblichen Geschlecht getragen
wurde. Der äußere Druck der kirchlichen Instanzen und das eigene
Bedürfnis dieser rehgiösen Frauen nach Sicherung und Straffung
ihres lockeren Beginenstandes bewirkten, daß die Mehrzahl sich auf
eine der Regeln verpflichtete. Auch hier gewann die Regel des
Franziskanerordens sehr viel mehr Anhängerinnen als die des
Dominikanerordens.

Die Vorschriften der Regeln waren, da sie für Laien bestimmr
waren, die ein Leben in der Welt mit einem Leben in der Buße
verbinden mußten, so weit gefaßt, daß sie den Beginen erlaubten, ihr
gewohntes Leben weiterzuführen. Die Regeln konnten sowohl von
Jungfrauen als auch von Ehefrauen und Witwen befolgt werden.
Einzelbeginen und Beginengemeinschaften konnten sie einhalten.
Ohne Schwierigkeiten paßten sie sich den hauseigenen Statuten an,
die manchen Beginengemeinschaften von ihren Gründern auferlegt
waren. Durch ihr Gelübde waren regulierte Beginen kaum mehr
gebunden als andere. Zwar war es nur möglich, eine Regel aufzugeben

beim Eintritt in einen «höheren Orden», das heißt in ein
richtiges Kloster36, aber da sie sich innerhalb jedes weiblichen Standes

befolgen heßen, war es nicht schwer, sie für die Dauer des Lebens
beizubehalten.

8. Beginen und Terziarinnen

Da die reguherten Beginen nicht anders lebten als die übrigen, fiel
es schon den Zeitgenossen schwer, Unterschiede zwischen ihnen zu
erkennen. Aus diesem Grund waren die reguherten Beginen ebenso
wie die anderen den Verfolgungswellen ausgesetzt. Dabei entzündeten

sich die Auseinandersetzungen besonders an den Beginen, die
der 3. Regel des Franziskus folgten, den Terziarinnen. Sich auf ihre
approbierte Regel berufend, betonten diese ihren ordensmäßigen
Stand und setzten sich im Verein mir ihren geisthchen Vätern, den
Franziskanern, gegen die Verfolgungen heftig zur Wehr. Im Basler
Beginenstreit des 15. Jahrhunderts warfder Beginengegner Mulberg
den Terziarinnen vor, daß sie doch eigenthch nicht anders leben
würden als die übrigen Beginen und wie diese nur Laien wären. Ihre
3. Regel sei zwar vom Papsr approbiert, aber nichr als Ordensregel,
sondern als bewährte Lebensform37.

Wenn der Unterschied zwischen Beginen- und Terziarinnensrand
in der Wirklichkeit auch verschwommen und umstritten war, so

38 Ib. 2. Kap.; Munio-Regel, 5. Kap., vgl. Meerseman, a.a.O. 147.
37 Wurstisen, Basler Chronik, 206; vgl. unten p. 33.



Brigitte Degler-Spengler, Die Beginen in Basel 17

muß doch versucht werden, aus der beschriebenen Entwicklung
der Regeln für Weltleute, aus ihrer Anwendung in der Praxis,
Definitionen der Begriffe « Beginen » und « Terziarinnen » zu gewinnen.

Beginen sind fromme Frauen, die ein religiöses Leben führen,
ohne sich einer Klostergemeinschaft oder einem Ordensverband
anzuschließen. Terziarinnen sind Beginen, die ein rehgiöses Leben mit
Hilfe der Drittordensregel der Franziskaner verwirkhehen wollen.
Die Bezeichnung «Beginen» ist also der Überbegriff und darfauch
zur Benennung der Terziarinnen angewendet werden, dagegen ist
die Bezeichnung «Terziarinnen» einer bestimmten Beginengruppe
vorbehalten. Für die den Predigern unterstellten Beginen wurde im
Mittelalter die Bezeichnung «Terziarinnen» nicht Verwender. Für
sie gebraucht man daher richtiger dieBenennung«Predigerbeginen».

9. Vagierendes Beginen- und Begardentum

Die meisten Beginen nahmen die Vorteile wahr, die ihnen der
Anschluß an einen der Bettelorden bot und sicherten sich dadurch
gewisse Anerkennung und zeitweisen Bestand. Auch die Begarden,
die in viel geringerer Zahl auftraten als die Beginen, entschlossen sich
zum größten Teil, in der Gefolgschaft der Bettelorden zu leben.
Einige Begardengemeinschaften nahmen ebenfalls die 3. Regel des
Franziskus an. Außerhalb dieser mehr oder minder geordneten Formen

des Beginen- und Begardenwesens gab es immer noch Männer
und Frauen, die es vorzogen, herumzuziehen und ihren Lebensunterhalt

durch Betteln statt durch Arbeiten zu verdienen. Die vagierenden

Beginen und Begarden wurden von der Kirche nie in irgendeiner
Form akzeptiert. Die Vorwürfe dagegen waren fast immer die
gleichen : diese Männer und Frauen lebten, obwohl sie arbeitsfähig wären,
von Almosen, sie nähmen es nicht allzu genau mit ihren Keuschheirs-
gelübden, sie hätten für alle Ketzereien ein offenes Ohr. Die
Synodalgesetzgebung traf immer wieder Maßnahmen gegen die
herumwandernden Religiösen38, die härtesten in den ersten Jahren des

14. Jahrhunderts. Den Anfang machte 1307 mit dem Verbot der
herumziehenden Beginen und Begarden die Kölner Synode. Die
Anschauung, die in manchen Beginen- und Begardenkreisen gepflegt
wurde, ihre Lebensweise führe zur Sündlosigkeit und entbinde sie
dadurch vom Gehorsam gegen die Kirche, wurde als ketzerisch
verworfen39. 1310 schritt die Mainzer Synode gegen die Beginen und
Begarden ein und untersagte ihnen, öffentlich oder im geheimen zu

38 Vgl. H. Grundmann, Religiöse Bewegungen 353, 389fr., 433ff.
39 J. Hartzheim, Concilia Germaniae 4, 1760, 100ff.

^leiten,

îirs- :.



l8 Brigitte Degler-Spengler, Die Beginen in Basel

predigen40. Das Ärgernis, das das verdorbene Beginen- und Begar-
dentum bei den kirchlichen Instanzen erregte, führte zur allgemeinen
Aufhebung des Beginenstandes auf dem Konzil zu Vienne 1311/12.
Vermuthch wurde die Verfügung aufAntrag der deutschen Bischöfe
getroffen. Diese Maßnahme bedeutete jedoch keineswegs das Ende
des Beginen- und Begardenwesens.

II. Vorbemerkung: Zur Arbeit über das Basler Beginenwesen

1. Literatur über die Basler Beginen

Das Basler Beginenwesen ist noch nie in einer eigenen Arbeit
behandelt worden, obwohl schon Rudolf Wackernagel in seiner
Geschichte des Basler Barfüßerklosters auf dieses Thema hingewiesen
hat. Im Zusammenhang mit anderen Forschungen über die
Geschichte der Stadt Basel sind jedoch Autoren aufdie Beginen
eingegangen. So bietet Daniel Albert Fechter in seiner Topographie der
Stadt Basel in der Aufsatzsammlung «Basel im vierzehnten Jahrhundert

», Basel 1856 (zit. Fechter) eine knappe Zusammenstellung der
Beginenhäuser. Auf sie gehe ich in der Vorbemerkung zur Liste der
Beginensamnungen im Anhang näher ein. Eingehender befaßt sich
Rudolf Wackernagel in seiner vierbändigen Geschichte der Stadt
Basel, Basel 1907-1924 (zit. Wackernagel, Stadt Basel), mit dem

Beginentum und seiner Geschichte in dieser Stadt. Wie seine
wertvollen Anmerkungen zeigen, hat R. Wackernagel einen beträchtlichen

Teil des Quellenmaterials gekannt und bearbeitet. Schon 1894
hatte er in der Geschichte des Basler Barfüßerklosters, geschrieben
für das Festbuch zur Eröffnung des Historischen Museums (zit.
Wackernagel, Barfüßerkloster), aufdie Schwestern der 3. Regel und
ihre Beziehung zu den Barfüßern aufmerksam gemacht. Ausführlicher

stellt Georg Boner in der Geschichte des Basler Predigerklosters,

erschienen in Basel 1935 (zit. Boner), die Lebensverhältnisse
der Beginengruppe dar, die den Dominikanern angeschlossen war.

Das Ziel der genannten Arbeiten ist es, soweit es in ihrem Rahmen
nötig ist, einen Überbhck über die Beginenwelt Basels oder über eine

Beginengruppe zu geben. Das besondere Interesse des Geschichtsforschers

haben natürhch die beiden Basler Beginenkämpfe des 14.
und 15. Jahrhunderts erregt. Die spezielle Literatur darüber ist in den
betreffenden Abschnitten angeführt (2. und 4. Abschnitt des III.Ka¬
pitels).

40 Ib. 200 ff.


	Einleitung : Die Anfänge des Beginenwesens uns seine Entwicklung im späteren 13. Jahrhundert

