
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 65 (1965)

Artikel: Eigentümlichkeiten pietistischen und rationalistischen Denkens in der
Basler Kindererziehung im 19. Jahrhundert

Autor: Vöchting-Oeri, Luise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eigentümlichkeiten pietistischen und rationalistischen
Denkens in der Basler Kindererziehung

im 19. Jahrhundert

von

Luise Vöchting-Oeri

Gewisse Merkmale, die das 18. Jahrhundert charakterisieren,
wirken bis in die Anfänge des unsrigen nach. Dies gilt nicht
zuletzt für die Kindererziehung, auch wenn jede Elterngeneration
danach trachtet, die damit zusammenhängenden Fragen neu
durchzudenken und im Einklang mit ihrer Zeit zu lösen.

Dem 18. Jahrhundert wohnte großer schöpferischer Drang inne.
Es nahm das formschaffende Spiel der Renaissance auf und schlug
neue, ungewohnte Wege ein. Dem Innenleben jener Zeit war der
Glaube an die eigene Fähigkeit sieghaft bewußt. Er gründete sich
auf die naturwissenschaftlichen Fortschritte, auf seine durch
Nachdenken errungenen Entdeckungen und förderte die Überzeugung,
daß der Mensch zur Herrschaft über die Erde berufen sei.

Diese Erkenntnis drang bis in die feinsten Verästelungen des

europäischen Geistes vor. In Joseph Haydns Oratorium «Die
Schöpfung», wird Adam, die Krone der aus dem Chaos erschaffenen

Welt, mit den stolzen Worten vorgestellt : «... gen Himmel
aufgerichtet steht der Mensch, ein Mann und König der Natur.»
Robinson Crusoe eroberte sich die allgemeine Bewunderung seiner
Zeitgenossen als der erfindungsreiche, über alle Gefahren
triumphierende Abenteurer. Seine nie versagende Fähigkeit sich selber
zu helfen, bildet zu Haydns ariosem Gesang gewissermaßen das

praktische Gegenstück.
Im Einklang mit der Schöpferkraft künstlerischen Sehens und

Formens verband jene Zeit die feste Zuversicht, diesen Naturdrang
auch in die richtigen Bahnen lenken zu können. Schleiermacher,
dessen berühmte «Predigten über den christlichen Hausstand» auch
in Basler Häusern gelesen worden sind, formuliert diesen Gedanken
für das Gebiet der Erziehung folgendermaßen: «Wenn die Zucht
bewirkt, daß niedere Triebe der Natur sich der Herrschaft der
höheren unterwerfen, so erfährt das Kind die Wohltat der Willenskraft,

die es dem Guten zuführt, eine Ahnung von Freiheit und
innerer Ordnung wird seine Seele berühren.» Ganz allgemein war



2l6 Luise Vöchting-Oeri, Eigentümlichkeiten pietistischen und

man geneigt, in seinem Mitmenschen einen gleichfalls nach Tugend
und Glückseligkeit strebenden Bruder zu erbhcken. Auf dieser
Annahme beruhte jedenfalls die Gründung der Geheimbünde und
-gesellschaften. Auf den Urkunden, welche im 18. Jahrhundert die
Aufnahme in den Freimaurerorden dokumentieren, öffnet sich vor
dem Bhck das Innere eines riesigen Tempelraumes. Wer diese Halle
als Gleichgesinnter betrat, durfte sich in seinem Trachten den Brüdern

zugehörig fühlen. Der reiche Schmuck des Heihgtums, der
überfließenden Baulust seines Jahrhunderts Rechnung tragend,
erinnerte zugleich in mahnenden Sinnbildern an das vielseitige,
unermüdliche Wirken, einen geistigen Oberbau zu errichten. Deshalb
gehört in diese Zusammenhänge auch der Weisheit Tempel aus der
« Zauberflöte », der märchenhaft aus den Theaterkuhssen auftaucht
und durch Mozarts Musik zu einer wirkhch geheiligten Stätte erhoben

ist. Seine Pforten stehen dem, welcher «standhaft, duldsam und
verschwiegen» ist, offen.

Wie wirkten sich diese Strömungen aus, wie gelangte das

lebhafte, sich ständig erneuernde philosophische Gespräch in den
Bereich des täglichen Lebens

Zwei Kräfte waren am Werk, eine Zeitenwende einzuleiten und
zu beschleunigen: einmal die Verbürgerlichung, der das 18.
Jahrhundert in immer rascherem Wirbel entgegentrieb, ferner, aufs

engste damit verbunden, das Emporwachsen des Menschen aus der
Masse, seine Geltung als denkendes, wählendes Individuum.

Jenes Jahrhundert, das so ausgesprochen das Merkmal der
Schöpferfreude in sich trägt, steht außerdem im Zeichen des Absolutismus.
Diese Tatsache widerspricht nur scheinbar dem Aufkommen
eigenpersönlichen Lebens. Absolut war freilich die Staatsform, absolut
das autoritäre Regiment, welches auch vor den Kirchentüren nicht
halt machte. Aber, wenn auch den Untertanen von der Kanzel jene
Tugend verkündigt wurde, die das Privatleben gewisser Landesväter

allzu augenfälhg vermissen ließ, tat sich in diesem scheinbaren
Gegensatz trotzdem kund, daß «die Staatskirchliche Tendenz und
der Individualismus dieser Zeit Kinder eines und desselben
absolutistischen Geistes und Willens» waren, wie Karl Barth in seiner
großangelegten Schau über die geistigen Richtungen des 18.
Jahrhunderts sich ausdrückt. Auf welthchem und geisthchem Gebiet
bemächtigte sich der Zeitgeist seiner so ungleichen Kinder und
formte sie nach seinem Willen. Was sich auszuschheßen schien:
Regiment von oben und eigenes Denken der Beherrschten, war in
zweierlei Gestalt Ausdruck der einen überstarken Neigung: den
gegebenen Stoff zu prägen.

Die Zeiträume, die der Aufklärung vorangingen - als «vormo-



rationalistischen Denkens in der Basler Kindererziehung im 19. Jh. 217

dem» klassifiziert -, muten, mit der neuen Bewegung verglichen,
an wie der träge Laufeines Baches. Er zieht mit seinem Gefälle von
einer Geschlechterstufe zur andern, in immer gleichem Rhythmus.
Das Famihenleben beruhte weitgehend auf dem Fundament einer
in sich ungeteilt lebenden Hausgemeinschaft. Dieser kleine Kosmos,

ob adeliger, bürgerhcher oder bäuerlicher Gestalt, umfing den
erwachenden Geist des Kindes als eine festgefügte Welt. Die
Erziehung im jeweiligen kleinen Hausstaat baute sich auf dem Grundsatz

des «Mit- und Nachahmens» auf. Der Knabe sollte mit
instinkthafter Geschicklichkeit dem Meister ein Handwerk ablernen,
das anstelhge Mädchen die weibhchen Hantierungen im Fluge
aufnehmen. So wuchs der Bauernjunge auf dem Felde zum Landmann
heran, der Kaufmannssohn erklomm vom Lehrhngspult im
väterlichen Kontor aus die Stufenleiter seines Berufes.

Das Sich-Emporrecken des Einzelnen aus seiner Umwelt brachte
eine gefährhche Unruhe in die bisher geltenden Ansichten. Das
Sich-Loslösen vom herkömmhchen Denken bewirkte eine
Umwälzung, welche das ganze 18. Jahrhundert kennzeichnet. Die
Meinung, daß jedermann sein persönhches Leben, seine eigenen
Gedanken und Wünsche denen der Gemeinschaft vorangehen lassen

dürfe, war bestürzend. Bisher hatte das Verhältnis des Untertanen
sowohl als das der unmündigen Jugend auf Unterordnung beruht.
Im Raatssaale regierten « Meine Gestrengen gnädigen Herren », die
Kirche galt als Stellvertreterin Gottes auf Erden. In den Famihen
war dem Vater, als dem verkleinerten Spiegelbilde des Landesvaters,

das Herrscherrecht vorbehalten. 1762 erschien J. J. Rousseaus

«Emile». Er stellte das ganze Verfahren der «vormodernen»
Kindererziehung in Frage. Kein Nachahmen, kein Gebot, kein
«darum» auf die Frage nach dem Grund. Das Kind soh durch
eigene Erfahrung klug werden. Ist erst seine Wißbegierde geweckt,
so wird es, wie Kant auffordert, lernen, «sich seines eigenen
Verstandes ohne Leitung eines anderen zu bedienen». «Il ne faut
jamais infliger le châtiment; il doit toujours arriver à l'enfant comme
une suite de ses mauvaises actions » heißt eine der Regeln des Genfer

Philosophen.
Die Vernunft war entdeckt. Ihr heller Schein verheh den bisher

geltenden Moralgesetzen einen neuen Inhalt. Wer sich ihrer
Herrschaft unterwarf, sah eine bessere Welt entstehen: dem Gespann
von Verstand und Tugend folgte im Triumph die Glücksehgkeit,
mit ihr der Sieg des Guten, das Glück aller verbürgend. Merkwürdig

bleibt weiterhin, daß diese Befreiung aus jahrhundertealten Fesseln

sich in der Form absolut vollzog. Auf dem Felde der Erziehung

verbheb der Zwang der alten Methode noch lange wirksam.



218 Luise Vöchting-Oeri, Eigentümlichkeiten pietistischen und

Zwar gab die Schule nun dem Heranwachsenden mit dem
Leseunterricht den Schlüssel zum eigenen Nachdenken in die Hand, aber
der Stoff bheb weiterhin beschränkt auf Bibel und Gesangbuch. Es
ist mehrfach bezeugt, daß nur der, welcher sich in Kenntnissen
dieser zwei Bücher genügend ausweisen konnte, wer vor allem die
Fragen des Katechismus beherrschte, auch im Rechnen, das in die
letzte Nachmittagsstunde eines öden Schultages verbannt war,
unterrichtet wurde.

Der Gegensatz zwischen der herkömmhchen Staats- und
Familienordnung und der neu anhebenden, vom Eigenwillen des
Einzelnen getragenen Lebensgestaltung tritt auch in den beiden
evangelischen Konfessionen zu Tage: Pietismus und Rationalismus
durchziehen wie zwei Wasseradern die Jahrzehnte, ein und derselben

Quelle entsprungen. Ihre Merkmale bleiben bis in die nächsten
anderthalb Jahrhunderte hinein fühlbar. Bis 1914 mindestens ist der
Einfluß ihrer Kräfte in allgemein geachteten und beobachteten
Lebensregeln nicht zu verkennen. Aus den aufstrebenden Kaufmannsund

Handwerkerkreisen hatte sich, unter dem Einfluß der
Gelehrtenwelt, der denkende Mittelstand zu bilden begonnen. Dieser sah
seine bürgerliche Lebensaufgabe, sein Ziel in dem Ideal, den
übernommenen Beruf in möglichst gediegener Weise mit seinem
Dasein und Verhalten in Einklang zu bringen. Dieser Wunsch
kennzeichnet beide Richtungen: Rationalisten und Pietisten. Die ersteren

legten mehr Gewicht auf äußere Ausübung von Tugenden, die
sich ganz nüchtern auf den Alltag bezogen : neben der Pflege der
Seele sollte die des Leibes nicht vergessen werden; Nächstenliebe,
Arbeitsamkeit, Treue sollten Unvernunft und Laster bekämpfen
helfen.

Die Ideale des Pietismus richteten sich mehr auf ein Bekenntnis,
eine Verinnerlichung höchsten Strebens aus. Sie äußern sich in der
Liebe zu Gott und den Brüdern. Sündenbewußtsein, Buße schon
in früher Jugend, «seligeCompunction», Wiedergeburt vollenden
einen Wandel im Angesichte Gottes. Diesem Denken paßt sich auch
die Erziehungslehre der Pietisten an, sofern sie auf den Grundsätzen
von Aug. Hermann Francke beruhte. Francke legte seinen ganzen
Nachdruck auf das Wort aus dem Epheserbrief, welches von der
«Zucht und Vermahnung zum Herrn» spricht. Er dehnte diese
Stelle bis zur Forderung aus, daß die Kinder sich jederzeit «der
Furcht und Liebe des allgegenwärtigen Gottes » bewußt sein müßten.

Die Überspanntheit dieses Gebotes, das von vornherein verurteilt

war der kindlichen Lebenslust entgegenzulaufen, wetteiferte
mit dem weiteren Satz, daß der Wille des kleinen Kindes gebrochen
werden müsse. Folgsamkeit in unbedingter Form sollte früh schon



rationalistischen Denkens in der Basler Kindererziehung im 19. Jh. 219

die Jugend mit jener Ergebung bekannt machen, die nötig ist,
um unvermeidhche Schicksalsschläge ertragen zu lernen. Noch zu
Ende des 19. Jahrhunderts hatte dieser pädagogische Leitsatz in
Basel sein Gewicht. Er wurde allerdings durch willenskräftige
Naturen etwa damit beantwortet, daß Knaben in aller Stille dem
Besuch der Sonntagskinderlehre ein kühles Rheinbad vorzogen.
Etwas von diesen äußeren und inneren Kämpfen ist wahrscheinhch
in der altbaslerischen Redensart vom «Demutstal» erhalten gebheben.

An diesen Ort geriet leicht jener, der, seiner selbst gewiß und
von ungebrochenem Lebensmut beseelt, der Gefahr des Hochmutes

trotzte und deshalb unversehens zu Fall kam, während umgekehrt

die Tugendsamen Gottesfurcht, Demut, Redlichkeit, Ordenssternen

gleich, als Erkennungszeichen ausübender Christen
sozusagen auf der Brust angeheftet trugen. In pietistischen Kreisen
scheute man sich nicht aufzufallen, ja man wünschte es, sich von
der Welt abzuheben. «Der Herrnhuter», wird aus Schleiermachers
Jugendtagen berichtet, «schwimmt nicht, läuft nicht Schlittschuh,
hat keine größere Geselhgkeit, besucht kein Schauspiel, tanzt nicht,
zecht nicht, spielt nicht, selbst Brettspiele waren im Paedagogium
verboten.» In gewissem Umfange haben sich diese Ansichten auch
nach Basel verpflanzt. Sehr ähnliche, ungeschriebene Gesetze wurden

während der Zeit des Konfirmandenunterrichtes bis zum
Beginne des ersten Weltkrieges eingehalten. Sie haben ihren Niederschlag

in den bekannten Versen des Stadtdichters Dominik Müller
gefunden: «Nicht mehr darf man Schhttschuhlaufen, nicht mehr
lustige Sachen kaufen, nicht mehr auf die Messe gehn, nicht die
Fasnacht sich besehn.» In diesen Zusammenhang gehört auch das

strenge Einhalten der Sonntagsheihgung innerhalb seiner vier
Wände. In den alten Famihen war es verpönt, Sonntags mit Nadel
und Faden zu hantieren. Mochte einen einfallsreichen Sinn noch so
sehr die Lust anwandeln, den Figuren und Ornamenten seiner
Phantasie auf dem Stickrahmen Form und Farbe zu geben, zuckte
es in den Händen, am langen, stillen Nachmittag Weihnachtsarbeiten

zu fördern - Handarbeiten am Sonntag wurden nicht geduldet.
Ein junges Mädchen, das zu seinem Basler Besuch im Verwandtenkreis

freiere Vorstellungen aus seiner nordischen Heimat mitgebracht

hatte, zog sich zu seinem Entsetzen die schwere Rüge zu,
durch seinen im Advent unzeitgemäß angewandten Fleiß das

altehrwürdige Famihenhaus geradezu entweiht zu haben.
Rationalistische Anschauung und pietistisches Gefühlsleben trennen

sich wohl zuzeiten reinhch, aber das mächtige Einzugsgebiet,
das christhch-kirchhche Leben jenes ganzen, sich nach der bürgerlichen

Seite ausweitenden Zeitalters, nimmt alles in seinem Laufe



220 Luise Vöchting-Oeri, Eigentümlichkeiten pietistischen und

mit. «Der gemeinsame Strom asketischer und gefühliger Frömmigkeit»

von dem Paul Wernle spricht, machte vor den Türen der
Pietisten, derHerrnhuter, Separatisten und ihrer vermeintlichen
Aussonderung nicht halt. Das Durcheinander von reformierter,
lutherischer, pietistischer und orthodoxer Gläubigkeit, nicht im Sinne
einer Unordnung, sondern als ernsthches Suchen nach dem rechten
Wege gemeint, läßt sich bei einzelnen Persönlichkeiten beobachten.
Jakob Sarasin, der Erbauer des Weißen Hauses am Rheinsprung,
entfernte sich, ähnhch wie Schleiermacher, als er die Kinderschuhe
vertreten hatte, vom pietistischen Geiste, der in seinem Elternhause
geherrscht hatte. Der junge Basler gab sich in seiner Jünglingszeit
mit ganzer Seele der Aufklärung hin. Später folgte er, angeregt
durch seine Freundschaft mit dem Grafen Caghostro, einem Drang
nach dem Geheimnisvollen. Jakob Sarasin wird damit zum
Repräsentanten eines Vorganges, der sich ganz allgemein auf unserem
Stadtboden abspielte: der vielfach unbewußten Verflechtung von
Mystik und Aufklärung. An ihm und seinem Geschlecht, bei dem
man häufig eine von den hugenottischen Vorfahren herrührende
und weiterwirkende Neigung zu gesetzlichem Denken im
alttestamentlichen Sinne feststellen zu können glaubte, läßt sich wiederum
eine allgemeingültige und bemerkenswerte Duldung beobachten,
nämlich, daß Herrnhut mit seinen sanften einigenden Bestrebungen
in unserem Erdreich «Wurzel fassen konnte », obschon der
schweizerischen Reformation doch von ihren Anfängen her ein herber
Zug eigen war.

Die Nebengewässer vereinigen sich weiterhin in der allgemein
verbindlichen Formel, das Christentum im Leben durch Wort und
Tat sichtbar zu machen. Ob diese Gesinnung außen, in der
Sonnenhelle der Vernunft, gedieh, ob sie in der behütenden Stille des

Gemütes gehegt wurde, die Frage nach dem wahren christlichen
Leben wurde von den Aufklärern und den « Stillen im Lande » mit
dem gleichen Ernst gestellt. Beide waren sich einig, daß alles
Nachdenken und Bekennen seinen Wert nur darin habe, daß es zur Tat
werde, in der «praxis pietatis » seinen Ausdruck finde. Mit der
Folgerichtigkeit der in ihrem Wesen absolut ausgerichteten Periode ist
diese Forderung in die Maßnahmen der Kindererziehung
eingegangen und hat generationenlang die Handlungsweise bestimmt.
Die Bestrebung, in erster Linie moralisch auf das Werden der
Heranwachsenden einzuwirken, hatte fraglos den Vorrang vor der
Bemühung, geistige und künstlerische Anlagen zu entdecken und zu
fördern. Betragen und Fleiß standen in den Schulzeugnissen obenan
und wurden häufig höher bewertet als die Leistungen. Es bedurfte
schon eines weitherzigen und humorvollen Vaters, um die Frage



rationalistischen Denkens in der Basler Kindererzichung im 19.Jh. 221

zu stellen, wie sich eigentheh eine schlechte Betragensnote mit einer
Eins in Religion vertrage.

Was für weitere Spuren pietistischen oder aufklärerischen Denkens

lassen sich auf diesem Felde verfolgen
Es ist bekannt, daß Jung-Stilling in Basel heimisch gewesen ist

und Einfluß auf einen ansehnlichen Freundeskreis ausgeübt hat. Im
Elternhause der «Schwestern Schorndorff1» warHofrat Jung ein gern
gesehener Gast. Er stand mit dem Deputaten Daniel Schorndorff-
lselin in regem Briefwechsel. Joh. Heinrich Jung selber, der als

Zweijähriger seine Mutter verloren hatte, erfuhr in seiner Kindheit
die ganze Schwere einer Erziehung nach streng pietistischen Grundsätzen.

«Die Ruthe war sozusagen mein tägheh Brot», schreibt der
als Augenarzt bekanntgewordene, später weithin berühmte Seelenberater

und Schriftsteller, der sein Leben als Hofrat, hochgeachtet
von Großherzog Karl Friedrich, in Karlsruhe beschloß. Jung-Stilling

hat sein Los mit vielen anderen Kindern geteilt. Es fehlt wahrlich

nicht an zeitgenössischen Zeugnissen, daß zu harten Mitteln
gegriffen wurde, wenn «Eitelkeit und Torheit» des Kinderspieles
nicht gutwilhg der «wahren Freude und Herzenslust mit dem ewigen

Gut» im Kindergemüt Platz machten. Bis in Stillings späte
Lebensjahre ist ihm Gott nicht anders denkbar als ein «Schmelzer
und Töpfer», dessen sichtbares Eingreifen in das Schicksal jedes
Einzelnen ertragen werden muß. Nun ist aber nicht überliefert, daß
der Hofrat Jung in den Basler Familien Kopfhängerei befürwortet
habe. Außerdem war Jung-Stilling mit Joh. Caspar Lavater
befreundet, Lavater war es seinerseits mit dem Deputaten und dessen
Gattin. Beide Männer werden als «amorose, von der ewigen Liebe
erfüllte » Christen geschildert. Von beiden Freunden wird auch,
unbeschadet ihrer tiefreligiösen Einstellung, bezeugt, daß sie «weltoffen

» gewesen sind, der Zürcher seinem Temperament nach auch
einem mäßigen Lebensgenuß durchaus zugänglich. Der nicht
abzustreitende Einfluß dieser Geister auf das Basler Haus tritt in einer
brieflichen Bemerkung Jacob Burckhardts zutage. Er sagt, daß
seine Mutter, die ja dem Deputatenhaus unmittelbar entsprungen
war, ebenso wie ihre 1889 verstorbene Tochter Louise das
«gemeinsam hatten, daß ihre lange religiöse Vorbereitung auf das Ende
ihrem frohen Humor gar keinen Abbruch tat».

Demgegenüber liegt, aus einem andern Zweige der Familie
Burckhardt stammend, ein kleines Bekenntnisbuch vor, das
unverkennbar Züge pietistischer Einwirkung trägt. Auf die Blätter unter

1 Siehe mein Buch: «Die Schwestern Schorndorff», Fretz und Wasmuth
Verlag, Zürich 1941, S. 15.



222 Luise Vöchting-Oeri, Eigentümlichkeiten pietistischen und

violettem Samteinband mit eingelassener Blumenstickerei hat die
Hand der jungen Besitzerin mancherlei Bibelstellen eingetragen.
Es ist auffallend, wieviele der Sprüche von der Buße, der Reinheit
und einem nach dem Jenseits gerichteten Sinne zeugen. Dieser
offensichtlich für das Welschlandjahr 1852 bei Mademoiselle Gro-
schopff in Vevey gedachte Reisebegleiter offenbart die ganze
Ernsthaftigkeit des eben empfangenen Konfirmandenunterrichtes. Die
strenge Selbstprüfung, zu der jene Jahrgänge angeleitet wurden,
setzte sich später in ganz konkrete Sorge für die nächste Generation
um. Es darf nicht als Zeichen der autoritär-patriarchalischen
Lebensart betrachtet werden, sondern als Verantwortlichkeit, wenn,
noch in den achtziger Jahren des verflossenen Jahrhunderts, eine
mütterliche Verwandte briefhch bei einer jungen Frau im Ausland
sondierte, wie es denn mit dem sonntäglichen Gang zur Predigt
stehe, wenn dem Einwurf, die Stadtkirche sei ungeheizt, mit dem
Rate begegnet wurde, sich dann eben ein Kohlenbecken geben zu
lassen.

Das «examen de conscience», die pietistische Gewissenserforschung,

wurde in denselben Jahrzehnten von jungen Basler Mädchen

auch in Genf gefordert. Das Haus, in dessen Obhut sie gegeben

wurden, existiert noch heute. Ob die jungen Damen die kleine
Steinbrücke, die den Flügel der Kathedrale mit den Obergeschossen
der aufragenden Bauten verbindet, dazu benutzten, um aus ihren
langen Röcken den Straßenstaub vor dem Eintritt in die Etage
sorgfältig auszuschütteln? Ob die Betten im Alkoven ordentlich
ausgeräumt worden waren Ob der Handschuh beim Antritt zum
Spaziergang in tadellosem Zustand war oder etwas abgeschabt oder
ob schon gar eine Fingerspitze vorwitzig durchgeschimmert hatte
Es gab eine ganze Liste solcher Gewissensfragen über praktische
und erst recht über geistliche Pflichten, deren Beantwortung
verlangt wurde.

Diesen dunkel gefärbten Reminiszenzen aus der Calvinstadt
begegnet in Christian Felix Weisse (1726-1804) ein ganz anderer
Einfluß. Weisse, der sich bildlich in der Tracht des seiner selbst
gewissen 18. Jahrhunderts präsentiert, soll seine Mitmenschen mit
Augen voller «Anmut, Güte und Freundlichkeit» angestrahlt
haben. Ihm, der «gerne der gesunden Vernunft und der Religion»
dienen wollte, lag vor allem am Herzen auf das reifere Kindesalter
einzuwirken. Deshalb ging er, der Freund Lessings und selber weit-
herum bekannt als Komödiendichter, dazu über, den «Kinderfreund»

zu verfassen. In dieser Jugendzeitschrift, deren Lieferungen

1775 begonnen haben, wird das Bild einer Famihe gemalt, wie
sie sich im Verlaufe der Jahre entwickelt. Weisse setzte, einem ori-



rationalistischen Denkens in der Basler Kindererzichung im 19.Jh. 223

ginellen Einfall folgend, an Stelle der epischen Schilderung die

Unterhaltung und ließ die Personae dramatis wie in einem Stück,
in Rede und Gegenrede, Meinungen und Begebenheiten verhandeln.

Diese neue Art, sich dem kindlichen Geiste zu nähern, ihm
das «Vernünftige und Zweckmäßige wahrer Bildung» beizubringen,

war von großem Erfolge begleitet. Jung und alt, hoch und
niedrig, evangelische und katholische Leser waren begeistert von
dem neuen literarischen Genre. Selbst im Ausland wurde man auf
den Verfasser aufmerksam, der sich übrigens persönlicher oder
doch brieflicher Beziehungen mit vielen namhaften Schriftstellern
seiner Zeit rühmen durfte; sie reichten von Klopstock zu Bodmer;
Geliert, Wieland, Sulzer, ja selbst J.-J. Rousseau gehörten zu
seinem Bekanntenkreis. Ein Exemplar des «Kinderfreundes » gelangte
durch Vermittlung von Standespersonen sogar nach Neapel an den
Hof der Königin Marie-Caroline, der an Kinderreichtum mit ihrer
Mutter wetteifernden Tochter Maria Theresias.

Weisse, dessen Einfluß so nachhaltig war, ist auch bei uns nicht
unbekannt geblieben. Im Stammhause eines sich weit verzweigenden

Basler Geschlechtes finden sich noch heute seine Schriften. In
der Rückschau ist die Vermutung nicht von der Hand zu weisen,
daß ein Teil der jugendlichen Leserschaft von diesem Schriftsteller
richtungweisende Impulse empfangen hat. Verschiedene Glieder
dieser Familie haben sieb später durch soziales Verantwortungsbewußtsein,

fortschrittliches Denken, Weitblick im Beruf und im
Ratssaale ausgezeichnet und durch ihr Wirken das Glaubensbekenntnis

des menschenfreundlichen Schriftstellers, der «in der
Gewißheit freudigen Rechttuns » gelebt hat, in die Tat umgesetzt.

Weisse hat seine literarische Tätigkeit neben seinem Amt als

Obersteuersekretär in Dresden ausgeübt. Er unternahm öfter Reisen,

die ihn zu seinen Freunden führten, und hat auch Schnepfenthal

besucht, wo Christian Gotthilf Salzmann (1744-1811) an einer
Erziehungsanstalt wirkte. Die beiden Männer fühlten sich, trotzdem

ein Altersunterschied von 18 Jahren sie trennte, in ihrer
Gesinnung, in dem Wunsche, die Jugend zu bilden, einig. Salzmann
hatte sich aus einfachen, bäuerlichen Verhältnissen in den Lehrerstand

emporgearbeitet. Er hatte als Kind seiner Zeit ganz bestimmte
Vorstellungen, wie die Jugend in Verbindung mit nützlicher Tätigkeit

der Tugend zugeführt und dadurch «glückselig und zufrieden »

werden könne. «Der Mensch tue nur seine Pflicht» - und das

Aufklärungszeitalter zweifelt nicht an seinem Vermögen dazu -, «so
geht er auf Gottes Wegen.»

Salzmann spürte das Walten eines höheren Wesens auch in schönen

Erscheinungen der Natur. Sie spenden dem Gemute Trost und



224 Luise Vöchting-Oeri, Eigentümlichkeiten pietistischen und

Erbauung, sie bestärken den davon Ergriffenen in dem zähen
Vorsatze, «der Tugend treu bleiben zu wollen». Beinahe ist es, als ob
Salzmanns Ohr im fernen Schnepfenthal dem Glockenspiel der
Potsdamer Garnisonskirche mit ihrem Liede: «Üb immer Treu und
Redhchkeit...» gelauscht habe ; denn das Grundgebot für seine

eigenen dreizehn Kinder, für seine große Schulgemeinde hieß:
«Nützliche Tätigkeit ist gleich göttlichem Segen! » Wenn Salzmann
seine Schutzbefohlenen, unter denen sich Söhne angesehener und
adhger Familien befanden, Gärtchen anlegen heß, mit ihnen Bäume
pflanzte, sie zu Handfertigkeiten anleitete, in die Reitkunst
einführte, bildende Schülerreisen mit ihnen unternahm, gab er der
alten, aufs Auswendiglernen gerichteten Methode den Abschied. Es

gelang ihm, das, was er als Mitarbeiter Basedows im Philanthropin
zu Dessau aufgenommen hatte, zu verwirkhchen. Durch Entwicklung

des Verstandes wird das Kind auf natürliche Weise zur Religion

hingeleitet und im Erkennen und Ausüben der christlichen
Lehre von selber seine Befriedigung finden. Dieser Gedanke liegt
auch Salzmanns Erzählung aus dem Siebenjährigen Kriege
zugrunde: «Joseph Schwarzmantel oder, was Gott tut, das ist
wohlgetan.» Das wechselreiche Schicksal dieses Waisenknaben, das
erbaulich endet, ist auch in Basel gelesen worden.

Die Aufklärer sind keine Revolutionäre im Sinne des Genfer
Philosophen gewesen. Ihr Glaube an eine Vorsehung, ihr Betonen
der Vernunft im Walten Gottes entspricht im Gegenteil einer neuen
Rechtgläubigkeit. Ihnen, die eben aus der gesetzlichen Orthodoxie
erwacht waren, widerstrebte aber das sinnlich-phantastische
Element, das den Kern der herrnhutischen Lehre umkleidete, und sie

ergriffen deshalb doppelt eifrig die Handhabe der Vernunft. Basel

war im ausgehenden 18. Jahrhundert als Schauplatz der nebeneinander

wirkenden «Deutschen Christentumsgesellschaft» und der
höchst lebendigen Herrnhuter Gemeinde zu einem Mittelpunkt
geistlicher Bewegungen geworden. Obwohl diese beiden Vereinigungen

sich, wenn auch nicht als Gegner, so doch als Konkurrenten

empfanden, sind ihnen gewisse Züge gemeinsam. Der
übergroße Drang des Morahsmus findet sich in den Schriften bei allen
Richtungen jener Zeit. Joh. August Urlsperger, der Gründer der
sich weit über Europa verzweigenden Deutschen Christentumsgesellschaft,

wollte in seinen «brüderlichen Beziehungen» alle
Stände, auch seine katholischen Freunde, im Sinne des wahren
Reiches Gottes mitumfaßt wissen. Joh. Michael Sailer, der bekannte
Theologe, ein Freund von Joh. Caspar Lavater, war der Lehrer von
Christoph von Schmid, dessen beliebte Erzählungen und dessen Einfluß

nicht zu trennen sind von der Basler Jugend jener Zeit. Es ge-



rationalistischen Denkens in der Basler Kindererziehung im 19. Jh. 225

nügt, an den einen Titel «Der fromme Fridolin und der böse
Dietrich» zu erinnern, um an diesem Schulbeispiel zu erkennen, wie
sehr die These von der Belohnung des Guten und der Bestrafung
des Bösen Trumpf in allen Lagern war.

Unter den Pädagogen der Aufklärungszeit nimmt der Schweizer
Joh. Georg Sulzer (1720-1779) deshalb einen wichtigen Platz ein,
weil viele seiner Ratschläge wegleitend gebheben sind. Sulzers Laufbahn

führte ihn schon mit 22 Jahren als Hofmeister aus seiner
schweizerischen Heimat nach Deutschland. Er lernte in Magdeburg
Gleim kennen, in Berlin Euler und Maupertuis. Vom Posten eines
Mathematiklehrers am Joachimsthalschen Gymnasium wurde er
zum Prinzenerzieher berufen und erreichte mit 45 Jahren die
Stellung eines Lehrers der Philosophie an der königlichen Ritterakademie,

einer Erziehungsanstalt für adlige Söhne. Nicht anders als bei
seinen Zeitgenossen steht für Sulzer die Tugend als Erziehungsideal

obenan. Welcher Weg führte zu diesem Ziele Der wichtigste

Begleiter ist der Verstand. Er ruft den Willen herbei; dieser
drückt sich entsprechend den natürlichen Anlagen des Kindes in
seinem Handeln aus. Übung und Verfeinerung der Sitten werden
zur Gewohnheit, der äußere Mensch reift im Gleichschritt mit
seinem Innenleben heran.

Der Generalnenner bei den Vertretern aller genannten Richtungen

hieß Gehorsam. Autorität bildete fraglos immer noch den
Grundpfeiler des Verhältnisses zwischen Eltern und Kindern. Auf
welche Weise, mit welchen Mitteln dieses Ideal zu erreichen sei,
darüber entschieden damals wie heute die Weisheit und das
Geschick der Eltern. Sulzer rät in seinen Betrachtungen über Strafen
und Belohnen, das Kind niemals zu beschenken für einfache
Pflichterfüllung. Nur die besondere Anstrengung soll anerkannt werden.
In der Tat vermochte schon ein unerwartetes Lob viel. Kam etwa
die Erlaubnis hinzu, mit den Erwachsenen das Abendessen zu
teilen, so wurde das anstelhge und hilfsbereite Mädchen mit einem Male
aus dem Umkreis der Kinderstube rühmlich herausgehoben. David
Hess teilte offensichtlich die Ansicht Sulzers. Auf dem Pergamentstreifen,

dem Diamantring beigegeben, den er seiner Tochter Marie

zum Andenken an die Pflege ihres «verewigten Bruders Adolf
weihte», heisst es u.a.: «...auch lohnt sich jede gute Tat von
selbst.» - «Verlange nur recht strikten Gehorsam von ihnen»,
mahnt eine Generation später eine Mutter ihre jüngere Schwester,
der sie vor der Geburt eines dritten Kindes ihre zwei älteren Sprößlinge

ans Herz legt. «Jaki weiß schon recht gut, daß es so sein muß,
und auch das zweijährige Luish fängt an ein kleines Pflichtgefühl
zu bekommen.» Diese Baslerin, im selben Jahre 1813 wie Sören



22Ó Luise Vöchting-Oeri, Eigentümlichkeiten pietistischen und

Kierkegaard geboren, empfiehlt mit ihren Worten das, was der
berühmte Däne niederschrieb über die Kunst, schon früh etwas von
seinen Kindern zu fordern und dadurch ihren Willen zur eigenen
Verantwortung zu wecken. Er sagt: «Meine Kindheit ist glückheh
gewesen, weil sie mich durch ethische Eindrücke bereichert hat.
Laßt mich noch einen Augenblick bei ihr verweilen, sie kann
mir Gelegenheit geben, noch einmal zu beleuchten, was ich sage:
daß der Gesamteindruck der Pflicht die Hauptsache ist, keineswegs
die Mannigfaltigkeit der Pflicht. Wird diese geltend gemacht, dann
ist das Individuum herabgesetzt und zerstört. In dieser Beziehung
war ich nun als Kind glücklich, denn ich hatte niemals viele Pflichten,

sondern im allgemeinen nur eine, aber diese hatte es dafür auch
in sich. - Im übrigen genoß ich meine Freiheit.»

Kierkegaards Forderung, schon im Kinde die werdende Persönlichkeit

zu achten, ihr eine gewisse Freiheit zu lassen, ist damals, als

er diese Worte aussprach, kaum nach Basel gedrungen. Dagegen
wurde, wie bereits erwähnt, Schleiermacher bei uns gelesen.
Schleiermacher wird zu den Frühromantikern gerechnet. Er stand also
im Gegensatz zur Aufklärung und ebenso stand er, nach den
Erfahrungen seiner Jugendzeit, den Herrnhutern kritisch gegenüber.
Er hatte bei ihnen unter der geistlichen Bevormundung gelitten,
die dem Einzelnen, vor allem dem begabten Kinde, zu wenig innere
Freiheit ließ. «Produktive Naturen bedürfen der Einsamkeit», rief
er später von der Berliner Kanzel aus seinen Zeitgenossen zu, «ehre
die Eigentümlichkeiten deiner Kinder » Er anerkannte die Macht
der Phantasie, die, durch Märchenerzählungen angeregt, «über
Gewalt und Beschränkung hinaustragend» ihre Wirkung zu tun
vermag. Damit war weder weichliches Nachgeben gemeint, noch daß

Festigkeit mit Härte verwechselt werden darf; er wünschte aber
innewohnende Funken zum Sprühen zu bringen. Morahsch auf
Verhaltensmuster festgelegt, den Eigenwillen scheuend, wurde auch
bei der Pflege der Liebhabereien, beim Zeichnen und Malen dem
Schöpferischen zu wenig Spielraum gelassen. Jedenfalls wurde Sulzers

Anregung, dem «Verstände, besser gesagt, den Gaben eines
Kindes wie einem Bache nachzugehen», nicht genügend Gewicht
beigelegt. In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts stickte und
gestaltete man nach Vorlagen. Im Musikunterricht war es nicht
anders. Skizzenbücher zeugen davon, wie der emsige Stift geschickter

Hände sich geübt hat, wie z.B. Blattstudien ganze Seiten,
reihenweise wie in Schönschreibheften, ausfüllen. Dieselbe junge
Dame, von der diese Dokumente stammen, gab mit der Sticknadel
aufs feinste die Natur wieder, aber alles auf vorgeschriebenen Bahnen.



rationalistischen Denkens in der Basler Kindererziehung im 19. Jh. 227

In den pädagogischen Schriften aus der Aufklärungszeit, praktisch

bis in den Anfang des 19. Jahrhunderts hinein, steht unter den

Erziehungsmaximen die Ordnung hoch im Kurse. Sulzer meint
nicht nur, daß Liebe zur Ordnung vonnöten sei, um « tugendhafte,
rechtschaffene Menschen» heranzubilden. Er weiß, daß geordnete
Gewohnheiten auch beim Schlafen und Essen geeignet sind, die
« kleine Haushaltung » der Kinder wohltätig zu beeinflussen. Insofern

ist Ordnung ein hochzuhaltendes, unverletzliches Grundgesetz.

«Oh, wie viele Vergeßhchkeiten » ruft einmal Antistes Jakob
Burckhardt aus : «Fritz vergißt buchstäblich das Hemd - bei einem
Besuch auf dem Lande -, Hanna die Samtbändel, Louise läßt ihrerseits

gemäß löblicher Gewohnheit ihren Parapluie im Antistitium
in Basel liegen » Und das mußte ein Vater erleben, der seine Töchter,

als sie noch klein waren, angefeuert hatte, sich im « flinken
Anziehen zu üben, sich Mühe zu geben im Aufräumen und in der Liebe
zur Ordnung».

Fast ebenso großen Wert legte man auf Fleiß. Die Kinder sollten
stets beschäftigt sein, sich früh im Stillesitzen üben und dabei ihre
Hände regen lernen. Noch zu Beginn unseres Jahrhunderts wurde
der Erzieherin in einer vornehmen, sich durch besonders fähige
Männer auszeichnenden Basler Famihe dringend eingeschärft, ihre
Zöglinge nie bloß zu unterhalten, z. B. ihnen vorzulesen, ohne daß
diese dabei ihre Finger bei einer Handarbeit gerührt hätten.
Selbstverständlich handelte es sich bei dieser hausväterlichen Anordnung
nicht um Förderung der «Fingerseligkeit». Die als Prototyp
angezogene Famiheneinheit zeigte aber später am lebendigen Beispiel,
wie bei Vertretern von Wissenschaft und Industrie früh schon
durch zähes Festhalten an einer Arbeit jener Fleiß geweckt worden
ist, ohne welchen «niemals zusammenhängende Einsichten und
Fertigkeiten» erworben werden können. Fleiß schloß auch kindliche

Trägheit in dem Sinne aus, daß kleine Pflichten nicht auf
Dienstboten abgeschoben werden durften. Diese Weisung war
nicht unberechtigt für Zeiten, wo in großbürgerlichen Häusern für
Küche und Zimmer, Kinderstube, Garten und Stall Personal
vorhanden war. Wie leicht ließ sich die Kindermuhme von einer ihr
ans Herz gewachsenen Schmeichelkatze überreden: «Komm Karline,

sei mein Johannesie »

Sulzer, der Herrschaft der Vernunft verschrieben, fordert die
Bezähmung der Triebe, nicht der Neigungen. Er verlangt Standhaf-
tigkeit, Bemeisterung des Affekts, dagegen kein Unterbinden der
Redefreiheit - eine bemerkenswerte Meinung in der Zeit des
Reifrocks und des Schnürleibes. Am Beispiel der Eltern lerne das Kind
den Umgang mit andern Menschen, mit hoch und niedrig. «Ich



228 Luise Vöchting-Oeri, Eigentümlichkeiten pietistischen und

finde die Kinder, die zu Luise kommen, so gesittet und artig, daß
ich auch für sie keinen schhmmen sittlichen Einfluß der
Dorfschule besorge.» Mit dieser Feststellung beschwichtigte 1853 eine
Pfarrfrau im Baselbiet die Einwände der städtischen Verwandtschaft,

die denn doch nicht ohne Bedenken vernommen hatte, daß
das siebenjährige Töchterlein nicht mehr ausschheßhch zu Hause
unterrichtet werde. Wurde Sulzer in der Schweiz gelesen? Wenn
nicht, so ghch das Verhalten doch in manchem seinen Ratschlägen.
«Kinder müssen angehalten werden, den Dienstboten mit aller
Freundlichkeit zu begegnen.» «Willst Du so gut sein?» und «Du
kannst Dich bei Soundso bedanken » für einen besonders geleisteten

Dienst war eine stehende Redensart und prägte sich den Kindern

früh ein. Kein Wunder, daß meistens in diesen Familien das

Gesinde jahrelang aushielt und mit dem Hause verwuchs.
Der Philosoph Sulzer, der in seinem Suchen nach Lebensweisheit

aus der Antike schöpfte, verlor seine eigene Zeit doch nicht aus den

Augen. Er forderte die Eltern als die ersten, natürlichen Lehrmeister

auf, ihre Kinder nicht blind an der Ungleichheit der Verhältnisse

vorbeisehen zu lassen. Er ist mit seinen Vernunftgedanken
darüber einem Hang, der das alte, namenthch das pietistische Basel

kennzeichnete, stark entgegengekommen. Diese Ausstrahlung läßt
sich weit über die Grenzen seiner Lebenszeit hinaus verfolgen. Die
Bemühung, das kindliche Verständnis schon früh auf die Verschiedenheit

der Lose aufmerksam zu machen, scheint mir einleuchtend
aus dem Titel einer Kindergeschichte hervorzugehen. Der Akzent
liegt im moralischen Nachsatz: «Die Schloßmutter oder Reichtum
ist ein köstliches Messer, aber man muß es zum Brotausteilen, nicht
zum Verwunden gebrauchen.» Der kindlichen Leserschaft stellte
sich die Schloßfrau im farbigen Bilde genau so vor wie die eigene,
zum Wohltun geneigte Mutter, nämlich als eine Dame, winterlich
gekleidet mit Kapotthütchen, von dem eine Feder herunterwallte,
mit Krinoline, pelzbesetztem Mantel und Muff. Die hübsche Erzählung

war geeignet dem Fabrikantentöchterlein seine eigenen
wirtschaftlichen Verhältnisse zu illustrieren, in denen es um 1849 herum
im idyllischen Schönthal aufwuchs. Die Jahre 1850-57 hatten eine
anhaltende Wirtschaftsblüte mit sich gebracht, die dann rasch von
einer Krise abgelöst wurde. In Basel gab es damals ebensowenig wie
in der übrigen Schweiz staatliche Beihilfen oder Versicherungen
gegen Krankheiten, Sterbefälle, Armut. Die Löhne waren niedrig,
der Arbeitstag lang. Das Recht zu ausgleichenden Forderungen der
Arbeiterschaft wurde im patriarchalischen Zeitalter verweigert.
Dagegen wird immer wieder bezeugt, daß einsichtige und mitfühlende
Brotherren Verbesserungen der sozialen Ungleichheit anstrebten,



rationalistischen Denkens in der Basier Kindererziehung im 19. Jh. 229

namentlich auch, daß sie von den eigenen beträchtlichen Gewinnen
freiwillig mit großer Kelle abschöpften zugunsten ihrer minder
bevorzugten Brüder.

Der Theologe F. H. C. Schwarz hat, ein Menschenalter später als
Sulzer, Gedanken über Mädchenerziehung veröffentlicht. Er geht
zur Begründung seiner Ansichten zwar auf Salomo, auf Homer und
nach Sparta zurück, im ganzen aber spinnt er am selben Faden weiter

wie Rousseau, der seinem « Emile » vor allem eine tüchtige Gattin

und Hausmutter beigesellt zu sehen wünscht. Schwarz, der
Schwiegersohn Jung-Stillings, sieht in einem Mädchen ausschheßhch

die künftige Hausfrau, Regentin, Bewahrerin der Sitten. «Dienen

lerne beizeiten das Weib nach ihrer Bestimmung» - die
zeitgenössischen Goetheschen Verse aus «Hermann und Dorothea»
mit ihrem zugleich gebieterischen, lebensklugen und verheißungsvollen

Inhalt blieben in Basel lebendig, weit über das Datum eines

Eintrages auf ein Albumblatt hinaus.
Mit der Forderung nach Reinhchkeit, die Schwarz bezeichnenderweise

zu seiner Zeit als « kostspiehg, mehr den Gebildeten »

vorbehalten erwähnt, verbindet sich die nach Schamhaftigkeit. «Jeux
de mains - jeux vilains», auch in diesem gern zitierten Sprüchlein,
das von Lyon her zu einer Basler Familie gewandert ist, mag etwas
davon weitergelebt haben, was Schwarz und ebenso Sulzer als
keusche Zurückhaltung empfohlen haben. Heute erscheinen solche
Ermahnungen lächerhch. Die hygienischen Einrichtungen der modernen

Wohnweise, Hallen- und Strandbäder, Sauna und Schönheitskuren

sorgen für Körperflege in allen Schichten. Der freie Verkehr
der Geschlechter triumphiert über die ängstlichen Vorkehren und
Gebote aus einer Zeit, die doch ihrerseits sich nicht nur als

fortschrittlich, sondern als revolutionär empfunden hat.
Nachdenklichen Naturen ist es nicht gegeben, nach eigenem

Belieben die Vergangenheit abzuschütteln. Das vermeinthch längst
überholte, überwundene Erbe der Väter, das geistige Herkommen
läßt sich nicht ohne weiteres verdrängen, sondern ragt als geschichtlich

gewordenes Bild in die Gegenwart herein und behauptet im
Denken beharrlich seinen Platz. Im Vorstehenden ist versucht worden,

an gewisse Merkmale zu erinnern, die das Bild baslerischer
Famihenzucht geprägt haben. Vor dem Leser werden gewiß im
Blick aufdie Vergangenheit aus dem unerschöpfhchen Stoff weitere
Besonderheiten auftauchen, andere Betonungen und Verbindungen
sich ergeben, die eine Brücke schlagen zu den geistigen Bewegungen,

welche anderthalb Jahrhunderte hindurch wirksam gewesen
sind. Solche Rückschau mag nicht frei von Kritik sein. Ihr gegenüber

darf aber doch auch, im Gedanken an so viele gewissenhafte



230 Luise Vöchting-Oeri, Eigentümlichkeiten pietistischen Denkens

und hingebende Basler Frauen, an eine weitere Maxime von F. H. C.
Schwarz erinnert werden:

«Eine Mutter jagt ihr Kind einem Löwen ab!»

Literatur

Karl Friedrich von Klöden, Jugenderinnerungen, Leipzig-Grunow, 1874.
Friedrich Schleiermacher, Predigten über den christlichen Hausstand, Berlin 1826,

bei Georg Reiner, III.-V. über christliche Kinderzucht.
Christoph von Schmid, Erinnerungen aus meinem Leben, München 1868.
F. H. C. Schsvarz, Grundsätze der Töchtcrerzichung für die Gebildeten, Jena

1836 (Erstausgabe 1792), in der Crökerschen Buchhandlung.
foh. Georg Sulzer, Pädagogische Schriften, herausgegeben von Dr. W. Klinke,

Langensalza 1922, Hermann Beyer Söhne.
Christian Felix Weisse, Selbstbiographie, herausgegeben von seinem Sohne,

Leipzig 1806, bei Georg Voss.
foh. Wilhelm von Ausfeld, Christian Gotthilf Salzmann, Stuttgart 1845, Hoff-

mannsche Verlagsbuchhandlung.
Karl Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, 1947 evangelischer

Verlag Zollikon-Zürich.
Max Geiger, Aufklärung und Erweckung - Beiträge zur Erforschung Johann

Heinrich Jung-Stillings und der Erweckungstheologie, Zürich 1963, Evang.
Verlag Zollikon.

Hans R. Günther, Jung-Stilling, Ernst Reinhardt Bücherreihe, München 1948,
2. Auflage, J. und S. Federmann-Verlag.

Wilfried Häberli, Der erste Klassenkampf in Basel (Winter 1868/69), Basler
Zeitschrift Bd. 64 (1964), Verlag der Histor. und Antiquar. Gesellschaft.

W. Piadorn, Geschichte des Pietismus in den schweizerischen reformierten
Kirchen, Konstanz-Emmishofen 1901, Verlag Karl Hirsch.

Alfred Hüttner, Die Pädagogik Schleiermachers, Langensalza 1907, Pädagogisches

Magazin, Heft 295, Hermann Beyer & Söhne.
XVilhelm Roessler, Die Entstehung des modernen Erziehungswesens in Deutschland,

Stuttgart 1961, W. Kohlhammer-Verlag.
Peter P. Rohde, Sören Kierkegaard in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten,

Rowohlts Taschenbuch i960.
Ernst Sarasin, Gedeon Sarasin und seine Nachkommen, Basel 1928 Privatdruck,

Frobenius-Verlag, Basel.
G. Stephan, Die häusliche Erziehung in Deutschland während des 18.

Jahrhunderts. Wiesbaden 1891, Verlag J. F. Bergmann.
Paul Wernle, Der schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert,

Tübingen 1924, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).
Private Briefsammlungen und Dokumente.


	Eigentümlichkeiten pietistischen und rationalistischen Denkens in der Basler Kindererziehung im 19. Jahrhundert

