
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 65 (1965)

Artikel: Die letzten Worte des Erasmus

Autor: Blom, N. van der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die letzten Worte des Erasmus

von

N. van der Biom

In der Literatur über das Leben des Erasmus lassen sich hinsichtlich

seiner letzten Worte zwei verschiedene Ansichten erkennen.
Einmal werden diese Worte ledighch berichtend wiedergegeben und
sorgfältig zusammengestellt, ohne daraus irgendwelche Schlüsse zu
ziehen. In anderen Berichten hingegen - und es sind die zahlreicheren

- geht es darum, aus den letzten Worten die Gesinnung, in der
Erasmus starb, darzulegen.

Dies geschah sogleich nach seinem Tode. Luther war überzeugt,
daß Erasmus als Epikuräer gelebt und auch als solcher gestorben
sei, ohne Beistand und ohne trösthchen Zuspruch eines Geistlichen,
und er bezweifelt, daß jene Worte, mit denen Erasmus im Todeskampf

seinen Glauben bekannte: «Sohn Gottes, erbarme Dich meiner

», überhaupt ausgesprochen wurden. Während Ludwig Ber
dadurch in seiner Beurteilung unsicher wurde und Amerbach ihm
seine Zweifel ausreden mußte, waren viele Römisch-Kathohsche
der Meinung, Erasmus sei als Ketzer gestorben. Zu gleicher Zeit
gab es eine Gruppe, mit Bischof Nausea an der Spitze, die von der
Rechtgläubigkeit des Erasmus, die sich in den ietzten Worten kundtat,

überzeugt war. Auch unter den Protestanten befanden sich
solche, die Erasmus als einen der Ihren betrachteten. So Melanchthon,
der glaubte, Erasmus sei als ein Ghed der protestantischen Kirche
Basels gestorben. Inder eigenen Todesstunde wiederholte Melanchthon

diese letzten Seufzer des Erasmus1. Auch späterhin blieben
diese Meinungsverschiedenheiten bestehen. So schreibt S. Knight2,
Erasmus sei bei seinem Hinschiede von jeghchem kathohschem

Anmerkung der Redaktion: Herrn Dr. Ulrich Huber Noodt, Lektor für
holländische Sprache an der Universität Basel, sei für seine Hilfe bei der
Übertragung des vorliegenden Textes ins Schriftdeutsche verbindlich gedankt.

1 Siehe dazu C. Reedijk, Das Lebensende des Erasmus, in: Basler Zeitschrift
57 (1958), 25-27. Dem Verfasser jener Studie, Herrn Dr. Cornelis Reedijk in
den Haag, fühlt sich der Autor für fördernde Anregungen bei der Behandlung
des Themas zu warmem Dank verpflichtet.

2 S. Knight, Life of Erasmus, Cambridge 1726, 439.



196 N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus

Aberglauben frei gewesen, wie dies aus seinen letzten Worten
hervorgehe ".. .trusting only in the merits of his Saviour, putting up
no addresses to the Virgin or any other Saint or Angel : so that the
Church of Rome has little reason to value herself upon his dying
in her Communion." Während Josef Gandin3 annimmt, Erasmus
sei verschieden «... mit der Unerschrockenheit eines Philosophen
und der freudigen Gelassenheit eines Christen », tönt kurz nachher
bei S. Hess4 das Echo, daß «.. .er starb unter christhchem Gebet
mit der Unerschrockenheit eines Philosophen und dem tröstenden
Glauben eines redhchen Christen». Wenn dann Hess hinzufügt:
«... ohne daß ihm ein katholischer Priester das Sakrament gereicht
oder die Beichte abgenommen hatte », stellt er als Tatsache dar, was
Gandin als Absicht des Erasmus anführt: «Er begehrte weder zu
beichten noch das Sakrament zu empfangen.» Bei Adolf Müher
finden wir5 als Anmerkung zur Mitteilung, daß Erasmus «ohne alle
kathohsche Ceremonien gestorben sei»: «Nach Mönchsausdruck:
Sine Crux, sine Lux, sine Deus6.» Gandin weist darauf hin, daß

Erasmus «zu allen Zeiten wenig auf Ceremonien gehalten hatte».
Er wünschte, so fährt er dann fort, «unter den Empfindungen der
Andacht, die aus dem Herzen fließt, auch dahinsterben zu können.
Glücklicherweise befand er sich in einer nun ganz reformierten
Stadt, und er war den Zudringlichkeiten abergläubischer Pfaffen
keineswegs ausgesetzt, ein Vorteil, den er wahrscheinhch in jedem
katholischen Lande hätte vermissen müssen. » Hier versagt ihm Hess
die Gefolgschaft. Aber Charles Butler7 widerspricht dem: "Both
Protestants and Cathohcs commented on the circumstance of (Erasmus')

dying in a Protestant town and consequently without the
spiritual helps of the Catholic religion, but it is most evident, that
he meant his stay at Basle to be temporary and intended to settle
finally in a Catholic country."

Butler denkt hier wahrscheinhch an eine Stelle aus dem letzten
Brief des Erasmus an Goclenius vom 28. Juni 1536s, in dem es

heißt: «Obwohl ich mich hier bei aufrichtigen Freunden befinde,
wie ich in Freiburg deren keine hatte, möchte ich doch wegen des

Unterschieds der Gefühle in bezug aufdie Dogmata heber anderswo
mein Leben beenden. Ach, wäre Brabant doch näher » Dr. C. Reedij k,

3 Jos. Gaudin, Leben des Erasmus, Zürich 1789, 148.
4 S. Hess, Erasmus von Roterdam II, Zürich 1790, 492.
6 Adolf Müller, Leben des Erasmus von Rotterdam, Hamburg 1828, 374fr.
6 Schon 1518 wurde dieser Ausdruck benützt, als ein Gerücht, Erasmus sei

tot, sich verbreitet hatte: Allen III, ep. 950, Z. 25 ff.
7 Charles Butler, The Life of Erasmus, London 1825, 213fr.
8 Allen XI, ep. 3130, 1. 26f.



N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus 197

der 1958 in dieser Zeitschrift eine Studie über das Lebensende des

Erasmus veröffentlicht hat, nennt diesen Brief natürlich auch. Er
weist auf das Lavieren des Erasmus zwischen den beiden Parteien
hin - wobei er wohl die Lage im Gleichgewicht zu halten verstand -
und meint, daß die geistige Unabhängigkeit des Erasmus in Basel
nicht ernsthch bedroht war und daß er in kaiserhchem Hoheitsgebiet

«denselben, wenn nicht sogar größeren Spannungen
ausgesetzt gewesen wäre». Überdies vermutet er, daß die Abneigung
des Erasmus gegen den Brauch der Franziskaner, einen Sterbenden
ins Ordensgewand zu hüllen, sich gegen Ende seines Lebens von
einer Franziskaner-Phobie zu konkreter Angst gesteigert hatte, so
daß er fürchtete, sein Sterben könnte zu einer Farce werden, gleich
jener, die er in seinem «Colloquium funus» in so grellen Farben
geschildert hatte9.

Zum Abschluß dieses unvollständigen Überbhcks möchte ich
noch einige Äußerungen anführen.

Preserved Smith10 sagt: "His last words were: O Mother of God,
remember me", und kombiniert die beiden Fassungen, auf die ich
später zu sprechen komme.

J.J. Mangan11 betrachtet es als sicher, daß Erasmus starb "in full
communion with the Catholic Church, and fortified in his last
moments with her consoling rites".BeideAutoren beziehen sich-ebenso
wie R. G. Villoslada SJ, dem sich später W. E. Campbell12 anschloß-
auf die Veröffentlichung von Monsignore F. X. de Ram13 über den
Famulus des Erasmus, Lambertus Coomans, von dem es heißt, er
sei Priester gewesen und angebhch sei Erasmus in seinen Armen
gestorben mit den Worten «O Mater Dei, memento mei. »Nachdem
H. de Vocht14 schon nachgewiesen hatte, daß Coomans 1536 noch

9 C. Reedijk, art. cit. 62, 43.
10 Preserved Smith, Erasmus. A study of his life, ideals and place in history.

New York 1923, republished 1962, 419F Er bringt die letzten Worte nach dem
Bericht C mit dem «Lieve God» von A.

11 J. J. Mangan, Life, character and influence of Desiderius Erasmus of
Rotterdam, II, 1927, 380.

12 Ricardo Garcia Villoslada SJ, La muerte de Erasmo, in: Miscellanea
Giovanni Mercati, Città del Vaticano, 1946, IV, 381 ff. W. E. Campbell, Erasmus,
Tyndale and More, Cambridge 1949, 274 fr.

13 F. X. de Ram, Note sur Lambert Coomans, secrétaire d'Erasme, in: Bulletins

de l'Académie Royale des Sciences et Belles-Lettres de Bruxelles, IX, 2,
1842, 1437ft".; IX, i, 1842, 462fr.; Annuaire de l'Université catholique de
Louvain, XVI, 1852, 251fr.

14 H. de Vocht, Le dernier amanuensis d'Erasme, in : Revue d'histoire
ecclésiastique XLV, 1950, i74ff. ; History of the Foundation and the Rise oF the
Collegium Trilingue Lovaniense 1517-1550, III, Louvain, 1954, 394ff.



198 N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus

gar nicht Priester war, hat Reedijk die Unhaltbarkeit dieser Legende
endgültig aufgedeckt15.

Es ist bezeichnend für unsere Zeit, daß wir unser Augenmerk vor
allem auf das Selbständige und Eigene in der Haltung des Erasmus
während seiner letzten Lebensjahre richten in seiner äußerst

schwierigen Stellung zwischen Römisch-Katholischen und
Protestanten, die er als zwei, zwar in Zwietracht hegende, aber doch noch
einer einzigen Kirche angehörige Glieder sah und sehen konnte.
Bezeichnend für diese Auffassung ist der Titel seiner «Enarratio
inPsalmum 85 », dieser Titel lautet « De sarcienda ecclesiae concordia-)-)

(nicht, wie man erwarten könnte, «unitate»16).
Unter diesem Gesichtspunkt wurden die letzten Worte des Erasmus

neuhch von dem niederländischen Theologen Dr. C. Augu-
stijn und Pfarrer S. J. Popma zitiert. Letzterer sagt, die katholische
Kirche müsse über vielerlei hinwegsehen, wenn sie Erasmus als

einen treuen Sohn der Kirche bezeichnen wolle, und wohl noch
viel mehr müßten der Arminianismus, die Aufklärung und der
freisinnige Protestantismus außer acht lassen, um ihn mit Überzeugung
ihren geistigen Vater nennen zu können17. Noch steht Erasmus
einsam da. Niemand hat ihn als vollständig zugehörig angenommen,
niemand hat ihn ganz verworfen. So war es und so wird es immer
sein unter den Menschen.

Halten wir uns daher an des Erasmus letzte Gebete : « O Jesu,
misericordia, Domine, hbera me, Domine, miserere mei» und als

allerletzter Seufzer: «Lieve God» (Auszeichnungen vom Verfasser).

Augustijn18 lenkt die Aufmerksamkeit sogleich auf dieses
letzte Wort, und er zitiert in Zusammenhang damit den letzten
Brief des Erasmus an Melanchthon, aus dem hervorgeht, daß er,
Erasmus, sich durchaus bewußt war, eine umstrittene Figur zu
sein. Die diesbezügliche Stelle lautet: «Inzwischen mache ich mir
die Worte Davids (2. Sam. 16, 11) als er mit Steinen und Schimpfworten,

härter als der härteste Stein, gesteinigt wurde, zu eigen:
,Der Herr hat sie geheißen, mir zu fluchen, wer weiß, ob er sich
meiner erbarmt.'» Augustijn18 fährt dann fort: «Fünf Wochen nach-

15 C. Reedijk, art. cit. 27-33.
16 Wie bei C. Augustijn, Erasmus en de Reformatie. Een onderzoek naar de

houding die Erasmus ten opzichte van de Reformatie heeft aangenomen, Diss.
Vrije Universiteit Amsterdam, Amsterdam 1962, 300.

17 S. J. Popma, Erasmus en het Humanisme, in: S. U. Zuidema u. A.,
Baanbrekers van het Humanisme, Franeker, o. J. (1957) 54.

18 Augustijn, op. cit. 288. Der Brief bei Allen XI, 3127, 1. 52-54: «Interim
usurpo vocem Davidis quum saxis, et conviciis quovis saxe durioribus, lapi-



N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus 199

dem er diese Zeilen geschrieben hatte, starb Erasmus mit den Worten:

,0 Jesus, Erbarmen, Herr, nimm Dich meiner an - lieve God.'
Endlich ward er in die eine ungeteilte Kirche aufgenommen.»
Niederländische Autoren lassen die Worte, die Erasmus in seiner
Muttersprache geäußert hat, nie aus, was andere Verfasser öfters tun19

(Lieve God, nach der Schreibweise des Beatus Rhenanus: Lieuer
God). Ich erwähne deren zwei, Huizinga und Romein, die beide
der Meinung sind, daß des Erasmus letzter Seufzer das «lieve God»
gewesen sei. Huizinga20 schreibt: «Die Freunde, die an seinem
Sterbebett weilten, hörten, wie er ununterbrochen stöhnte: ,0
Jesu, misericordia, Domine, hbera me, Domine, miserere mei' und
zum Schluß auf niederländisch ,Lieve God'.» Bei Romein21 lesen
wir: «Einige anwesende Freunde fingen seine letzten Worte auf:
,0 Jesu, misericordia, Domine, libera me' und zu allerletzt, als der
Lebenskreis sich schloß: das Bild eines Häuschens in Rotterdam,
eines Schiffes, einer sorgenden Mutter, die holländischen Worte
,lieve God'.»

Erasmus schätzte die Sprache seines Volkes sehr. Er war weit
davon entfernt, sie geringzuachten oder sie auf Kosten des Lateins
zurückzusetzen oder sie gar zu vergessen. In seinem Werk «De
Pronunciatione », in dem das Nationale am stärksten zum Ausdruck
kommt, vertritt er die Ansicht, daß, während die romanischen Sprachen

in gewissem Sinne ein verdorbenes Latein darstellten, das
Niederländische als eine dem Griechischen und Lateinischen
ebenbürtige Sprache gelten könne. «Es ist eine Schande, wenn jemand
seine Muttersprache nicht beherrscht», heißt es in jener Schrift.
Gestützt auf diese Stelle, fragt sich K. Kooiman22, ob Erasmus nicht
auch am Hören der Sprache seines Volkes Freude empfunden hätte,
wenn sein Plan, nach Brabant zurückzukehren, nicht durch den Tod
verhindert worden wäre. Man ist geneigt, diese Frage zu bejahen
angesichts der Tatsache, daß die letzten Worte dessen, der so gut
wußte, wie Gott auf lateinisch anzurufen ist, in der Sprache, die er

daretur: Dominus praecepit illis ut maledicerent mihi; quis seit an misereatur
mihi »

19 Wie bei Hess, Gaudin, Butler, M. de Burigny, Vie d'Erasme, II, Paris
1757, 415. Seite 443 erwähnt er die lateinischen Inskriptionen auf dem Sockel
der Rotterdamer Statue und erwähnt von den andern nur, daß «elles sont en
Langue HoUandoise ».

20 J. Huizinga, Erasmus, Ausg. 1947, 202.
21 J. Romein, Erflaters van onze Beschaving, Ausg. 1956, 97.
22 K. Kooiman, Erasmus en de volkstaal, in: De Nieuwe Taalgids 16 (1922)

161-167. Vgl. Amerbach, der bei Allen XI, 3i4i,Z. 79 die Sehnsucht nach
Brabant weniger den ehrenhaften Angeboten der Königin Maria als «amor
patriae », Heimweh, zuschreibt.



200 N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus

von seiner Mutter gelernt hatte, ausgesprochen wurden: «Lieve
God». Lewis W. Spitz23 interpretiert diese Worte wiederum auf
andere Weise. Er sieht in ihnen nicht nur eine Hinwendung zur
Jugendzeit, sondern auch ein Zeichen der Treue zum Geist, in dem
Erasmus erzogen wurde. «How touching that, according to Beatus
Rhenanus, who was at his bedside, the Prince of the Humanists
should revert to the vernacular to breathe his last words : Lieve God.
In the end his was at heart the devout modernism of the Devotio
Moderna.»

Aus mehr als einem Grund scheint es mir der Mühe wert, die
Angaben, auch wenn sie noch so bekannt sind, einmal näher zu
untersuchen. Dabei wird die Rede sein: erstens von der Zuverlässigkeit

und von den Tendenzen dieser Angaben, die uns in zwei
Fassungen überliefert sind, und zweitens von den niederländischen
Worten und ihrem möglichen Hintergrund.

/.

A. Hauptquelle ist die von Beatus Rhenanus verfaßte und von
Amerbach und Gelenius überprüfte Einleitung zur postumen
Ausgabe der Werke des Origenes aus dem Jahr 153624. Diese

mag wohl von der nächsten Umgebung des Fürsten der Humanisten

als das offizielle Bulletin bezeichnet worden sein. «Endlich, als

er fühlte, daß sein Tod nahe bevorstand, gab er - wie immer - deutliche

Beweise seiner christlichen Geduld und seines frommen
Gemüts. Er versicherte, daß er all sein Vertrauen auf Christus gründe,
und so ist er unter den sich immer wiederholenden Ausrufen : ,0
Jesus, Erbarmen, Herr, erlöse mich, Herr, führe das Ende herbei,
Herr, erbarme Dich meiner' und auf niederländisch ,lieve God'
(d. h. care Deus) am 11. Juli kurz nach Mitternacht gestorben.
Andere Worte hat er nicht geäußert, und er blieb bis zum letzten
Atemzug bei vollem Bewußtsein25.» Ich möchte darauf hinweisen,
daß das «Domine, fac finem» oft weggelassen wird, wohl weil es

weniger ergeben khngt-aber wie menschhch ist es doch! -; selbst

23 Lewis W. Spitz, The religious renaissance of the German Humanists,
Cambridge (Massachusetts), 1963.

24 Allen I 5 2 ff. : Briefw. des Beatus Rhenanus 300, 338.
25 C. Reedijk, art. cit., hat den Eindruck, Erasmus habe in seinen letzten

Augenblicken gewünscht, allein zu sein, und legt dar, daß im Sterbehaus
anwesend gewesen seien Froben, Amerbach, Episcopius, Coomans, der
Protestant Simon Grynaeus, der dort seitens der Kirche Basels als Beobachter
gestellt sei. Dieser Liste ist hinzuzufügen Sebastian (Sinckler); vgl. S. 208.



N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus 201

Melanchthon hat in seiner Sterbestunde diesen Stoßseufzer nicht
zurückgehalten. Zuweilen fällt auch das «assidue» weg.

Meines Erachtens kann aus diesem Detail gefolgert werden, daß
sich nicht mit Sicherheit sagen läßt, die niederländisch gesprochenen

Worte seien wirkhch die allerletzten gewesen. Daß die Freunde
um das Sterbebett versammelt waren, erwähnt Beatus nicht26. Ludwig

Ber27 schreibt an Amerbach, er habe von jemandem gehört, es
sei in den letzten Augenbhcken niemand außer seinem vertrauten
Freund, wahrscheinlich Froben, und Euer Excellenz zugegen gewesen.

Vielleicht hat Amerbachs Brief28, der Ber erreichte, bevor er
den seinigen abgesandt hatte, neben dem Bericht über «des Erasmus

vollkommen christlichen Hinschied» auch Mitteilungen über
die Identität der anwesenden Personen enthalten. Dieser Brief ist
jedoch verlorengegangen. Jedenfalls war Beatus am 11. Juh in
Schlettstadt (Séléstat) und nicht in Basel - darum berichtet ihm
Herwagen in einem Brief vom 17. Juh aus Basel über das Sterben
und das Begräbnis des Erasmus29. Beatus ist aber trotzdem der
anerkannte Berichterstatter geworden. Die Angaben verschaffte
ihm Amerbach, dem er dann den eigenen Text vorlegte. Zusammen
mit Sigismundus Gelenius30 hat Amerbach denselben überprüft
und vielleicht auch korrigiert31. Ob diese Textkontrolle vor allem
die letzten Worte betraf, ist nicht ersichthch. Wenn sich aber die
Stelle im Brief des Beatus an Amerbach: «hinsichthch der letzten
Worte habe ich Deine Fassung übernommen, weil ich keine bessere
finden konnte32» nicht auf die Schlußworte der Einleitung zu Ori-

26 Allen I. 5 3, Z. 29-37 : «Tandem quum sentiret iam instare vitae finem,
extantibus ut semper claris Christianae patientiae et animi religiosi documentis,
quibus in Christum se spem omnem figere testabatur, assidue clamans ,0 Iesu
misericordia, Domine libera me, Domine fac finem, Domine miserere mei' et
Germanica lingua ,Liever Gott', hoc est ,Chare Deus', quinto eidus Iulias sub
mediam noctem vita functus est. Nec alias emisit voces ratione usus integra
usque ad extremum vitae exitum.»

27 Amerb. Korr. 2041, Freiburg, 21. Juli 1536: «in extremo ipsius spiritu
neminem adfuisse prêter eius familiärem cum excellentia tua.» Coomans wäre
wohl nicht als «familiaris», sondern als «famulus» bezeichnet worden.

28 Wie bei Amerb. Korr. 2043.
29 Allen XI, 3135.
30 Allen I., Einf. S. 53; Reedijk art. cit. 25, N. 7 mit Hinweis auf Amerb.

Korr. IV 2055, 1 f., vgl. BrieFw. des Beatus Rh. 300. Hingegen gab Beatus seine
Zustimmung zum Text des von Amerbach entworfenen Epitaphs, Briefw. des
Beatus Rh. 302, 5, und das Vorwort zu den Catalogi Duo, Allen XI, 3141 und
Briefw. des Beatus Rh. 309, 2-19.

31 Briefw. des Beatus Rh. 300, 2.
32 Briefw. des Beatus Rh. 300, 5-6: «In postremis usus sum verbis tuis,

quemadmodum adnotaveras, nec enim potui melius.» In postremis sc. vocibus.



202 N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus

genes, sondern auf den Wortlaut der letzten Äußerungen des Erasmus

bezieht, so stammt der Bericht darüber wirklich vom Augen-
und Ohrenzeugen Amerbach.

B. Noch einmal - und auch in diesem Fähe kontrollierte Amerbach

- hat Beatus das Sterben des Erasmus beschrieben, nämhch
in der Widmung der « Opera omnia » an Kaiser Karl V. vom i. Juni
154033. Dort heißt es: «Dysenterie, durch die er völhg erschöpft
war, hat ihn hinweggerafft. Er zeigte sich gefaßt und geduldig, und
mit seinen letzten Worten, die er unablässig wiederholte, flehte er
um Christi Erbarmen. Er, der zeitlebens Christi Lehre so aufrichtig
verkündet hatte, durfte sicher nach seinem Ableben die höchste
Auszeichnung aus den Händen des allmächtigen Richters entgegennehmen.»

Beide Berichte des Rhenanus stimmen darin überein, daß
in ihnen die beim Ableben des Erasmus herrschende Stimmung
beschrieben wird. Von Christus, und Christus allein, hat er gesprochen,

auf ihn sein Vertrauen gesetzt, damals wie immer, und in
jener letzten Stunde bezeugte er dies durch seine wiederholten
Gebete und Seufzer34.

C. Denselben Nachdruck auf das Sterben in Christo legt auch
die Denkschrift, die in Basel kurz nach der Beerdigung verbreitet
wurde. Allen nimmt an, daß Heinrich Stromer der Verfasser sei35.

«Die letzten Worte, die er unter lautem Seufzen ständig wiederholte

- woraus seine echt christhche Gesinnung deuthch hervorgeht-,

waren: ,0 Jesu, Sohn Gottes, erbarme Dich meiner, die

Vgl. Erasmus, Colloq. Fumus: «Has postremas voces edidit sc. miles.» Andere
Ausdrücke für letzte Worte sind «Ultima verba» (Bericht C), «extrema verba»
(Bericht B).

33 Allen I. Nr. IV, S. 70, Z. 513-518. «Sic (dysenteria) paulatim exhaustum in
summa aequanimitate et tolerantia tandem extinxit, Christi misericordiam extremis

saepe repetitis voeibus implorantem. Qui Christi doctrinam vivens tam syn-
cere traetavit, mortuus indubic ab ilio summo Agonotheta mercedem amplam
aeeepit.» Zum Ausdruck Agonotheta vgl. Hebr. 12, 1 und Phil. 2, i6. Tertul-
lianus, von Beatus ausgegeben, hat den Ausdruck Fuga 1. 5 und mart. 3. 3.
Zu Amerbachs Kontrolle noch Beatus Rh. 338, dd. 15. Juli 1540. Was das
Datum des Vorwortes betrifft, es ist, nach dem 28. Juli und nach abermaliger
Korrektur, abgedruckt worden, und zwar geraume Zeit später: «librorum
principia soient postrema praela subire, ut tempus tibi suppediturum sit quam-
libet occupato », schreibt Rhenanus.

34 M. E. spricht man besser von den letzten Stunden als von den letzten
Augenblicken. Vgl. Reedijk, art. cit. 62. AuF das «Christus allein» weist auch
Allen 867,Z. 265 hin: Löwen 1518: «In uno Christo spes erat» (an Beatus).

35 Allen XI, 3134, Z. 21-24. «Ultima verba, quibus iterum atque iterum
repetitis ac magnis suspiriis (ut animum vere Christianum agnosceres) aeditis
terram teliquit: O Iesu, fili Dei, miserere mei, misericordias Domini et iudicium
cantabo. Hec dicentem mors illico oppressit.»



N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus 203

Barmherzigkeit des Herrn und sein Urteil will ich besingen.' Während

er diese Worte aussprach, ereilte ihn der Tod.»
Ich möchte hier schon darauf hinweisen, daß dieser Bericht,

obwohl er sich mit dem Beatus' hinsichtlich der Schilderung der
herrschenden Atmosphäre deckt, im Wortlaut beträchthch davon
abweicht. Ich komme später auf die Probleme, die dieser Brief
aufwirft, zurück. Zunächst führe ich die Liste der Berichte weiter.

D. Verloren ist also der Brief Amerbachs an Ludwig Ber, der
am 26. Juh 1536 in Freiburg eingetroffen war36 und in dem über
das «unbezweifelbar christhche Hinscheiden des Erasmus aus
diesem Jammertal» berichtet wird.

E. Auch der Brief Amerbachs an Schets ist nicht auf uns gekommen.

Aus der Antwort des letzteren vom 18. August 1536 kann
geschlossen werden, daß Amerbach geschrieben hatte, «in der
Sterbestunde des Erasmus sei einzig und allein der süße Name Jesu
über seine Lippen gekommen37».

F. Amerbach hat am 1. Februar 1537 im Vorwort zu den «Cata-
logi duo38» mit folgenden Worten bezeugt, daß das Sterben des

Erasmus den Stempel seines Lebens trug: «Erasmus beharrte bis
zum letzten Atemzug bei der Überzeugung, die er zeitlebens in
seinen Schriften vertreten hatte - ich schwöre es.» Im selben Brief
schildert dann Amerbach noch einmal - mit einem Hinweis auf
den ersten Bericht des Beatus, der «alles durchaus zuverlässig
wiedergegeben hat39» - das Sterben des Erasmus: «Welch deutlichen
Beweis christlicher Ergebenheit gab er doch, seine Gefühle waren
so ganz auf Christus gerichtet, daß er nichts anderes als den süßen
Namen Jesu aussprach, bald sein Erbarmen erbittend, bald Ihn
anflehend, sich seiner anzunehmen und sein Ende bald herbeizuführen.

Mit diesen frommen Worten hat er dem Heiland, den er
so viele Male aus der Tiefe seines Herzens angerufen hatte, seinen
Geist zurückgegeben40.»

Von weiteren Äußerungen erwähne ich deren zwei: Am 23. Sep-

36 Amerb. Korr. IV, 2043, postscriptum: «... Erasmi Roterodami christia-
nissimam ex hac miseriarum valle demigrationem.»

37 Amerb. Korr. IV, 2052, dd. 18. Aug. 1536.
88 Allen XI 3141, 187-191, ün. 107 «in ea ipsa sententia, ita me deus bene

arnet, usque supremum astae vitae exitum perstitit.»
39 Allen XI, 3141, 75-78 «Rhenani. .omnia bona fide persequentis».
40 Allen XI, 3141, 99-104 «Quam insignia Christianae mansuetudinis exempla

edidit, ita adfectibus in Christum compositis, ut nihil in ore nisi dulce Jesu
nomen haberet, subinde eius misericordiam, subinde ut sui misereretur,
subinde ut finem Faceret implorans. His tam Sanctis vocibus. servatori toties
ex imis praecordiis invocato animam reddidit.»



204 N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus

tember schrieb Eustache Chapuys an Schets41: «Erasmus ist die
Erlösung zuteil geworden. Man muß den guten frommen Mann
glückhch preisen. Jetzt ist er von seinem unaufhörhchen Ringen
mit Krankheiten, dem nie enden wollenden Kampf gegen böse
Menschen, der unerträghcher war als alle körperlichen Leiden,
befreit worden und ist heimgekehrt zu seinem Jesus, für den er sich
sein ganzes Leben hindurch mit dem Herzen, der Feder und der
Rede so feurig eingesetzt hat.» Aus diesem «manumisso ad Jesum»
tönt das Echo des «Domine, hbera me» des Erasmus und aus dem
«suum» der Widerhall der unerschütterhchen Überzeugung, von
Chapuys betont, mit der er Christus anhing.

Die zweite Äußerung bezieht sich auf den Bericht C. Sie stammt
aus einem Brief von Heinrich Stromer an Otto Lasan, den Bürgermeister

von Zwickau42. Dort lesen wir: «Es tröstet mich, daß er
gut und christlich im Herrn entschlafen ist. Wie hätte er auch
anders sterben können, er, der seit seiner Jugend mit allem Nachdruck

Christus als den einzigen Heilsbringer und als unseren Schutzherrn

und Meister (patronum) verkündet hat.»
Beide Stellungnahmen geben übereinstimmend den Geist, der in

den Berichten der beiden Fassungen zum Ausdruck kommt,
getreulich wieder.

Der Basler Kreis war offenbar sehr darauf bedacht, daß die letzten

Worte des Erasmus weder von der katholischen noch von der
protestantischen Seite eindeutig in Anspruch genommen werden
könnten. Vielleicht hat Erasmus sich in seinen letzten Gesprächen
mit Amerbach, Froben und Episcopius dazu geäußert. So wie Amerbach

im Februar 1537 die Veröffentlichung der « Catalogi duo » mit
einer Aufzählung sämtlicher Werke des Erasmus eingeleitet hat,
um zu verhindern, daß nach dessen Tode untergeschobene Schriften,

die einen andern Geist atmeten, herausgebracht würden43 - so

41 Allen XI 3140 «Gratulandum sane Optimo ac sanctissimo seni post assi-
duam cum morbis luctam, post iugem cum hominis improbis, quovis morbo
intolerabilioribus conflictationem ad Jesum suum manumisso, quem tota vita
et corde et calamo ac ore spiravit ardentissime.»

42 Vgl. Note 47.
43 Allen XI 3141, 185 ft".; ün- 193—195 : «Quid multa? Non est, cur quis-

quam alias incomparabilis viri lucubrationes expectet quam in hos catalogos
relatas.» Das Gerücht, worauF Amerbach anspielt, mag entstanden sein durch
den BrieFvon Hedio an Erasmus, Allen XI 3020, in dem dieser Erasmus mit
Hinblick auF sein Alter und die Verschiebung des Konzils bittet um eine «cygnea
cantio », « ut. orbi Christiano tuas sanctas cogitationes relinquas et testeris
scripto aliquo a morte tua vulgando (si antea non videatur consultum), quid
consilii is qui habet spiritum consilii tibi dederit ad pacificandas ecclesiae res
afflictissimas.»



N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus 205

handelten seine Freunde im gleichen Sinne und mit derselben
Absicht, als sie, nachdem durch die Wiedergabe der letzten Worte des
Erasmus festgesteht worden war, daß er seine Hoffnung auf Christus

setzte, das «nec alias emisit voces » hinzufügten. Daß diese
Vorbeugungsmaßnahmen nicht ohne Grund waren, beweist Coomans.
Welch großen Wert man diesen letzten Worten beimaß als einem
Zeugnis für die Gesinnung des Erasmus, bestätigt wider Willen
Luther, der annimmt, das « O fili Dei, miserere mei » (nach Fassung
C) sei vieheicht nur eine Erfindung44. Daß den Freunden in Basel sehr
daran gelegen war, der Welt kundzutun, wie Erasmus gestorben
sei, geht m. E. aus dem Brief hervor, den Froben wahrscheinhch
am Nachmittag vor dem Hinschied des Erasmus, am 11. Juh 1536,
geschrieben hat45: «Ich bin soeben beim Herrn gewesen, ohne daß
er meine Anwesenheit bemerkte. Ich habe den Eindruck, daß seine
Kräfte rasch abnehmen, die Zunge klebt ihm am Gaumen, so daß
seine Worte kaum zu verstehen sind, sein Atem kommt aus solcher
Tiefe und geht so schnell, daß ich mich frage, ob er die kommende
Nacht überleben wird. Außer etwas Hühnerbrühe hat er heute nichts
zu sich genommen. Ich habe Sebastian rufen lassen und werde dafür

sorgen, daß er ins Zimmer geführt wird, ohne daß der Herr es
merkt. Dann kann er hören, was auch ich vernommen habe. Dies
wollte ich Dich wissen lassen, Du kannst so noch rechtzeitig
eintreffen» (d.h. wohl, er solle eventuell etwas früher kommen, als
verabredet war).

Während das «sed eo nescio» und das «tamen eo nescio» bei Dr.
Reedijk den Eindruck erweckt, Erasmus habe gewünscht, in
seinen letzten Stunden allein zu sein, glaube ich, diese Bemerkung
beziehe sich möghcherweise darauf, daß Froben mit Amerbach
abgemacht habe, er würde sich von Zeit zu Zeit über den Zustand des
Erasmus erkundigen. Seine Absicht war, die letzten Worte des
Erasmus zu vernehmen (percipere). Als diese Zeilen geschrieben
wurden, scheint diese Situation eingetreten zu sein. Froben stellt
bei seinem Besuch fest, daß Erasmus Mühe hat zu sprechen und
nicht mehr so reagiert wie vordem (sed eo nescio). Und nun sendet
Froben eine Nachricht an Sebastian und an Amerbach - eine Nachricht,

auf die beide gewartet hatten. Er erklärt, warum Sebastian

44 Reedijk, art. cit. 26 und Note 16.
45 Amerb. Korr. 2036, schon von Reedijk, art. cit. 62 zitiert. «Ego nunc

invisi Dominum, sed eo nescio. Videtur mihi plurimum deficere, nam lingua
adheret palato, ut loquentem vix intelligas. Spiritum tam alte et celeriter trahit,
ut mirari cogar num supervicuturus sit instantem noctem. Praeter ius caponis
hodie adhuc nihil sumpsit. Vocavi Sebastianum; si venerit, curabo ut et ipse,
domino tamen nescio, in cubiculum eius introducatur, quo percipere possit,
quae et ego audivi. Hoc ideo te scire volui, ut tempestivius adsis.»



2o6 N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus

gerufen wurde : er soh, ohne daß Erasmus es bemerkt, ins Zimmer
geführt werden (eo tamen nescio), damit auch er erfahren kann,
was Froben gehört hat. Dieses «nicht bemerken» scheint mir von
ausschlaggebender Bedeutung zu sein, denn erst dieser Umstand
gibt dem, was Erasmus sagt, die Gewichtigkeit von «letzten Worten

». Dieser Sebastian ist, nach dem, was Hartmann in seiner
Einleitung zu Amerbachs Korrespondenz 2036 anführt, Sebastian
Sinckler, Amerbachs Hausarzt, Professor der theoretischen Medizin

an der Universität Basel. Würde Froben, wenn er Sinckler lediglich

als Arzt hätte kommen lassen wollen, als Grund das «ut
percipere possit quae et ego audivi » angegeben haben Ich halte es viel
eher für wahrscheinlich, daß Amerbach cum suis beabsichtigte, eine
Art Protokoll über die letzten Worte des Erasmus aufzunehmen,
und daß Sinckler als Zeuge zugezogen wurde, und zwar in seiner
Eigenschaft als vertrauenswürdiger Mann, mehr denn nur als tüchtiger

Arzt, als «non minus bonum virum quam bonum medicum»,
wie es im «Colloquium Funus» heißt. Ein solches Protokoll
existiert aber nicht, vielleicht hat es sich als überflüssig erwiesen, weil
die befürchteten Reaktionen ausblieben. In diesem Zusammenhang
wäre der Vorschlag, den Beatus Rhenanus dem Amerbach machte,
zu erwähnen: Er verlangte nämlich, es möchte dem Grab eine
bleierne Kassette mit einer Urkunde, die den Bericht über das
Leben und die Verdienste des Erasmus enthielt, beigegeben werden,
ohne daß aber die Arbeiter in der Kirche etwas davon wüßten. Eine
solche Urkunde ist nie gefunden worden46. Das alles führt mich
zurück zu dem Bericht C, Ahen XI 3134. Diese Gedenkschrift
wurde wohl einmal Amerbach zugeschrieben. Man stützte sich
dabei auf die Handschrift 8. Ahen hält jedoch diese Autorschaft für
unwahrscheinlich - sowohl Ton wie Inhalt deuten keineswegs auf
Amerbach. Allen denkt eher an Heinrich Stromer Auerbachius, wie
auch in Handschrift 8 erwähnt. Dieser Augsburger Arzt war, nach
Horawitz, Erasmiana II, 36, zur Zeit von Erasmus Tod in Basel,
und Allen nimmt an, er sei vielleicht dorthin gekommen, um Erasmus

beizustehen. Hartmann hält es jedoch für ziemlich
unwahrscheinlich, daß Stromer der Verfasser ist. Er gibt zwar keine
nähere Begründung für seine Annahme. Mir scheint, er habe recht,
und zwar aus folgender Überlegung : Wäre Stromer der Verfasser,
hätte er seinem Brief an den Zwickauer Bürgermeister Oswald
Lasan, datiert: Leipzig, anno nato Salvatore MDXXXVI, in
welchem er von dem Eindruck, den der Tod des Erasmus auf ihn ge-

46 Amerb. Korr. 2055, i2ff., Reedijk art. cit. 65. Über nachträgliche Mühe,
1541, vgl. Herolds Philopseudes, LB VIII 591-651, Antwort auf Landos Des.
Erasmi Funus; siehe besonders 614 B/D.



N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus 207

macht hat, berichtet, doch sicher nicht eine sog. « scheda imposita »

(d.h. eine Beilage, in der weder der Adressat noch der Verfasser
derselben genannt wird) beigefügt, die eine Beschreibung des Todes

des Erasmus enthält (Allen XI 3134 Amerbachkorr. 203 f.
mein Bericht C!). Stromer hat diesen Text von anderer Seite

bekommen und an Lasan weitergeleitet, mit der Bitte, denselben
seinen Freunden zu zeigen47.

Meiner Meinung nach besteht die Möghchkeit, daß Sinckler der
Verfasser ist und nicht Stromer. Die Verwechslung der beiden ähnlich

lautenden Namen mag durch den Umstand veranlaßt worden
sein, daß gerüchteweise dieser Bericht dem Arzt, der Erasmus
betreute, zugeschrieben wurde. Die Beziehung Sincklers zu Erasmus,
die bestimmt nicht so intim war wie diejenige Amerbachs cum suis,
könnte Ton und Inhalt beeinflußt haben. «Als Erasmus noch am
Leben war, habe ich aus seinem Munde gehört, ein weiser und
umsichtiger Mann sollte für die schlechten Zeiten Geld auf die Seite

legen. Und das hat er denn auch selber getan, wozu ihm die
Freigebigkeit der Fürsten die Möghchkeit gab - der Nachlaß sollte
jetzt 7000.- oder etwas mehr betragen. Seine Bücher hatte Erasmus,

wie Froben mir sagte, schon bei Lebzeiten verkauft - zweimal
habe ich diesen Schatz sehen dürfen.» Nach Aufzählung einiger
Pokale und Münzen, die ebenfalls zu seinem Besitz gehörten und
deren Wert der Verfasser einschätzt, folgen der Bericht C über die
letzten Worte sowie eine Beschreibung der Bestattung. Alles
erweckt den Eindruck, daß hier ein Mann das Wort führt, der in der
letzten Zeit im Hause Froben ein- und ausging, und der sich damit
offenbar damit brüstet, von Erasmus selber gehört zu haben, man
tue gut daran, für die schhmmen Tage zu sparen, und der nun
versichert, Erasmus habe sich denn auch daran gehalten - und mit
Erfolg (nimirum)! Er nennt auch den Betrag und erzählt, er

47 Nach O. Clemen, Beiträge zur deutschen Reformations-Geschichte, in:
Zeitschr. f. Kirchengeschichte, Gotha, XXVI (1905) 137 ist Auerbachius in
Amerbachius abgeändert worden von Krafft, Briefe u. Dokumente aus der
Zeit der Reformation im 16. Jh., Elberfeld 1875, 75. Clemen sah schon, daß
Stromer nicht der Verfasser sein konnte, S. 138. Die Andeutung bei Allen
XI, 3134, S. 342 "in the library of Zwickau there is preserved a letter of
Stromer to Oswald Lasan, describing the death of Erasmus" sollte wie folgt
aufgefaßt werden : im MS. XXXVI der Zwickauer Ratsschulbibliothek befindet

sich, Fol. 216 a-2i7b, als Kopie ein Brief von Stromer an Lasan. Dabei
befindet sich, gleichFalls als Kopie, eine «scheda imposita» mit dem Bericht
über den Tod des Erasmus. Dieser wurde von Stromer als Beilage zum BrieF
gesandt mit der Bitte, ihn den gemeinsamen Freunden, besonders M. Eringk
und M. Rumholt, zu zeigen. Dieser BrieF auch schon veröffentlicht von G.
Buchwald, Ztschr. f. kirchl. Wsch. u. kirchl. Leben, Leipzig V (1884) 103/4.



2o8 N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus

habe die Bibhothek zweimal besichtigen dürfen, die aber, wie Froben

sagte, schon verkauft war. Kurzum, es handelt sich hier um
einen Mann, der nicht zum engeren Kreis gehörte, « dabeigewesen
sein wollte •>•>, was ja dann in der Tat auch der Fah war.

Bevor ich jetzt die beiden Fassungen, nämhch die des Beatus
Rhenanus cum suis und die des (Sinckler), miteinander vergleiche,
möchte ich feststehen, daß Erasmus die Worte wiederholt (assidue,
toties, subinde subinde) ausgesprochen hat und daß daher die
Reihenfolge dieser Aussprüche nicht feststeht und Amerbach
demzufolge diese letzten Worte in seinem Bericht (F) in anderer
Reihenfolge wiedergibt. Was den Bericht des Beatus (A) betrifft, ist zu
sagen, daß dieser den Eindruck des Zusammengefaßten, ja
Stilisierten macht. Es war sicherhch keine stenographisch getreue
Wiedergabe beabsichtigt, es sollte vielmehr eine bewußte Auswahl aus
den Klagen des Erasmus getroffen werden. Für Beatus cum suis
war es vor allem wichtig, die Seelenverfassung des Erasmus, dieses
Sterben im Vertrauen auf Christus, hervorzuheben. Zum Schluß
wird das Ganze zusammengefaßt in den letzten Worten : Jesu
Domine Domine Domine (Auf das « Lieve God »

komme ich später zurück.)
Was die Schilderung der in diesen letzten Stunden herrschenden

Stimmung anbelangt, besteht zwischen den beiden Fassungen kein
Unterschied. Auch (Sinckler) bringt Äußerungen des Glaubens in
Christo: «O Jesu, fili David, miserere mei» (Luk. 18, 38) und
«Misericordias Domini et Judicium cantabo» (Ps. 101, 1). Er
erwähnt diese Worte ausführhch, um klar zu machen, daß, was bei
Beatus cum suis mehr aus dem Zusammenhang und der Reihenfolge

hervorgeht, auch für ihn maßgebend war, nämhch «daß ihr
daraus seine wirklich christhche Gesinnung erkennen könnt».

Bei näherem Zusehen fallen jedoch gewisse Unterschiede in diesen

Texten auf. Luk. 18, 38 findet sich in Mark. 10, 47 in anderer
Reihenfolge vor und in Matth. 15, 22 und 20, 30 mit einem
hinzugefügten «Domine». Erasmus selber zitiert LB v 584 F - 585 A
diese Texte in folgendem Wortlaut : den Ausruf der Kanaaniterin :

«Miserere, Domine » und jenen des Blinden : «Miserere, fili David ».
Ps. 101, 1 lautet in der Vulgata: «Misericordiam et Judicium tibi
cantabo Domine». In «De Magnitudine Misericordiarum Domini
Concio » LB V 5 81 D zitiert Erasmus die Stelle in der gleichen Form,
aber im «Modus Orandi» heißt es «Misericordias in aeternum
cantabo» LB V noi F, nach Psalm 89. In der Vulgata lautet diese
Stelle: «Misericordias Domini in aeternum cantabo», und so kann
man annehmen, daß, was (Sinckler) schrieb, auch im Wortlaut nicht
allzuweit entfernt ist von dem, was Beatus cum suis geschrieben



N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus 209

haben. Psalm 6, 3 ist schheßhch das Vorbild für die Ausrufe im
Neuen Testament - demnach hätte man hier allerdings «Miserere
mei, Domine» erwartet.

Ich bin überzeugt, daß Erasmus in seinen letzten Stunden
Aussprüche dieses Inhalts und dieser Sinnesart geäußert hat. Sowohl
Beatus wie Amerbach und (Sinckler) haben zusammengefaßt, stilisiert

und ausgewählt. Der eine hat dies, der andere das aus den Worten

des Erasmus festgehalten, was ihm selber den tiefsten Eindruck
gemacht hatte und am aufschlußreichsten schien.

Wenn dann (Sinckler) nach dem Zitat aus Ps. 101 schreibt: «Hec
dicentem mors illico oppressif », will er damit meiner Ansicht nach

sagen, daß das «Misericordias Domini et Judicium cantabo47» » wirklich

des Erasmus allerletzte Worte gewesen seien. Ich habe schon
erwähnt, daß man aus dem Bericht des Beatus - wohl zu Unrecht -
gefolgert hat, daß das «Lieve God» dieses allerletzte Wort gewesen

sei. Ich möchte hinzufügen, daß Beatus, wahrscheinhch aus
stilistischen Gründen, gezwungen war, das « Lieve God » als das letzte
Wort zu nennen, mußte er doch das Niederländische seinen Lesern
ins Lateinische übersetzen. Beatus fügt dann noch hinzu: «nec
ahas emisit voces.» Sollte sich darin eine leise Polemik gegen
(Sinckler) verstecken? Froben und Amerbach, die sogleich nach
dem Ableben des Erasmus in verschiedenen Briefen über seinen
Tod berichtet hatten, mußten natürhch vermuten, daß auch andere
dies tun würden. Wenn der Verfasser des von Allen unter XI, 3134
angeführten Dokumentes Sinckler ist, dann würde ja auch für
denjenigen, der beim Sterben anwesend war, dasselbe zutreffen wie für
die andern, und er dürfte auch das Protokoll mitunterzeichnet
haben, in welchem von allen, die zugegen waren, die christhche
Gesinnung, die in den letzten Worten zum Ausdruck kommt, bezeugt
wird. Wenn Beatus cum suis sich hier wirkhch mit Sinckler
auseinandersetzen wollten, fragt man sich, warum sie es denn nicht
eingehender getan haben? Mir scheint vielmehr, das «ahas» sei hier
mit «andersartig» zu übersetzen, das heißt: «mit einer andern Tendenz

48». Man vergleiche damit die Mitteilung, man habe von Erasmus

«keine ahas lucubrationes» zu erwarten als jene, welche in die
zwei Catalogi aufgenommen wurden. Diese Bemerkung in den
«Catalogi duo» soll verhindern, daß «Erasmus aliud vivens, ahud
moriens docuisse videatur». Das ist meines Erachtens auch der
Sinn des «nec alias emisit voces» im Bericht des Beatus49, daß man

4'a Guilelmi Insulani In Obitum Des. Erasmi, Bas. 1536 (LB X 1858 c)
hat jedoch: «In hac voce .Miserere mei, Deus' defecisse dicitur.»

48 Vgl. z.B. Tac, Ann. I 43 «quorum alia nunc ora, alia pectora intueor.»
49 Vgl. Note 43 und Allen XI, 3141, Z. 184.



2io N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus

nämhch von Erasmus keine andern Worte zu erwarten habe, aus
denen zu entnehmen wäre, daß er «ahud vivens, ahud moriens
dixisse videatur» oder «ahud vivens scripsisse ahud moriens dixisse
videatur50». Der Gedanke, daß Beatus und Amerbach anders
lautende Aussagen unterschlagen hätten, kommt für mich natürhch
überhaupt nicht in Frage. Sie wollten, im Unterschied zu den «

Catalogi», keine genaue Aufzeichnung der letzten Worte geben, für
sie war der Geist, in dem sie gesprochen wurden, die Hauptsache.
Und diesen Geist haben sie getreuhch wiedergegeben, so wie es
auch (Sinckler) getan hat, dafür bürgt der Charakter dieser Männer.

Manche Abweichungen werden begreifhch, wenn man den
Unterschied bedenkt, der besteht zwischen einem wohlüberdachten,

offiziellen, durch eine Druckschrift zu verbreitenden Bericht,
der erst nach dem 20. August 1536 datiert ist (s. Note 33), und einem
rasch hingeworfenen Schreiben, das an Cochleus oder an mehrere
Einzelpersonen gerichtet ist und dessen Verfasser außerdem bei
weitem nicht an das geistige Format eines Beatus oder Amerbach
heranreicht. Coomans erwähnt später einen «andersartigen»
Ausspruch des Erasmus - meines Wissens ist er der Einzige, der dies

tut. Als er den Brief von Schets an Amerbach vom 18. August 1536
zitiert (Amerbachkorr. 2052), der offenbar als Antwort auf dessen

verlorengegangenes Schreiben (E) zu betrachten ist, hatte er Schets
seine Version noch nicht mitgeteilt - diese stammt bestimmt aus

späterer Zeit51.

II.

Bleibt das «Lieve God». Es sind die einzigen Worte, die Erasmus

in seiner Muttersprache geäußert hat, wovon wir wissen52.

(Sinckler) hat, wie es sich herausstellt, mitgeteilt, daß Erasmus
auf seinem Sterbebett zwei Bibeltexte wiederholt habe. Auch in dem

50 Man wird eher sprechen von Worten, die man «moriens» sagt, als von
einer Schrift, die man «moriens» schreibt. Da wird man eher «ad finem vitae»
anwenden. M. E. liegt im Gebrauch von «moriens» von Amerbach in Allen
XI 3141 ein Hinweis darauf, daß er bei «alias lucubrationes» an die «alias

voces » gedacht hat.
61 Reedijk, art. cit. 3iff.
52 Daß Erasmus seine Muttersprache nicht vergessen hatte, ist selbstredend;

man vergleiche nur die Pronunciatio, «seine meist nationale Arbeit» (K. Kooi-
man, siehe Note 22). Luther meldet an Staupitz, am 3. Okt. 1519, Weimar-
Ausg. Briefe I, 514 aus französischer Quelle, Erasmus habe gesagt, daß Eck
«nomen suum privaverit una litera, scilicet quod pro Eccius Ieccius dici de-
buerit». «Iccius» würde, sagt Luther nach derselben Quelle, «fatuum» bedeuten.

Ja, aber dann lese man «Gekkius», da niederl. «gek» verrückt, töricht,
blöd. Vgl. Allen IV, 1020, Z. 64 f.



N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus 211

Bericht des Beatus kommt neben dem «O Jesu, misericordia», das

in Zusammenhang steht mit Luk. 18, 38, ein Zitat aus der Bibel
vor, das «Domine, miserere mei» oder, nach Psalm 6, 3, «Miserere
mei, Domine». Mit dem «Domine, hbera me» vergleiche man Ps.

51, 16 «hbera me de sanguinibus, Deus, Deus salutis meae, et
exultabit lingua mea iustitiam Tuam» und setze dies wiederum in
Parallele zu Ps. 101, 1 : «iudicium cantabo». So lassen sich, wie mir
scheint, für alle Aussprüche, ausgenommen das «Domine, fac finem»,
Bibelstellen anführen, die dem Erasmus vorgeschwebt haben.

Das Studium dieses Fragenkreises drängte sich mir auf, als ich
die Aufmerksamkeit auf das wohl allgemein bekannte Interesse des

Erasmus für die Bibelübersetzung in die Landessprache, um sie den
Laien zugänghch zu machen, lenkte. Eine solche Übertragung empfiehlt

er ausdrückhch in der «Paraclesis » von 1516 und in der
Einleitung zur «Paraphrasis in Mattheum» von 1522. Den in beiden
Schriften von ihm zitierten 46. Brief des Hieronymus an Marcella
über das Leben im Kloster zu Bethlehem, in dem es heißt: «Quo-
cumque te verteris,arator stivam tenens alleluia décantât etc.», fand
ich auch erwähnt in einer Betrachtung mit gleicher Tendenz, verfaßt

vom Archivar des Deventer Hauses der «Broeders des geme-
nen Levens», Gerard Zerbolt van Zutphen (13 67-13 98). Diese
Schrift dürfte wohl die Quehe des Erasmus gewesen sein. Sie ist
lateinisch abgefaßt, wurde aber - der zugrunde liegenden Absicht
entsprechend - sofort ins Niederländische übertragen53. So ist
meine Aufmerksamkeit von den «Broeders des gemenen Levens»
auf Erasmus gelenkt worden, insbesondere auf die Übersetzungstätigkeit

dieser Anhänger der «Devotio moderna», worauf Erasmus

ohne Zweifel in seinem Brief und in seinen Auseinandersetzungen

mit Beda Bezug nimmt, wenn er sagt, daß die Beghinen die
Psalmen in der Volkssprache singen und daß in seiner Jugend die
Bibel auf französisch gelesen wurde54. Die wahrscheinhch von

63 Mein Art. über das Zitat aus Hieronymus: Werklied jes, van Hieronymus
tot Erasmus, in: Hermeneus 36 (1964/65) 1-7. Den lateinischen Text von der
Erörterung des Zerbolt gab A. Hyma, Ned. Archief voor Kerkgeschiedenis,
n. s., XVII (1924) 45-70. Die Übertragung bei J. Deschamps, Middelneder-
landse vertalingen van Super modi vivendi und De libris teutonicalibus van
Gerard Zerbolt van Zutphen, Handelingen XV Kon. Zuidnederlandse Maat-
schappij voor Taal- en Letterkunde en Geschiedenis, 1961, 199fr.

54 Hierüber S. J. Lenselink, De Nederlandse Psalmberijmingen in de ze-
stiende eeuw, van de Souterliedekens tot Datheen, etc., Diss. Utrecht, Assen
1959, 59-61. Unter «singen» soll man, wie Lenselink klarmacht, das
gregorianische Rezitativ verstehen; und diese Psalmen sind nicht den gereimten
Psalmen gleichzustellen, wie zuerst Luther diese als Bestandteil des Gottesdienstes

eingeführt hat. Der Brief an Beda: Allen VI, 1581, Z. 693. Die Apologie
LB IX.



212 N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus

Geert Grote zuerst (so wie bei Luther) übersetzten 7 Psalmen, kurz
«die Psalmen» genannt, waren Bußpsalmen, Psalmen, die am
Sterbebett vorgelesen oder gesprochen wurden55. Es sind dies die
Psalmen: 6, 32, 38, 51, 101, 130, 143 (römisch-katholische
Numerierung: 6, 31, 37, 50, 100, 129, 142). Doch wenden wir uns wieder
dem «lieve God» zu. Was zunächst auffällt, ist das Wort «Gott».
Im Niederländischen wird das lateinische «Domine» immer mit
Herr wiedergegeben, während «God» die Übersetzung von «Deus»
ist. «God» kann also nicht als der genau entsprechende Ausdruck
für einen der vorhergehenden lateinischen Ausrufe gelten. Aber,
wie schon auf Seite 211 dargelegt, folgt im Psalm 51 auf das « hbera
me»: «Deus», und im Brevier des Geert Grote beginnt Ps. 51
«Miserere mei» mit: «Gott, sei mir gnädig nach Deiner Güte,
tilge meine Übertretungen nach Deiner großen Barmherzigkeit56.»
Psalm 51 ist der einzige Bußpsalm - und es sind meiner Meinung
nach Worte aus Bußpsalmen und verwandten neutestamenthchen
Texten, die Erasmus vorschwebten -, der auf niederländisch das

Wort «God» enthält.
Mir scheint die Annahme berechtigt, daß Erasmus in einem

bestimmten Augenbhck auf ein «Domine, miserere mei» (Ps. 6, 3)
das «miserere mei, Deus» (Ps. 51, i) hat folgen lassen und nachher
diese Worte in : « God ontferme di mijnre» 57>58 übersetzte. Hat
vielleicht Amerbach nach deutschem Sprachgebrauch hier ein « Lieber »

vorangestellt? Ich glaube, Huizinga hat recht, wenn er sagt, daß
Beatus in diesem Fall nicht «he»er God» geschrieben hätte. War
Amerbach gehört hat, ist sicher das Wort «lieve» gewesen. Dieser
Ausdruck kommt, so viel ich weiß, im Niederländischen nur in
Verbindung mit «Heere» vor: «Lieve Heere». Diese Zusammenstellung

findet man z.B. im Gebet des Augustinus: «Ich bid u lieue
Heere dat ic die ure mijns doods...59». Das «heve God» muß aus

65 C. C. de Bruin, de Statenvertaling en zijn voorgangers. Leiden 1937, 91,
erzählt, daß, als eine Schwester aus dem Meester-Geertshuis zu Deventer in
den letzten Zügen lag, eine andere Schwester ihr die Bußpsalmen vorlas; die
Sterbende «las si devotelicke mede».

56 N. van Wijk, Het getijdeboek van Geert Groote, Leiden 1940, 141.
67 James Weale, Katalog Brugge 1902, Nr. 377 erwähnt das Porträt eines

Ehepaares aus dem Jahre 1489. Über dem Manne steht «Domine memento
mei», über der Ehefrau «Heer ontfermt mynre» (Ps. 6, 3).

58 Vgl. das Colloquium Epicureus, wo Erasmus das Sterben eines alten
Mannes beschreibt: «Pénétrât et brevis precatio caelum.» Und: «Si toto pectore

clamavit Miserere mei, Deus, secundum magnam misericordiam tuam,
Dominus tollet saxum Tantaleum, dabit auditui gaudium et laetitiam, et exul-
tabunt de condonatis peccatis ossa per contritionem humiliata.»

59 So ein MS in der Gemeindebibliothek von Rotterdam, Beschreibung
von Dalmatius van Heel OFM, S. 79.



N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus 213

einer Kombination derartiger Texte stammen, ausgehend vom
Bußpsalm 5160. Die Tatsache, daß die letzten Worte des Erasmus
teilweise schwer zu verstehen waren - worüber ja Froben an Amerbach

berichtet - hat diese Kontamination wohl begünstigt.
Meines Erachtens ist somit die Anwendung eines niederländischen

Gebetes als Übertragung eines lateinischen Textes sehr
wahrscheinlich. Zum Schluß möchte ich noch untersuchen, was der
Gebrauch dieser niederländischen Worte für Erasmus bedeutet haben

mag.
Daß es sich um eine Erinnerung an das Sterben seiner Mutter

handeln könnte, scheint mir sehr wohl möglich. Auch damals wird
Psalm 51 auf niederländisch gebetet worden sein. Der Hinschied
der Mutter muß auf Erasmus einen tiefen Eindruck gemacht haben,
denn er hatte ein sehr empfindsames Gemüt - er gesteht einmal dem
Beatus im Jahr 151861, daß schon das Wort «Tod » ihn als Jünghng
erschreckte - die Tatsache, daß er nie über den Tod seiner Mutter
geschrieben hat, ist ein deutlicher Beweis dafür.

Daß Psalm 51 - übrigens ein offizieller Bußpsalm - bei Erasmus
in seinen Gedanken über den Tod eine große Rohe gespielt hat,
ergibt sich schon aus dem «Epicureus» (Note 58), wo auch die

Fortsetzung dem Psalm entnommen ist. Man vergleiche im
Zusammenhang mit diesem Psalm «De magnitudine misericordiarum
Domini Concio», LB 584 F, worin von dem scheinbaren Gegensatz
zwischen Gottes Gerechtigkeit (iustitia) und seiner Barmherzigkeit
die Rede ist und wo Erasmus hier neben Jakobus 2,13 auch Psalm 51

zitiert : « Perierat David si iustitiae se commisisset, sed appellavit mi-
sericordiam et ideo (cf. Ps. 101) misericordias Domini cantabit in
aeternum.»

Die Brüder der «Devotio Moderna» beriefen sich unter anderm
auf 1. Kor. 14,14-16, um ihre Übersetzungen von Bibeltexten in
die Landessprache als berechtigt nachzuweisen. Dort wird von der
Gabe der Sprache (des Zungen-Redens) geredet, über der die
Weissagung steht. «Nam si orem lingua, spiritus meus orat, mens autem
sine fructu est. Quid ergo est? Orabo spiritu, orabo et mente,
psallam spiritu, psallam et mente »

Erasmus schreibt in seiner Paraphrase zu diesem Text62: «,Mein
60 « Gott » findet man in drei alten niederländischen bereimten Texten,

Lenselink a. w. 50, 53, 56. Luther hat in Der Psalter Deutsch, 1524: «Gott sey
myr gnedig»; aber in seiner Erklärung von Psalm 130 (1517) gibt er «Domine»
wieder mit «Gott», bereimt: «Herr Gott». Erasmus selber macht einen
genauen Unterschied in Coli. De Fide zwischen Gott dem Vater, «Deus», und
Gott dem Sohne, «Dominus».

81 Allen III, 867, Z. 267.
82 LB VI 730 F.



214 N. van der Biom, Die letzten Worte des Erasmus

Geist betet' bedeutet nichts anderes als : ,meine Zunge läßt fromme
Worte ertönen', woraus man schheßen kann, daß diese weder
andern noch dem Sprecher viel nützen », und weiter : «Wenn du gut
gesprochen hast ,im Geiste', wie soll der Ungebildete (der Unkundige,

der idiota) Amen sagen zu Deinen Dankesbezeugungen Er
versteht ja nicht, was du sagst.»

Denkt Erasmus, dem das Lateinische ebenso geläufig war wie
seine Muttersprache, hierbei vielleicht an jene alte Feststehung der
Devotio Moderna, daß erst ein Gebet in der Landessprache ein
«inniges » Gebet genannt werden dürfe, und darüber hinaus an jene
«Idiotae», d.h. an die Ungebildeten - für die Erasmus mehr übrig
hatte, als man gemeinhin annimmt (man erinnere sich z. B. an sein
wiederholtes Eintreten für die Bibelübersetzungen) -, die neben den

Lateinkundigen von seinem Ende hören würden und von denen
er hoffte, daß auch sie mit einem «Amen » seinen Dankesbezeugungen

beipflichten würden
Denn den Charakter einer Dankesbezeugung haben meines

Erachtens die letzten Worte des Erasmus auch. Ich komme noch einmal

kurz auf den Brief (Sincklers) mit dem Passus «Iudicium
Domini et misericordias cantabo » zurück. Im «Modus orandi63» nennt
Erasmus drei Arten von Gesängen: Psalmen, Hymnen und geisthche

Lieder; unter diesen letzteren bildet die Danksagung, die mehr
Gottes Güte - man denke an das «lieve God» - als Seine Größe
besingt, den Höhepunkt. Der Christ soll nicht ablassen vom Singen
der Psalmen : « Lobe, meine Seele, den Herrn », der Hymnen : «Alle
Deine Werke loben Dich, o Herr » und der geisthchen Lieder, wenn
die Seele, von Sehnsucht nach dem Himmel ergriffen, dem Herrn
zusingt: «Wie hebhch sind Deine Wohnungen» und «Wir preisen
den LIerrn, denn Er ist gut, Seine Barmherzigkeit ist in Ewigkeit»
(Ps. 117) und «Von Barmherzigkeiten will ich ewig singen»
(Ps. 89, Ps. 101). «Und während diese Danksagung auf Erden noch
mit Trauer vermischt ist, wird sie im Himmel lauter Freude sein,
und uns wird dort nichts mangeln und unser Glück wird vollkommen

sein, dort, wo alle Gheder im Leib Christi versammelt sein
werden zur gesamthaften Erfüllung der ewigen Sehgkeit, vereint
in Seinem Haupte64.»

So können wir in diesen Worten, wie ich meine, das «innige»
Gebet vernehmen, verständlich auch für die Ungebildeten, des
Erasmus Christianus und die « gratiarum actio » des Erasmus Oecu-
menicus.

68 LB V noi D.
94 LB V 1102F.


	Die letzten Worte des Erasmus

