Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 65 (1965)

Artikel: Die letzten Worte des Erasmus
Autor: Blom, N. van der
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117466

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die letzten Worte des Erasmus

von

N. van der Blom

In der Literatur iiber das Leben des Erasmus lassen sich hinsicht-
lich seiner letzten Worte zwei verschiedene Ansichten erkennen.
Einmal werden diese Worte lediglich berichtend wiedergegeben und
sorgfiltig zusammengestellt, ohne daraus irgendwelche Schliisse zu
ziehen. In anderen Berichten hingegen — und es sind die zahlreiche-
ren — geht es darum, aus den letzten Worten die Gesinnung, in der
Erasmus starb, darzulegen.

Dies geschah sogleich nach seinem Tode. Luther war tiberzeugt,
daf3 Erasmus als Epikurier gelebt und auch als solcher gestorben
sei, ohne Beistand und ohne trostlichen Zuspruch eines Geistlichen,
und er bezweifelt, dal3 jene Worte, mit denen Erasmus im Todes-
kampf seinen Glauben bekannte: « Sohn Gottes, erbarme Dich mei-
ner », iiberhaupt ausgesprochen wurden. Wihrend Ludwig Ber da-
durch in seiner Beurteilung unsicher wurde und Amerbach ihm
seine Zweifel ausreden mullte, waren viele Romisch-Katholische
der Meinung, Erasmus sei als Ketzer gestorben. Zu gleicher Zeit
gab es eine Gruppe, mit Bischof Nausea an der Spitze, die von der
Rechtgliubigkeit des Erasmus, die sich in den letzten Worten kund-
tat, iberzeugt war. Auch unter den Protestanten befanden sich sol-
che, die Erasmus als einen der Ihren betrachteten. So Melanchthon,
der glaubte, Erasmus sei als ein Glied der protestantischen Kirche
Basels gestorben. In der eigenen Todesstunde wiederholte Melanch-
thon diese letzten Seufzer des Erasmus!. Auch spiterhin blieben
diese Meinungsverschiedenheiten bestehen. So schreibt S. Knight?,
Erasmus sei bei seinem Hinschiede von jeglichem katholischem

Anmerkung der Redaktion: Herrn Dr. Ulrich Huber Noodt, Lektor fiir
hollindische Sprache an der Universitit Basel, sei fiir seine Hilfe bei der
Ubertragung des vorliegenden Textes ins Schriftdeutsche verbindlich gedankt.

1 Siehe dazu C. Reedijk, Das Lebensende des Erasmus, in: Basler Zeitschrift
57 (1958), 25—27. Dem Verfasser jener Studie, Herrn Dr. Cornelis Reedijk in
den Haag, fiihlt sich der Autor fiir férdernde Anregungen bei der Behandlung
des Themas zu warmem Dank verpflichtet.

2 S. Knight, Life of Erasmus, Cambridge 1726, 439.



196 N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus

Aberglauben frei gewesen, wie dies aus seinen letzten Worten her-
vorgehe “. . .trusting only in the merits of his Saviour, putting up
no addresses to the Virgin or any other Saint or Angel: so that the
Church of Rome has little reason to value herself upon his dying
in her Communion.” Wihrend Josef Gandin® annimmt, Erasmus
sei verschieden «...mit der Unerschrockenheit eines Philosophen
und der freudigen Gelassenheit eines Christen», tont kurz nachher
bei S. Hess4 das Echo, dal} «...er starb unter christlichem Gebet
mit der Unerschrockenheit eines Philosophen und dem trostenden
Glauben eines redlichen Christen». Wenn dann Hess hinzufiigt:
«...ohne daf} ihm ein katholischer Priester das Sakrament gereicht
oder die Beichte abgenommen hatte », stellt er als Tatsache dar, was
Gandin als Absicht des Erasmus anfiihrt: « Er begehrte weder zu
beichten noch das Sakrament zu empfangen.» Bei Adolf Miiller fin-
den wir® als Anmerkung zur Mitteilung, dal} Erasmus «ohne alle
katholische Ceremonien gestorben sei»: « Nach Ménchsausdruck:
Sine Crux, sine Lux, sine Deust.» Gandin weist darauf hin, da}
Erasmus «zu allen Zeiten wenig auf Ceremonien gehalten hatte ».
Er wiinschte, so fihrt er dann fort, «unter den Empfindungen der
Andacht, die aus dem Herzen flieB3t, auch dahinsterben zu kénnen.
Glucklicherweise befand er sich in einer nun ganz reformierten
Stadt, und er war den Zudringlichkeiten abergliubischer Pfaffen
keineswegs ausgesetzt, ein Vorteil, den er wahrscheinlich in jedem
katholischen Lande hitte vermissen missen.» Hier versagtihm Hess
die Gefolgschaft. Aber Charles Butler? widerspricht dem: “Both
Protestants and Catholics commented on the circumstance of (Eras-
mus’) dying in a Protestant town and consequently without the
spiritual helps of the Catholic religion, but it is most evident, that
he meant his stay at Basle to be temporary and intended to settle
finally in a Catholic country.”

Butler denkt hier wahrscheinlich an eine Stelle aus dem letzten
Brief des Erasmus an Goclenius vom 28. Juni 15368, in dem es
heiB8t: « Obwohl ich mich hier bei aufrichtigen Freunden befinde,
wie ich in Freiburg deren keine hatte, mochte ich doch wegen des
Unterschieds der Gefiihle in bezug auf die Dogmata lieber anderswo
mein Lebenbeenden. Ach, wire Brabantdoch nidher!»Dr. C. Reedjjk,

3 Jos. Gaudin, Leben des Erasmus, Ziirich 1789, 148.

4 S. Hess, Erasmus von Roterdam 11, Ziirich 1790, 492.

8 Adolf Miiller, Leben des Erasmus von Rotterdam, Hamburg 1828, 374ff.

8 Schon 1518 wurde dieser Ausdruck beniitzt, als ein Geriicht, Erasmus sei
tot, sich verbreitet hatte: Allen III, ep. 950, Z. 25ff.

7 Charles Butler, The Life of Erasmus, London 1825, 213ff.

8 Allen X1, ep. 3130, 1. 26f.



N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus 197

der 1958 in dieser Zeitschrift eine Studie iiber das Lebensende des
Erasmus veroffentlicht hat, nennt diesen Brief natiirlich auch. Er
weist auf das Lavieren des Erasmus zwischen den beiden Parteien
hin — wobei er wohl die Lage im Gleichgewicht zu halten verstand —
und meint, dal3 die geistige Unabhingigkeit des Erasmus in Basel
nicht ernstlich bedroht war und dal3 er in kaiserlichem Hobheits-
gebiet «denselben, wenn nicht sogar grofleren Spannungen aus-
gesetzt gewesen wire». Uberdies vermutet er, dal die Abneigung
des Erasmus gegen den Brauch der Franziskaner, einen Sterbenden
ins Ordensgewand zu hiillen, sich gegen Ende seines Lebens von
einer Franziskaner-Phobie zu konkreter Angst gesteigert hatte, so
dal3 er fiirchtete, sein Sterben konnte zu einer Farce werden, gleich
jener, die er in seinem «Colloquium funus» in so grellen Farben
geschildert hatte®.

Zum AbschluB dieses unvollstindigen Uberblicks méchte ich
noch einige AuBerungen anfiihren.

Preserved Smith!0 sagt: “His last words were: O Mother of God,
remember me”’, und kombiniert die beiden Fassungen, auf die ich
spiter zu sprechen komme.

J.J. Mangan! betrachtet es als sicher, da3 Erasmus starb “in full
communion with the Catholic Church, and fortified in his last mo-
ments with her consoling rites”.Beide Autorenbeziehen sich—ebenso
wieR. G. Villoslada S], dem sich spiter W. E. Campbell*? anschlo3 -
auf die Veroffentlichung von Monsignore F. X. de Ram?®® iiber den
Famulus des Erasmus, Lambertus Coomans, von dem es heil3t, er
sei Priester gewesen und angeblich sei Erasmus in seinen Armen
gestorben mit den Worten « O Mater Dei, memento mei. » Nachdem
H. de Vocht!* schon nachgewiesen hatte, dal Coomans 1536 noch

® C. Reedijk, art. cit. 62, 43.

10 Preserved Smith, Erasmus. A study of his life, ideals and place in history.
New York 1923, republished 1962, 419f. Er bringt die letzten Worte nach dem
Bericht C mit dem «Lieve God» von A.

1 7, J. Mangan, Life, character and influence of Desiderius Erasmus of
Rotterdam, II, 1927, 380.

12 Ricardo Garcia Villoslada S], La muerte de Erasmo, in: Miscellanea Gio-
vanni Mercati, Cittd del Vaticano, 1946, 1V, 381ff. W. E. Campbell, Erasmus,
Tyndale and More, Cambridge 1949, 274 fF.

13 F. X. de Ram, Note sur Lambert Coomans, secrétaire d’Erasme, in: Bulle-
tins de I’Académie Royale des Sciences et Belles-Lettres de Bruxelles, IX, 2,
1842, 1437fF.; IX, 1, 1842, 462f.; Annuaire de I’Université catholique de Lou-
vain, X VI, 1852, 251fL.

14 H. de Vocht, Le dernier amanuensis d’Erasme, in: Revue d’histoire ecclé-
siastique XLV, 1950, 174ff.; History of the Foundation and the Rise of the
Collegium Trilingue Lovaniense 1517-1550, III, Louvain, 1954, 394fF.



198 N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus

gar nicht Priester war, hat Reedijk die Unhaltbarkeit dieser Legende
endgiiltig aufgedeckt?®.

Es ist bezeichnend fiir unsere Zeit, da3 wir unser Augenmerk vor
allem auf das Selbstindige und Eigene in der Haltung des Erasmus
wihrend seiner letzten Lebensjahre richten in seiner duBerst
schwierigen Stellung zwischen Romisch-Katholischen und Prote-
stanten, die er als zwei, zwar in Zwietracht liegende, aber doch noch
einer einzigen Kirche angehorige Glieder sah und sehen konnte.
Bezeichnend fiir diese Auffassung ist der Titel seiner «Enarratio
in Psalmum 85 », dieser Titel lautet « De sarcienda ecclesiae concordia »
(nicht, wie man erwarten konnte, «unitfate»'t).,

Unter diesem Gesichtspunkt wurden die letzten Worte des Eras-
mus neulich von dem niederlindischen Theologen Dr. C. Augu-
stijn und Pfarrer S. J. Popma zitiert. Letzterer sagt, die katholische
Kirche miisse iiber vielerlei hinwegsehen, wenn sie Erasmus als
einen treuen Sohn der Kirche bezeichnen wolle, und wohl noch
viel mehr miiten der Arminianismus, die Aufklirung und der frei-
sinnige Protestantismus auller acht lassen, um ithn mit Uberzeugung
ihren geistigen Vater nennen zu kénnen!”. Noch steht Erasmus ein-
sam da. Niemand hat ihn als vollstindig zugeho6rig angenommen,
niemand hat ihn ganz verworfen. So war es und so wird es immer
sein unter den Menschen.

Halten wir uns daher an des Erasmus letzte Gebete: «O Jesz,
misericordia, Domine, libera me, Domine, miserere mei» und als
allerletzter Seufzer: «Lieve God» (Auszeichnungen vom Verfas-
ser). Augustijn®® lenkt die Aufmerksamkeit sogleich auf dieses
letzte Wort, und er zitiert in Zusammenhang damit den letzten
Brief des Erasmus an Melanchthon, aus dem hervorgeht, dal} er,
Erasmus, sich durchaus bewufit war, eine umstrittene Figur zu
sein. Die diesbeziigliche Stelle lautet: «Inzwischen mache ich mir
die Worte Davids (2. Sam. 16, 11) als er mit Steinen und Schimpf-
worten, hirter als der hirteste Stein, gesteinigt wurde, zu eigen:
,Der Herr hat sie geheillen, mir zu fluchen, wer weil3, ob er sich
meiner erbarmt.‘» Augustijn®® fihrt dann fort: «Fiinf Wochen nach-

15 C. Reedijk, art. cit. 27—33.

16 Wie bei C. Augustijn, Erasmus en de Reformatie. Een onderzoek naar de
houding die Erasmus ten opzichte van de Reformatie heeft aangenomen, Diss.
Vrije Universiteit Amsterdam, Amsterdam 1962, 300.

17§, J. Popma, Erasmus en het Humanisme, in: S. U. Zuidema u. A.,
Baanbrekers van het Humanisme, Franeker, o. J. (1957) 54.

18 Augustijn, op. cit. 288. Der Brief bei Allen XI, 3127, 1. 52—54: «Interim
usurpo vocem Davidis quum saxis, et conviciis quovis saxe durioribus, lapi-



N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus 199

dem er diese Zeilen geschrieben hatte, starb Erasmus mit den Wor-
ten: ,O Jesus, Erbarmen, Herr, nimm Dich meiner an - lieve God.*
Endlich ward er in die eine ungeteilte Kirche aufgenommen.» Nie-
derlindische Autoren lassen die Worte, die Erasmus in seiner Mut-
tersprache gedullert hat, nie aus, was andere Verfasser 6fters tun?®
(Lieve God, nach der Schreibweise des Beatus Rhenanus: Lieuer
God). Ich erwihne deren zwei, Huizinga und Romein, die beide
der Meinung sind, dal} des Erasmus letzter Seufzer das «lieve God »
gewesen sei. Huizinga?® schreibt: «Die Freunde, die an seinem
Sterbebett weilten, horten, wie er ununterbrochen stohnte: ,O
Jesu, misericordia, Domine, libera me, Domine, miserere mei‘ und
zum Schlul} auf niederlindisch ,Lieve God‘.» Bei Romein?! lesen
wir: «FEinige anwesende Freunde fingen seine letzten Worte auf:
,O Jesu, misericordia, Domine, libera me‘ und zu allerletzt, als der
Lebenskreis sich schloB3: das Bild eines Hauschens in Rotterdam,
eines Schiffes, einer sorgenden Mutter, die hollindischen Worte
Jieve God‘.»

Erasmus schitzte die Sprache seines Volkes sehr. Er war weit
davon entfernt, sie geringzuachten oder sie auf Kosten des Lateins
zuriickzusetzen oder sie gar zu vergessen. In seinem Werk «De
Pronunciatione », in dem das Nationale am stiarksten zum Ausdruck
kommt, vertritt er die Ansicht, da3, wihrend die romanischen Spra-
chen in gewissem Sinne ein verdorbenes Latein darstellten, das
Niederldndische als eine dem Griechischen und Lateinischen eben-
biirtige Sprache gelten kénne. «Es ist eine Schande, wenn jemand
seine Muttersprache nicht beherrscht», heil3t es in jener Schrift. Ge-
stiitzt auf diese Stelle, fragt sich K. Kooiman?, ob Erasmus nicht
auch am Horen der Sprache seines Volkes Freude empfunden hitte,
wenn sein Plan, nach Brabant zuriickzukehren, nicht durch den Tod
verhindert worden wire. Man ist geneigt, diese Frage zu bejahen
angesichts der Tatsache, dal3 die letzten Worte dessen, der so gut
wullte, wie Gott auf lateinisch anzurufen ist, in der Sprache, die er

daretur: Dominus praecepit illis ut maledicerent mihi; quis scit an misereatur
mihi? »

* Wie bei Hess, Gaudin, Butler, M. de Burigny, Vie d’Erasme, II, Paris
1757, 415. Seite 443 erwihnt er die lateinischen Inskriptionen auf dem Sockel
der Rotterdamer Statue und erwihnt von den andern nur, dal3 «elles sont en
Langue Hollandoise ».

20 J, Huizinga, Erasmus, Ausg. 1947, 202.

2 1, Romein, Erflaters van onze Beschaving, Ausg. 1956, 97.

2 K. Kooiman, Erasmus en de volkstaal, in: De Nieuwe Taalgids 16 (1922)
161-167. Vgl. Amerbach, der bei Allen XI, 3141, Z. 79 die Sehnsucht nach
Brabant weniger den ehrenhaften Angeboten der Konigin Maria als «amor
patriae », Heimweh, zuschreibt.



200 N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus

von seiner Mutter gelernt hatte, ausgesprochen wurden: «Lieve
God». Lewis W. Spitz® interpretiert diese Worte wiederum auf
andere Weise. Er sicht in ihnen nicht nur eine Hinwendung zur
Jugendzeit, sondern auch ein Zeichen der Treue zum Geist, in dem
Erasmus erzogen wurde. « How touching that, according to Beatus
Rhenanus, who was at his bedside, the Prince of the Humanists
should revert to the vernacular to breathe his last words: Lieve God.
In the end his was at heart the devout modernism of the Devotio
Moderna.»

Aus mehr als einem Grund scheint es mir der Miihe wert, die
Angaben, auch wenn sie noch so bekannt sind, einmal niher zu
untersuchen. Dabei wird die Rede sein: erstens von detr Zuverlis-
sigkeit und von den Tendenzen dieser Angaben, die uns in zwei
Fassungen tberliefert sind, und zweitens von den niederlindischen
Worten und ihrem moglichen Hintergrund.

L

A. Hauptquelle ist die von Beatus Rhenanus verfalite und von
Amerbach und Gelenius tberpriifte Einleitung zur postumen Aus-
gabe der Werke des Origenes aus dem Jahr 15362, Diese
mag wohl von der nichsten Umgebung des Fiirsten der Humani-
sten als das offizielle Bulletin bezeichnet worden sein. « Endlich, als
er fiihlte, daf3 sein Tod nahe bevorstand, gab er — wie immer — deut-
liche Beweise seiner christlichen Geduld und seines frommen Ge-
miits. Er versicherte, dal3 er all sein Vertrauen auf Christus griinde,
und so ist er unter den sich immer wiederholenden Ausrufen: ,O
Jesus, Erbarmen, Herr, erlose mich, Herr, fiihre das Ende herbei,
Herr, erbarme Dich meiner’ und auf niederlindisch ,lieve God°
(d.h. care Deus) am 11. Juli kurz nach Mitternacht gestorben. An-
dere Worte hat er nicht gedulBert, und er blieb bis zum letzten
Atemzug bei vollem BewuBtsein?5.» Ich méchte darauf hinweisen,
dal3 das «Domine, fac finem» oft weggelassen wird, wohl weil es
weniger ergeben klingt —aber wie menschlich ist es doch! —; selbst

2 Lewis W. Spitz, The religious renaissance of the German Humanists,
Cambridge (Massachusetts), 1963.

24 Allen I 52 ff.: Briefw. des Beatus Rhenanus 300, 338.

25 C. Reedijk, art. cit., hat den Eindruck, Erasmus habe in seinen letzten
Augenblicken gewiinscht, allein zu sein, und legt dar, daB3 im Sterbehaus
anwesend gewesen seien Froben, Amerbach, Episcopius, Coomans, der Pro-
testant Simon Grynaeus, der dort seitens der Kirche Basels als Beobachter
gestellt sei. Dieser Liste ist hinzuzufugen Sebastian (Sinckler); vgl. S. 208.



N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus 201

Melanchthon hat in seiner Sterbestunde diesen StoBseufzer nicht
zuriickgehalten. Zuweilen fillt auch das «assidue» weg.

Meines Erachtens kann aus diesem Detail gefolgert werden, dal3
sich nicht mit Sicherheit sagen lif}t, die niederlindisch gesproche-
nen Worte seien wirklich die allerletzten gewesen. Dal3 die Freunde
um das Sterbebett versammelt waren, erwihnt Beatus nicht?¢, Lud-
wig Ber?” schreibt an Amerbach, er habe von jemandem gehort, es
sei in den letzten Augenblicken niemand auller seinem vertrauten
Freund, wahrscheinlich Froben, und Euer Excellenz zugegen gewe-
sen. Vielleicht hat Amerbachs Brief?, der Ber erreichte, bevor er
den seinigen abgesandt hatte, neben dem Bericht iiber «des Eras-
mus vollkommen christlichen Hinschied » auch Mitteilungen iiber
die Identitit der anwesenden Personen enthalten. Dieser Brief ist
jedoch vetlorengegangen. Jedenfalls war Beatus am 11. Juli in
Schlettstadt (Sélestat) und nicht in Basel — darum berichtet ihm
Herwagen in einem Brief vom 17. Juli aus Basel iber das Sterben
und das Begribnis des Erasmus?. Beatus ist aber trotzdem der
anerkannte Berichterstatter geworden. Die Angaben verschafite
ihm Amerbach, dem er dann den eigenen Text vorlegte. Zusammen
mit Sigismundus Gelenius3® hat Amerbach denselben iiberprift
und vielleicht auch korrigiert®l. Ob diese Textkontrolle vor allem
die letzten Worte betraf, ist nicht ersichtlich. Wenn sich aber die
Stelle im Brief des Beatus an Amerbach: «hinsichtlich der letzten
Worte habe ich Deine Fassung iibernommen, weil ich keine bessere
finden konnte3?» nicht auf die Schluworte der Einleitung zu Ori-

2 AllenI. 53, Z. 29—37: «Tandem ... quum sentiret jam instare vitae finem,
extantibus ut semper claris Christianae patientiae et animi religiosi documentis,
quibus in Christum se spem omnem figere testabatur, assidue clamans ,O Iesu
misericordia, Domine libera me, Domine fac finem, Domine miserere mei‘ et
Germanica lingua ,Liever Gott®, hoc est ,Chare Deus‘, quinto eidus Iulias sub
mediam noctem vita functus est. Nec alias emisit voces ratione usus integra
usque ad extremum vitae exitum.»

27 Amerb. Korr. 2041, Freiburg, 21. Juli 1536: «in extremo ipsius spiritu
neminem adfuisse preter eius familiarem cum excellentia tua.» Coomans wire
wohl nicht als «familiaris », sondern als «famulus» bezeichnet worden.

® Wie bei Amerb. Korr. 2043.

® Allen XI, 3135.

3 Allen I., Einf. S. 53; Reedijk art. cit. 25, N. 7 mit Hinweis auf Amerb.
Korr. IV 2055, 1f., vgl. Briefw. des Beatus Rh. 300. Hingegen gab Beatus seine
Zustimmung zum Text des von Amerbach entworfenen Epitaphs, Briefw. des
Beatus Rh. 302, 5, und das Vorwort zu den Catalogi Duo, Allen XI, 3141 und
Briefw. des Beatus Rh. 309, 2-19.

81 Briefw. des Beatus Rh. 300, 2.

% Briefw. des Beatus Rh. 300, §-6: «In postremis usus sum verbis tuis,
quemadmodum adnotaveras, nec enim potui melius.» In postremis sc. vocibus.



202 N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus

genes, sondern auf den Wortlaut der letzten AuBerungen des Eras-
mus bezieht, so stammt der Bericht dariiber wirklich vom Augen-
und Ohrenzeugen Amerbach.

B. Noch einmal — und auch in diesem Falle kontrollierte Amer-
bach — hat Beatus das Sterben des Erasmus beschrieben, nimlich
in der Widmung der «Opera omnia» an Kaiser Karl V. vom 1. Juni
1540%. Dort heilit es: «Dysenterie, durch die er vollig erschopft
war; hat ihn hinweggerafft. Er zeigte sich gefaBBt und geduldig, und
mit seinen letzten Worten, die er unablissig wiederholte, flehte er
um Christi Erbarmen. Er, der zeitlebens Christi Lehre so aufrichtig
verkiindet hatte, durfte sicher nach seinem Ableben die hochste
Auszeichnung aus den Hinden des allmichtigen Richters entgegen-
nehmen.» Beide Berichte des Rhenanus stimmen darin {iberein, dal3
in ihnen die beim Ableben des Erasmus herrschende Stimmung be-
schrieben wird. Von Christus, und Christus allein, hat er gespro-
chen, auf ihn sein Vertrauen gesetzt, damals wie immer, und in
jener letzten Stunde bezeugte er dies durch seine wiederholten Ge-
bete und Seufzer34.

C. Denselben Nachdruck auf das Sterben in Christo legt auch
die Denkschrift, die in Basel kurz nach der Beerdigung verbreitet
wurde. Allen nimmt an, dafl Heinrich Stromer der Verfasser seiss.
«Die letzten Worte, die er unter lautem Seufzen stindig wieder-
holte — woraus seine echt christliche Gesinnung deutlich hervor-
geht —, waren: ,O Jesu, Sohn Gottes, erbarme Dich meiner, die

Vgl. Erasmus, Colloq. Fumus: «Has postremas voces edidit sc. miles.» Andere
Ausdricke fir letzte Worte sind « Ultima verba» (Bericht C), «extrema verba»
(Bericht B).

3 AllenI. Nt. 1V, S. 70, Z. 513—518. «Sic (dysenteria) paulatim exhaustum in
summa aequanimitate et tolerantia tandem extinxit, Christi misericordiam extre-
mis saepe repetitis vocibus implorantem. Qui Christi doctrinam vivens tam syn-
cere tractavit, mortuus indubie ab illo summo Agonotheta mercedem amplam
accepit.» Zum Ausdruck Agonotheta vgl. Hebr. 12, 1 und Phil. 2, 16. Tertul-
lianus, von Beatus ausgegeben, hat den Ausdruck fuga 1. § und mart. 3. 3.
Zu Amerbachs Kontrolle noch Beatus Rh. 338, dd. 15. Juli 1540. Was das
Datum des Vorwortes betrifft, es ist, nach dem 28. Juli und nach abermaliger
Korrektur, abgedruckt worden, und zwar geraume Zeit spiter: «librorum
principia solent postrema praela subire, ut tempus tibi suppediturum sit quam-
libet occupato », schreibt Rhenanus.

3 M. E. spricht man besser von den letzten Stunden als von den letzten
Augenblicken. Vgl. Reedijk, art. cit. 62. Auf das «Christus allein» weist auch
Allen 867,7Z. 265 hin: Léwen 1518: «In uno Christo spes erat» (an Beatus).

3 Allen XI, 3134, Z. 21-24. «Ultima verba, quibus iterum atque iterum
repetitis ac magnis suspiriis (ut animum vere Christianum agnosceres) aeditis
terram teliquit: O Iesu, fili Dei, miserere mei, misericordias Domini et iudicium
cantabo. Hec dicentem mors illico oppressit.»



N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus 203

Barmherzigkeit des Herrn und sein Urteil will ich besingen.® Wih-
rend er diese Worte aussprach, ereilte ihn der Tod.»

Ich mochte hier schon darauf hinweisen, daf3 dieser Bericht, ob-
wohl er sich mit dem Beatus” hinsichtlich der Schilderung der hert-
schenden Atmosphire deckt, im Wortlaut betrichtlich davon ab-
weicht. Ich komme spiter auf die Probleme, die dieser Brief auf-
wirft, zuriick. Zunichst fithre ich die Liste der Berichte weiter.

D. Vetloren ist also der Brief Amerbachs an Ludwig Ber, der
am 26. Juli 1536 in Freiburg eingetroffen war® und in dem iiber
das «unbezweifelbar christliche Hinscheiden des Erasmus aus die-
sem Jammertal» berichtet wird.

E. Auch der Brief Amerbachs an Schets ist nicht auf uns gekom-
men. Aus der Antwort des letzteren vom 18. August 1536 kann
geschlossen werden, dal3 Amerbach geschrieben hatte, «in der Ster-
bestunde des Erasmus sei einzig und allein der siile Name Jesu
iber seine Lippen gekommen?37».

F. Amerbach hat am 1. Februar 1537 im Vorwort zu den «Cata-
logi duo®» mit folgenden Worten bezeugt, dal das Sterben des
Erasmus den Stempel seines Lebens trug: «Erasmus beharrte bis
zum letzten Atemzug bei der Uberzeugung, die er zeitlebens in sei-
nen Schriften vertreten hatte — ich schwore es.» Im selben Brief
schildert dann Amerbach noch einmal — mit einem Hinweis auf
den ersten Bericht des Beatus, der «alles durchaus zuverlissig wie-
dergegeben hat®» — das Sterben des Erasmus: «Welch deutlichen
Beweis christlicher Ergebenheit gab er doch, seine Gefiihle waren
so ganz auf Christus gerichtet, daf er nichts anderes als den siilen
Namen Jesu aussprach, bald sein Erbarmen erbittend, bald Ihn
anflehend, sich seiner anzunehmen und sein Ende bald herbeizu-
fihren. Mit diesen frommen Worten hat er dem Heiland, den er
so viele Male aus der Tiefe seines Herzens angerufen hatte, seinen
Geist zuriickgegeben 40.»

Von weiteren AuBerungen erwihne ich deren zwei: Am 23. Sep-

38 Amerb. Korr. IV, 2043, postscriptum: «... Erasmi Roterodami christia-
nissimam ex hac misetiarum valle demigrationem.»

37 Amerb. Korr. IV, 2052, dd. 18. Aug. 1536.

38 Allen XTI 3141, 187-191, lin. 107 «in ea ipsa sententia, ita me deus bene
amet, usque supremum astae vitae exitum perstitit.»

% Allen XI, 3141, 75—78 «Rhenani. ..omnia bona fide persequentis ».

40 Allen XI, 3141, 99-104 «Quam insignia Christianae mansuetudinis exem-
pla edidit, ita adfectibus in Christum compositis, ut nihil in ore nisi dulce Jesu
nomen haberet, subinde eius misericordiam, subinde ut sui misereretur, su-
binde ut finem faceret implorans. His tam sanctis vocibus. . .servatori toties
ex imis praecordiis invocato animam reddidit.»



204 N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus

tember schrieb Eustache Chapuys an Schets#: «Erasmus ist die
Erlosung zuteil geworden. Man mul3 den guten frommen Mann
gliicklich preisen. Jetzt ist er von seinem unaufhorlichen Ringen
mit Krankheiten, dem nie enden wollenden Kampf gegen bése
Menschen, der unertriglicher war als alle korperlichen Leiden, be-
freit worden und ist heimgekehrt zu seinem Jesus, fir den er sich
sein ganzes Leben hindurch mit dem Herzen, der Feder und der
Rede so feurig eingesetzt hat.» Aus diesem «manumisso ad Jesum»
tont das Echo des « Domine, libera me» des Erasmus und aus dem
«suum» der Widerhall der unerschiitterlichen Uberzeugung, von
Chapuys betont, mit der er Christus anhing.

Die zweite AuBerung bezieht sich auf den Bericht C. Sie stammt
aus einem Brief von Heinrich Stromer an Otto Lasan, den Blirger-
meister von Zwickau42. Dort lesen wir: «Es trostet mich, dal3 er
gut und christlich im Herrn entschlafen ist. Wie hitte er auch an-
ders sterben konnen, er, der seit seiner Jugend mit allem Nach-
druck Christus als den einzigen Heilsbringer und als unseren Schutz-
herrn und Meister (patronum) verkiindet hat.»

Beide Stellungnahmen geben tibereinstimmend den Geist, der in
den Berichten der beiden Fassungen zum Ausdruck kommt, ge-
treulich wieder.

Der Basler Kreis war offenbar sehr darauf bedacht, dal}3 die letz-
ten Worte des Erasmus weder von der katholischen noch von der
protestantischen Seite eindeutig in Anspruch genommen werden
konnten. Vielleicht hat Erasmus sich in seinen letzten Gesprichen
mit Amerbach, Froben und Episcopius dazu geduBBert. So wie Amer-
bach im Februar 1537 die Veroffentlichung der «Catalogi duo» mit
einer Aufzihlung simtlicher Werke des Erasmus eingeleitet hat,
um zu verhindern, dal3 nach dessen Tode untergeschobene Schrif-
ten, die einen andern Geist atmeten, herausgebracht wiirden® - so

11 Allen XI 3140 «Gratulandum sane optimo ac sanctissimo seni post assi-
duam cum morbis luctam, post iugem cum hominis improbis, quovis morbo
intolerabilioribus conflictationem ad Jesum suum manumisso, quem tota vita
et corde et calamo ac ore spiravit ardentissime.»

2 Vgl. Note 47.

8 Allen XTI 3141, 185f.; lin. 193-195: «Quid multa? Non est, cur quis-
quam alias incomparabilis viri lucubrationes expectet quam in hos catalogos
relatas.» Das Geriicht, worauf Amerbach anspielt, mag entstanden sein durch
den Brief von Hedio an Erasmus, Allen XI 3020, in dem dieser Erasmus mit Hin-
blick auf sein Alter und die Verschiebung des Konzils bittet um eine «cygnea
cantio», «ut...orbi Christiano tuas sanctas cogitationes relinquas et testeris
sctipto aliquo a morte tua vulgando (si antea non videatur consultum), quid
consilii is qui habet spiritum consilii tibi dederit ad pacificandas ecclesiae res
afflictissimas.»



N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus 205

handelten seine Freunde im gleichen Sinne und mit derselben Ab-
sicht, als sie, nachdem durch die Wiedergabe der letzten Worte des
Erasmus festgestellt worden war, dal3 er seine Hoffnung auf Chri-
stus setzte, das «nec alias emisit voces » hinzufiigten. Dal3 diese Vor-
beugungsmalinahmen nicht ohne Grund waren, beweist Coomans.
Welch groflen Wert man diesen letzten Worten beimal3 als einem
Zeugnis fir die Gesinnung des Erasmus, bestitigt wider Willen
Luther, der annimmt, das «O fili Dei, miserere mei» (nach Fassung
C) seivielleicht nur eine Erfindung #4. Dall den Freunden in Basel sehr
daran gelegen war, der Welt kundzutun, wie Erasmus gestorben
sei, geht m.E. aus dem Brief hervor, den Froben wahrscheinlich
am Nachmittag vor dem Hinschied des Erasmus, am 11. Juli 1536,
geschrieben hat45: «Ich bin soeben beim Herrn gewesen, ohne daf3
er meine Anwesenheit bemerkte. Ich habe den Eindruck, daf3 seine
Krifte rasch abnehmen, die Zunge klebt ihm am Gaumen, so dal}
seine Worte kaum zu verstehen sind, sein Atem kommt aus solcher
Tiefe und geht so schnell, daf3 ich mich frage, ob er die kommende
Nacht iiberleben wird. AulBler etwas Hithnerbriihe hat er heute nichts
zu sich genommen. Ich habe Sebastian rufen lassen und werde da-
fiir sorgen, dal3 er ins Zimmer gefiihrt wird, ohne dal3 der Herr es
merkt. Dann kann er héren, was auch ich vernommen habe. Dies
wollte ich Dich wissen lassen, Du kannst so noch rechtzeitig ein-
treffen» (d.h. wohl, er solle eventuell etwas frither kommen, als
verabredet war).

Wihrend das «sed eo nescio» und das «tamen eo nescio» bei Dr.
Reedijk den Eindruck erweckt, Erasmus habe gewiinscht, in sei-
nen letzten Stunden allein zu sein, glaube ich, diese Bemerkung be-
ziehe sich moglicherweise darauf, dal Froben mit Amerbach abge-
macht habe, er wiirde sich von Zeit zu Zeit iiber den Zustand des
Erasmus erkundigen. Seine Absicht war, die letzten Worte des
Erasmus zu vernehmen (percipere). Als diese Zeilen geschrieben
wurden, scheint diese Situation eingetreten zu sein. Froben stellt
bei seinem Besuch fest, dal} Erasmus Miihe hat zu sprechen und
nicht mehr so reagiert wie vordem (sed eo nescio). Und nun sendet
Froben eine Nachricht an Sebastian und an Amerbach — eine Nach-
richt, auf die beide gewartet hatten. Er erklirt, warum Sebastian

4 Reedijk, art. cit. 26 und Note 16.

4 Amerb. Korr. 2036, schon von Reedijk, art. cit. 62 zitiert. « Ego nunc
invisi Dominum, sed eo nescio. Videtur mihi plurimum deficete, nam lingua
adheret palato, ut loquentem vix intelligas. Spiritum tam alte et celeriter trahit,
ut mirari cogar num supervicuturus sit instantem noctem. Praeter ius caponis
hodie adhuc nihil sumpsit. Vocavi Sebastianum; si venerit, curabo ut et ipse,
domino tamen nescio, in cubiculum eius introducatur, quo percipere possit,
quae et ego audivi. Hoc ideo te scire volui, ut tempestivius adsis.»



206 N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus

gerufen wurde: er soll, ohne dall Erasmus es bemerkt, ins Zimmer
gefiihrt werden (eo tamen nescio), damit auch er erfahren kann,
was Froben gehort hat. Dieses «nicht bemerken» scheint mir von
ausschlaggebender Bedeutung zu sein, denn erst dieser Umstand
gibt dem, was Erasmus sagt, die Gewichtigkeit von «letzten Wor-
ten». Dieser Sebastian ist, nach dem, was Hartmann in seiner Ein-
leitung zu Amerbachs Korrespondenz 2036 anfithrt, Sebastian
Sinckler, Amerbachs Hausarzt, Professor der theoretischen Medi-
zin an der Universitit Basel. Wiirde Froben, wenn er Sinckler ledig-
lich als Arzt hitte kommen lassen wollen, als Grund das «ut per-
cipere possit quae et ego audivi» angegeben haben ? Ich halte es viel
eher fiir wahrscheinlich, dall Amerbach cum suis beabsichtigte, eine
Art Protokoll uber die letzten Worte des Erasmus aufzunehmen,
und daB Sinckler als Zeuge zugezogen wurde, und zwar in seiner
Eigenschaft als vertrauenswiirdiger Mann, mehr denn nur als tiich-
tiger Arzt, als «non minus bonum virum quam bonum medicum »,
wie es im «Colloquium Funus» heil3t. Ein solches Protokoll exi-
stiert aber nicht, vielleicht hat es sich als tiberfliissig erwiesen, weil
die beftirchteten Reaktionen ausblieben. In diesem Zusammenhang
wire der Vorschlag, den Beatus Rhenanus dem Amerbach machte,
zu erwihnen: Er verlangte nidmlich, es mochte dem Grab eine
bleierne Kassette mit einer Urkunde, die den Bericht iiber das Le-
ben und die Verdienste des Erasmus enthielt, beigegeben werden,
ohne dal3 aber die Arbeiter in der Kirche etwas davon wiillten. Eine
solche Urkunde ist nie gefunden worden4t. Das alles fihrt mich
zuriick zu dem Bericht C, Allen XI 3134. Diese Gedenkschrift
wurde wohl einmal Amerbach zugeschrieben. Man stiitzte sich da-
bei auf die Handschrift 8. Allen hilt jedoch diese Autorschaft fir
unwahrscheinlich — sowohl Ton wie Inhalt deuten keineswegs auf
Amerbach. Allen denkt eher an Heinrich Stromer Auerbachius, wie
auch in Handschrift § erwihnt. Dieser Augsburger Arzt war, nach
Horawitz, Erasmiana I1, 36, zur Zeit von Erasmus Tod in Basel,
und Allen nimmt an, er sei vielleicht dorthin gekommen, um Eras-
mus beizustehen. Hartmann hilt es jedoch fir ziemlich unwahr-
scheinlich, daB} Stromer der Verfasser ist. Er gibt zwar keine
nihere Begriindung fir seine Annahme. Mir scheint, er habe recht,
und zwar aus folgender Ubetlegung: Wire Stromer der Verfasser,
hitte er seinem Brief an den Zwickauer Biirgermeister Oswald
Lasan, datiert: Leipzig, anno nato Salvatore MDXXXVI, in wel-
chem er von dem Eindruck, den der Tod des Erasmus auf ihn ge-

4 Amerb. Korr. 2055, 12ff., Reedijk art. cit. 65. Uber nachtrigliche Miihe,
1541, vgl. Herolds Philopseudes, LB VIII 591-651, Antwort auf Landos Des.
Erasmi Funus; siche besonders 614 B/D.



N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus 207

macht hat, berichtet, doch sicher nicht eine sog. «scheda imposita»
(d.h. eine Beilage, in der weder der Adressat noch der Verfasser
derselben genannt wird) beigefiigt, die eine Beschreibung des To-
des des Erasmus enthilt (Allen XI 3134 = Amerbachkorr. 203 f.
= mein Bericht C!). Stromer hat diesen Text von anderer Seite be-
kommen und an Lasan weitergeleitet, mit der Bitte, denselben sei-
nen Freunden zu zeigen*’.

Meiner Meinung nach besteht die M6glichkeit, da3 Sinckler der
Verfasser ist und nicht Stromer. Die Verwechslung der beiden dhn-
lich lautenden Namen mag durch den Umstand veranlaf3t worden
sein, daf geriichteweise dieser Bericht dem Arzt, der Erasmus be-
treute, zugeschrieben wurde. Die Beziehung Sincklers zu Erasmus,
die bestimmt nicht so intim war wie diejenige Amerbachs cum suis,
konnte Ton und Inhalt beeinflulit haben. «Als Erasmus noch am
Leben war, habe ich aus seinem Munde gehort, ein weiser und um-
sichtiger Mann sollte fiir die schlechten Zeiten Geld auf die Seite
legen. Und das hat er denn auch selber getan, wozu ihm die Frei-
gebigkeit der Fursten die Moglichkeit gab — der Nachlal3 sollte
jetzt 7000.— oder etwas mehr betragen. Seine Biicher hatte Eras-
mus, wie Froben mir sagte, schon bei Lebzeiten verkauft — zweimal
habe ich diesen Schatz sehen diirfen.» Nach Aufzihlung einiger
Pokale und Minzen, die ebenfalls zu seinem Besitz gehorten und
deren Wert der Verfasser einschitzt, folgen der Bericht C iiber die
letzten Worte sowie eine Beschreibung der Bestattung. Alles er-
weckt den Eindruck, daB hier ein Mann das Wort fiihrt, der in der
letzten Zeit im Hause Froben ein- und ausging, und der sich damit
offenbar damit bristet, von Erasmus selber gehort zu haben, man
tue gut daran, fiir die schlimmen Tage zu sparen, und der nun ver-
sichert, Erasmus habe sich denn auch daran gehalten — und mit
Erfolg (nimirum)! Er nennt auch den Betrag und erzihlt, er

47 Nach O. Clemen, Beitrige zur deutschen Reformations-Geschichte, in:
Zeitschr. f. Kirchengeschichte, Gotha, XXVI (1905) 137 ist Auerbachius in
Amerbachius abgeindert worden von Krafft, Briefe u. Dokumente aus der
Zeit der Reformation im 16. Jh., Elberfeld 1875, 75. Clemen sah schon, dal3
Stromer nicht der Verfasser sein konnte, S. 138. Die Andeutung bei Allen
XI, 3134, S. 342 “in the library of Zwickau there is preserved a letter of
Stromer to Oswald Lasan, describing the death of Erasmus” sollte wie folgt
aufgefalit werden: im MS. XXXVI der Zwickauer Ratsschulbibliothek befin-
det sich, Fol. 216 a-217b, als Kopie ein Brief von Stromer an Lasan. Dabei
befindet sich, gleichfalls als Kopie, eine «scheda imposita» mit dem Bericht
iiber den Tod des Erasmus. Dieser wurde von Stromer als Beilage zum Brief
gesandt mit der Bitte, ihn den gemeinsamen Freunden, besonders M. Eringk
und M. Rumholt, zu zeigen. Dieser Brief auch schon veroffentlicht von G.
Buchwald, Ztschr. f. kirchl. Wsch. u. kirchl. Leben, Leipzig V (1884) 103/4.



208 N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus

habe die Bibliothek zweimal besichtigen diirfen, die aber, wie Fro-
ben sagte, schon verkauft war. Kurzum, es handelt sich hier um
einen Mann, der nicht zum engeren Kreis gehorte, «dabeigewesen
sein wollte», was ja dann in der Tat auch der Fall war.

Bevor ich jetzt die beiden Fassungen, nimlich die des Beatus
Rhenanus cum suis und die des (Sinckler), miteinander vergleiche,
mochte ich feststellen, dal Erasmus die Worte wiederholt (assidue,
toties, subinde . .. subinde) ausgesprochen hat und dal} daher die
Reihenfolge dieser Ausspriiche nicht feststeht und Amerbach dem-
zufolge diese letzten Worte in seinem Bericht (F) in anderer Rei-
henfolge wiedergibt. Was den Bericht des Beatus (A) betrifft, ist zu
sagen, daf} dieser den Eindruck des ZusammengefaBten, ja Stili-
sierten macht. Es war sicherlich keine stenographisch getreue Wie-
dergabe beabsichtigt, es sollte vielmehr eine bewulte Auswahl aus
den Klagen des Erasmus getroffen werden. Fiir Beatus cum suis
war es vor allem wichtig, die Seelenverfassung des Erasmus, dieses
Sterben im Vertrauen auf Christus, hervorzuheben. Zum Schluf3
wird das Ganze zusammengefafit in den letzten Worten: Jesu.. .,
Domine ..., Domine ..., Domine ... (Auf das «Lieve God»
komme ich spiter zuriick.)

Was die Schilderung der in diesen letzten Stunden herrschenden
Stimmung anbelangt, besteht zwischen den beiden Fassungen kein
Unterschied. Auch (Sinckler) bringt AuBerungen des Glaubens in
Christo: «O Jesu, fili David, miserere mei» (Luk. 18, 38) und
«Misericordias Domini et judicium cantabo» (Ps. 101, 1). Er et-
wihnt diese Worte ausfithrlich, um klar zu machen, dal3, was bei
Beatus cum suis mehr aus dem Zusammenhang und der Reihen-
folge hervorgeht, auch fir ihn maBgebend war, nimlich «dal3 ihr
daraus seine wirklich christliche Gesinnung erkennen konnt».

Bei naherem Zusehen fallen jedoch gewisse Unterschiede in die-
sen Texten auf. Luk. 18, 38 findet sich in Mark. 10, 47 in anderer
Reihenfolge vor und in Matth. 15, 22 und 20, 30 mit einem hinzu-
gefiigten «Domine». Erasmus selber zitiert LB v 584 F — 585 A
diese Texte in folgendem Wortlaut: den Ausruf der Kanaaniterin:
«Miserere, Domine » und jenen des Blinden: «Miserere, fili David ».
Ps. 101, 1 lautet in der Vulgata: «Misericordiam et judicium tibi
cantabo Domine». In «De Magnitudine Misericordiarum Domini
Concio» LBV 581 D zitiert Erasmus die Stelle in der gleichen Form,
aber im «Modus Orandi» heil3t es « Misericordias in aeternum can-
tabo» LB V 1101 F, nach Psalm 89. In der Vulgata lautet diese
Stelle: « Misericordias Domini in aeternum cantabo», und so kann
man annehmen, daf3, was (Sinckler) schrieb, auch im Wortlaut nicht
allzuweit entfernt ist von dem, was Beatus cum suis geschrieben



N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus 209

haben. Psalm 6, 3 ist schlieBlich das Vorbild fiir die Ausrufe im
Neuen Testament — demnach hitte man hier allerdings «Miserere
mei, Domine» erwartet.

Ich bin iberzeugt, daB} Erasmus in seinen letzten Stunden Aus-
spriiche dieses Inhalts und dieser Sinnesart geduBlert hat. Sowohl
Beatus wie Amerbach und (Sinckler) haben zusammengefalit, stili-
siert und ausgewihlt. Der eine hat dies, der andere das aus den Wor-
ten des Erasmus festgehalten, was thm selber den tiefsten Eindruck
gemacht hatte und am aufschluBBreichsten schien.

Wenn dann (Sinckler) nach dem Zitat aus Ps. 101 schreibt: « Hec
dicentem mors illico oppressit», will er damit meiner Ansicht nach
sagen, dal3 das « Misericordias Domini et judicium cantabo®’s » wirk-
lich des Erasmus allerletzte Worte gewesen seien. Ich habe schon
erwihnt, dal3 man aus dem Bericht des Beatus — wohl zu Unrecht —
gefolgert hat, daB3 das «Lieve God» dieses allerletzte Wort gewe-
sen sel. Ich mochte hinzufiigen, dal3 Beatus, wahrscheinlich aus
stilistischen Griinden, gezwungen war, das « Lieve God » als dasletzte
Wort zu nennen, mullte er doch das Niederlindische seinen Lesern
ins Lateinische ubersetzen. Beatus figt dann noch hinzu: «nec
alias emisit voces.» Sollte sich darin eine leise Polemik gegen
(Sinckler) verstecken? Froben und Amerbach, die sogleich nach
dem Ableben des Erasmus in verschiedenen Briefen iiber seinen
Tod berichtet hatten, mul3ten natiirlich vermuten, dall auch andere
dies tun wiirden. Wenn der Verfasser des von Allen unter XI, 3134
angefiihrten Dokumentes Sinckler ist, dann wiirde ja auch fir den-
jenigen, der beim Sterben anwesend war, dasselbe zutreffen wie fiir
die andern, und er diirfte auch das Protokoll mitunterzeichnet ha-
ben, in welchem von allen, die zugegen waren, die christliche Ge-
sinnung, die in den letzten Worten zum Ausdruck kommt, bezeugt
wird. Wenn Beatus cum suis sich hier wirklich mit Sinckler ausein-
andersetzen wollten, fragt man sich, warum sie es denn nicht ein-
gehender getan haben? Mir scheint vielmehr, das «alias» sei hier
mit «andersartig » zu Ubersetzen, das heil3t: «mit einer andern Ten-
denz8». Man vergleiche damit die Mitteilung, man habe von Eras-
mus «keine alias lucubrationes » zu erwarten als jene, welche in die
zwei Catalogi aufgenommen wurden. Diese Bemerkung in den
«Catalogi duo» soll verhindern, dafl «Erasmus aliud vivens, aliud
moriens docuisse videatur». Das ist meines Erachtens auch der
Sinn des «nec alias emisit voces » im Bericht des Beatus 4, dal3 man

478 Guilelmi Insulani In Obitum Des. Erasmi, Bas. 1536 (LB X 1858 c)
hat jedoch: «In hac voce ,Miserere mei, Deus‘ defecisse dicitur.»

 Vgl. z.B. Tac., Ann. I 43 «quorum alia nunc ora, alia pectora intueor.»

% Vgl. Note 43 und Allen XI, 3141, Z. 184.



210 N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus

nimlich von Erasmus keine andern Worte zu erwarten habe, aus
denen zu entnehmen wire, dall er «aliud vivens, aliud moriens
dixisse videatur » oder «aliud vivens scripsisse aliud moriens dixisse
videatur®®». Der Gedanke, dal3 Beatus und Amerbach anders lau-
tende Aussagen unterschlagen hitten, kommt fiir mich natirlich
Uberhaupt nicht in Frage. Sie wollten, im Unterschied zu den «Ca-
talogi», keine genaue Aufzeichnung der letzten Worte geben, fiir
sie war der Geist, in dem sie gesprochen wurden, die Hauptsache.
Und diesen Geist haben sie getreulich wiedergegeben, so wie es
auch (Sinckler) getan hat, dafiir biirgt der Charakter dieser Min-
ner. Manche Abweichungen werden begreiflich, wenn man den
Unterschied bedenkt, der besteht zwischen einem wohliiberdach-
ten, offiziellen, durch eine Druckschrift zu verbreitenden Bericht,
der erst nach dem 20. August 1536 datiert ist (s. Note 33), und einem
rasch hingeworfenen Schreiben, das an Cochleus oder an mehrere
Einzelpersonen gerichtet ist und dessen Verfasser auBBerdem bei
weitem nicht an das geistige Format eines Beatus oder Amerbach
heranreicht. Coomans erwihnt spiter einen «andersartigen» Aus-
spruch des Erasmus — meines Wissens ist er der Einzige, der dies
tut. Als er den Brief von Schets an Amerbach vom 18. August 1536
zitiert (Amerbachkorr. 2052), der offenbar als Antwort auf dessen
verlorengegangenes Schreiben (E) zu betrachten ist, hatte er Schets
seine Version noch nicht mitgeteilt — diese stammt bestimmt aus
spaterer Zeit5!,

I1.

Bleibt das «Lieve God». Es sind die einzigen Worte, die Eras-
mus in seiner Muttersprache gedulBBert hat, wovon wir wissen %,

(Sinckler) hat, wie es sich herausstellt, mitgeteilt, da3 Erasmus
auf seinem Sterbebett zwei Bibeltexte wiederholt habe. Auch in dem

30 Man wird cher sprechen von Worten, die man «moriens» sagt, als von
einer Schrift, die man «moriens » schreibt. Da wird man eher «ad finem vitae »
anwenden. M. E. liegt im Gebrauch von «moriens» von Amerbach in Allen
XI 3141 ein Hinweis darauf, dall er bei «alias lucubrationes» an die «alias
voces » gedacht hat,

51 Reedijk, art. cit. 31ff.

52 Daf3 Erasmus seine Muttersprache nicht vergessen hatte, ist selbstredend;
man vergleiche nur die Pronunciatio, «seine meist nationale Arbeit» (K. Kooi-
man, siche Note 22). Luther meldet an Staupitz, am 3. Okt. 1519, Weimar-
Ausg. Briefe I, 514 aus franzosischer Quelle, Erasmus habe gesagt, daBl Eck
«nomen suum privaverit una litera, scilicet quod pro Eccius Ieccius dici de-
buerit». «Iccius» wiirde, sagt Luther nach derselben Quelle, «fatuum» bedeu-
ten. Ja, aber dann lese man «Gekkius », da niederl. «gek» = verriickt, toricht,
blod. Vgl. Allen IV, 1020, Z. 64 f£.



N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus 211

Bericht des Beatus kommt neben dem «O Jesu, misericordia », das
in Zusammenhang steht mit Luk. 18, 38, ein Zitat aus der Bibel
vor, das « Domine, miserere mei» oder, nach Psalm 6, 3, « Miserere
mei, Domine». Mit dem «Domine, libera me» vergleiche man Ps.
51, 16 «libera me de sanguinibus, Deus, Deus salutis meae, et
exultabit lingua mea iustitiam Tuam» und setze dies wiederum in
Parallele zu Ps. 101, 1: «iudicium cantabo». So lassen sich, wie mir
scheint, fiir alle Ausspriiche, ausgenommen das «Domine, fac finemp,
Bibelstellen anfiihren, die dem Erasmus vorgeschwebt haben.

Das Studium dieses Fragenkreises dringte sich mir auf, als ich
die Aufmerksambkeit auf das wohl allgemein bekannte Interesse des
Erasmus fiir die Bibeliibersetzung in die Landessprache, um sie den
Laien zuginglich zu machen, lenkte. Eine solche Ubertragung emp-
fiehlt er ausdriicklich in der «Paraclesis» von 1516 und in der Ein-
leitung zur «Paraphrasis in Mattheum» von 1522. Den in beiden
Schriften von ihm zitierten 46. Brief des Hieronymus an Marcella
iber das Leben im Kloster zu Bethlehem, in dem es heif3t: «Quo-
cumque te verteris, arator stivam tenens alleluia decantat etc.», fand
ich auch erwihnt in einer Betrachtung mit gleicher Tendenz, ver-
fallt vom Archivar des Deventer Hauses der «Broeders des geme-
nen Levens», Gerard Zerbolt van Zutphen (1367-1398). Diese
Schrift dirfte wohl die Quelle des Erasmus gewesen sein. Sie ist
lateinisch abgefal3t, wurde aber — der zugrunde liegenden Absicht
entsprechend — sofort ins Niederlindische iibertragens. So ist
meine Aufmerksamkeit von den «Broeders des gemenen Levens»
auf Erasmus gelenkt worden, insbesondere auf die Ubersetzungs-
titigkeit dieser Anhinger der « Devotio moderna», worauf Eras-
mus ohne Zweifel in seinem Brief und in seinen Auseinanderset-
zungen mit Beda Bezug nimmt, wenn er sagt, dal3 die Beghinen die
Psalmen in der Volkssprache singen und daf in seiner Jugend die
Bibel auf franzosisch gelesen wurde?. Die wahrscheinlich von

3 Mein Art. iiber das Zitat aus Hieronymus: Werkliedjes, van Hieronymus
tot Erasmus, in: Hermeneus 36 (1964/65) 1—7. Den lateinischen Text von der
Erorterung des Zerbolt gab A. Hyma, Ned. Archief voor Kerkgeschiedenis,
n. s., XVII (1924) 45—70. Die Ubertragung bei J. Deschamps, Middelneder-
landse vertalingen van Super modi vivendi und De libris teutonicalibus van
Gerard Zerbolt van Zutphen, Handelingen XV Kon. Zuidnederlandse Maat-
schappij voor Taal- en Letterkunde en Geschiedenis, 1961, 199ff.

¢ Hieritber S. J. Lenselink, De Nederlandse Psalmberijmingen in de ze-
stiende eeuw, van de Souterliedekens tot Datheen, etc., Diss. Utrecht, Assen
1959, 59-61. Unter «singen» soll man, wie Lenselink klarmacht, das grego-
rianische Rezitativ verstehen; und diese Psalmen sind nicht den gereimten
Psalmen gleichzustellen, wie zuerst Luther diese als Bestandteil des Gottesdien-
stes eingefiihrt hat. Der Brief an Beda: Allen VI, 1581, Z. 693. Die Apologie
LB IX.



212 N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus

Geert Grote zuerst (so wie bei Luther) tibetsetzten 7 Psalmen, kurz
«die Psalmen» genannt, waren BulBpsalmen, Psalmen, die am
Sterbebett vorgelesen oder gesprochen wurden?®. Es sind dies die
Psalmen: 6, 32, 38, 51, 101, 130, 143 (romisch-katholische Nume-
rierung: 6, 31, 37, 50, 100, 129, 142). Doch wenden wir uns wieder
dem «lieve God» zu. Was zunichst auffillt, ist das Wort «Gott».
Im Niederlindischen wird das lateinische «Domine» immer mit
Herr wiedergegeben, wihrend « God » die Ubersetzung von «Deus»
ist. «God» kann also nicht als der genau entsprechende Ausdruck
fur einen der vorhergehenden lateinischen Ausrufe gelten. Aber,
wie schon auf Seite 211 dargelegt, folgt im Psalm §1 auf das «libera
me»: «Deus», und im Brevier des Geert Grote beginnt Ps. 1
«Miserere mei» mit: «Gott, sei mir gnidig nach Deiner Giite,
tilge meine Ubertretungen nach Deiner groBen Barmherzigkeit 6.»
Psalm 51 ist der einzige BuBBpsalm — und es sind meiner Meinung
nach Worte aus BuBlpsalmen und verwandten neutestamentlichen
Texten, die Erasmus vorschwebten —, der auf niederlindisch das
Wort « God » enthilt.

Mir scheint die Annahme berechtigt, dal3 Erasmus in einem be-
stimmten Augenblick auf ein «Domine, miserere mei» (Ps. 6, 3)
das «miserere mei, Deus» (Ps. 51, 1) hat folgen lassen und nachher
diese Worte in: «God ontferme di mijnre» 57 8 iibersetzte. Hat viel-
leicht Amerbach nach deutschem Sprachgebrauch hier ein « Lieber »
vorangestellt? Ich glaube, Huizinga hat recht, wenn er sagt, da
Beatus in diesem Fall nicht «liewer God» geschrieben hitte. War
Amerbach gehort hat, ist sicher das Wort «lieve» gewesen. Dieser
Ausdruck kommt, so viel ich weil3, im Niederlindischen nur in
Verbindung mit «Heere» vor: «Lieve Heere». Diese Zusammen-
stellung findet man z.B. im Gebet des Augustinus: «Ich bid u lieue
Heere dat ic die ure mijns doods. . . %*». Das «lieve God» mul3 aus

55 C. C. de Bruin, de Statenvertaling en zijn voorgangers. Leiden 1937, 91,
erzihlt, dal3, als eine Schwester aus dem Meester-Geertshuis zu Deventer in
den letzten Ziigen lag, eine andere Schwester ihr die BuBpsalmen vorlas; die
Sterbende «las si devotelicke mede ».

8 N. van Wijk, Het getijdeboek van Geert Groote, Leiden 1940, 141.

57 James Weale, Katalog Brugge 1902, Nr. 377 erwihnt das Portrit eines
Ehepaares aus dem Jahre 1489. Uber dem Manne steht « Domine memento
mei», iber der Ehefrau «Heer ontfermt mynre» (Ps. 6, 3).

8 Vgl. das Colloquium Epicureus, wo Erasmus das Sterben eines alten
Mannes beschreibt: «Penetrat et brevis precatio caelum.» Und: «Si toto pec-
tore clamavit Miserere mei, Deus, secundum magnam misericordiam tuam,
Dominus tollet saxum Tantaleum, dabit auditui gaudium et laetitiam, et exul-
tabunt de condonatis peccatis ossa per contritionem humiliata.»

% So ein MS in der Gemeindebibliothek von Rotterdam, Beschreibung
von Dalmatius van Heel OFM, S. 79.



N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus 213

einer Kombination derartiger Texte stammen, ausgehend vom BuB3-
psalm 5160 Die Tatsache, daf3 die letzten Worte des Erasmus teil-
weise schwer zu verstehen waren — woriiber ja Froben an Amer-
bach berichtet — hat diese Kontamination wohl begiinstigt.

Meines Erachtens ist somit die Anwendung eines niederlindi-
schen Gebetes als Ubertragung eines lateinischen Textes sehr waht-
scheinlich. Zum Schlull mochte ich noch untersuchen, was der Ge-
brauch dieser niederlindischen Worte fiir Erasmus bedeutet haben
mag.

Dal3 es sich um eine Erinnerung an das Sterben seiner Mutter
handeln koénnte, scheint mir sehr wohl moglich. Auch damals wird
Psalm 51 auf niederlindisch gebetet worden sein. Der Hinschied
der Mutter mul3 auf Erasmus einen tiefen Eindruck gemacht haben,
denn er hatte ein sehr empfindsames Gemiit — er gesteht einmal dem
Beatus im Jahr 15186, daf3 schon das Wort «Tod» ihn als Jingling
erschreckte — die Tatsache, dal} er nie iber den Tod seiner Mutter
geschrieben hat, ist ein deutlicher Beweis dafiir.

Daf} Psalm 51 — iibrigens ein offizieller BuBpsalm — bei Erasmus
in seinen Gedanken iiber den Tod eine grofle Rolle gespielt hat,
ergibt sich schon aus dem «Epicureus» (Note 58), wo auch die
Fortsetzung dem Psalm entnommen ist. Man vergleiche im Zusam-
menhang mit diesem Psalm «De magnitudine misericordiarum Do-
mini Concio», LB 584 F, worin von dem scheinbaren Gegensatz
zwischen Gottes Gerechtigkeit (iustitia) und seiner Barmherzigkeit
die Rede ist und wo Erasmus hier neben Jakobus 2, 13 auch Psalm 51
zitiert: « Perierat David si iustitiae se commisisset, sed appellavit mi-
sericordiam et ideo (cf. Ps. 101) misericordias Domini cantabit in
acternum.»

Die Briider der « Devotio Moderna» beriefen sich unter anderm
auf 1. Kot. 14, 14-16, um ihre Ubersetzungen von Bibeltexten in
die Landessprache als berechtigt nachzuweisen. Dort wird von der
Gabe der Sprache (des Zungen-Redens) geredet, tiber der die Weis-
sagung steht. « Nam si orem lingua, spiritus meus orat, mens autem
sine fructu est. Quid ergo est? Orabo spiritu, orabo et mente,
psallam spiritu, psallam et mente!»

Erasmus schreibt in seiner Paraphrase zu diesem Text%2: «,Mein

80 «Gott» findet man in drei alten niederlindischen bereimten Texten, Len-
selink a. w. 50, 53, 56. Luther hat in Der Psalter Deutsch, 1524: «Gott sey
myr gnedig »; aber in seiner Erklirung von Psalm 130 (1517) gibt er « Domine »
wieder mit «Gott», bereimt: «Herr Gott». Erasmus selber macht einen ge-
nauen Unterschied in Coll. De Fide zwischen Gott dem Vater, « Deus », und
Gott dem Sohne, « Dominus ».

81 Allen III, 867, Z. 267.
%2 LB VI 730 F.



214 N. van der Blom, Die letzten Worte des Erasmus

Geist betet® bedeutet nichts anderes als: ,meine Zunge lif3t fromme
Worte ertonen‘, woraus man schlieBen kann, da3 diese weder an-
dern noch dem Sprecher viel niitzen», und weiter: «Wenn du gut
gesprochen hast ,im Geiste‘, wie soll der Ungebildete (der Unkun-
dige, der idiota) Amen sagen zu Deinen Dankesbezeugungen? Er
versteht ja nicht, was du sagst.»

Denkt Erasmus, dem das Lateinische ebenso geldufig war wie
seine Muttersprache, hierbei vielleicht an jene alte Feststellung der
Devotio Moderna, daf3 erst ein Gebet in der Landessprache ein
«inniges » Gebet genannt werden diirfe, und dariiber hinaus an jene
«Idiotae», d.h. an die Ungebildeten — fiir die Erasmus mehr iibrig
hatte, als man gemeinhin annimmt (man erinnere sich z.B. an sein
wiederholtes Eintreten fiir die Bibelibersetzungen) —, die neben den
Lateinkundigen von seinem Ende hoéren wiirden und von denen
er hoffte, dal3 auch sie mit einem «Amen» seinen Dankesbezeugun-
gen beipflichten wiirden ?

Denn den Charakter einer Dankesbezeugung haben meines Er-
achtens die letzten Worte des Erasmus auch. Ich komme noch ein-
mal kurz auf den Brief (Sincklers) mit dem Passus «Iudicium Do-
mini et misericordias cantabo » zuriick. Im « Modus orandi®» nennt
Erasmus drei Arten von Gesingen: Psalmen, Hymnen und geist-
liche Lieder; unter diesen letzteren bildet die Danksagung, die mehr
Gottes Giite — man denke an das «lieve God» — als Seine GroBe
besingt, den Hohepunkt. Der Christ soll nicht ablassen vom Singen
der Psalmen: «Lobe, meine Seele, den Herrn», der Hymnen: «Alle
Deine Werke loben Dich, o Herr» und der geistlichen Lieder, wenn
die Seele, von Sehnsucht nach dem Himmel ergriffen, dem Hertn
zusingt: «Wie lieblich sind Deine Wohnungen» und «Wir preisen
den Herrn, denn Er ist gut, Seine Barmherzigkeit ist in Ewigkeit»
(Ps. 117) und «Von Barmherzigkeiten will ich ewig singen»
(Ps. 89, Ps. 101). «Und wihrend diese Danksagung auf Erden noch
mit Trauer vermischt ist, wird sie im Himmel lauter Freude sein,
und uns wird dort nichts mangeln und unser Gliick wird vollkom-
men sein, dort, wo alle Glieder im Leib Christi versammelt sein
werden zur gesamthaften Erfillung der ewigen Seligkeit, vereint
in Seinem Haupte 4.»

So konnen wir in diesen Worten, wie ich meine, das «innige»
Gebet vernehmen, verstindlich auch tiir die Ungebildeten, des
Erasmus Christianus und die «gratiarum actio » des Erasmus Oecu-
menicus.

8 1LBYV 1101 D.
4T.BV 1102 F.



	Die letzten Worte des Erasmus

