
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 60 (1960)

Artikel: Der Immaculata-Traktat des Basler Franziskaners Franz Wiler († 1514)

Autor: Stegmüller, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Immaculata-Traktat des Basler Franziskaners

Franz Wiler (f 1514)

von

Otto Stegmüller

Als die Konzilsväter von Basel mit dem Dekret von 15. 9. 1439
jede Äußerung gegen die fromme Meinung, daß die Gottesmutter
Maria von der Erbsünde bewahrt geblieben sei, verboten1, wollten
sie sicher eine Glaubensentscheidung treffen. Da aber dem Konzil
zu dieser Zeit die Jurisdiktion fehlte, hat die Kirche dieses Dekret
nie anerkannt, wohl aber seine einzelnen Lehrpunkte nach und
nach übernommen. Der Streit um die Immaculata ging noch lange
weiter und nahm gerade nach dem Konzil heftige Formen an. Der
Kampf des Vinzenz Bandelh OP gegen das Privileg veranlaßte
Sixtus IV., dieses in der Konstitution «Cum praeexcelsa» vom
27. 2. 1476 in Schutz zu nehmen und das von Leonhard Nogaroh
verfaßte Officium zum 8. 12. und die zugehörige Messe zu
approbieren. Bandelh antwortete mit dem «Tractatus de singulari puri-
tate et praerogativa Salvatoris nostri Jesu Christi» (Bologna 1481).
Nun bedrohte der Papst in der Bulle «Grave nimis» von 1482, die
zunächst nur für die Lombardei galt, im folgenden Jahre aber auf
die ganze Kirche ausgedehnt wurde2, Makuhsten und Immakulisten
mit dem Banne, wenn sie sich weiterhin verketzerten. Diese Bulle
wurde zum Anlaß heftiger Auseinandersetzungen an den deutschen
Universitäten, die in der Hauptsache von Dominikanern und
Franziskanern ausgefochten wurden. Nach einer harmlosen Plänkelei in
Marburg 1479 kam es 148 9-1490 in Leipzig zu einem scharfen
Wort- und Schriftwechsel zwischen dem Juristen Johannes Breitenbach

und dem Dominikaner Georg Orter von Frickenhausen3.
Noch weit mehr Unruhe stiftete der Frankfurter Dominikaner
Wigand Wirt («Caupo»), dem des gelehrten Trithemius «Tractatus

1 Text bei Mansi, Sacr. Concil. Coli. XXIX, 182f.
2 Zur Geschichte der Bulle vgl. Ch. Sericoli OFM, Immaculata B. M. Virginis

Conceptio iuxta Xysti IV constitutiones, Rom 1945.
3 Vgl. den Artikel J. Breitenbach im Lexikon der Marienkunde I, 917-919.

Die Disputatio brevissima wurde bis in unsere Tage irrtümlich S. Brant
zugeschrieben.



48 Otto Stegmüller

de laudibus sanctissimae Matris Annae» (Mainz und Leipzig 1494)
auf die Nerven ging, weil der Benediktiner seine Annaschrift zu
einer leidenschafthchen Verteidigung der Immaculata benützt hatte.
Wirt antwortete mit einem langen anonymen Brief vom 6.11.1494,
der die Unterschrift « Frater Pensans manus » Wieg-Hand) trägt *.
Trithemius reagierte mit der Sonderausgabe des neubearbeiteten
7. Kapitels des Annabuches unter dem Titel «De purissima et
immaculata conceptione virginis Mariae, et de festivitate sancte
Anne matris eius» (ohne O. u. J.). Zugleich alarmierte er seine
humanistischen Freunde, die ihm in zahlreichen Schriften gegen
Wirt Hilfe leisteten5. Die hierdurch eintretende Verschiebung in
der Diskussion ist nicht zu verkennen. Die Laien, die sich im ganzen

als die schärfsten Verteidiger der Immaculata erweisen, lassen
oft die theologische Schulung und Genauigkeit vermissen; in der
Absicht, dem Freunde um jeden Preis zu helfen, lassen sie sich zu
unangebrachten persönlichen Schmähungen hinreißen. Die Humanisten

haben ohne Zweifel zur Anerkennung des Privileges und
zur Verehrung der Immaculata viel beigetragen ; ihre theologische
Argumentation ist fast durchwegs armselig. Der Streit zwischen
Trithemius und Wirt konnte schheßhch durch die Vermittlung des
Rektors der Kölner Universität, Ulrich Kreitwys, am 12. 9. 1495
beigelegt werden.

Die zweite Phase dieses Streites (1501-1513) nahm weit schlimmere

Formen an. Anlaß zu diesem sogenannten «Heidelberger
Streit» gaben die Predigten des Franziskaners Johannes Spengler,

4 Quellenmäßige Darstellung des Streites: Fr. Lauchert, Der Dominikaner
Wigand Wirt und seine Streitigkeiten, in Hist. Jahrbuch 18 (1897), 759-791.
N. Paulus, Über Wigand Wirts Leben und Streitigkeiten, ebd. 19 (1898),
101-107. Clement Schmitt OFM, La controverse allemande de l'Immaculée
Conception. L'intervention ct le procès de Wigand Wirt OP (1494-1513), in
Arch. Francise. Hist. 45 (1952), 397-450. Über die Auswirkungen im Elsaß
vgl. Ch. Schmidt, Histoire littéraire dc l'Alsace à la fin du XVe et au commencement

du XVIe siècle, I (Paris 1879), i8ff. (über Wimpfeling) und 2i8ff.
(über Brant). L. Pfleger, Die geschichtliche Entwicklung der Marienfeste in
der Diözese Straßburg, in Arch. Elsass. KG 2 (1927), 1-88. Fl. Landmann.
Eine unvollendete Jugendschrift Thomas Murners: Tractatus de immaculata
Virginis conceptione 1499, ebd. 15 (1941/42), 73-128.

6 Die Vorrede seiner Schrift datierte Trithemius «Spanhcm Anno Domini
MCCCCXCIITI». Der Druck bringt aber außerdem, von Trithemius selbst
beigegeben, «Statutum et determinatio sacre facultatis théologie studii
Parisiensis super materia purissime ac immaculate conceptionis gloriosissime virginis
marie domini nostri redemptoris ihesu christi», vom 16. 9. 1497, kann also
erst nach diesem Datum erschienen sein. Brant und Murner kennen diese
Entscheidung nur durch Trithemius. - Die Briefe der Freunde und einige
Antworten Wirts sind in dem Ms. 106 der Bibliothèque Nationale zu Straßburg

erhalten. Vgl. Schmitt a. a. O., 415-422.



Der Immaculata-Traktat des Basler Franziskaners Franz Wiler (f 1514) 49

auf welche die Dominikaner mit einer öffentlichen Disputation am
24. 3. 1501 (in Abwesenheit der verhinderten Franziskaner)
antworteten. Trotz des kurfürsthehen Verbotes hielten die Franziskaner

in ihrer Heidelberger Kirche eine Gegendisputation ab, bei
welcher Adam Werner, Jakob Wimpfeling, der Frankfurter Pfarrer
Konrad Hensel u. a. zugegen waren. Da Hensel von nun an auf
seiner Frankfurter Kanzel die immakulistische These energisch
vertrat, fühlte sich Wirt zum Eingreifen genötigt und bezeichnete
den Hensel in einer Predigt als Lügner. Die Dominikaner gingen
so weit, daß sie Hensel beim Bischof von Straßburg verklagten.
Der fast zweijährige Prozeß, bei dem Hensel durch Sebastian Brant
vertreten wurde, ging zugunsten Hensels aus, worauf sich der

ganze Zorn Wirts gegen Brant richtete. Dieser hatte sich ja schon

1498 durch seine Verse gegen die Makulisten in den «Varia
Carmina» unbeliebt gemacht. Der Unwille wuchs, als Brant 1499 die
« Decreta concilii Basiliensis » veröffentlichte und in dem Widmungsepigramm

Basel verherrlichte, dessen größter Ruhm vom Konzil
komme : « Hinc tibi magnus honos patria o domus inelyta divum /

Longius atque tuum fulget abinde decus / Hac Synodo et studio
generalibus omnia rheni / Oppida praecellis Martigenisque viris».
In der Widmung an Kardinal Johannes Antonius de s. Georgio
beklagt er, daß manche das große Konzil « conciliabulum sive
conventiculum» nannten. «Quo in numero fraticellos quosdam ut
in errore sui concepti veneni diutius grassentur comperio, quos haud
ab re maculistas appellare solemus, eo quod labem quandam et
conceptionis notam illibate immaculateque virgini deifere impin-
gere non erubescunt. Quem quidem errorem sacram ipsam
Basiliensem Synodum explodisse tu ipse pater ornatissime testis mihi
es locupletissimus.» Diese Worte tragen einiges zum Verständnis
unseres später zu behandelnden Textes bei. Wie wehrte sich Wirt
gegen Brant? Er ließ 1503 zu Oppenheim eine anonyme Schrift
«Defensio Bullae Sixtinae» erscheinen; er gab in demselben Jahr
zu Straßburg einen «Tractatus de eadem materia, sed versibus
elegiacis scriptus adversus S. Brant »heraus, der aber nicht auffindbar
ist. Für Brant schrieb der Humanist Hermann Trebellius sein
«Carmen elegiacum deplangens discordiam et dissensionem Chri-
stianorum cuiuscumque status dignitatis aut professionis », das

Jakob Wimpfeling noch 1503 unter dem Titel «Concordia cura-
torum et fratrum Mendicantium » herausgab. Wirt antwortete mit
seinem überspitzten «Dialogus apologeticus contra Wesalianicam
perfidiam atque divi Ordinis Fr. Praedicatorum persecutores, ac
demum contra eos qui de conceptione Immaculatissimae Virginis
Mariae male sentiunt studiosa enarratio» (Oppenheim zwischen



50 Otto Stegmüller

1503 und 1506). Der weitere Verlauf des Streites bis zu dem von
Wirt in der Franziskanerkirche zu Heidelberg am 24. 2. 1513
geleisteten Widerruf ist für unsere Arbeit nicht mehr interessant. Die
beste Darstellung der Ereignisse gab Clement Schmitt.

Daß Basel, damals eine Hochburg der Wissenschaft und ein
Zentrum der Humanisten, von diesen Vorgängen nicht unberührt
blieb, haben uns Brant's Worte schon erkennen lassen, der sich

1499 in dem schon genannten «Ad urbem Basileam epigramma»
noch durchaus als Basler fühlte, der die Ehre der geliebten Stadt
verteidigen muß. Zu einer öffentlichen Diskussion des Problems
scheint es nicht gekommen zu sein. Man kannte den Verlauf und
sammelte die Streitschriften von beiden Seiten. Die Dominikaner
kamen anscheinend in Basel nicht zu Wort; sie waren aber nicht
untätig, wie ihre spätere Verwicklung in den Jetzerprozeß zeigt.
Eine von makulistischer Seite in Basel verfaßte Streitschrift ist mir
nicht bekannt. Es fällt aber auf, daß die Immakuhsten auch nach
Brant's Weggang nach Straßburg nicht zur Ruhe kamen und sich
noch 1510 veranlaßt sahen, die «Corona doctorum pro Immaculata
Conceptione » herauszugeben. Neben dem heftigen Brant begegnen
uns in Basel mehr mäßigende Stimmen, wie der kleine Traktat
Heynlins6 und das Beispiel U. Surgants7 zeigen.

Ein Zeugnis dieser interessierten Sammlertätigkeit ist der aus der
Kartause stammende Band F P VIII2 2 der Universitätsbibliothek
zu Basel, der folgende Schriften enthält: 1. Disputatio brevissima
de immaculata conceptione..., die erste Schrift des Johannes
Breitenbach von Leipzig; 2. Triplicatio contra quandam cavillosam ac
inutilem scripturam domini doctoris Georgii de Frickenhaußenn,
ebenfalls von J. Breitenbach; 3. Nach diesen Drucken folgt
handschriftlich das gleich zu behandelnde Gedicht in 79 Distichen, ohne
Titel und Verfasser, ohne Paginierung und Verszählung. 4. Copia
bulle domini Sixti quarti in materia conceptionis virginis marie; es
ist die Bulle « Cum praeexcelsa meritorum insignia » vom 27.2.14778.
5. Officium und Missa des Leonardus Nogarolus. 6. Ablaßgebete
(eine Seite). 7. Vinzenz Bandelli OP, Tractatus de singulari puritate
et praerogativa conceptionis Salvatoris nostri Jesu Christi, Bologna
14819. Wir interessieren uns im folgenden nur für die erwähnte

6 Der Traktat Heynlins wurde in den sermones des Meffreth (Basel 1488)
gedruckt. Seine «Sermones de conceptione beatae Mariae» (Migne, Diet, des
manuscrits II 1225 und Diet. Théol. Cath. VI 2356) sind nicht auffindbar. Die
Angabe scheint auf einem Irrtum zu beruhen.

7 Vgl. L. Pfleger, in Arch. Elsass. KG 2 (1927), 48 f.
8 Text bei Sericoli a. a. O., 153F.; zur Datierung ebd. 33.
9 Über V. Bandelli vgl. Lexikon der Marienkunde I (Regensburg 1959),

548 f.



Der Immaculata-Traktat des Basler Franziskaners Franz Wiler (f 1514) 51

kleine Handschrift; alle anderen Stücke des Bandes sind längst
bekannt. Das anonyme Gedicht pro Immaculata hoffen wir als

Arbeit des Franz Wiler OFM nachweisen zu können. Um eine

Beurteilung zu ermöghchen, lassen wir zuerst den Text folgen. Den
Plan, eine deutsche Übersetzung beizugeben, haben wir aufgegeben,
weil der Sinn der schwerfälligen Verse oft erst aus Formulierungen
anderer Streitschriften erfaßt oder erraten werden kann.

Quid vanus vano verborum turbine terras
Aut celum turbas aut aliena foues

Adversumque tibi condis quid carmine tristi,
Quem nec theologum libera phama refert,

At si pontificum leges, si cesaris artes
Ostendas nosse: sisque poeta bonus,

Non (mihi crede) potes manibus conscendere celum
Nec, quo theologus fert caput, astra petes.

Quid furias furiis (tamen etsi) congeris ultro
Nescius et démens nec racione potis

Ni forsan doleas Turni de cuspide fissa
Pectora pallantis vulnere mortifero10.

Aut confusa nimis forsan furialia corda
Hiis solare vehs carminibus liricis,

Ast quid inmulces vanis precordia dictis,
Nec mestum valeant ipsa iuvare caput,

Quisquis es : eneam nec te puto nec eris ultor
Pallantis victor exuuiasque petens.

Corniculas tetris nec crede coloribus atras
Pauonis tinctum posse iuuare decus11.

Immaculosa magis pardi instar tergora vertes,
Que prius ornata et numine clara fuunt12.

Et quia confingis conficta diu modo luci

10 Zu Pallas-Turnus vgl. Vergil, Äneis 12, 926fr.; Tod des Pallas 10, 48off.
Der vom Dichter besonders liebevoll gezeichnete jugendliche Held, der seine
Freundschaft mit dem Tode bezahlt, wird von Äneas gerächt.

11 Die Bezeichnung der Makulisten als corvus oder cornicula ist in den
Schriften der Immakulisten alltäglich. Die verächtliche Form cornicula stammt
aus Äsops Fabeln (Phädrus I, 3). Die humanistischen Leser dachten sicher
auch an Isidor, Etym. XII, 7, 43/44, besonders an den bitteren Schlußsatz:
«Magnum nefas haec credere ut Deus Consilia sua cornicibus mandet.»

12 Zum Pantherfell vgl. Isidor, Etym. XII, 2, 8 und io. Pfau und Panther
sollen wohl aussagen, daß der Gegner seine Gesinnung ohne innere
Überzeugung geändert habe. Das trifft für Adam Werner nicht zu, wie wir unten
sehen werden. Wirt hat auch dem S. Brant unedle Motive zugeschrieben.
Vgl. unten Anm. 49.



5 2 Otto Stegmüller

Adducta esse, nouum non esse percipies13.
Non magnus lapidanus item doctor meus atque

Preceptor, celeber canonicus perinde,
Virtute prestans, vita rectissimus hero,

Doctrinis clarus, carthusia hunc tenuit14,
Nec Jacobus wymphling15, sebastianus tycioque16,

Insignes viri Theutonia geniti,
Inueniunt primi nomen maculista vestustum.

Inuehis ut falso Bellorophontis equo17,
Sed maculistarum constat per secula nomen

Pluraque per populos crede fuisse mihi :

Si notum de monte sono sit cuique iohannis
Nomen18; apud nostros, si cuncta noua putes,

13 Mit diesen Versen ist der Stein des Anstoßes genannt und der Gegner
identifiziert. Adam Werners Gedicht beginnt mit den Versen: «Ni tua brannt
furiis stimulata thalia fuisset / Non maculistarum nomen in orbe foret / Vox
nova.» Die Meinung, Brant habe das Schimpfwort « maculista » erfunden, weist
der Basler Dichter mit Recht zurück.

14 Der Unsitte, den Gegner mit der größeren Zahl der Auctoritates erschlagen

zu wollen, huldigt auch der Basler. Über seinen Lehrer Lapidanus, die
Zierde der Basler Kartause, vgl. M. Hoßfeld, in Basier Zeitschrift für
Altertumskunde 6 (1907), 328ff.

15 Jakob Wimpfeling (f 1528) wirkte in Speyer, Straßburg und Heidelberg
mäßigend auf der Seite der Immakulisten, besonders in seinem «Carmen de

triplici candore beatae Mariae Virginis contra impugnantes purissimam con-
ceptionem eius» (1492 entstanden, 1493 herausgegeben, Prachtsausgabe von
Brant, Basel 1494). Trithemius berichtet im Catalogus Germaniae 66a: «Contra
fratrem pensantem manus coneeptionem dei genitricis ct basiliense concilium
contemnentem, impugnantem et proieientem elegantes et instruetas conscripsit
epistulas». Von diesen Briefen ist aber nur das Schreiben vom 13. 1. 1494 im
Straßburger Ms. 106 erhalten geblieben. Vgl. Schmitt a. a. O., 416.

16 Die Namensform Tycio, ticio Brant scheint unter den Humanisten
beliebt gewesen zu sein. Vgl. Trithemius, Cat. Germ. 63b: «Sebastianus ticio
alias brant, civis argentinensis.»

17 Bellorophontis equus scheint aus Augustin, Dc civitate Dei 18, 13, 13

zu stammen. Vgl. Isidor, Etym. XI, 3, 36: «ore leo, postremis partibus draco,
media caprea» mit der Bezeichnung des Johannes Capreolus als caprea. Es ist
leicht möglich, daß in dieser Humanistensprache mit dem Stichwort «Belloro-
phon» schlimmere Assoziationen wachgerufen werden sollen. Baptista
Mantuanus spricht in «Parthenica Mariana», I, fol. 28a, von den «Hippolyti castos
et Bellerophontis amores ». Dazu Badius Ascensius : «Bellerophon autem glauci
ephyre regis filius vir fortissimus et idem formosissimus, quem Stenebea preti
regis apud quem tunc agebat uxor blanditiis et illeccbris aggressa est, promit-
tens mariti regium, sed cum renuisset, aecusatus est ab illa regi, quod vim
inferre voluisset. .» (In Novem F. Baptiste Mantuani Carmelitae Theologie
poetaeque clarissimi opera, Paris und Rouen 1507, fol. 28b-29a.)

18 Johannes de Montesono OP (f nach 1412) hatte 1387 zu Paris behauptet,
die Lehre von der Immaculata verstoße gegen die Heilige Schrift und gegen
den Glauben. Seine These wurde am 13. 8. 1387 zu Paris verurteilt, das Urteil



Der Immaculata-Traktat des Basler Franziskaners Franz Wiler (11514) 53

Inscie vir, ignosce mihi. Iam nostra canamus
Virginis in laudes partheniceque dei,

Quam preseruatam a macula contendimus ultro,
Prout racio dietati scriptura hec ipsa probat.

Recte piam, quam nos opinionem voles esse,
At pia nusquam erit hec quam tua seeta tenet19.

Nec quisquam obiciet Sixti pape20, Nicolai21
Condita, que et Synodus Basiliensis habet,

(Falso ut fers) synodus fuerit nec nomine digna22.
Esto scismatica casus agens dubios,

Doctorum tamen illic erat celeberrima virum,
Qualis in europa concio23 mundus habet;

Itala gens atque hesperie simul affuit omnis.
Cur tua defensa non fuit ultro via

Non quia vera fuit (valeat cum lumine semper
Verum) sed quia erat falsa et inepta simul.

Quod dampnare tamen Sixtus pietate paterna
Noluit adversam; nec racione caret:

Sepe malum minus est, si sustineatur ad horam,
Ne maius eueniat; papa sic omnis agit.

von Klemens VII. am 17. 1. 1389 bestätigt. Vgl. P. Doncœur, La condamnation
de Jean de Monzon, in Revue des Questions Historiques 82 (1907), 176-187;
Sericoli a. a. O., i8f.

19 Der Streit ging um die Frage: Ist die Lehre von der Immaculata nur eine
«pia opinio» oder ist sie Lehre der Kirche? Adam Werner hatte geschrieben:
«Nil equidem moveor, si te altera opinio cepit / Quam fortassc piam tu magis
esse putas.» Der Basler antwortet aber aufdie Begründung der «pia opinio»
der Makulisten, wie sie Wirt in seinem Brief an Trithemius gegeben hatte.
Vgl. den Text bei Schmitt a. a. O., 435.

20 Sixtus IV. (1471-1484) hatte in der Bulle «Grave nimis» die gegenseitige
Verketzerung verboten, aber keine der beiden Meinungen als häretisch erklärt.
Der Basler will diese milde Flaltung offenbar nur als vorläufige, pädagogische
Maßnahme gelten lassen. Adam Werner hatte festgestellt, daß der Papst keine
Verdammung aussprach, obwohl er Immakulist war und das Dekret des
Basler Konzils und die «Entscheidung» Nikolaus V. kannte.

21 Nikolaus V. (1447-145 5) konnte die Wirren am Ende des Basler Konzils
beilegen. Adam Werner und der Basier Dichter sind der irrtümlichen Meinung,
der Papst habe das Dekret über die Immaculata anerkannt.

22 Werner sagt nur, Sixtus habe das Dekret der Basler Synode gekannt, aber
die Makulisten nicht verurteilen wollen: «Non damnare tamen sibi nec dis-
plodere visum est / Quod non decisum sustinet ecclesia.»

23 Zur Aufzählung der doctores gibt Werners Gedicht keinen Anlaß, wohl
aber der Brief Wirts, der seine lange Liste mit den Worten schließt : « Candida,
certe, doctorum tibi opponitur concio, non modo scholasticis, ut tu asseris,
verum etiam Scripturae sacrae probatissimis armata testimoniis, ubi nimirum
rationum efficacia divinae Scripturae inexpugnabili vallatur veritate, et sententiarum

maiestas.» Schmitt a. a. O., 436f.



54 Otto Stegmüller

Parisius solum queso doctus quid aruspex,
Affers24. Non liceat oxoniam petere,

Quod Salamanca25 colitque Colonia26 sicque Vienna27,
Ast herfordia28 hec Cracouiaque29 canit,

24 Die Liste der Hochschulen fehlt bei Werner und bei Wirt, steht aber (in
verschiedener Form) bei Trithemius und vielen anderen. Die Sorbonne hat
den Eid auf die Immaculata für alle Prüfungskandidaten der Theologie am
3. 3. 1497 beschlossen; das Statut wurde am 23. 8. veröffentlicht und der Eid
am 17. 9. 1497 von 112 Doktoren geleistet. Vgl. dazu Trithemius (oben Anm. 5)
und Diet. Théol. Cath. VII, 1126.

25 Mit dem Satz «Du brauchst nicht nach Oxford gehen» will der Verfasser
wohl auf Duns Scotus hinweisen, den Wirtals maßvoll gepriesen hat: «Scotum
non superficialiter nec vano pertinaciae supercilio legito » (Schmitt a. a. O., 437).
«Satis enim caste Scotus, ille subtilis, in hac materia locutus est quandoquidem,
nisi auetoritatibus sanctorum obviaret, opinionem illam probabiliter posse
teneri reverenter satis affirmavit » (ebd. 439). Im Scriptum oxoniense in IV. Sent.
I, 3, d. 3, qu. 1 (XIV 159 Vives) hat Scotus die Lehre von der Immaculata nur
als probabel bezeichnet aus Furcht, den Vätern zu widersprechen. - Mit
Salamanca fühlten sich die Basler durch Johannes von Segovia (j- nach 1456),
den ersten Professor der neugegründeten Universität und deren Vertreter auf
der Basler Synode, verbunden. Johannes war ein eifriger Verteidiger der
Immaculata, wie aus seinen «Liber de conceptione» (1437) und aus seinen
«Septem allegationes et totidem avisamenta pro informatione Patrum concilii
Basileensis. circa sacratissimae virginis Mariae immaculatam coneeptionem
eiusque praeservationem a peccato originali in primo suae animationis instanti »

(1438, gedruckt Brüssel 1664), zu ersehen ist. Vgl. Diet. Théol. Cath. VIII,
816-819. Fb M. Rodriguez, La Universidad de Salamanca y la Immaculada, in
Virgo Immaculata XIV (Rom 1957), 35-118.

28 Köln faßte aus Anlaß der Versöhnung Wirt-Trithemius 1495 den Beschluß,
daß fortan alle an der theologischen Fakultät zu Promovierenden den Eid auf
die Lehre der Immaculata leisten müssen.

27 Der Pariser Streit von 1387 löste auch in Wien lange Diskussionen aus.
Schärfster Gegner des Privilegs war Franz von Rctz OP (f 1427). Die anderen
Professoren nahmen eine neutrale Haltung ein, um die Gemüter zu beruhigen
und eine wissenschaftliche Erörterung des Problems zu ermöglichen. Der Eid
aufdie Immaculata wurde 1501 vorgeschrieben. Vgl. C. J. Jellouschek, Die
Lehre von Marias Empfängnis bei den ältesten Theologen der Wiener
Universität, in Virgo Immaculata XIV (Rom 1957), 1-34.

28 Die Universität Erfurt hatte zu dieser Zeit einen entschiedenen Verteidiger
der Immaculata in dem Professor Bartholomäus Arnoldi von Usingen (f 1532).
Über die Lehre der Erfurter Franziskaner vgl. L. Meier, Die Barfüßerschule
zu Erfurt, Münster 1958, io2f. Eine öffentliche Diskussion des Problems ist
nicht bekannt. Bindeglied zwischen den oberrheinischen Humanisten und dem
Erfurter Kreis war besonders Johann Ruchrat von Wesel, den Trebellius im
Carmen elegiacum zu rechtfertigen suchte.

29 Von den Verhältnissen in Krakau mag der Basler durch seine humanistischen

Freunde Kenntnis erhalten haben. Thomas Murner hat seinen Traktat
«DeImmaculata Virginis conceptione» 1499 zu Krakau verfaßt. Vgl. Fl. Landmann

im Archiv für Elsass. KG 15 (1941/42), 73-128. Den Ruf, eine Verteidigerin

der Immaculata zu sein, erhielt die Stadt wohl zumeist durch ein damals



Der Immaculata-Traktat des Basler Franziskaners Franz Wiler (•)• 1514) 55

Auripolis30, Basilea simulque tenentque Tuingen31,
Rothcen32, lipsig, Louanium, Treueris33:

Angha, Germanus tenet hoc, hyspania, scotus,
Francia, Ytaha Romaque et omne solum.

allgemein bekanntes Mirakel. Das Echo bei Bernhardin de Bustis, Mariale,
Pars I, sermo VII, pars II, exemplum II (Straßburg 1502) lautet: «Item mira-
culum illud (praetermitto) quod in Cracovia evenit in CXXXV ubi quidam
lector nomine Paulus cum praedicare contra conceptionem matris dei incepisset
nondum finito sermone cecidit et expiravit: ut testatur magister Henricus de

Hassia, quod miraculum etiam legitur in cronica summorum pontificum et
imperatorum.»

30 «Auripolis » ist in den gebräuchlichen Nachschlagewerken nicht zu finden.
Es kann sich nur um die damals berühmte Metropole des deutschen Humanismus,

um Ingolstadt handeln, das gewöhnlich in diesen Aufzählungen von
Hochschulen genannt wird. Trithemius sagt in der Vorrede zur oben genannten
Schrift «De purissima et immaculata conceptione virginis Marie»: «Denique
cum doctoribus gymnasiorum Parisiensis, Coloniensis, Heydelbergensis,
Erfordensis, Wienensis, Lipßensis, Tübingensis, Ingolstatensis, Basiliensis,
Moguntinensis aliorumque multorum et omnibus pene ordinibus christique
fidelibus per universum orbem christianum diffusis conceptionem dei genitricis
et virginis marie puram venerari non timeo.» Unser Basler folgt im ganzen
dieser Aufzählung. Eine öffentliche Erörterung des Problems in Ingolstadt
läßt sich nicht nachweisen. Die Lehre der Franziskaner ist uns aus dem Predigtbuch

des Heinrich Kastner OFM bekannt. Vgl. hierzu Fl. Landmann, Das
Ingolstadter Predigtbuch des Franziskaners H. K., in Festgabe Heinrich
Finke, Münster 1904, 425-480. Der Humanist Jakob Locher (f 1528), der
Schüler des S. Brant, der 1498-1503 Lehrer der Poesie in Ingolstadt war, hat
unter seinen Werken ein Carmen de festo conceptionis B. Mariae Virginis.
Über die (spätere) Verpflichtung zum Eid auf die Immaculata vgl. Pastoralblatt
des Bistums Eichstätt 2 (1855), 42fr.

31 Tübingen scheint eine Hochburg der Immakulisten gewesen zu sein.
Johannes Heynlin gehörte 1477-1480 zum Lehrkörper der Universität. Gabriel
Biel (f 1495) verteidigte die Immaculata in seinen Sermones, im
Sentenzenkommentar (III, d. III, qu. 1) und in De festis divae Virginis Mariae varii
atque eruditi sermones (Druck Brixen 1583). Er sah im Basler Dekret eine
eigentliche Glaubensentscheidung und bezeichnete daher die Makulisten als
Häretiker. Der Humanist Heinrich Bebel (f 1518), der seit 1496 Professor der
Rhetorik zu Tübingen war, schrieb einen Hymnus auf die Immaculata, eine
Schrift über den Jetzerhandel (1508/09) und ein Rosenkranzbüchlein. Vgl.
H. Tüchle in Lex. der Marienkunde I, 624. Auf dem Provinzialkapitel der
Franziskaner zu Eßlingen am 11. 5. 1503 wurde eine Disputation über die
Immaculata abgehalten, bei der der Rektor der Tübinger Hochschule mit
zahlreichen Doktoren, Magistern und Scholaren zugegen war. Vgl. K. Eubel,
Geschichte der Oberdeutschen (Straßburger) Minoriten-Provinz, Würzburg
1886, 349.

32 «Rothcen» kann nur eine verderbte Form von Rothomagensis (Rouen)
sein. Diese Stadt hatte nie eine Universität. Unter Bischof Johannes von
Bayeux (1069-1079) entstand daselbst eine Immaculata-Bruderschaft, deren
Jahresfest, das «Fest der Normannen », zu einem Ereignis für ganz Frankreich
wurde. Bald nach der Gründung der Bruderschaft entstand auch eine Akademie,



56 Otto Stegmüller

Non est ecclesia, conuentus in orbe kathedra
Presuhs aut sedes collegiumque chorus,

Que nusquam a macula letetur originis atre
Immunem et sine ve, quam tuht alma parens.

Sola mouet rixas heydelberge indomitum pars
Exilis, sensus quos citat ipse suus

Atque alii in orbe putri scabrisque uenenis
Sparsi ut aues Circes quos color ater egit34

Non crimen mortale putes nos velie reuulsum
Inculcare heresim: at cecus at error habet.

Nec vero simile quisquis bene corde volutat,
Quod deus haut fecerit, sed potuisse tamen35,

Hautque negare potes, quin omnia vera probentur,
Que racio claudit auctoritasque tenet.

Concludit racio tanta omnifecisse potentem,
Si fuerit vere glorificans hominem.

Unde probatur homo mediatus siue redemptus,
Ni preseruata a labe sciatur item.

Quo medio ostendis infectam labe Mariam,
Hoc tibi contrarium pandere posse scias.

Nil thomas concludit aquinates racione36

deren Aufgabe in der Bewertung der bei diesem Fest vorgetragenen
Mariendichtungen bestand. Eine Schilderung des Festes, der Dichtungen und der
Preise von A. Chanut findet man im «Parnassus Societatis Jesu», Frankfurt
1654, 254-256. Die Gedichte hießen «Palinodie». Es scheint, daß der Heidelberger

Streit auch in Rouen eine Auswirkung hatte. P. Courcier schreibt:
«Interim mortuus est Robertus de Croismare, Archiepiscopus Rothomagensis,
quo pracsule aut instituitur aut certe ex occasione Wigandi splendidius redditur
certamen poeseos, in quo Deiparae Conceptio laudibus evehitur Rothomagi»
(Negotium saeculorum Maria, Divione 1662, 260). Literatur: Robillard de
Beaurepaire, Les Puys et Palinods de Rouen et de Caen, 1907. Adrian Bocage,
Œuvres poétiques sur le sujet de la Conception de la T.S. Vierge Mère de Dieu,
Rouen 1615. M. Servin, Histoire de la ville de Rouen, 2 Bände, Rouen 1775.

33 Warum Löwen und Trier in der Reihe genannt werden, ist mir unbekannt.
In ähnlichen Aufzählungen fehlen beide.

34 Nur die Heidelberger Sekte verursacht Streit, von eigenwilliger Streitsucht

oder von irgendwelchen schwarzen Vögeln (Dominikanern) getrieben.
Zu den aves Circes vgl. Vergil, Aneis 7, 189fr. und Augustinus, De civitate
Dei 18, 16: So wenig wie Diomedes kann Adam Werner seine Gefährten in
Menschen zurückverwandeln.

35 Werner hat geschrieben: «Non nego (si voluit), potuisse hoc omnipotentem
/ Sed mihi quod voluit forte referre nequis / Desine, quas fingis, nil con-

cludunt rationes / Ad rem nil faciunt, queque proferre potes.» Auch hier
antwortet der Basler Dichter mehr auf den Brief Wirts ; vgl. den Text bei Schmitt
a. a. O., 438.

36 Die Immakulisten versuchten, die entgegengesetzte Meinung des Thomas
von Aquin (f 1274) und seiner besten Kommentatoren Herveus Natalis OP



Der Immaculata-Traktat des Basler Franziskaners Franz Wiler (f 1514) 57

Nec defensor eius herueus ulla probat.
Ast capreus saltu voluit qui magna iohannes

Soluere, sub nubibus in yma ruit.
Anthoninus adest furia quem torret inanis ;

Nittitur hic doctos conglomerare simul.
Sed nihil aut absurdius aut fidei magis ullus

Aduersum dogma : doctor ab ore probat,
Cum nec sit verum debitum non esse Marie

Peccati ut careat labe aliena sibi,
Ni coneepta foret ex virgine ut aeeipit ille.

Erronea esse patet dieta cauillacio.
Dicitur hocce deum nusquam nisi per generata

Preseruare piam posse marie animam,
Non causam primam, nisi sit comes ipsa seeunda

In genere posse hoc efficientis opus37.
Auctoritas neque id hoc racio persuadetur vel ullus

Concentus doctum aut ingenii acucies.
Hiis tandem victus abeas nil laudis in auras

Efferes: sic cunctis teque odiosum abicis.
Nec furia est semper vicium, nisi sit viciosus

Cristus. Nec vicium Brant subiit furia
Cristifera hic zelo certans pro matre Maria.

Quam vicio immunem pandere proposuit.
Si placeat reliqua de virgine immaculata

Noscere, candoris cerne librum triphcis,
Quem iacobus wymphhng dulci poemate struxit

Perlustrans radium virginis astrifere.
Cerne Iohannis opus lapidani et Segobiensis

Scripta38. Unde est tibi laus gloria, virgo pia.
Noster Alexander atque irrefragabilis autor

Dicens aduersa hiis ore suo reuocat39.

(f 1323) und Johannes Capreolus OP (f 1444) durch die Ablehnung ihrer
Autorität zu entkräften. So auch unser Basler. Vgl. dazu Wirt: «Verum apud
tui similes facile cuncta illorum dicta solvuntur, quibus patrum dogma sanctum
impie negando refragari solemne est. Inquiunt enim ad auctoritatem Bernardi :

nego eam; ad auctoritatem Anselmi: nego eam. .» (Schmitt a. a. O., 437.)
37 Antonin von Florenz OP (f 1459) hat in der Summa Theologiae Moralis

(pars I, tit. 8, cap. 2) dargelegt, daß es besser begründet sei, der makulistischen
These zu folgen, bis eine Entscheidung der Kirche ergehe, worauf Wirt
hingewiesen hat (Schmitt, 437).

38 Johannes de Segovia, vgl. Anm. 25.
39 Von Alexander Neckam (f 1217) und von Alexander von Haies OFM

(f 1245) wird berichtet, sie seien zuerst Gegner der Immaculata gewesen, hätten
sich aber nach einem übernatürlichen Eingreifen bekehrt. Vgl. A. Braùa Arrese,



58 Otto Stegmüller

Nec racione valet concludere et auctoritate
Postillator ouans nec resonare lyra40.

De media villa faciet nihil ipse richardus
Incedens priscis passibus equaliter41.

At Bonauentura nosces quid senserit ultro,
Si viceuersa scias irresoluta fore.

In rehquis par erit opinioni bene note
Tempore preterito dogmata prisca sequens42.

Mendacii temptare patrem si gaudeat alter
Demonem et a falso discere vera velit,

Audiet a falso nohtque velitque coactus
Queque recepisse noscitur a domino43.

Sed uè theologis quos tanta mahcia stringit
Demonis, theologa ut sacraque iura sciant,

Que studiis possent diuo et conquirere nutu
Atque labore suo doctave si legerent.

Ast tu cornicula sanam precor accipe mentem.
Desine fata dei flectere; de meritis

Virginis orabis prostratus et immaculatum
Conceptum esse suum tu fatere deo.

Nec te peniteat humilem ostendisse loquela
Corde : valet ore plus mihi crede tuo.

De Immaculata Conceptione B. V. Mariae, Rom 19 5 o, 8 2 f. « Noster Alexander »

ist Alexander von Hales, den auch Wirt erwähnt: «Transeo Alexandrum de
Ales, cui auctoritas scientiae irrefragabilis nomen obtinuit, Richardum de
Mediavilla, Alvarum, Nicolaum de Lira ceterosque de Ordine sacro Minorum »

(Schmitt, 436). Der Basler glaubt an die Bekehrung Alexanders wie viele seiner
Zeitgenossen.

40 Nikolaus von Lyra OFM (f 1349) ist nach Wirt Makulist, nach dem Basler
wohl auch, da er seine Autorität ablehnt. In Wirklichkeit hat er in der Postille
ad Lucam 1, 35 (Ausg. Venedig 1588, V 125) von beiden Meinungen gesprochen,

ohne sich zu entscheiden.
41 Richard de Mediavilla OFM (f um 1308) lehrte, daß die Seele Mariens

«peccatum originale contraxit» (In IV. Sent., lib. 3, dist. 3, qu. i, Ausg.
Venedig 1509, fol. 9r).

42 Bonaventura OFM (f 1274) hat im Sentenzenkommentar die makulistische
These eindeutig als die allgemeinere und besser begründete besprochen
(Opera omnia, ed. Quaracchi III, 68a), was Wirt veranlaßte, den ganzen Text
seinem Brief gegen Trithemius einzufügen (siehe Cl. Schmitt a. a. O., 407).
Wir müssen zum Schluß dieser Arbeit noch einmal auf die Lehre des
Bonaventura zurückkommen. Vgl. Anm. 56.

43 Die Stelle ist nur aus Wirts Brief verständlich : « Quod si interim revela-
tiones pro tuae assertionis confirmatione obicere pergas, non mihi fidem fac-
turae sunt magnam... Verendumque ne forte angelo Sathanae in lucis angelorum

transfigurato quidam decipiarur. Quo fit, ut Bonaventuram flagellatum,
Bernardum maculatum nulla mihi unquam visio facile suadere debeat...»
(Schmitt, 439.)



Der Immacula ta-Traktat des Basler Franziskaners Franz Wiler (11514) 59

Congeris almificum si mukös ipse fauores,
Gaudent ere tuo nec tribuunt volita

Nec Rhomana tibi non curia virginis alme
Obprobriosa dabit danacione tua.

Sed dumtaxat ouans firmatam suscipe bullam
Sixtinam, atque tibi non faciet ahud.

Ast cape, virgo, tui quod collatum pre cristi
Carmen alumpni humiles : qui tibi dona ferunt

Laudibus unisonis orbis tibi personat omnis44.

Nostraque precipuis urbs Basilea canit,
Cornua quam Rheni httus simul, aura salubris,

Ornat relligio, dogmata, sacra fides,
Fertihs et fecunda mero, ciuis colit arua,

Pace secura manens, viribus arma domat,
Virginis in gremio tutatur pace perhenni

Quiequid habet, nec erit sors inimica sibi45.
Ast qui virgineum maculare maiora pudorem

Nittitur, infelix et mala erit paciens.
Et pia francisco mater dulcisque placatrix

Huic precor assistas, dum citat orcitenus46.

Der geduldige Leser, der sich durch diese zum Teil recht
holprigen Verse hindurchgearbeitet hat, wird gut verstehen, daß diese
nicht gedruckt worden sind. Die dichterische Leistung bleibt unter
dem Niveau, das man im Humanistenkreis um Trithemius gewohnt
ist. Die theologische Diskussion bringt keinen Fortschritt in der
Erörterung des Problems. Wie wir gleich sehen werden, sind einige
Äußerungen eine Antwort auf das Gedicht des Werner von The-
mar. Weitaus der größte Teil ist eine Widerlegung des Briefes von
Wiegand Wirt vom 15. 11. 1494 47, so daß dieser Brief geradezu als
Kommentar die nötige Hilfe zum Verständnis unserer Verse bietet.

44 Zum Schluß wird der Gegner aufgefordert, die Bulle Sixtus IV. anzunehmen,

damit er der römischen Verdammung entgehe. Man muß feststellen, daß
Adam Werner nicht gegen die Bulle gehandelt und niemanden verketzert hat;
wohl aber hat dies der Basler getan. - Hier sind die Vorlagen unseres Dichters
(Werner, Wirt und Trithemius) zu Ende. Was noch folgt, ist wohl seine eigene
Leistung bzw. da und dort gesammelte, aber sehr schlecht zusammengefügte
Bausteine. Es wimmelt von grammatischen Fehlern.

45 Das Elogium der Heimatstadt Basel - grammatisch so verhunzt - zeigt
echte Leidenschaft. Sollte der Gegner nicht widerrufen und die Ehre Basels
anerkennen, so muß er in die unterste Hölle

*• Das Manuskript trägt am Rand unter dem Gedicht den Vermerk von
anderer Hand «non computantur illa metra». Das soll vielleicht heißen, daß
Wilers Verse nicht gedruckt werden sollen.

47 Text bei Schmitt, a. a. O., 434-443.



6o Otto Stegmüller

Der Sündenbock, gegen den der Basler Franciscus geschrieben
hat, ist nicht schwer zu ermitteln, obwohl sein Name nicht genannt
wird. Es ist ein angesehenes Mitglied des rheinischen Humanistenkreises,

das unser Dichter zur Heidelberger «indomitum pars
exilis » rechnet. Gemeint ist der Dichter und Jurist Adam Werner
von Themar (etwa 1470-15 37), der dreimal Rektor der Heidelberger

Hochschule war und als Prinzenerzieher dem Kurfürsten
Philipp von der Pfalz nahestand48. Von ihm sagen die Eingangsverse

unseres Gedichtes mit Recht, daß er zwar kein Theologe,
aber ein guter Dichter und tüchtiger Jurist sei. Gesinnungsmäßig
stand Werner auf Seiten der Immakulisten, wie einige Gedichte
(bei Hartfelder) zeigen; auch der Basler Band F. N. VI 3 enthält
ein solches, das an Jakob Wimpfeling gerichtet ist. In Heidelberg
gab es aber nicht nur Makulisten und Immakulisten, sondern auch
eine gemäßigte Partei, zu deren Sprecher sich Werner machte. In
ihrem Sinne schrieb er «anno domini 1502 decimo kal. Julii»
seinen « Contra furibundam Sebastiani brannt (suo ipsius testimonio
numquammaioribus furiis acti) musam non satis sobrie Virginalem
purissime dei genitricis conceptionem carmine inuectiuo defendere
volentem boatus»49.

48 Adam Werner von Themar (an der Werra) wurde um 1470 geboren, am
i. 10. 1484 zu Heidelberg inskribiert und am 12. 11. 1485 Baccalaureus daselbst.
Nach einer Hauslehrertätigkeit in Neustadt a. d. H. kam er 1488 als Prinzen-
erzichcr nach Heidelberg zurück, wo cr zugleich an der Universität über
lateinische Dichter las. Später habilitierte cr sich in der Juristischen Fakultät
und war 1497, 1504 und 1510 Rektor der Hochschule. Er starb 1537 und wurde
in der Heiliggeistkirche begraben. In seinen Briefen und Gedichten wird ein
großer Freundeskreis lebendig, zu dem bedeutende Namen des rheinischen
Humanismus gehören. Dieses schöne Verhältnis wurde durch den Streit über
die Immaculata getrübt. Wie sein Freund Pallas Spangcl suchte Werner zwischen
den streitenden Parteien zu vermitteln, was ihm viel Bitterkeit eintrug. Daß
er dabei seine Gesinnung änderte und plötzlich im feindlichen Lager der
Makulisten erschien (Hartfelder, S. 9), ist nicht zu beweisen. Freilich haben einige
ehemalige Freunde seinen Versöhnungsversuch als Bekenntnis zur makulisti-
schen These gewertet, wie es auch unser Basier tut. Literatur : Karl Hartfclder,
Werner von Themar, ein Heidelberger Humanist, in Zeitschrift für die
Geschichte des Oberrheins, 3 3 (1880), 1-115 (Gedichte, Briefe und Übersetzungen
von Werner, 19-115). Ders., in ADB 42 (1897), 39-41. Ders., Deutsche
Übersetzungen classischer Schriftsteller aus dem Heidelberger Humanistenkreis,
Berlin 1884.

49 Ich benütze den Erstdruck des Gedichtes aus der Freiburger Universitätsbibliothek.

Der Basler Band AN VI 136, «Defcnsio Bullae Sixtinae» (von
W. Wirt herausgegeben, Oppenheim 1503) enthält folgende Stücke : 1. 31 Verse
«Ad lectorem». 2. «Bulla Sanctissimi etc Domini Alexandri Sexti approbativa
Extravagantis Sixti Pape Quarti super materiam Conceptionis beate Marie
virginis.» 3. Sebastian Brant, «Pro virginalis conceptionis defensione contra-
que maculistarum Virginis Marie furorem invectio». 4. «Contra furibundam



Der Immaculata-Traktat des Basler Franziskaners Franz Wiler (f 1514) 61

DieVorrede beginnt mit denWorten: «Venit mihi nuper in manus
carmen invectivum Sebastiani brannt, quod contra maculistas illiba-
tissime virginis intitulatum scripsit. Clarissime lector, legi, infremui
indoluique, nedum syncere quorumdam thomistarum (quos nouo
vocabulo maeuhstas appellat) Charitati, verum et insani carminis
auetori.» Das Gedicht selbst (28 Distichen) beginnt: «Ni tua
brannt furiis stimulata thalia fuisset / Non maculistarum nomen in
orbe foret / Vox noua.» Werner nimmt also an der Bezeichnung der
Thomisten als Makuhsten Anstoß. Brant hat freilich diesen Namen
nicht erfunden, wie der Heidelberger meint; er ist wirklich viel
älter, wie der Basler Dichter entgegenhält. Daß «maeuhsta» ein
Schimpfwort wurde, daran dürfte Brant nicht unschuldig sein. Im
übrigen ist Werners Gedicht sehr maßvoll. Das Wüten Brants und
seiner Freunde gezieme weder dem Humanisten noch dem Christen,

da die Kirche noch nicht entschieden habe. Werner hat sich
nicht auf die Seite der Makuhsten gestellt, aber diese haben sein
Gedicht sofort für sich in Anspruch genommen. So konnte der
unberechtigte Eindruck entstehen, Werner habe seine Gesinnung
geändert, worauf auch der Basler Dichter mit dem Pantherfell
anzuspielen scheint50. Werner sagt: «Esto magis pia sit (die
Meinung der Immakulisten), ut reris, At impia non est / Altra; teneto
tuam (sim comes ipse) viam.» Es kann kein Zweifel bestehen, daß
das Basler Gedicht als Antwort auf die Verse Werners verfaßt
wurde. Damit haben wir als terminus post quem den 30. 7. 1502

gewonnen («Impressus autem spire tercio kal. Augusti 1502»).
Wahrscheinhch hat aber erst der Mißbrauch des Gedichtes durch
Wirt und seine Freunde den Basler verärgert; er wird wohl erst
nach dem Erscheinen der «Defensio Bullae Sixtinae», also Ende

1503, seinem Zorn Luft gemacht haben. Da hatte die Aufwärmung
der alten Argumente gegen Wirt wenigstens den Schein einer
Berechtigung.

Auch den zweiten führenden Mann der Heidelberger gemäßigten
Partei ließ der Basler nicht ungestraft passieren. Das Pallasbeispiel
aus der Äneis gehört nicht zum konventionellen Material dieser

Sebastiani Brant (suo ipsius testimonio numquam maioribus furiis acti)
musam, non satis sobrie Virginalem purissime dei genitricis conceptionem
carmine invertivo defendere volentem Boatus Wernheri Temarensis syncera
compatiencia lusus.» 5. Protestatio Muse facta ad Sebastianum Brant, Carmen
Patheticum Fratris Wigandi » mit den bissigen Schlußversen : « Quocirca Rome
basileam prefer avite / Et te pontifici papa futurus eris / Sic age : sic pulchrum
est patrios defendere honores / Sic te pro patria prestat in igne mori.» 6.
Gedichte von Freunden Wirts, die Adam Werner für ihre Partei in Anspruch
nehmen.

50 Vgl. Anm. 12 und 48.



02 Otto Stegmüller

Streitschriften und erhält nur seinen Sinn, wenn der Heidelberger
Scholasticus Pallas Spangel (etwa 1440-1512) gemeint ist. Von ihm
wissen wir, daß er in dem Streit vermitteln wollte, aber wenig Dank
erntete. Eine schriftliche Äußerung Spangels zum Streit ist nicht
bekannt51.

Wenn der Basler auf das Heidelberger Gedicht antworten wollte,
hat er zum mindesten weit übers Ziel geschossen. Adam Werner
legt in ruhigem Tone dar: Der Immakuhst Sixtus IV., dem das

(angebhch) von Nikolaus V. approbierte Basler Dekret bekannt
war, habe die Gegenpartei nicht verurteilt, sondern nur Schweigen
geboten. Durch die Pariser Entscheidung sei dieses päpstliche
Gebot nicht überholt. Das Argument, was Gott hat tun können
und müssen, nütze nichts, da wir in diesen Ratschluß Gottes keinen
Einblick haben. Die Heftigkeit Brants widerspreche der Bulle
«Grave nimis » (in ihren beiden Fassungen); eine neuere päpstliche
Entscheidung sei unbekannt. «Wir» sind nicht Feinde der
unbefleckten Jungfrau, müssen uns aber gegen Brants Beschimpfungen
wehren. Ganz anders ist der Ton des Basler Gedichtes. Sein Verfasser

läßt schweres theologisches Geschütz auffahren, bezeichnet den

Heidelberger als Ignoranten und belegt ihn mit einer ganzen Serie

von Schimpfwörtern. Man kann diese harten Verse nur verstehen,
wenn man aus ihnen die tiefe Enttäuschung des Dichters heraushört,

wenn man sie als Zeugnis des Schmerzes über eine zerbrochene

Freundschaft betrachtet.
Wer ist schheßhch der patriotische Basler, der den angesehenen

Heidelberger so heruntersetzt? Der Verfasser unseres Gedichtes
nennt sich nur «Franciscus» und dediziert nach der am Schluß der
Handschrift angebrachten Widmung sein Carmen «Reverendo
patri Jeronimo Tscheckenbürlin priori Conuentus fratrum ordinis
Carthusiensium in Valle Sancte Margarete virginis in minore
Basilea suo patri adprime colendo atque dilectissimo ». Es hegt
nahe, an einen Kartäuser zu denken; aber die Basler Kartause hat
zu dieser Zeit keinen Franciscus, dem man diese Leistung zutrauen
könnte. Andererseits läßt der Ausdruck «Noster Alexander» und
die warme Verteidigung des Bonaventura vermuten, daß der
Verfasser Franziskaner war. Damit sind wir auf der richtigen Spur. Das

51 Über Pallas Spangel vgl. K. Hartfelder in ADB 5 3 (1893), 32f. und G. Ritter,

Die Heidelberger Universität, Heidelberg 1936, 502 (Lebensdaten und
Schriften Spangels). Unter den Schriften erwähnt Ritter eine «oratio de
assumptione dominae nostae» in cod. Upsal. 687, fol. 112-114, deren Inhalt
ich nicht kenne. Daß Spangel Immakulist war, darf man auch aus seiner Ausgabe

der «Lectura super IV libros Sententiarum» des Thomas von Straßburg
(Straßburg 1490) schließen.



Der Immaculata-Traktat des Basler Franziskaners Franz Wiler (f 1514) 63

Gedicht kann nur von dem mit den Amerbach verwandten Franz
Wiler OFM (f 1514 zu Heidelberg) verfaßt sein52. Unter seinen
Schriften erwähnt Trithemius im Catalogus Germaniae 72a «contra
quendam conceptionem dei genitricis purissimam impugnantem in
modum libelli prohxam epistolam», die bisher als verloren galt.
Unser Gedicht ist die Neufassung der epistola von 1494/95, die
Ende 1503 hergestellt, aber wieder nicht gedruckt wurde. Für diese
These können folgende Argumente geltend gemacht werden.

Franz Wiler war ein eifriger Marienverehrer, der die in Paris
studierenden Amerbachsöhne mahnte: «unum id vobis preque
omnibus dico et repetens iterum atque iterum moneo : Marie vota
soluite citi dominamque potentem suplicibus superate donis, obse-

qui frequenter studeatis »53. Schon 1490 hat er von Kreuznach aus
den Leipziger Medizinstudenten Peter Morderer briefhch über die
These der Immakulisten belehrt. In derselben Stadt verfaßte er sein

«Lignum pomiferum B. Mariae Virginis», das er Trithemius
widmete54. Nach einem Zwischenaufenthalt in Zabern finden wir
ihn als «predicator et lector Ordinarius Conuentus Basiliensis ord.
min.» in seiner Heimat, wo er im Januar 1504 noch nachweisbar
ist55.

Dem Franziskaner lag die Verteidigung seines Ordensbruders
Bonaventura sehr am Herzen. Obwohl er sich sehr viel Mühe
machte, muß er im Gedicht gestehen, daß das Problem ungelöst sei.
Das ist ihm sicher schwer gefallen, nachdem er schon einmal
zuversichtlicher geurteilt hatte. 1501 hat er bei Jakob von Pforzheim in
Basel des Johannes Rigaldus «Compendium sacre théologie
pauperis» herausgegeben, das er freilich irrtümlich Bonaventura
zuschrieb. Dieses Werk vertritt den makulistischen Standpunkt,
was Wiler zu einer Ergänzung, die seine Ausgabe im Text selbst

bringt, veranlaßte: «Animadvertendum hoc loco, quod doctor iste
de immaculata virginis conceptione hic sicuri et in tercio sententiarum

scripto et infra loquitur secundum opinionem antiquorum
doctorum communen et non secundum propriam. Nam idem doctor

62 Über Franz Wiler vgl. Wadding-Sbaralea I (Rom 1906), 308. A. Hartmann,
Die Amerbachkorrespondenz I, Basel 1942, 15if. Analecta Franciscana VI,
267 (Heidelberger Nekrolog). R. Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel,
II, 2, Basel 1916, 587. Clement Schmitt OFM, in Archivum Franciscanum
Historicum 45 (1952)., 422.

63 Brief vom 5.6. 1503 : Amerbachkorrespondenz I, 185, 31 ff.
54 Der Brief an Peter Morderer und das «Lignum pomiferum» sind im

cod. 236 (von 1519) der Stadtbibliothek von Luxemburg erhalten. Vgl.
F. W. E. Roth, in Neues Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde

37 (1911/12), 304f. Franziskanische Studien 27 (1940), 166.
65 Amerbachkorrespondenz I, 151.



64 Otto Stegmüller

in tractatulo qui intitulatur Tractatus meditationum per hebdoma-
dam super ilio versiculo sive rigmo (sic 'Jesus promotor providus
materne dignitatis' ex intentione et secundum propriam opinionem
affirmât ipsam non fuisse conceptam in originali macula... Ex quo
liquido apparet doctorem seraphicum hoc in loco contrariam
opinionem tanquam falsam retractasse et suam opinionem de
virginis conceptione propriam affirmasse. Quare firmiter est tenendum
istum doctorem nunquam fuisse adverse opinionis, sed sensisse

prout nunc universalis sentit ecclesia...» (lib. IV rubr. 3). Dieser
Notiz läßt er dann seine fünf Argumente pro Immaculata folgen.
Das «irresoluta fore» des Gedichtes stammt wohl aus der Fassung
von 1494; 1501 hat er eine bessere Lösung gefunden, die übrigens
der Auffassung der heutigen Bonaventuraspezialisten nahekommt ;

1503 hat er das «irresoluta» stehenlassen56. Jedenfalls legen die
Formuherungen nahe, sie einunddemselbenVerfasser zuzuschreiben.

Für Wiler als Verfasser des Gedichtes spricht ferner die bis zur
Unverständlichkeit geschraubte Ausdrucksweise und die recht
mäßige dichterische Kunst. Ein Vergleich mit den zwei Gedichten
in der Amerbachkorrespondenz (I 200 f.), zu denen der Herausgeber

bemerkt: «Da mir beide Gedichte zum größten Teil
unverständlich sind, begnüge ich mich mit wortgetreuer Wiedergabe»,
oder mit den zehn Distichen, die Wiler der Ausgabe des Compen-
diums voranstellte, oder mit seinen 1510 im Planctus auf Geilers
Tod veröffentlichten Versen zeigt, daß nur Franz Wiler das Basler
Gedicht geschrieben haben kann.

Letzte Gewißheit erhalten wir durch den Vergleich der Handschrift

mit den Autographen Wilers in der Amerbachkorrespondenz,
zumal er sich mit einigen Freunden eifrig bemühte, die

«Antiqua» wieder einzuführen und diese Schriftart zumal in den
Gedichten etwas ungelenk verwendete. Es kann gar kein Zweifel
daran bestehen, daß Franz Wiler unser Basler Manuskript selbst
geschrieben hat57.

56 Vgl. Anm. 42. Bonaventura hat das Privileg der Immaculata verteidigt,
ja die theologische Lösung des Problems durch Duns Scotus fast
vorweggenommen, obwohl er die makulistische These als communior und rationabilior
bezeichnet. Zu dem verwickelten Problem vgl. E. Chiettini OFM, Mariologia
S. Bonaventurae, Rom 1941. Ders., La prima santificazione di Maria Santissima
nella scuola Francescana del secl. XIII, in Virgo Immaculata VII, 1, Rom 1957,
1-39.

67 Auf die Möglichkeit eines Handschriftenvergleichs, den Wilers Briefe in
derAmerbachkorrespondenz bieten, hat mich Herr Konservator Dr. Max Burckhardt

hingewiesen und die Identität der Handschrift als erster Fachmann
festgestellt. Hierfür und für die freundliche Erlaubnis zur Veröffentlichung des

obigen Textes in der «Basler Zeitschrift» danke ich ihm recht herzlich.


	Der Immaculata-Traktat des Basler Franziskaners Franz Wiler († 1514)

