
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 58-59 (1959)

Artikel: Wolfgang Wissenburgs Übersetzung des Werkes "De Republica
Emendanda" von Fricius Modrevius

Autor: Voisé, Waldemar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Wissenburgs Übersetzung des Werkes

«De Republica Emendanda» von Fricius Modrevius *

von

Waldemar Voisé

i. Widerhall der Tätigkeit des Andreas Fricius Modrevius in
Basel. - 2. Übersetzung des Werkes De Republica durch Wissenburg.

- 3. Charakteristik der Übersetzung. - 4. Ihr Ursprung und
ihre Bedeutung.

Im November 1536 war Andreas Fricius Modrevius nach Basel

gekommen, um die durch den Reformator Johannes a Lasco (Jan
Laski) gekaufte berühmte Bibliothek des Erasmus von Rotterdam
nach Polen zu bringen. Er lernte hier viele Humanisten kennen, mit
denen er fortan oftmals korrespondierte \ wußte man doch zweifellos

von ihm, daß er nicht nur Studien an der Krakauer Universität
absolviert, sondern auch bereits seit einigen Jahren in Deutschland
geweilt und in Wittenberg bei Melanchthon gewohnt hatte, von
dem er als «ein für die Wissenschaften Vorliebe habender Mensch»
und als «ein gelehrter und rechtschaffener Mann» bezeichnet worden

war2.

* Bei Bearbeitung dieses Berichtes über die Ergebnisse der bisherigen
Forschungen habe ich mir viele kritische Bemerkungen von Herrn Prof. Dr.
Stanislaw Kot zunutze gemacht, wofür ich ihm meinen besten Dank aussprechen

möchte. Ich bezeuge auch meine Dankbarkeit gegenüber den Herren alt-
Direktor Dr. Fritz Husner und Dr. Max Burckhardt für ihre Hilfe während
meinen Nachforschungen in der öffentlichen Bibliothek der Universität Basel.

Dank der Freundlichkeit von Herrn Prof. Dr. Werner Kaegi waren diese
Betrachtungen Gegenstand einer Diskussion am 27. Mai 1958 im Kreise von
Mitgliedern des Historischen Seminars der Universität Basel.

1 So ist z. B. die Korrespondenz zwischen Fricius und dem Vollstrecker des
Testaments von Erasmus, Bonifacius Amerbach, durch K. Miaskowski
veröffentlicht; vgl. Piec listów Andrzeja Frycza Modrzewskiego (Fünf Briefe
von Andreas Fricius Modrevius), Pamietnik Literacki, Jg. IV, 1905, 512 fr.
Auch der Reformator Johannes a Lasco war mit Amerbach befreundet.

8 Philippi Melanthonis Opera quae supersunt omnia (Halle 1843), IH> 369
(Brief an Veit Dietrich vom 10. Mai 1537). Vgl. F. Bock, Historia antitrini-
tariorum (Königsberg/Leipzig 1776), I, 466.



194 Waldemar Voisé, Wolfgang Wissenburgs Übersetzung

Johannes Oporinus, der Erbe und Nachfolger des berühmten
Frobenius, dem Fricius Druckmanuskripte durch seinen
abwechslungsweise in Krakau, Breslau (Wroclaw) und Nürnberg wohnenden

Freund Daniel Schilling übermittelt hatte, gab später das Werk
De Republica mit großer Pietät zweimal heraus, zuerst 1554, dann
wieder 1559. Die zweite Auflage bereicherte er durch Korrespondenzen,

ein Lobgedicht zu Ehren des Verfassers, ein Inhaltsverzeichnis,

Indices u. a. Oporin betrachtete, in Übereinstimmung mit
seinem literarischen Berater Celio Secundo Curione3, Fricius als
einen der größten damaligen Schriftsteller, eine Formulierung, die
man nur zum Teil als humanistische Übertreibung betrachten darf.
Über das Buch De Republica aber schrieb er sogar : « seit Anfang
der Welt wurde weder im Altertum noch in der Neuzeit etwas
Derartiges herausgegeben », wobei er sich gleichzeitig darüber beklagte,
daß Rom den Kirchenbann auf berühmte Autoren, so auch auf
Fricius und ebenso aufdie Verleger ihrer Werke, legte 4. Die letzten
Seiten der Basler Ausgabe von 1559 enthalten sowohl diesen Brief
Oporins als auch ein Lobgedicht des Basler Dichters Jacob Hertelius

zu Ehren des Verfassers 5. Eine Reihe von Exemplaren des De
Republica hatte der eifrige Verleger bereits früher an die
hervorragendsten damaligen Gelehrten versandt, so daß im Herbst 1554
die Schrift in den Kreisen schweizerischer, deutscher und italienischer

Autoren bereits bekannt war 6.

Als erster reagierte der Jesuit Petrus Canisius auf dieses Werk.
Schon im Oktober 1554 schrieb er aus Wien an Martin Kromer, er
befürchte, daß das Werk des Fricius, obgleich aus der Feder eines
vornehmen Mannes stammend («elegantiam et liberalitatem illi
concedo »), dennoch dem Autor, dem König und dem Vaterlande
des Verfassers Schande bringen könnte, da er seit langem den von

3 Celio Secundo Curione unterhielt lebhafte Beziehungen mit Polen; vgl.
S. Kot, Polacy w Bazylei za czasów Zygmunta Augusta (Die Polen in Basel
zu Zeiten Sigmund Augusts) Reformacja w Polsce, I, 1921, insbesondere
108 ff.

Er dedizierte sein Buch De amplitudine Regni Dei Sigmund August und
den Traktat Schola, sive de perfecto grammatico (1555) Hetman Jan Tarnowski,
dessen Sohn Christoph den Humanisten in Basel besuchte. Horazio Curione,
der Sohn des Humanisten, weilte einige Jahre in Polen; vgl. Kot a. O. 114 ff.

4 In Polen erinnert Simon Budny, ein hervorragender Vertreter der «Arianer»
genannten «polnischen Brüder» an die Verfolgung Oporins durch den Stadtrat
wegen der Publikation einer Schrift Castellios; vgl. Budny, O przcdniejszych
wiary chrystusowej artykulech (Losk 1576), 4.

5 «Ex officina oporiniana» erschienen viele wertvolle Werke, so diejenigen
von Stanislaus Orzechowski, Johannes a Lasco, Stanislaus Ilowski, Johannes
Herburt, Martin Kromer.

8 Vgl. Kot, Andreas Fricius Modrevius (Krakau 1923), a. O. 126 u. a.



des Werkes «De Republica Emcndanda» von Fricius Modrevius 195

der Kirche verdammten Anschauungen huldige 7. Glücklicherweise

ist es nicht schwer, andere Urteile zu ermitteln, die der
Meinung des Canisius diametral entgegengesetzt sind. So konnte
Johannes Wolff, der Zürcher Pädagoge und Theologe, im Jahr 1556
feststellen, daß er gerade unter dem Einfluß der Lektüre von De
Republica den Entschluß gefaßt habe, einen Brief an den Autor zu
schreiben und mit ihm in einen Gedankenaustausch zu treten 8.

Oporin war von der Richtigkeit der von Fricius verkündeten
Anschauungen tief überzeugt. Man erkennt dies aus der Tatsache,
daß er im Jahre 1562 des gleichen Autors Schrift De mediatore

herausgab, jedoch vorsichtshalber auf dem Buch den Namen des

Verlegers wegließ. Um dieses Werk, das noch vor seiner Drucklegung

von vielen Theologen und Humanisten im Manuskript
gelesen wurde, entwickelte sich eine Polemik, in welche auch der
bedeutende Zürcher Theologe Josias Simler eingriff. Pietro Martire
Vermigli, damals gleichenorts als Theologe tätig, schätzte das Werk
hoch9.

Die Basler Kontakte des Fricius trugen dazu bei, daß die Kenntnis

seiner Schriften und der Widerhall seiner Anschauungen im
Westen lange lebendig blieben. Noch zu Anfang des 17. Jahrhunderts

gab der Professor der dortigen Akademie Ludwig Lucius
zwei seiner Abhandlungen heraus, die bereits im Jahre 1562 in den
Libri Très und im Buch De mediatore publiziert worden waren. Es
sind dies De Providentia (1613) und De peccato (1617). Die in diesen
Schriften durch Lucius angebrachten Dedikationen lassen
vermuten, daß in seinem Kreis die theologische Lehre des Fricius
bereits als gemäßigt galt, sehr im Gegensatz zur Mitte des 16.
Jahrhunderts. Lucius stellte Fricius den Ansichten des Pelagianismus
oder genauer des Semipelagianismus entgegen, das heißt den im 16.

Jahrhundert verbreiteten Anschauungen, die in Anknüpfung an
Pelagius (5. Jh. n. Chr.) danach strebten, seine Lehre mit derjenigen
Augustins in Einklang zu bringen 10.

7 Die Korrespondenz zwischen Canisius und Kromer über Fricius in den
B. Petrii Canisii S. J. Epistolae et acta ed. Otto Braunsberger, (1896), I,
510/11; II, 515 f., 607, 644.

8 T. Wotschke, Briefwechsel der Schweizer mit den Polen Arch, für Ref.-
Gesch., Ergbd. III, 1908, 37 ff.

9 Vgl. Kot, Basel und Polen im XV.-XVII. Jh., Zeitschr. f. Schweiz. Gesch.,
21, 1950, 82; ders., Fricius a. O. 198 ff.

10 Die erste von ihnen (De Providentia), gedruckt bei Konrad Waldkirch,
gab Lucius heraus «... ut opponatur illis, qui seu contentionis studio, seu
fietae pietatis praetextu, veritatem orthodoxam circa doctrinam impugnant.»
Die Dedikation, beginnend mit den Worten: «Illustribus ac generosis Dominis
Brzechio, Smilo, Bohuslavo, Adamo - Liberis Baronibus ab Hoddiegova»



196 Waldemar Voisc, Wolfgang Wisscnburgs Übersetzung

In der zweiten Hälfte des 16. und zu Anfang des 17. Jahrhunderts
war der allgemeine Widerhall der Werke des Fricius immer noch
recht bedeutend. Noch vor der Übersetzung seines Buches ins
Polnische durch Cyprianus Basilicus (Cyprian Bazylik, 1577)
erschien aus der Feder des italienischen Humanisten Giovanni
Giustiniano, des Verfassers eines begeisterten Briefes an Fricius n,
eine spanische Übersetzung des Buches über den Krieg; ebenso
kam eine französische Übersetzung zustande, die, noch als Manuskript,

höchstwahrscheinlich verlorengegangen ist12. Zwei aus der
ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts stammende russische
Übersetzungen sind noch in Moskau erhalten.

Im August 1557 erschien in Basel ein Buch, welches auf der
Titelseite folgende Überschrift in deutscher Sprache trug : « Von
Verbesserung des Gemeinen Nütz fünff Bücher Andrée Fricii Modrevii

und endet wie folgt: «Quod cur sub vestri illustris nominis auspieiis. lucem
istam literariam denuo aspicerc voluerim; non equidem arbitror vos multum
miraturos esse. Cum enim es sit vestra, a maioribus hacreditario quasi jure, una
cum generis splendore, in vos derivata virtus, quae omnibus in locis, in quibus,
ephoro viri nob. et doct. D. Joh. Filizki a Filefalva, adhuc degistis, bonorum
omnium admirationem ct commendationem vestri summam, excitaverit...»
Ein Exemplar dieses Buches befindet sich in der Universitätsbibliothek in
Breslau (Sign. 8, 2741/7). Die Bibliographie Estreichers (XXII, 492) kennt nur
ein Exemplar der Synodalen Bibliothek in Wilna.

Der Untertitel des zweiten Buches (De peccato), herausgegeben bei Johann
Schröder, lautet: «Adversus cos, qui pelagianos errores, de his christianae
religionis articulis, in ecclesiam retroducere modis omnibus adnituntur»;
auf der Rückseite des Titelblattes wurde die Dedikation « Johanni-Rodolfo
Fescho, civi basileensi, et fori judiciarii adsessor.» eingetragen. Die
Warschauer und Brcslaucr Universitätsbibliotheken besitzen Exemplare dieses
Buches.

Näheres über Lucius (Luz), den im Jahre 1577 in Basel geborenen reformierten

Theologen, bei Rudolf Thommen, Gesch. der Universität Basel, 1889, 363,
sowie bei J. Franck (in der Allg. Dt. Biogr.), XIX, 345/6. Lucius studierte außer

Theologie auch Philosophie, Mathematik und Philologie, insbesondere
hebräische, griechische und lateinische. Er weilte in Heidelberg, Baden und
St. Gallen und war später siebenmal Dekan der Philosophischen Fakultät in
Basel. Er hinterließ 36 philosophische und theologische Werke; dann
komponierte cr auch religiöse Lieder. Am Ende des letzten Jahrhunderts besaß die
Bibliothek in Schaffhausen eine Reihe von nichtpublizierten Materialien, die
mit Lucius in Verbindung stehen.

11 Giustiniano schrieb, daß er gern die Werke von Fricius «in alle Sprachen
der Welt übersetzt» sehen möchte. Den vollen Text vgl. in Fricii Modrevii
Opera Omnia (Warszawa 1953), I, 577 ff.

12 Fricius schreibt darüber in seiner Narratio simplex, 49, sowie in den
Sylvae, 15.



uno ^ÖrntdnmTOi
iViotocuij &$n$U<hcc Akttfte $û «po*

©<w<t(lDon©tttett.
©«e <utvtt/t>on ben 6ef<ttjm.
2><w &u'tt/t>om ^w'ecjert.

©«6 fônfft/M ton 6$uIm.
Jcçt newlié> vttttut fd?t vnb in Ztuctgeb ett/SÛ e^eit 6eniButdjle wdjtù

g<rt^o*0cbomtn5ttr|ftn»tt&t>««tn/<5>c« CAROLO
tTÎ4togr«ffen5ÔA«6tn»it6 ^>Od>perg/ic«

3ü*

W;

imiw I f f 7.

^èè. 1. Das Titelblatt der von Wissenburg hergestellten deutschen Übertragung des

Buches De Republica. Vgl. S. 196.



198 Waldemar Voisé, Wolfgang Wissenburgs Übersetzung

Königlicher Maiestet zu Polen Secretarli; Das erst von Sitten, das ander von
den Gesalzen, das dritt von Kriegen, das vierdt von der Kirchen, das fünffvon
den Schulen. Jetzt newlich verteutscht und in Truck geben, zu Ehren dem

Durchleuchtigen Hochgebornen Fürsten und Herren, Herr Carolo
Marggraffen zu Baden und Hochperg. Und zu gutem gantzçm Teutschen Lands.
Getruckt zu Basel, bey Niclaus Brylinger im Jahr iyyj. »

Derjenige, der dieses hervorragendste Werk der polnischen
Renaissance übersetzt hatte und dabei seinen Namen auf der Titelseite,

wohl aus Bescheidenheit, nicht angab, war Wolfgang Wissenburg,

zu dreien Malen Rektor der Basler Universität. Geboren im
Jahre 1496 in Basel13, hatte er bei dem berühmten Verfasser der
Werke über Musiktheorie und Geographie, Heinrich Loriti
Glareanus, Mathematik studiert, das Fach, das er später selbst
lehrte. Im Jahre 1536 wurde er der erste Dekan der neugegründeten
philosophischen Fakultät. Erst später, im Jahre 1540, promovierte
er zum Doktor der Theologie. Seine Hauptinteressen galten vor
allem der Geschichte der Kirchenordnung - hieher gehört seine
Oratio de auctoritate synodorum - und dem Problem des Abendmahles
unter zwei Gestalten (De vero usu coenae Domini), der damals besonders

leidenschaftlich erörterten Frage. Sodann gab Wissenburg die
Werke des Matthaeus de Cracovia De squaloribus curiae Romanae

sowie die Schrift des Petrus de Aliaco De emendatione ecclesiae heraus.
Außerdem ist er selbst der Verfasser der Descriptio terrae sanctae,
einer Pionierarbeit auf diesem Gebiet, die die damaligen Theologen
oftmals zu Rate zogen. Mit besonderem Eifer widmete sich Wissenburg

seinem Amt als Prediger, anfangs als Pfarrer zu St. Theodor,
später an der Peterskirche in Basel. Dieser vertraute Freund des

Bonifacius Amerbach 14 war jedoch vor allem ein Mann der prak-

13 Wichtigste Angaben über ihn in vielen Rcformationsdarstcllungcn der
Schweiz und besonders Basels. Näheres in: Athenae Rauricae. (Basel 1778),
72 ff. und 411 ; R. Thommen, a. O. 114 ff. (wo festgestellt wird, daß Wissenburg
ein Mann der Tat und des praktischen Wirkens war); Allg. Dt. Biogr. XLIII,
294; Karl Gauss, Der Basler Reformationspfarrcr Wolfgang Weissenburg,
Christlicher Volksfreund, 51. Jg., Basel 1925; ders., Basilea Reformata (Basel
1930); Hist.-biogr. Lex. d. Schweiz, VII, 374; Paul Roth, Durchbruch und
Festsetzung der Reformation in Basel (Basel 1942), pass.

Die Schreibweise des Namens ist nicht festgelegt, was damals häufig
vorkam: Weissenburg, Wissenburg, Wyssenburg und sogar, wie in der Allg. Dt.
Biogr., Wcyssenburger. Ich ziehe die Version «Wissenburg» vor auf Grund
der eigenhändigen Unterschrift, die sich auf der Titelseite eines Exemplars der
Basler Univ. Bibl. von Dominici Marii Nigri Lcneti Geographiae Commentariorum

libri XI (Basel 1557; Signatur EV I 18) befindet. Die Dedikation
lautet: «D. D. Clarissimo Martino Borrhao Vuolfgangus Wissenburg d.d.»

14 Über Beziehungen zwischen Wissenburg und Amerbach vgl. die Amer-
bachkorrespondenz, bearb. von A. Hartmann,III,45 (Nr. 1525), 200 (Nr.i73i),



DOMINICI
Marii Nigri Veneti

GEOGRAPHIAE
Commentariorum libri X I, nunc primum
IN UV CEM MAGNO STVDIO EDITI, QV 1-

bus non folum orbis totius habitabilis loca, regiones, prouincix, urbesi
montes, infula?, maria, flumina, & cactera.ut noftro tempore funt fica òC

denominata, uerum etiam omnium fere populorum & uariarum gen*
cium mores, leges ac ritus tam facriquàm prophani cxacftè den

fcribuntur.icaut uelipfoStraboneutilior noftris tem*
poribuS) autor hicdo&orum quorundam

iudicio meritò habeatur.

VNA CVM
LAVRENT1I CORVINI NO/

uoforenlìs Gcographia.

E T
STRABONIS EP.ITOME PER D. HIE RONY*

M V M GEMVSüEVM translata, quam adiecimus ut quo cum
Marium hunc noßrum Ledor conférât, habeat.

Adi'cSo rerum &urrborum memorabilium Indice
locupletiamo.

Cum gratia Si priuilegio Imperatoria; Maieft. Si. Chriftianif», Gai-
liaruni Regis, cuius exemplum fubiecimus.

B A S I L E AE.

f) j} Cla.x<p /^»«Mo &<wv/>*o

Abb. 2. Wissenburgs eigenhändige Dedikation an Martin Borrhaus. Vgl. Anm. 13.



200 Waldemar Voisé, Wolfgang Wisscnburgs Übersetzung

tischen Tat. Schon allein die Titel seiner Werke, die er schrieb oder
herausgab, zeugen davon, daß er die reformatorischen Ideen mit
Leidenschaft befürwortete 15. Als erster in Basel bediente er sich
bei der Handhabung kirchlicher Zeremonien der deutschen Sprache.
Im Oktober 15 31 begleitete er als Feldprediger eine aus 5 00 Mann
bestehende Abteilung, die den Zürchern zu Hilfe eilte. Er darf zum
engsten Kreis der kirchlichen Reformationspartei um Johannes
Oekolampad gezählt werden, allerdings nicht da, wo dieser in
seinen Anschauungen sich der Lehre Zwinglis näherte. Oekolampad
verneinte die Realpräsenz Christi im Altarsakrament. Die Mehrzahl
der schweizerischen und süddeutschen Theologen, die sogenannten
Sakramentierer, teilten diesen Standpunkt. Indem sie die Gestalt
des Brotes nur als Symbol für die Gegenwart Christi auffaßten,
näherten sie sich der später von Calvin eingenommenen Richtung.
Doch wurde in Basel die Lage in dieser Hinsicht kompliziert. Nicht
alle evangelischen Prediger waren Oekolampad auf dem Wege der
symbolischen Abendmahlsauffassung gefolgt16. Gerade Wissenburg

hielt an der Realpräsenz fest. «Er war zunächst Lutheraner»,
schreibt Karl Gauss, «und wurde erst in spätem Jahren reformierter
Christ »17. In der Tat stand mit der Anerkennung der Realpräsenz
Wissenburgs theologische Konzeption der katholischen
Anschauungsweise nahe.

Nach einer am 27. Dezember 1534 veranstalteten Unterredung
mit Martin Butzer wurde auch Melanchthon zum Anhänger gerade
dieser Anschauung. Zwei Jahre später kam es dann zu der
sogenannten Wittenberger Konkordie, und Butzer nahm einen
Kompromißstandpunkt gegenüber den strikten Anhängern von Luthers
Lehre ein. Wie aus einem in Nürnberg am 20. Juni 15 36 an Johannes
a Lasco geschriebenen Brief hervorgeht, lobte Fricius den
Straßburger Reformator gerade dafür, daß er sich entschlossen hatte,
seine eigenen Anschauungen zugunsten einer weisen Einigung zu
opfern. Das für Fricius charakteristische Streben nach einem ruhigen

Ton in den Diskussionen mit seinen Gegnern, sein nicht

260 (Nr. 1807), 379 (Nr. 1987) und 456 (Nr. 2082). Vgl. dazu den Brief Wissenburgs

an Bullinger vom 25. November 1563, Corpus Ref., 48, 194/5 (Nr. 4047).
15 Im Catalogus testium veritatis des Flacius Illyriens, 2. Aufl., Genf 1608,

2 v, lesen wir: «Wolfgangus Wissenburgius, theologus basileensis, in praefa-
tione .Antilogia Papae' qua; de corrupto ecclesiae statu et totius cleri pontifici
perversitate aliquot veterum autorum tractatus edidit, adiutus auxilio Flacii,
cuius tamen nomen supprimit, nosque id habemus ex hoc catalogo veritatis
Flacii, cum aliquoties meminit, se curasse edi illos autores.»

16 E. Staehelin, Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads
(Leipzig 1939), 274.

17 Gauss, Weissenburg, a. O. 487.



des Werkes «Dc Republica Emendanda» von Fricius Modrevius 20I

zuletzt vom Vorbild des Erasmus beeinflußtes Streben danach, die
Unterschiede der Lehre an die zweite Stelle zu setzen und die
Aufmerksamkeit vor allem auf die Besserung der Moral des täglichen
Lebens zu lenken, war zweifellos ein Kennzeichen für diejenigen
Kreise, zu denen Wissenburg gehörte. Immer mehr gab man sich
im Laufe der Jahre darüber Rechenschaft, daß die innern Streitigkeiten

gedämpft und die gemeinsamen Fronten gegen die
wachsenden Kräfte der Altgläubigen gestärkt werden müßten.

Von Fricius und andern geraume Zeit in der Schweiz weilenden
Polen mochte Wissenburg durch seinen Lehrer Heinrich Glarean
gehört haben. Denn dieser hatte Kontakt mit Johannes a Lasco,
dem er das Werk De Geographia dedizierte und dem er über seine
wissenschaftlichen Vorhaben berichtete, so über den Plan, ein
musikalisches Werk Dodekachordon zu schreiben, das für die Lehre
dieser Disziplin in der Renaissance bahnbrechend werden sollte18.

Möglich, daß Wissenburg auch auf einem andern Wege eine Nachricht

über die Tätigkeit des später bedeutenden Schriftstellers erhalten

hatte ; denn einige Studenten mit seinem Familiennamen,
möglicherweise also seine Verwandten, treffen wir zu Anfang des 16.

Jahrhunderts in Krakau, wo sie sich an der dortigen Universität
immatrikuliert hatten 19. Schließlich darf in diesem Zusammenhang

18 W. Voisé, Korespondencja H. Glareana z J. Laskim (Korrespondenz
zwischen H. Glareanus und J. a Lasco), (Studia i materialy z dziejów nauki
polskiej), III, Warszawa 1955, 355 ff. Gerade in einem dieser Briefe beschreibt
Glareanus die Religionskämpfe in der Schweiz. Johannes a Lasco bittet in
seinem Brief an Bonifacius Amerbach, Grüße an Glareanus überweisen zu
wollen. Vgl. Amerbachkorrespondenz, a. O. II, 145 (Nr. 1110).

Es ist möglich, daß Glareans Freund, der Humanist Severinus Oreandcr,
Berichte über das Krakauer Kulturleben nach Basel übersendet hat. Seit 1520
studierte er mit Glareanus in Basel, dann (vor 1530) war er in Krakau. Vgl.
Kot, Basel und Polen, a. O. ff.

19 Das Album Studiosorum Universitatis Cracoviensis ab anno MCCCC, II
(Krakau 1892), 50, 98, 17 und 195 erwähnt einige aus der Stadt Weißenburg
(Diöz. Spirensis) stammende Weißenburgs. Fricius kannte möglicherweise
Benedikt W., denn beide immatrikulierten sich in demselben Jahre (1517).
Doch betrug die Zahl der gleichzeitig mit ihnen eingetragenen Personen
ungefähr 400.

Wolfgangs Wissenburgs Vater, Jacob, ein Weber, war kein geborener Basler.
Sein ursprünglicher Name lautete «Suter». Er wurde nach dem Ort seiner
Abstammung (Weissenburg) Weissenburger oder «Weissenburg» genannt;
vgl. Wappenbuch der Stadt Basel (Basel 1917), 450; E. R. Seiler, Die
Geschichte E. E. Zunft zu Webern in Basel durch sieben Jahrhunderte 1226-1923
(Basel 1925), 8 ff.; Gauss, Basilea Reformata, 165. Leider konnte ich den Ort
von Jacobs Abstammung nicht feststellen; auch das Datum seines Eintrittes
in die Webernzunft und der Name seines Vaters (Wolfgangs Großvater) war
unbekannt. Vgl. Staatsarchiv Basel-Stadt, Nachl. Dr. Arnold Lotz (Priv. Arch.
355 C) H. Nr. 588. Die Informationen über die Tätigkeit der Elsässer Emi-



202 Waldemar Voisé, Wolfgang Wissenburgs Übersetzung

an die beiden Schilling, Daniel und Friedrich, gedacht werden.
Über sie ging der Verkehr zwischen Oporin und Fricius, indem
der letztere sich oft in ihrem Nürnberger Haus aufhielt. Nicht
anders als auf diesem Wege wurde die Bibliothek des Erasmus nach
Polen gebracht20.

3-

Die Übersetzungen des Werkes De Republica in fremde Sprachen
zeigen zur Genüge, wie die Meinungen des Verfassers nicht nur
unter den Gelehrten und bei der die lateinische Sprache
beherrschenden, kulturell führenden Schicht des damaligen Europa einen
starken Widerhall fanden; die Verbreitung des Werkes gerade in
den breiten Kreisen des Volkes war ja das Ziel der Übertragungen.
Wolfgang Wissenburg lieferte im Vorwort seiner deutschen
Fassung, die in einer der kleineren Basler Druckereien erschien21,

grantcn in Polen finden sich bei K. Morawski, Czasy Zygmuntowskie na tic
pradów Odrodzenia (Die Zeiten König Sigmunds auf Grund der Strömungen
der Renaissance), (Warszawa 1922), 2, und bei J. T. Lubomirski, Trzy rozdzialy
z historii skarbowosci w Polsce (Drei Abschnitte aus der Geschichte des

Finanzwesens in Polen), (Krakau 1868), 12, wo wir von den Zwisten zwischen
dem Bischof und dem Pfalzgrafen am Rhein lesen. Meine Nachforschungen
in Straßburger Archiven (Archives municipales und Archives départementales
du Bas-Rhin) im April 1958 waren erfolglos. Ein Teil der Archivalien der
Stadt Weissenburg (Wissembourg) kehrte nach dem Ersten Weltkriege zurück ;

doch war der größte Teil, besonders die Akten aus dem XIV. und XV.
Jahrhundert, schon während des Dreißigjährigen Krieges vernichtet worden.

20 J. Ptaénik, Papicrnic w Polsce XVI w. (Die Papierfabriken in Polen im
lO.Jahrhundert), (Rozprawy Wydzialu Historyczno-Filozoliczncgo PAU),
LVII, Krakau 1921, 6 ff. Ptasnik erwähnt noch einen weiteren Schilling
(Johann, aus Winterheim stammend), der sich in Basel niederließ. Der Brief
Oporins an Daniel Schilling ist den letzten Seiten der Basler Ausgabe von 1559
beigefügt. Einzelheiten über die mit der Überführung der Bibliothek verbundenen

Transaktionen bei Kot, Fricius a. O. 38 ff. Den Text von Fricius' Brief
an Amerbach veröffentlichte K. Miaskowski; vgl. Anm. 1. Schon am Anfang
des 16. Jahrhunderts veröffentlichte Johann Schilling, der aus einer Krakauer
Patrizierfamilie stammte, daselbst viele Schriften seines Pariser Meisters Le-
fèvre d'Etaples. Lefevrc schrieb über den vorzeitigen Tod Schillings (1518)
in einem Brief an Beatus Rhenanus vom 9. April 1519, indem er hier «die
Seele unseres allerliebsten Johann von Krakau » den Gebeten des Rhenanus
und der andern Basler Freunde, vor allem Hnmmrlbergs, empfiehlt; vgl.
Corresp. des réformateurs dans les pays de langue française, pubi, par A. L.
Herminjard, Genève-Paris 1866, I, 45 und St. Kot, Michal Twarog i Jan
Schilling, Krakau 1921 (Archiwum Komisji do badania historii filozofii w
Polsce).

21 Nikolaus Brylinger war kein Buchdrucker vom Rang seiner Zeitgenossen
Hieronymus Froben, Nikolaus Episcopius (senior und junior) und Johannes
Oporin. Er betätigte sich in Basel in den Jahren 1538-1565; für kurze Zeit
waren seine Mitarbeiter andere Buchdrucker wie Bartholomäus Westheimer,



des Werkes «De Republica Emendanda» von Fricius Modrevius 203

die Begründung, daß im Vergleich mit Plato und Aristoteles die
Werke des Fricius heute für uns nützlicher und verständlicher
seien; die Krankheit unserer Epoche werde darin besser gezeigt.
Er habe, betonte er ausdrücklich, diese Arbeit für das Wohl gerade
derjenigen Menschen unternommen, die der lateinischen Sprache
unkundig seien und lediglich deutsch lesen könnten (p. A 5 verso).
Er fügte dem Haupttext noch die Übertragung zweier im Jahre
1549 geschriebener Dialoge Über die zweierlei Gestalten des Abendmahles

bei ; sie sind von Fricius in Prag dem Erzieher der Erzherzöge
von Habsburg, Johann Hasemberg, gewidmet. Einen dritten Dialog

über dasselbe Thema ließ Wissenburg dagegen unberücksichtigt,

wohl nur deshalb, weil dieses übrigens sehr kurze Stück erst
im Juni 1555 niedergeschrieben wurde, Wissenburg ihn also zur
Zeit, da er seine Übersetzung in Druck gab, noch nicht kennen
konnte 22.

Man darf sich füglich fragen, in welchem Maße Wissenburg die
Forderungen einer adäquaten Übersetzung erfüllt hat. Ohne Zweifel

beherrschte er das Lateinische und selbstverständlich auch seine

Muttersprache durchaus. Als Mann von vielseitiger Bildung
vermochte er die Schwierigkeiten, welche in der noch nicht völlig
entwickelten deutschen Terminologie lagen, zu meistern. Vollkommen
war er sich klar darüber, daß er niemals die für die klassische
Sprache charakteristische Bündigkeit erreichen würde. So bemühte
er sich, diese Eigenschaften des Lateinischen dadurch
auszugleichen, daß er mittels leichter Modifikationen des Originaltextes
die Klarheit, Verständlichkeit und Genauigkeit in der Wiedergabe
des ursprünglichen Gedankenganges erhöhte. Er übersetzte also
nicht sklavisch jede einzelne Partikel seiner Vorlage, sondern er

Sebastian Franck und Bartholomäus Staehelin. Vgl. J. Benzing, Buchdruckerlexikon

des 16.Jhdts. (Deutsches Sprachgebiet), (Frankfurt a.M. 1952), 27
(Kennwort Basel), Nr. 26. Die Bibliotheca instituta et collecta primum a

Conrado Gesnero, deinde. per Iosiam Simlerum (Tiguri 1583) übergeht die
Herausgabe der deutschen Übersetzung des De Republica mit Stillschweigen,
obwohl sie sonst die Informationen betreffend Fricius, Wissenburg und
Giustiniani (Autor der spanischen Übersetzung) enthält.

22 Die deutsche Übersetzung des Dc Republica hat insgesamt 389 Seiten in
folio, mit der 363 Seite beginnt die Übersetzung der Dialoge, und nach der
Seite 389 befindet sich ein 15 Seiten umfassender Index. Sowohl De Republica
als auch die Dialoge, die einen Bestandteil des Werkes De ecclesia liber
secundus bilden, wurden unlängst sowohl im lateinischen Original als auch
in polnischer Übersetzung von der Polnischen Akademie der Wissenschaften
als Bände seiner Opera Omnia herausgegeben: Bd. I, De Republica (Warschau
I953)> 5^7 S.; Bd. II (1954) Orationes; Bd. III (1955) De Ecclesia liber
secundus, 358 S.; Bd. IV (1958) Opuscula annis 1500-1562 conscripta. Die
restlichen Bände werden im nächsten Jahre erscheinen.



204 Waldemar Voisé, Wolfgang Wissenburgs Übersetzung

zielte auf die möglichst sinngemäße Wiedergabe ihres Inhaltes hin.
Dort, wo er es für notwendig erachtete, teilte er die lateinischen
Sätze oder verkoppelte sie, er änderte die Wortfolge und
vertauschte die grammatikalischen Formen, kurz, er benutzte die für
die deutsche Sprache gültigen Normen.

Unter den stilistischen Änderungen stehen die für die gesamte
Übersetzungsliteratur der Renaissance charakteristischen sogenannten

Amplifikationen im Vordergrund. Der Übersetzer baut die
Sätze des lateinischen Originals aus durch Zugabe von Umschreibungen,

die aus mehreren Wörtern bestehen, was unvermeidlich
eine Vermehrung der Vokabeln nach sich zieht. Technisch gesehen,
besteht diese Methode vorwiegend darin, daß zu einem einzelnen
Wort des Originals ein zweites Wort (Substantiv, Adjektiv oder
Verb) hinzugefügt wird 23. Indem der Übersetzer auf diese Weise

23 Fricius schreibt z. B. verumtamen dabimus fortasse aliis aliquid certius per-
quirendi occasionem (Dc Republica, I, praef., 28). Wissenburg übersetzt wie folgt :

so gibe ich vieticht anderen ein an/aß etwas weiters unnd gewüssers von solchen dingen zu
erforschen (Von Verb., S. 1). Der Titel des Abschnittes 28 des Buches über die
Sitten, Dc reconcilianda gratia (De Rep., 152) lautet in der Übersetzung: Wie
man sich gegen einander versünen solle (S. LXXXII). Noch einige weitere Partien
seien hier verglichen:

Multa hominibus data esse adittmenta Es sind vyl auff erden damitt angezeigt
a Deo Optimo maximo ad societalem wirt das der almechtig Gott dem menschen

banc inter ipsos ineundas, alendam et vyl und mancherlay geben damit einigkeit
conservandam res ipsa testatitr. (III, undgmeinschaft under inen bezogen gemeh-

praef., S. 228). ret unnd erhalten wurde (S. CXXXVII).
Non alio loco habendos esse colonos, Man solte die bauern nit anders halten,

cum muntts suum pensumque absolvissent, denn wie nachpauern, so sy ihre Z'nß und

quam vicinorum. (I, 20, S. 118). z°H ""d was sie schuldig wären, bezatten
(S. LXI).

religio in Deum immortale«! (I, 3, Religion gegen dem waren ttntbdlicben

S.33). Gott (S. V).
tum quidem principi reipublicae, cui da soll den Fürst sich nit sumen, son-

gladitts ob id divinitus datus est, minime ders mitt dem schwerdt das ihm darumb
eunetandum est, quin hoslium latrocinis von Gott geben ist, deß feindes dratz und
armis persequalur (III, I, S. 234). muthwi/len straffen (S. CXLI).

Ähnliche Wendungen finden wir in der spanischen und polnischen
Übersetzung :

el Principe de la Republica, a quien el cttchil/o y el poder es divinalmente otorgado,
deve sin alguna dilation prender las armas a persegttidar los robos y las injurias hecha
de los enemigos (Giustiniano, I, 157-160).

Tedy dopiero zwierzchny Rzeczypospolitey Pan, któremu dia tego miecz jest od Boga
dan, nie ma nie omieszkiwac, ale zaraK rozboystwa nieprzyjacielskie woyna uganiac
(Basilicus, f. 104 verso).

Ein ähnliches Procedere finden wir in allen damaligen Übersetzungen.
L. Febvre konnte feststellen : « Quand Amyot trouve dans son texte ôvvafiiv,
il le traduit, d'innombrables fois, par ,sa puissance et son œuvre' - de même



des Werkes «De Republica Emendanda» von Fricius Modrevius 205

vorgeht, erklärt er gleichzeitig eine Reihe von Begriffen, die für den
unvorbereiteten Leser vielleicht nicht vollkommen klar sind24.
Man kann beobachten, daß der Übersetzer dabei bewußt danach
gestrebt hat, seine Leser an gewisse Begriffe zu gewöhnen. So werden

bei der erstmaligen Übersetzung eines bestimmten lateinischen
Wortes, das als solches einer genauen Übertragung Schwierigkeiten
bereitet, für dieses mehrere Ausdrücke gebraucht. Wenn aber dieses

Wort im Originaltext sich wiederholt, beschränkt sich später seine

Wiedergabe auf nur einen, und zwar den am meisten adäquaten
Ausdruck25.

Wir finden auch nicht selten, daß der Übersetzer die Gedanken
des Autors konkretisiert, wenn Fricius z. B. etwas bildlich darstellt
oder dem Leser lediglich suggeriert, bezeichnet Wissenburg die
betreffende Sache oftmals direkt, indem er sie beim Namen nennt26.

qu'oîxov devient ,sa maison et son bien'.» Vgl. Le problème de l'incroyance
au XVIe siècle. La religion de Rabelais (Paris 1942), 391.

24 Hiezu als Belege: Reipublicae de- Von beschreibung des gemeinen nutz
finitio (I, I, S. 30). (S. III).

Nunc de legibus, quibus iudicia exerce- Jetzt hab ich mir fürgenommen etwas

antur, scribendum duximus (II, 1, S. 162). von den gesatzungen und Ordnungen zu¬
schreiben, darnach man richten und urthei-
len soll (S. XC).

Leges maxime quidem valent propter Und das die gesatzjr krafft haben auß
rationem, sed tamen etiam propter au- vernunfftigen Ursachen, und er weylen aber
thoritatem magistratus (II, 2, S. 525). auch von wegen der autorité! der oberkeit

(S. XCI).
Ratio instituendi jr/10/z.f (V, 3, S.525). Wie man die schulen anrichten solle

(S. 525).
Wissenburg übersetzt plebeii beständig mit gemein schlacht.
23 Dies tritt deutlich besonders dort hervor, wo wir die durch Fricius nicht

immer genau bezeichneten mores antreffen. Z. B. :

Morum vim maximam esse et de quibus Das die sitten oder gewohnheilten
moribus sermo institutus sit (Titel des große krafft haben, und von welchen sitten
Abschnittes IV des I. Buches, S. 35). hie geredet werde (S. VI).

Im nächsten Abschnitt betrachtet Wissenburg eine genauere Präzisierung
schon als unnötig:

Bonis moribus rempublicam optime Das der Gemein nutz durch gute Sitten
gubernari (I, 5, S. 35). wol geregieret werde (S. VII).

Im Buch über das Recht übersetzt er mores einige Male mit die gewonheiten
und breüch (z. B. S. XLI).

Den Ausdruck apologia übersetzt er anfänglich mit Schutzred oder Schirmred
(S. CCIX, CCXIX, CCLX) und erst später schreibt er Apology oder Schutzred
(S. CCXCI).

" Anstatt Aethiopi (I, 6, S. 48) übersetzt er einfach der mohr (S. IV), ähnlich
in bac Republica (II, 10, S. 179) mit;'»» Polen (S. CHI). Wir führen hier noch einige
andere Beispiele an:

Sunt (terrae) quae tenentur a populis Es haben die Christen etwan vil lands



2o6 Waldemar Voisé, Wolfgang Wissenburgs Übersetzung

Seltener dagegen findet man in der Übersetzung eigentliche
Änderungen des Textes; es sind im allgemeinen nur unbedeutende
Kürzungen, die auf dem Ineinanderschieben mehrerer Gedanken
beruhen. Indem Wissenburg zu solchen Maßnahmen Zuflucht
nahm, hatte er lediglich die Absicht, dem Leser das Verständnis des
Autors zu erleichtern. Beispiele beweisen, daß diese Bemühungen
nicht fruchtlos geblieben sind27. Daß ganze Abschnitte des

Originals ausgelassen werden, ist höchst selten, meistens dann, wenn
der Übersetzer aufs bestimmteste davon überzeugt war, daß eine
gewisse den Autor charakterisierende Art von gelehrter Ornamentik,

eine für fast alle Schriftsteller der Renaissance typische Eigenschaft,

seinen schriftstellerischen Absichten abträglich sei und einen
Ballast darstelle, der die Bündigkeit des Textes zunichte mache **.

non quidem aliae religionis, sed tamen na- gehabt das jetzt die Türeken unnd Bar-
tionis diversae quam olim (III, 2, S. 236). barische völeker änedt dem innhaben

(S. CXLII).
Giustiniano schrieb ebenfalls direkt von den Türken.
Etenim solutionis tarditas ac proera- denn langer verzug und späte bezalung

stinatio molesta est omni laboranti, sed in deß lohns ist einem yeden arbeiler be-

primis gravissimum Martis onus ferenti schwär/ich, besonders aber dem kriegsman

(III, 10, S. 263). (S. CLXII).
Auch Giustiniano schrieb: los que passan los trabajos de la guerra.
Videmus sermonem proxime in scholis Wir sähen, daß das Latin, das man in

usurpâtum impurum et inquinatum fuisse der schul' bißher ein lange zeit gebrauchet...
(V, 3, S. 526). etc. (S. CCCLX).

27 Nunc de moribus aliarum partium Jetzt wellend wir reden von anderen

reipublicae dicamus (I, 9, S. 54). stucken des Gemeinen nutz (ß- XIX).
Der Übersetzer lenkt auf diese Weise durch die Vermeidung der Worte de

moribus die Gedanken des Autors aufdie richtige Bahn; denn der nächste Satz
betrifft nicht die Sitten, sondern den königlichen Machtbereich (Incipiamus
autem a regia potestate.

Auch in anderen Fällen vereinfacht der Übersetzer den Gedanken des

Autors, wie z. B. dort, wo von der Notwendigkeit einer schriftlichen
Urteilsverkündung die Rede ist (II, 16, S. 199 - S. CXVII), von der Notwendigkeit
der Befreiung der Bauern von Steuern (III, 9, S. 275 - S. CLXII) usw.

Manchmal ersetzt der Übersetzer gewisse bildlich gedachte Ausdrücke durch
andere, seiner Meinung nach für den Leser verständlichere :

Ego non committam ut ad eundem Ich will mich hüten, das ich hinfürt
lapidem deinceps impignam (De utraque nit mehr in solche gefahr komme (S.
specie. De eccl. lib. sec. Warszawa CCCLXXXIX).
1955, S. 182).

Ja, sein Taktgefühl läßt ihn sogar eine bittere Bemerkung des Fricius
verschweigen und den Satz Praefatio, querelam continens de statu nostrae Reipublicae
wie folgt übersetzen : Sagt vom stand des gemeinen nutz 'n Poln (III, praef., S. 228 -
S. CXXXVII).

28 Er läßt also griechische Ausdrücke und Zitate aus (IV, 3, S. 304 - S. CXCI,
sowie IV, apologia, S. 442 - S. CXCVIII), indem er ihre Bedeutung übersetzt;



des Werkes «De Republica Emcndanda» von Fricius Modrevius 207

Oft werden in das Satzgefüge Ausdrücke der Umgangssprache
eingeflochten. Mitunter erhält der Vortrag etwas vom Charakter einer
Plauderei, indem anstatt der lateinischen Terminologie geläufige
Ausdrücke der Volks- und Muttersprache angewendet werden2B.
Gewisse Schwankungen, die mit der noch nicht ganz sichern
Nomenklatur zusammenhängen30, sind eher zweitrangiger Natur ;

wie der Übersetzer stets siegreich die sich häufenden Schwierigkeiten

überwunden hat, verdient unsere Bewunderung 81.

Natürlich haben die erwähnten stilistischen Umgestaltungen
grammatikalische Änderungen zur Folge, vor allem innerhalb des

klassischen lateinischen Satzgefüges. Wissenburg gibt also den
Accusativus cum infinitivo entweder durch einen Hauptsatz oder
einen entsprechenden Ergänzungssatz wieder; anstelle des Ab-

einc Reihe von vorwiegend klassischen Autoren (Horaz, Ennius, Martial u. a.)
übergeht er, wobei er manchmal bemerkt, daß auch andere Autoren, die der
Verfasser zur Unterstützung seiner Ansichten erwähnt, derselben Ansicht
seien (II, 3, S. 167 - S. XCIV;II, 18, S. 213 - S. CXXVI; IV, apologia, S. 342 -
S. CCXI; ebda. S. 346 - S. CCXXIII; IV, 3, S. 526 - S. CCLX usw.).

'"'per Deum immortalem (II, 3, sag an durch Gott (S. XCII).
S. 164).

Re/iqua igitur persequamur (I, 29, Nun wellend wir weitters von anderen

S. 161). dingen auch reden (S. XC).
Valete (IV, praef., S. 296). Gott behüte euch (S. CLXXXV).
Ein Zitat Ovids ersetzt er durch einen leicht einprägsamen Reim:
Munera, crede mihi, plaçant homines- Die Götter und die menschen kind

que deosque (II, 16, S. 299). Mit gaaben bald versühnet sind (S.

CXXII).
30 So bedient er sich der richtigen Übersetzung der Bezeichnung des Vaterlandes

des Autors (Polonia-Polen: jedoch finden wir auf der ersten Seite
Poland!). In anderen Fällen latinisiert er sie dagegen, indem er schreibt: die

Polonischen Edelleut, nach dem Polonischen rechten, das Polonisch recht u. ä. (SS.

LXI, XCII, CXXXV).
Da er die für das damalige Polen typische Trennung des Landrechts des

Adels vom kanonischen Recht (für die Geistlichen) nicht kennt, ist er im
Zweifel darüber, wie die Bedeutung von leges civiles wiederzugeben ist, was
eine Unklarheit in der Terminologie verursacht:

Atque uttnam et leges civiles et ponti- Und wolte Gott das die Keyserlichen
ficiae eadem essent. Cur enim illae genitis und Geystlichen recht auch eins werend.

ex duobus fratribus sororibusque matri- Denn wie kompt es das die Weltlichen
monium contrahere sinunt, istae non recht geschwisterte kind Zur ehe lassend,
sinunt? (II, 21, S. 225). und die Geistlichen nit? (S. CXXXV).

31 Den im allgemeinen nur Juristen bekannten Begriff patria potestas übersetzt

er richtig - der vättern unnd eitern gewalt (S. CXXXVII), was ihn vorteilhaft
sowohl von Giustiniano als auch von Basilicus unterscheidet; denn beide
haben den Sinn dieses Satzes nicht verstanden (III, praef., S. 229) und haben
ihn schlecht übersetzt, Giustiniano la potestad de la patria (pref. 32) und
Basilicus oyczyste ustawy (S. 102).



2o8 Waldemar Voisé, Wolfgang Wissenburgs Übersetzung

lativus absolutus steht ein Umstandssatz oder eine ähnliche
Redewendung. Im allgemeinen vermeidet er das Passiv *. Auf diese
Weise ist also eine Übersetzung zustandegekommen, die nicht nur
genau, sondern auch der sogenannten varietas sermonis, d. h. dem
logischen und harmonischen Verhältnis der Satzteile zueinander
gerecht wird und zugleich jegliche Eintönigkeit vermeidet.

Als Wissenburg den im Titel des Werkes enthaltenen Begriff der
Res publica za übertragen hatte, wählte er dafür nicht zufällig die
Bezeichnung «gemeine Nutz». Das bis zum heutigen Tage
gebräuchliche polnische Wort lautet rrecz pospolita (im 16.
Jahrhundert bediente sich dieser Bezeichnung Cyprianus Basilicus, der
Übersetzer des Fricius ins Polnische). So war es ihm gelungen, den
Ausdruck durch ein deutsches Wort zu ersetzen, das bei den Lesern
keinerlei Erinnerung an die sich schon verwischende ursprüngliche
Bedeutung der res publica wachrief. Später wurde res publica ganz
allgemein mit Republik übersetzt. Der Begriff des Staates wurde
also hauptsächlich zur Bezeichnung der Regierungsform verwendet,

sei es, daß man ihr den Namen res publica, politia oder imperium

bzw. regnum verlieh. Der «gemeine Nutz» dagegen meint
einen solchen Staat, der den gemeinsamen Nutzen aller seiner
Einwohner, die publica utilitas, befördert und daher selber nach «er-
barkeit und gemein nutz aller mitteinander » streben sollte ffl.

32 Als Beispiele :

Legibus a quibus emendandae (II, 21, Wer die gesatz verbessern sol (S.
S. 218). CXXX).

vi et armis nobiscum pugnare (III, I, mögen wir uns gegen ihnen stellen
S. 233).

' '
(S. CXL).

nos pacis cupidissimos esse (ebenda). wir gern friden halten wolten mityeder¬
man (ebenda).

Auch Giustiniano schreibt que somos
deseosos de vivir en paz (I, 130).

Aegre ferunt Germani Polonum im- Es haben die Teutschen ungern, das die

perare Pruteno (III, 2, S. 236). Poloner über die Preussen herseben sollen

(S. CXLIII).
quae observanda sint a bellatoribus wie sich die kriegsleüth halten sollen

(III, 4, S. 244). (S. CXLIX).
Exercitu in unum locum coacto (III, Wann nun der gantz ZeMS Zusammen

9, S. 261). kompt an ein orth (S. CLXI).
Estando el exercitio amassado y unido

en los alojamientos en algun lugar (Giust.
IX, 4).

Gdy sie woysko na iedno mieysce

setagnte (Basilicus, S. 117 verso).
33 Wo dasselbig geschieht zu erbarkeii und gemeinen nutz "Hc mitteinander, so behalt

es den nammen und wirt ein gemeiner nutz nennet (S. IV).



des Werkes «De Republica Emcndanda» von Fricius Modrevius 209

Mit seiner Übersetzung der fünf Bücher des Werkes De republica
hat Wolfgang Wissenburg einer weitschichtigen deutschen Leserschaft

nicht nur eine brauchbare Lektüre mit Betrachtungen über
Moral, Recht, Religion, Schule und Staat zugänglich gemacht;
auch ein in wissenschaftlicher Hinsicht wertvolles Buch von
theoretischer Bedeutung ist dadurch erschlossen worden. Daß Fricius
sich nicht nur praktische Ziele setzte, zeigt die große Anzahl von
Verallgemeinerungen des reichen, empirisch gewonnenen Materials.
Ebenso war Wissenburg, als er die Übersetzung in Angriff nahm,
sich zweifellos darüber im klaren, daß es in der damaligen Literatur
kein Werk gab, in dem das Problem einer vollständigen sozialen
und politischen Umgestaltung vielseitiger und tiefer behandelt
wurde. Immerhin hat er an eine ganze Reihe zeitgenössischer
Abhandlungen in deutscher und in lateinischer Sprache mit ähnlicher
Thematik anknüpfen können. Hervorragende Werke waren damals
erschienen, die sich aber auf einige den damaligen Leser speziell
interessierende Einzelprobleme beschränkten, indem sie sich an
einen kleinen Kreis wissenschaftlicher Spezialisten wandten. Die
Juristen, damals am ehesten zur Ausarbeitung einer allgemeinen
Staats- und Rechtslehre berufen, waren gewohnt, sich lediglich mit
den Fragen ihres Faches zu befassen, soweit sie sich nicht entweder
einer nur praktischen Tätigkeit widmeten oder von theologischen
Problemen absorbiert wurden, wie der im Jahre 1563 verstorbene
Conradus Brunus. Fragen, die sich allgemein auf den Staat bezogen,
übergingen sie mit Schweigen; höchstens die allgemeine
Rechtsproblematik wurde von ihnen gestreift. Hieher gehören die
hervorragenden zeitgenössischen Systematiker, darunter Johann Apel
mit seiner Methodica dialectica ratio ad jurisprudentiam adeommodata

(Nürnberg 1535) und Conradus Lagus, der Verfasser der J'uris
utriusque traditio methodica (Frankfurt a. M. 1543, später weitere
Auflagen). Einen ähnlichen durchaus akademisch-rechtswissenschaftlichen

Charakter haben die Werke der beiden hervorragenden
Juristen Ulrich und Johann Zasius sowie das sehr allgemein gehaltene

Buch von Johann Oldendorp Juris naturalis, gentium et civilis
elementaria introduetio (Köln 1539, später weitere Auflagen), wo der
juristischen Interpretation des Dekalogs der breiteste Raum gewidmet

ist.
Sogar die nachfolgende Generation, d. h. die Vertreter der zweiten

Hälfte des 16. Jahrhunderts, hat sich noch durchaus der
Bearbeitung mehr oder weniger fragmentarischer Probleme zugewandt.
So erschienen vom Schüler Oldendorps, Niclaus Vigelius, mehrere



21 o Waldemar Voisé, Wolfgang Wissenburgs Übersetzung

Werke (Methodus universi juris civilis, Methodus juris controversa,
Institutionum juris publici libri très), die samt und sonders in Basel in
den Sechziger und Siebziger Jahren gedruckt sind. Ihnen reihen
sich an des Andreas Gail Practicarum observationum tam adprocessum
iudiciarium, praesertim imperialis camerae quam causarum decisiones per-
tinentium libri duo (Köln 15 78). Schon die Titel dieser Werke besagen,

daß es sich hier um eine von «Jurisconsulten» geschaffene
Literaturgattung handeln muß. Erst 1563, mehrere Jahre nach dem
Buch De Republica des Fricius und seiner deutschen Übersetzung
trat ein ähnliches Werk ans Tageslicht. Es sind die De civilipolitia
libri très, quorum primus praecipuas iuris scripti formas, secundus ma-
gistratuum funetiones, tertius communia vitae praecepta complectitur von
Jacobus Omphalius. Wie schon der Titel selber sagt, berührt es

Fricius inhaltlich recht nahe. Endlich ist das Erscheinungsjahr der
deutschen Übersetzung des De Republica (1557) das Geburtsjahr des

Johannes Althusius. Er sollte dann fast ein halbes Jahrhundert
später sein Hauptwerk Politica methodice digesta et exemplis sacris et
profanis illustrata (Herborn 1603) publizieren und ihm die Oratio
panegyrica de utilitate, necessitate et antiquitate scholarum beifügen,
worin die g&nzz Lehre von Staat und Recht enthalten ist34. Damit
stehen wir aber bereits in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts 35.

Man kann den aus dem 16. Jahrhundert stammenden Kommentaren

zu den bekannten antiken Schriften eine gewisse Einseitigkeit
nachweisen, nämlich daß ihre Betrachtungen entweder rein abstrakt
oder dann eng pädagogisch sind. Im ersten Fall wird Piatons oder
aristotelischen Meinungen ein rein ahistorischer, zeitloser Charakter
zugeschrieben. In dieser Hinsicht unterscheiden sich des Martin
Borrhaus (Cellarius) in Oporins Offizin veröffentlichte Annotationes
in Aristotelis Politicorum sive de Republica libros octo (1545)36 in keiner
Weise von der Commentatio in decern Piatonis libros de Republica (1556)
des Sebastianus Foxius Morzillus Hispalensis. Dasselbe gilt von der

34 Vgl. O. Gierke, Johannes Althusius und die Entwicklung der naturrechtlichen

Staatstheorien (Breslau 1902). Gierke behauptet, daß Althusius zu Basel
studiert habe, a. O. 11 ; wir wissen, daß dieser seine Studien in Basel im Jahre
1585 wenigstens begonnen hat. Vgl. H. G. Wackernagel, Die Matrikel der
Universität Basel, II, 1956, 342.

35 Vgl. J. Bluntschli, Geschichte der neueren Staatswissenschaft, Allgemeines
Staatsrecht und Politik (München 1881), 76; H. Rehm, Geschichte der
Staatsrechtswissenschaft (Freiburg i. Br. 1896), 204; ders., Allgemeine Staatslehre
(Freiburg i.Br. 1899), 209 ff. Noch R. Stintzing, Geschichte der deutschen
Rechtswissenschaft, I (München 1880), 475, bezeichnet des Althusius Politica
als das erste ausführliche System der Politik in Deutschland.

36 D. Cantimori, Eretici italiani del Cinquecento (Florenz 1939), 111 ff.,
deutsch von Werner Kaegi, Basel 1949, 102 ff.



des Werkes «De Republica Emendanda» von Fricius Modrevius 211

De Republica bene instituenda (Basel 1556, bei Oporin) des Johannes
Ferrarius, eines Philologen und Juristen und mehrmaligen Rektors
der Universität Marburg. Gerade seine Gedankengänge gehören
entweder in die Sphäre ahistorischer Abstraktion oder verlieren
sich im unendlichen Labyrinth der damaligen juristischen Kasuistik.
Man sehe daraufhin seine Glossen zum Justinianus, die
Publikationen über Gerichtsrecht oder die Practica eximia atque omnium
aliorum praestantissima an. Was aller zeitgenössischen Literatur dieser

Art fehlt, ist die Fähigkeit, die theoretische Reflexion mit
empirischem Material zu verbinden. Dieser Zustand kennzeichnet
die Mehrheit der politischen und juristischen Werke bis zum
Beginn des 17. Jahrhunderts. Wenn somit Ludwig Gumplowicz die
Übersetzung Wissenburgs als den ersten Abriß der Theorie des
Staates in deutscher Sprache bezeichnet37, so darf man nicht
vergessen, daß Fricius sich niemals mit der theoretischen Problemstellung

begnügt, sondern fast immer auf praktische Lösungen
hingewiesen hat. Er wollte die ihn umgebende Wirklichkeit nicht nur
erklären, er wollte sie vor allem in der von ihm erstrebten Form
umgestalten. Und hiebei konnte er an eine vorhandene «Emendations

»-Literatur anknüpfen. Besonderes Aufsehen hatte das Consilium

de emendanda ecclesia des Kardinals und Botschafters bei Karl V.,
des Venezianers Gaspare Contarmi, erregt. Ein Jahr nach seinem
Erscheinen (1538) wurde es auf die Liste der durch die Kirche
verbotenen Bücher gesetzt. Als das Gegenstück hiezu machte in der
zweiten Hälfte desselben Jahrhunderts die durch den Philologen
und Calvinisten Josef Justus Scaliger im Jahre 1583 geschriebene
chronologische Abhandlung De emendatione temporum von sich reden.

Indem nun des Fricius allgemeine theologische Stellung stark
von Erasmus beeinflußt war, strebte er danach, die Unterschiede
der Lehre an zweite Stelle zu setzen und dafür die Besserung der
Alltagsmoral zu erreichen. Daher nimmt er in den beiden Dialogen
Von der arth und weyss zu essen den Leib Christi... eine versöhnliche
Stellung ein. Die Gesprächspartner Arator und Harpagus scheinen
wenigstens in einem Punkt der Diskussion einig zu sein, nämlich
darin, daß der Christ nicht behaupten könne, « daß man im sacrament

einen todten leib gebe ». Im übrigen treten die
Meinungsverschiedenheiten der beiden Personen in den Hintergrund vor der
Hauptfrage, ob es zweckmäßig sei, die Fragen der Lehre auf
akademische Art zu untersuchen. Frictius verneint dies sehr entschie-

" L. Gumplowicz, Geschichte der Staatstheorien (Innsbruck 1905), 164:
«Vor diesem Werke und noch lange nach demselben ist in deutscher Sprache
keine Staatslehre erschienen.»



212 Waldemar Voisé, Wolfgang Wissenburgs Übersetzung

den. Gleich zu Anfang des 15. Kapitels «Von den Kirchen», nachdem

er beider Standpunkte über die Kommunion dargelegt hat,
stellt er fest : « Es beduncket aber viel gelehrte und fromme leuth,
das diß ein unütze disputation seye, und mehr unruw dann nutz in
die Kirchen gebracht habe ». Dies in verschiedenen Formulierungen
zu wiederholen, wird er nicht müde. So hat er die Sympathie
derjenigen Gelehrten gewonnen, denen an der Zusammenarbeit des

ganzen protestantischen Lagers gelegen war. Doch die theologischen

Fragestellungen samt dem Problem der Kirchenreform im
Werke De Republica emendanda beschränken sich auf ein einziges von
fünf Büchern, während die restlichen vier die Stoffgebiete der
Moral, des Rechts, des Krieges und der Schule berühren. Dieses
erste und umfangreichste behandelt, weit über den Begriff seines
Titels hinausgehend, auch zahlreiche damals akute soziale und
politische Probleme. Selbst bei Berücksichtigung zahlreicher
nationaler Unterschiede waren hier fast allen europäischen Ländern
gewisse Erscheinungen gemeinsam. So konnte der mit dem
gesamten geistigen Leben Europas eng verbundene Fricius eine Reihe
allgemeiner Forderungen erheben und dadurch dem allgemeinen
Streben nach einer «Besserung» auf diesem Lebensgebiete dienen.
Wir zählen hier einige seiner Postulate auf.

An erster Stelle steht die Forderung, daß als Maßstab für die
Bewertung eines Menschen nicht seine Abstammung, zum Beispiel
von bedeutenden Ahnen, zu gelten habe, sondern die Summe
seiner persönlichen Fähigkeiten als Individuum und seine persönliche

Leistung. In bezug auf das Staatsleben lauteten die
Forderungen nicht weniger deutlich : daß die Ordnung der inneren
Verhältnisse des Staates einem mit starker Macht ausgestatteten Könige
zu übertragen sei; daß für den ganzen Staat ein einziges kodifiziertes
Recht verpflichtend sei, vor dem sämtliche Bürger gleichberechtigt
daständen ; daß die Außenpolitik der Staaten zu sanieren sei, indem
man den Vernichtungskriegen Einhalt gebiete; daß Kirche und
Schulwesen erneuert werden müßten; daß der Staatsschatz auf
einer ständigen Einkommenssteuer zu basieren habe usw. Eine
Forderung, die hauptsächlich für das Publikum des eigenen Vaterlandes

bestimmt war, wie die auf keinen Unterschied des Standes
Rücksicht nehmende Bestrafung für die Tötung eines Menschen
konnte auch über die polnischen Landesgrenzen hinaus eine
Wirkung zeitigen. Gerade sie hat einige Jahre später die Mißbilligung
eines der hervorragendsten französischen Gelehrten, Jean Bodin,
gefunden, der erklärte: «Der polnische Schriftsteller Andreas
Fricius schreibt sogar, als ob es ein schwerer Fehler wäre, daß man
Patriziern und Plebejern, Reichen und Armen, Bürgern und Aus-



des Werkes «De Republica Emendanda» von Fricius Modrevius 213

ländern ungleiche Strafen auferlegt; er, der das Recht und die
Sitten seiner Republik gestalten wollte, konnte keine größere
Absurdität schreiben» M. In gewissem Sinn spielte Fricius also mit
seinen Konzepten die Rolle eines Katalysators späterer Umwandlungen

sowohl in Polen als auch im übrigen Europa ; hierin zeigte
sich seine Überlegenheit über so manchen seiner Zeitgenossen.

Schließlich verdienen die methodologischen Grundsätze des
Verfassers des De Republica unsere Aufmerksamkeit. Nicht umsonst
betont er den Unterschied zwischen der Argumentation, die sich
auf eine Autorität gründet, und derjenigen, bei der auf eine solche
keine Rücksicht genommen wird. Von sich selber sagt er, daß er
in der Absicht «die sach an jren selbs betrachten» schreibt, indem
er «hindan gesetzt die autoritet großer manner». Er war überzeugt,
nur auf diese Art der Wahrheit näherzukommen. Von den beiden
Dialogen über die Kommunion bezeugt er bereits im Titel, daß sie

«nit bestaetlicher sonders disputierlicher und lehrnenden weyse
beschriben » sind. Drohungen der Inquisition und Berufungen auf
die höchsten Autoritäten haben für ihn demnach keine Rolle zu
spielen. Während der Diskussion, schreibt er am Ende des zweiten
Dialogs, muß man auch die Autorität der Kirche ausschließen.
Dank dieser Maßnahme könne der Gelehrte dieselbe Denkweise
anwenden, die «jre eigenen name haben bey den Dialecticis». Als
Vorbild zitiert er namentlich die Mathematiker, die «nicht alle
ding auff ein mahl lehren, sondern begären underweylen, das man
etwas zu gebe, als kundt unnd offenbar damit sie dester ehe dahin
kommen, das sie ihnen fürgenommen haben».

Auch die Fülle des von ihm herangezogenen Beobachtungsmaterials

aus zahlreichen Gebieten des alltäglichen Lebens darf
nicht unterschätzt werden. Im Keim liegen hier wesentliche
Elemente der modernen Sozialwissenschaft vor39. Immerhin bedurfte
es noch der Kräfte zahlreicher Generationen, bis die bunte Vielfalt
des reichen Stoffes in ein logisch geordnetes System gebracht war.

Schließlich sollte man, indem man den Ursachen der Popularität
des Werkes nachgeht, einen Faktor nicht unbeachtet lassen, nämlich
die damalige Anziehungskraft der polnischen Kultur. Für ihre
Bedeutung spricht der Zustrom fremder Künstler, Schriftsteller, von
Personen, die um ihrer politischen und religiösen Überzeugung
willen verfolgt wurden und in der Regel der Polonisierung sehr

38 J. Bodin, Les six livres de la république (Lyon 1593), 1036 (erste Auflage
1576!) sowie die lateinische Fassung: De Republica libri sex (Frankfurt 1591),
762.

38 Näheres bei W. Voisé, La Renaissance et les sources des Sciences
Politiques (Diogene, Nr. 23, Paris 1958), 50-77.



214 Waldemar Voisé

schnell erlagen. Den tieferen Grund dieser Anziehungskraft bildete,
wie ähnlich im 19. Jahrhundert, die aktive Teilnahme Polens an den
allgemein europäischen Freiheitsbewegungen, seine Teilnahme im
Kampf um die Reform der Staatsverfassung, der Rechtsordnung
und der Sozialpolitik und vor allem um die Gedanken- und
Gewissensfreiheit. An erster Stelle standen hier die «polnischen
Brüder», Arianer genannt, denen sich Fricius immer mehr mit seinen
Anschauungen näherte.

Im Werke des Fricius durchdringen sich allgemein europäische
und polnische Problematik 40. Indem der Verfasser bei der Behandlung

allgemeiner Fragen zeigte, wie man dieser oder jener in Polen
auftretenden Erscheinung beikommen sollte, vermochte der Übersetzer

zutreffend hervorzuheben, daß Fricius mit dem Gedanken
an sein Vaterland schrieb, «seinem Vatterland Polen zu gutem».
Nichtsdestoweniger blieb seine Fragestellung stets eine allgemeine ;

zur Realisierung einer gemeinsamen Idee schienen ihm verschiedene

Wege führen zu können. Wissenburg hatte besonders dieses im
Auge, als er schrieb, daß er das Werk des polnischen Schriftstellers
nicht nur «zu gutem gantzen Teutschen Lands» übersetze, sondern
auch, wie es einem echten Sohne der damaligen Epoche zustand,
«zu gutem diser argen und verkehrten Welt».

40 Hierüber W. Voisé, Frycza Modrzcwskicgo nauka o paristwic i prawic
(Die Lehre Fricius Modrevius' von Staat und Recht, Warszawa 1956),
insbesondere der Abschnitt über die Bindung Fricius' mit dem europäischen
Humanismus, 283 ff. Eine Reihe von Informationen enthält das Buch A.Bron-
arskis, Relations intellectuelles entre la Pologne et la Suisse au cours des siècles
(Varsovie 1930); dazu E. Bonjour, Die Schweiz und Polen, ein historischer
Rückblick (Zürich 1940), jetzt auch im Sammelband: Die Schweiz und Europa
(Basel 1958), 79-110. Dem Gesamtbereich der polnisch-schweizerischen
Beziehungen während der Zeit des Humanismus und der Reformation ist das Werk
von S. Kot gewidmet: Les relations polono-suisse a l'époque de l'Humanisme
et de la Réformation, im Sammelwerk Pologne-Suisse, Ree. d'études historiques

(Warschau-Lembcrg [Lwôw], 1938).


	Wolfgang Wissenburgs Übersetzung des Werkes "De Republica Emendanda" von Fricius Modrevius

