
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 57 (1958)

Artikel: Das Lebensende des Erasmus

Autor: Reedijk, Cornelis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Lebensende des Erasmus1

von

Cornells Reedijk

Wer sich die Probleme der Erasmus-Biographie vor Augen hält,
stellt eine merkwürdige und auffallende Symmetrie fest: bei den
beiden einfachsten Tatsachen im Leben des Erasmus, nämhch bei
seiner Geburt und seinem Tod, müssen wir ein Fragezeichen setzen.

Die Mitteilungen, die der große Humanist im Laufe der Jahre
über sein Alter und damit indirekt über sein Geburtsjahr gemacht
hat, können nur selten miteinander zur Übereinstimmung gebracht
werden. Die Abweichungengehen teilweise aufmangelnde Genauigkeit

zurück, aber es gibt auch Zeichen dafür, daß der Rotterdamer
mit bestimmten Zielen vor Augen an der Chronologie seiner
Lebensgeschichte absichtliche Retouchen angebracht hat.

Die Erklärungen, die man für diese kleinen Freizügigkeiten
gegenüber der historischen Wahrheit gegeben hat2, scheinen
zunächst bei Erasmus ein übertriebenes Maß an Spitzfindigkeit und
zugleich eine gewisse Naivität vorauszusetzen. Wer ihn jedoch aus
seinen Werken und Briefen einigermaßen kennt, wird wissen, daß

1 Dem vorliegenden Aufsatz liegt ein Vortrag zugrunde, der am i. Februar
1958, anläßlich der Dies-Feier der Universität Leiden, gehalten wurde. An
einigen Stellen konnte das Thema noch erweitert werden während eines
Aufenthalts in Basel, der dem Verfasser von der «Nederlandse Organisatie voor
Zuiver-Wetenschappelijk Onderzoek» ermöglicht wurde. - Der Verfasser wie
der Redaktor sind Herrn Dr. H. R. Guggisberg (Biel) zu tiefem Dank verpflichtet

dafür, daß er die holländische Originalfassung durch eine sorgfältig hergestellte

deutsche Übersetzung dem Leserkreis der Basler Zeitschrift zugänglich
gemacht hat.

2 Den neuesten Beitrag zur Chronologie der Lebensgeschichte des Erasmus
bildet ein Aufsatz von Prof. R. R. Post (Nijmegen): Geboortejaar en opleiding
van Erasmus, in: Mededelingen der Koninklijke Nederlandse Akademie van
Wetenschappen, afd. Letterkunde; nieuwe reeks, dl. 16, no. 8, Amsterdam
1953> P- 327 ff- Wegen der vielen darin enthaltenen Präzisierungen verdiente
diese Studie auch die Aufmerksamkeit der Erasmus-Kenner außerhalb des
niederländischen Sprachgebiets. Post kommt auf Grund stichhaltiger Argumente

u. a. zum Schluß, daß das Geburtsdatum des Erasmus auf den 27./28.
Oktober 1469 endgültig festgelegt werden kann.



24 Cornells Reedijk

er in der Tat besessen war von dem Verlangen, die Mitmenschen
an Scharfsinn und nuancierter Denktechnik immer wieder zu
übertreffen. Die wenigen Berichte 3 über seine Liebe zum Schachspiel
gewinnen an Wahrscheinlichkeit, wenn man sie mit diesem
psychologischen Zug in Beziehung bringt: Erasmus kann sehr gut ein
leidenschaftlicher Schachspieler gewesen sein, denn auch in der
Realität des Lebens hebte er es, viele « Züge » im voraus durchzudenken.

Es darf dabei nicht verschwiegen werden, daß er zuweilen
in seiner Konzentration auf die vernünftigsten Kombinationen eine
offensichtliche Gewinnmöghchkeit von einer direkten Bedrohung
nicht unterschied.

Ich glaube - und hoffe, im folgenden zeigen zu können -, daß
die Unsicherheit, die in bezug auf das Lebensende des Erasmus
noch immer besteht, zum Teil das Resultat einer bewußten
«taktischen » Vorbereitung ist, wobei Erasmus mit ebensoviel Sorgfalt
und Verschwiegenheit zu Werke ging, als wenn er rückschauend
die Fakten seines Lebens in das Schema einzuordnen trachtete, das
ihm am besten paßte.

Welche Unsicherheit besteht über das Sterben des Erasmus Im
Zusammenhang mit Ort und Zeit gibt es keine: er starb am 11. Juli
1536, kurz vor Mitternacht, in Basel, im Hause des Buchdruckers
Hieronymus Froben, an der Ecke Bäumleingasse/Luftgäßlein. Dieses

Gebäude, « Haus zum Luft » genannt, steht noch und beherbergt
heute die Buchhandlung «Haus der Bücher AG.» (vormals
Antiquariat Braus-Riggenbach)4. In dem Sterbehaus waren außer
Froben auf jeden Fall auch dessen Schwager und Teilhaber Nicolaus

Episcopius sowie Bonifacius Amerbach anwesend. Von diesen
drei Freunden ist Amerbach im letzten Testament des Erasmus als

«haeres», das heißt erster Vollstrecker, bezeichnet, die beiden anderen

werden als Mitvollstrecker genannt5.

3 Vgl. Petrus Opmeer, Opus chronographicum orbis universi, I, Antwerpen
1611; ebenso meine Ausgabe: The Poems of Desiderius Erasmus with
introduction and notes, Leiden (Brill) 1956, p. 395.

4 Paul Roth, Die Wohnstätten des Erasmus in Basel, in: Gedenkschrift zum
400. Todestage des Erasmus von Rotterdam, Basel 1936, p. 270 ff.

8 Für den Text des letzten Testamentes vgl. Opus Epistolarum Des.
Erasmi Roterodami, denuo recognitum et auetum per P. S. Allen, Oxonii
1906-1947, t. XI, append. XXV, p. 362 ff. Im Augenblick, da dieser Aufsatz
beendigt wurde, stand der Registerband des Opus Epistolarum, hg. durch
Barbara Flower und E. Rosenbaum, knapp vor dem Erscheinen. Nach rund
einem halben Jahrhundert wird nun das magistrale Sammelwerk, das nach
Aliens Tod durch Mrs. H. M. Allen und H. W. Garrod fortgesetzt wurde, ganz
abgeschlossen und allgemein zugänglich sein.



Das Lebensende des Erasmus 2 5

Über diese Tatsachen kann demnach kein Zweifel bestehen. Basel

war aber schon seit sieben Jahren eine protestantische Stadt, und es
ist (vorsichtig ausgedrückt) nicht selbstverständlich, daß ein Priester

des alten Glaubens Erasmus in seinen letzten Stunden hat
beistehen können. Jedenfalls gibt es keine zeitgenössische Quelle,
die hierauf deuten würde. Der vollständigste und immer noch am
meisten zitierte Bericht über das Sterben des Humanisten stammt
von einem anderen Freund, Beatus Rhenanus. Er besteht aus ein

paar Zeilen, die Rhenanus der posthum erschienenen Origenes-
Ausgabe des Erasmus 6 als Einleitung voranstellte, nachdem er sie
Amerbach zur Prüfung und Vervollständigung vorgelegt hatte 7.

Der Biograph berichtet, daß Erasmus während seiner letzten Krankheit

stets christliche Duldsamkeit bewiesen und einen frommen
Gemütszustand an den Tag gelegt habe und daß er, seine ganze
Hoffnung auf Christus setzend, fortwährend ausgerufen habe:
«,0 Iesu misericordia; Domine libera me; Domine fac finem;
Domine miserere mei', et Germanica lingua ,Lieuer Got', hoc est
,Chare Deus'...» Dann fährt Rhenanus weiter: «Und er fügte nichts
anderes hin^u und behielt bis ^uletr^t sein volles Bewußtsein6. »

Denjenigen, die wissen wollen, ob Erasmus im Schöße der Mutterkirche

gestorben sei oder nicht, gibt dieser Bericht im Grunde
genommen keine endgültige Antwort9. Trotzdem entstanden über
diese Frage schon ziemlich bald einige mangelhaft begründete
Auffassungen, die bis in unsere Zeit hinein lebendig gebheben sind.
Seine verstockten Feinde unter den Katholiken hielten dafür, daß

er als Ketzer gestorben sei, einige betrachteten sein Ende sogar als
vollkommen gottlos10; ein komisch anmutender Obskurantenausspruch,

der schon 1518 auf eine falsche Meldung vom Tode des
Rotterdamers hin umgelaufen war, sagt es deutheh : « Sine lux, sine

crux, sine deus u.» Andere Katholiken neigten zu einem milderen

8Op. Ep. I,p. 52 ff., Z. 29 ff.
7 Vgl. Die Amerbachkorrespondenz, bearb. und herausgegeb. von Alfred

Hartmann, Basel 1942-1953, IV, Nr. 2055, Z. 1 ff. Dieses Werk wird im
folgenden mit der Abkürzung Am. Korr., gefolgt durch die jeweilige
Briefnummer, zitiert.

8 Op. Ep. I, p. 54, Z. 36 f. : «Nec alias [emisit voces, ratione vsus integra
vsque ad supremum vitae exitum.»

9 Die Seltenheit der Quellenangaben über die sakramentalen Gebräuche in
den Jahren vor dem Konzil von Trient läßt es anderseits als weniger gerechtfertigt

erscheinen, die Frage, ob der Sterbende die letzten Gnadenmittel
empfangen habe oder nicht, als absolutes Kriterium für ein katholisches oder nicht
katholisches Lebensende zu betrachten.

10 Vgl. Am. Korr. 2069, Z. 9 f.; 2078, Z. 16 ff.
11 Ep. 950, Z. 25 ff.



26 Cornelis Reedijk

Urteil, zeigten aber doch ihre Beunruhigung12. Anderseits aber

waren viele seiner kathohschen Freunde bereit, die Nachrichten
großzügig zu interpretieren und ohne weiteres anzunehmen, daß
Erasmus in unverdächtiger Rechtgläubigkeit sein Leben beschlossen

habe. So sagt Fredericus Nausea (der sich doch auf dieselben
unbestimmten Quellen stützen mußte wie die anderen) in seiner
Monodia sehr deuthch, daß Erasmus vor seinem Sterben alles getan
habe, was ein gläubiger Katholik tun soll13. Viele Anhänger des

neuen Glaubens hingegen waren der Ansicht, daß Erasmus als

einer der ihren in die Ewigkeit eingegangen sei. Melanchthon
behauptet beispielsweise, Erasmus sei als Glied der Basler Kirche
gestorben. Er stand so sehr unter dem Eindruck der von Rhenanus
wiedergegebenen Sterbensworte, daß er sie selbst aussprach, als
seine Zeit gekommen war: «Domine fac finem.» Den Anwesenden
erklärte er, daß es Erasmus sei, dem er nachfolge14.

Abgesehen von denjenigen, die sich aus wissenschaftlicher Vorsicht

eines Urteils enthalten wollen, ist diese Verschiedenheit der
Auffassungen bis heute lebendig geblieben1S. Mehr oder weniger
isoliert steht der barsche Ausspruch Luthers da : «Vixit et mortuus est

vt Epicurus, sine ministro et consolatione. Ist gefaren in bus cor-
reptam16.» Das Latein ist wohl merkwürdig, die Bedeutung aber
klar: Luther nimmt an, daß sein Augustiner Confrater schließlich
doch in die Hölle gekommen sei. Er wollte offenbar den Berichten
über das Sterben des Erasmus keinen Glauben schenken, wie sie

12 So schrieb z. B. Ludwig Ber am 21. Juli 1536 an Bonifacius Amerbach
(Am. Korr. 2041, Z. 25 ff.): «Post literarum mearum obsignationem cuiusdam
rclatu aeeepi Erasmum nostrum non modo catholice vita perfunetum, verum
nec audire nec videre nec quouis modo ad se admittere voluisse noui Euangelii
precones, et aliquot ante diebus certum predixisse obitus sui diem, eoque die
in extremo ipsius spiritu neminem adfuisse prêter eius familiärem cum excel-
lentia tua. Quod si charissime Bonifaci, non foret molestum, vellem mihi
significaret humanitas tua rem, vt est, et que liceat in vrbem scriberc atque
aliis amicis, vt maleuolorum detractiones confundantur et pereant.» «Ein
solcher Bericht ist leider nicht erhalten», bemerkt Hartmann zu dieser Stelle.

13 Köln, Gymnicus, 1536, ebenfalls abgedruckt in der Leidener Ausgabe
der Opera Omnia (LB), Einleitung zu Band I, Epitaphia.

14 Andreas Flitner, Erasmus im Urteil seiner Nachwelt. Das literarische
Erasmus-Bild von Beatus Rhenanus bis zu Jean Le Clerc, Tübingen 1952, p. 17.

18 Sogar ein neues Werk wie dasjenige von W. E. Campbell, Erasmus,
Tyndale, and More, London 1949, zeugt in dieser Hinsicht noch von einer
auffallend unkritischen Haltung; siehe p. 271 ff., append, p. 274 ff.

18 Luthers Werke in Auswahl, 8. Band; Tischreden, herausgeg. von Otto
Clemen, Berlin 1930, p. 208, 3963; vgl. p. 217, 4028: «. .fuit in genere vitae
sine Deo, securissime vixit, sicut et morixit, qui in agone non petiit ministrum
verbi neque sacramenta, et fortassis illa verba suae confessionis in agone: Fili
Dei, miserere mei! illi affingunt.»



Das Lebensende des Erasmus 27

ihm durch Wolfgang Capito und Bucer ganz im Sinne von Rhenanus

überbracht worden waren17.
Vor ungefähr hundert Jahren schien es, als ob neues Licht diese

alte Frage erhelle. Mgr. F.-X. de Ram, ein Gelehrter von beträchtlichem

Ansehen aus Löwen, publizierte im Jahre 1842 einen
Artikel18, worin er auf die Tatsache hinwies, daß Lambertus
Coomans, ein junger Mann aus Turnhout, der dem Erasmus während

seiner letzten Lebensjahre als Famulus gedient hatte, Priester
gewesen war. Erasmus soll in seinen Armen gestorben sein und
dabei folgende Worte ausgesprochen haben: «O mater Dei, memento
meli » De Ram beruft sich auf L. van Gorkom, Beschryvinge der stad
en vryhejd van Turnhout (eine doch reichlich späte Quelle)19 sowie
auf « deux anciens manuscrits dont l'un nous a été communiqué par
M. van Genechten, président du tribunal de Turnhout». Also ist
Erasmus unter Anrufung der Heiligen Jungfrau als Mutter Gottes
(und nicht etwa als Mutter Jesu!) in den Armen eines Priesters
gestorben ; sein Ende war demnach so rechtgläubig wie man es sich
nur vorstellen kann.

Vor noch nicht langer Zeit wurde diese überraschende Anschauung

ohne jede Einschränkung durch den Jesuiten Ricardo Garcia
Villoslada von der Universität Salamanca in einem Aufsatz La
muerte de Erasmo übernommen20.

Noch neueren Datums sind die Präzisierungen aus der Feder von
Prof. Henri de Vocht21 in Löwen, der sich die gelehrte Welt zu
Dank verpflichtet hat durch eine lange Reihe äußerst gründlicher
Studien über den Löwener Humanismus. Er wies darauf hin, daß
Lambertus Coomans zur Zeit, da er im Dienst des Erasmus stand,

17 Dr. Martin Luthers Briefwechsel. Bearbeitet und mit Erläuterungen
versehen von E. L. Enders, 11. Band, Calw und Stuttgart 1907; siehe Nr. 2414,
Z. 5 5 ff. und Nr. 2416, Z. 34 ff.

18 Note sur Lambert Coomans, secrétaire d'Erasme. In : Bulletins de
l'Académie Royale des sciences et belles-lettres de Bruxelles, IX, 2e partie, 1842,
p. 437 ff. Vom gleichen Autor: Particularités sur le séjour d'Erasme à Bâle et
sur les derniers moments de cet homme célèbre, ibid. IX, ire partie, 1842,
p. 462 ff.; und schließlich: Un théologien de Louvain assistant Erasme dans
ses derniers moments ; notice sur Lambert Coomans de Turnhout. In : Annuaire
de l'Université catholique de Louvain, XVI, 1852, p. 251 ff.

19 Mechelen 1790, siehe p. 83.
20 Miscellanea Giovanni Mercati, Citta del Vaticano, 1946, IV, 381 ff.
21 Le dernier «amanuensis» d'Erasme. In: Revue d'histoire ecclésiastique,

XLV, 1950, p. 174 ff. Vom gleichen Autor erschien ein Artikel in niederländischer

Sprache : Deken Lambert Coomans en zijne getuigenis, in : Taxandria,
nieuwe reeks, XX, 1, 1949, p. 3 ff. Siehe ferner: Henry de Vocht, History of the
foundation and the rise of the Collegium Trilingue Lovaniense, 1517-15 50;
III, Louvain 1954, p. 394 fr.



28 Cornelis Recdijk

noch sehr wenig Latein konnte und bestimmt noch kein Priester
war. De Vocht geht auch etwas genauer auf die Frage der «deux
anciens manuscrits» ein, über die de Ram so unbestimmt berichtete.

Folgendes zeigt sich nunmehr: Coomans wurde 1559 zum
Dekan von St. Peter in Turnhout gewählt. Ein späterer Dekan
dieser Kirche, Charles Gevaert, stellte im Jahre 1639 eine Liste
seiner Vorgänger auf, welche als Handschrift noch erhalten ist22.
Auf Blatt 8 dieser Chronik findet man nun den bewußten Bericht
über die Rolle des Lambertus Coomans am Sterbebett des Erasmus
und über die Anrufung der Mutter Gottes. Und dann nennt Gevaert
seine Quelle: «.. .vt ex Collega nostro, D. Carolo Viruli, qui cum
Decano Coomans resedit, non semel intellexi ego, aliique mecum...»
Also: «.. .wie ich mehr als einmal von Carolus Viruli, der mit
Dekan Coomans zusammen wohnte, gehört habe, und andere mit
mir...»

Das erste gedruckte Werk, in welchem dieses Zeugnis erscheint,
ist eine Geschichte des Klosters Corsendonck, die im Jahre 1644
durch Joannes Hoybergius publiziert wurde M. De Vocht vermutet,
daß die beiden von de Ram erwähnten alten Handschriften zwei
Abschriften von Gevaerts Chronik seien. Man könnte sich wohl
auch vorstellen, daß es sich um die Chronik selber und eine
Abschrift davon handle, aber dies ist von geringerer Bedeutung.
Coomans hat tatsächlich dem Erasmus als Famulus gedient und
wird auch in der Korrespondenz aus den letzten Lebensjahren des
Humanisten gelegentlich erwähnt. Wahrscheinlich im Frühsommer
1535 hatte Erasmus seinen Freund Conrad Goclenius in Löwen
ersucht, ihm einen passenden Bedienten zu verschaffen; in der
Folge meldete sich Coomans in Basel mit einem Brief von Goclenius,
der am 10. August 1535 datiert ist24. Erasmus war sogleich von
dem Jüngling eingenommen: «Placet Lambertus quem misisti»,
schreibt er in einem Brief an Goclenius vom 2. September 1535 25,

und ein halbes Jahr später gibt er aufs neue seiner Befriedigung über

22 Stadtarchiv Turnhout, «Affaires Ecclésiastiques».
23 Corsendonca siue coenobii canonicorum regularium ordinis S. Augustini

de Corsendonq origo et progressus auctore Ioanne Latomo. Ioannes Hoybergius

nunc primum edidit, continuauit, et notationibus illustrauit. Antverpiae,
Hier. Vcrdussen, 1644, p. 65.

24 Ep. 3037, Z. 1 ff. Ganz zu Unrecht schreibt Villoslada (art. cit., p. 402 f.):
«Muerto Enkevoirt en Roma el ano 15 34, Coomans se puso en camino para su
patria, mas al pasar por Friburgo de Brisgovia, entrò a saludar a Erasmo, su
antiguo conocido y amigo, el cual le rogò que se quedase en su compania hasta

que ambos tornasen a los Paises Bajos.» Für diese Konstruktion besteht nicht
die geringste Grundlage. Siehe unten p. 53 und Anm. 132.

25 Ep. 3052, Z. 19.



Das Lebensende des Erasmus 29

Lambertus Ausdruck : «... optimis moribus iuuenem, mihique ad

obsequia cubicularia commodissimum26.» Aus dieser Stelle wird
einmal mehr deutlich, daß wir es hier mit einem einfachen
Hausbedienten und nicht mit einem Sekretär zu tun haben. Im letzten,
am 12. Februar 1536 datierten Testament des Erasmus werden
Lambertus 200 Goldgulden zugedacht, «simihimorienti adfuerit»27.
Diesen Nebensatz dürfen wir sicher nicht anders übersetzen als:

«.. .wenn er während meines Sterbens bei mir sein wird.» Eine
Anspielung auf geistlichen Beistand dürfen wir hinter dieser Wendung

nicht vermuten, denn mit genau denselben Worten hatte
Erasmus in seinem ersten Testament von 1527 seinem damaligen
Famulus Quirinus Talesius, der erwiesenermaßen ein Laie war,
genau dieselbe Summe zugesprochen ".

Nun haben wir also die Wahl zwischen der oben S. 25
angeführten Version des Beatus Rhenanus von 1536 und einer
Darstellung aus dritter Hand, die mehr als hundert Jahre später
auftaucht und von einem jungen Hausbedienten herstammt (denn
mehr als das kann der damals noch ungeschulte Coomans, der 1583

«septuagenarius maior» starb29, nicht gewesen sein). Es muß aber
hier dennoch festgestellt werden, daß Rhenanus beim Sterbebett
nicht anwesend war und daß sein Bericht genau genommen auch
nicht aus erster Hand ist. Wir dürfen aber annehmen, daß Rhenanus
durch Amerbach genau unterrichtet wurde, und wir haben bereits
gesehen, daß er seinen Lebensbericht durch den Basler Freund
nachprüfen heß 30. Überdies finden wir in einem Rundschreiben,
das unmittelbar nach dem 11. Juh 1536 aus Basel an die Freunde des
Erasmus gesandt wurde, die durch Rhenanus überlieferten
Sterbensworte wieder. Nur das holländische «Lieuer Got» fehlt hier.
Dieses Rundschreiben war möglicherweise durch den Arzt Heinrich

Stromer verfaßt worden, einen Humanisten und Freund des

Erasmus, der gerade im Jahre 1536 nach Basel gekommen war, um
- wie man annimmt - dem kranken Greis seine Dienste anzubieten31.
Und in seinem Vorwort zu den Catalogi duo operum Erasmi vom
1. Februar 1537 schrieb Amerbach, daß Ersamus nur mit dem
süßen Namen Jesu auf den Lippen gestorben sei, «... subinde vt
sui misereretur, subinde vt finem faceret implorans»32.

28 Ep. 3104, Z. 27 ff.; vgl. Ep. 3122, Z. 14 ff.
27 Op. Ep. XI, append, xxv, Z. 19 f.
28 Op. Ep. VI, append, xix, Z. 124 f.
29 Vgl. de Vocht, Le dernier «amanuensis», p. 183.
30 Siehe oben p. 25.
31 Ep. 3134; siehe aber auch Am. Korr. 2037.
32 Ep. 3141, Z. 100 ff.



30 Cornells Reedijk

Es handelt sich also deutlich um eine homogene Tradition, die an
der Quelle entstanden ist. Wir wollen Lambertus Coomans, Viruli
oder Gevaert gewiß nicht bösartiger Irreführung bezichtigen,
geben aber doch ohne Zögern der direkten Basler Darstellung den

Vorzug, und dies im Gegensatz zu de Vocht, der sich nach seinen
wertvollen Korrekturen an der Theorie de Rams weiterhin an
die schwache und anfechtbare «Turnhouter »-Version hält,
obwohl es doch offensichtlich ist, daß Erasmus nach seinen
Klosterjahren immer eine gewisse Indifferenz gegenüber der Heihgen
Jungfrau gezeigt hat (auch wenn Villoslada das Gegenteil zu beweisen

suchtM) und besonders auf die Mutter-Gottes-Auffassung stets
kritisch reagierte. Unsere Einwände werden durch eine große Zahl
von Beweisstellen aus den Werken des Erasmus gestützt, die in
einem 1951 erschienenen Aufsatz von Vittorio de Caprariis34
zusammengestellt worden sind. Unter den Argumenten, welche
dieser Autor gegen de Vochts Auffassung anführt, fehlt ein Hinweis

auf Amerbachs doch wohl sehr authentischen Bericht und auf
den Heinrich Stromer zugeschriebenen Rundbrief. Stillschweigend
geht de Caprariis auch noch an einem anderen schwachen Punkt in
Gevaerts Bericht vorbei, den de Vocht ebenfalls übersehen zu
haben scheint. In der betreffenden Notiz steht nämhch, daß
Coomans während vielerfahre dem Erasmus gedient habe. In Wirklichkeit

hatte Coomans, wie bereits erwähnt, nur etwa zehn Monate
im Hause des Erasmus gelebt. Diese Ungenauigkeit ist vielleicht
nicht nur zufälhger Art. Wir können uns sehr gut vorstellen, daß
Coomans in späteren Jahren in Turnhout gerne von der ruhmvollen
Zeit erzählte, da er bei Erasmus Famulus gewesen war. Daß er sich
erst im September 1535 im ketzerischen Basel bei dem Humanisten
gemeldet hatte, war ein Umstand, den er als Dekan von St. Peter
wohl nicht gerade besonders gerne und mit Nachdruck hervorgehoben

haben wird. Wenn er den Eindruck erwecken konnte, als ob
er seinem Meister nach langjährigem treuen Dienst schließlich eben
auch nach Basel gefolgt sei, weil er ihn nicht im Stich lassen wollte,
so war dies eine Retouche, die sowohl dem Ruf des Erasmus als

auch demjenigen des Lambertus Coomans nur nützen konnte.
Der Aufsatz von de Caprariis bildete, soviel mir bekannt ist, den

letzten Beitrag zu unserem Problem. Immerhin gibt es aber
vielleicht doch einige Gründe, der Coomans-Version noch etwas mehr
Aufmerksamkeit zu schenken.

33 Art. cit., p. 396.
84 Qualche precisazione sulla morte di Erasmo. In : Rivista Storica Italiana,

anno LXIII, 1951, p. 100 ff. ; siehe p. 106 ff.



Das Lebensende des Erasmus 31

Das einzige stichhaltige Argument, das meines Erachtens gegen
die Zuverlässigkeit der Basler Tradition vorgebracht werden
könnte, besteht darin, daß Basel im Jahre 1536 völlig dem neuen
Glauben zugetan war, der als Staatsreligion auch durchaus konsolidiert

war. Es hätte demnach für die Basler Freunde des Erasmus
gefährlich werden können (so könnte man folgern), in Briefen, von
welchen sie wußten, daß sie von Hand zu Hand gehen würden,
geschweige denn in einem gedruckten Text (Amerbachs Vorreden
zu den Catalogi duo) die Einzelheiten zu erwähnen, die Coomans
seinerseits in Brabant wohl erwähnen konnte. Immerhin hätten
dann Amerbach und die andern Basler Freunde des Humanisten
nicht nur eine Unterlassungssünde begangen, sondern sie hätten
auch die Tatsachen verfälscht, denn sowohl Stromer als auch
Amerbach erklären jeder auf seine Art, daß es außer dem wiederholten

Anruf Jesu nichts ^u hören gab. Ferner ist festzustehen, daß
der Elsässer Beatus Rhenanus, obwohl sehr fortschrittlich in seinen
theologischen Anschauungen, bis zu seinem Tode katholisch gebheben

ist. Amerbach selber hat sich erst anderthalb Jahre früher dem
neuen Glauben zugewandt, und zwar geschah dies nicht ganz aus
freien Stücken. Sie unterhielten beste Beziehungen zu beiden
Lagern und hätten gewiß nichts unterlassen, um die gut katholischen

Freunde des Erasmus im Hinblick auf dessen Orthodoxie
diskret zu beruhigen, wenn sie ergänzende Mitteilungen hätten
machen können. In den vielen Briefen, die kurz nach dem Tode des
Humanisten gewechselt wurden, habe ich keine einzige Zeile
entdecken können, die als Reaktion auf solche vertrauliche Mitteilungen

zu interpretieren gewesen wäre 35. Man mußte sich trösten mit
der Gewißheit, daß Erasmus in einem Seelenzustand gestorben war,
den man in nichtformellem Sinne als christlich bezeichnen konnte.

Im neuesten, 1953 erschienenen Band der Amerbachkorrespon-
denz findet sich ein kurzer, aber höchst interessanter Brief von
Erasmus Schets 36, einem Bankier aus Antwerpen, der jahrelang das
Vertrauen des Erasmus genossen hatte und als dessen finanzieller
Agent und Berater in den Niederlanden aufgetreten war37. Die

38 Vgl. die oben (p. 26, Anm. 12) zitierte Stelle aus dem Brief von Ludwig
Ber. Die Aussage Nauseas (p. 26, Anm. 13) «. .quod omnia ea absoluerit,
quae Catholicum et Orthodoxum virum decent. .» verliert alle Bedeutung
durch die Beifügung, «. .veluti fortasse non deerunt, qui posthac bona fide
reddent, quae nos hoc quidem tempore per occupationes et aegritudines,
quibus vltra recentem ex ipsius Erasmi more dolorem, valde destinemur et
angimur, digne praestare non potuimus...»

38 Am. Korr. 2052.
37 Introd. Ep. 1541.



3 2 Cornells Reedijk

persönlichen Beziehungen zwischen dem Humanisten und der ganzen

Familie Schets waren ebenfalls sehr freundschaftlich gewesen.
In dem betreffenden Brief, der am 18. August 1536 datiert ist, dankt
der Bankier, der ein frommer Kathohk war, Amerbach für die
Nachricht vom Tode des Erasmus. Es scheint, daß diese Mitteilung
wiederum in dem uns bereits bekannten Wortlaut abgefaßt gewesen

ist. Schets fühlt sich nämhch getröstet, da er nun weiß, daß das
Ende « chrystianissimus » gewesen und sein Freund im Vertrauen
auf die unendhche Barmherzigkeit Gottes in die Ewigkeit
hinübergegangen ist, mit nichts anderem als dem süßen Namen Jesu auj den

Lippen. Der Brief Amerbachs ist nicht erhalten, aber es ist gewiß,
daß der Überbringer niemand anders war als unser Lambertus
Coomans. Aus dem zitierten Antwortschreiben des Erasmus Schets

geht hervor, daß Coomans es nach Basel bringen werde. Wenn nun
Coomans mehr von der Sache wußte, als in den Basler Berichten
enthalten war, besteht doch aller Anlaß anzunehmen, daß er im persönlichen

Gespräch mit dem Antwerpener Bankier seine eigene Version
zum besten gegeben hätte, wenn sie damals schon von diesen Basler
Berichten abgewichen wäre. Auf diese Widersprüche hätte Schets in
verschiedener Weise reagieren können : er hätte den Kopf schütteln
und schweigen können; er hätte in seiner Antwort an Amerbach in
ökumenisch-unbestimmten Ausdrücken auf das Lebensende des
Freundes zurückkommen können; er hätte sich auch unumwunden
erkundigen können, wie es sich nun eigenthch zugetragen habe,
wer angerufen worden sei, Jesus oder Maria, die Mutter Gottes.
Aber es geschieht nichts von alledem: er bestätigt nur den Empfang

von Amerbachs Nachricht und wiederholt ausdrücklich:

«... nil prêter dulce nomen Yesu inuocans...M» Deshalb glaube ich
nicht, daß Coomans ihm etwas anderes erzählte, als was in Amerbachs

Brief zu lesen war. Auch möchte ich eigentlich bezweifeln,
daß er etwas anderes überhaupt erzählen konnte. Also müssen wir
hic et nunc mit der Coomans-Version abrechnen, auch wenn wir
dies durchaus nach dem Gebot christlich-humanistischer Toleranz
tun können. Als Lambertus in späteren Jahren als Dekan von
St. Peter in Turnhout zu bescheidenem Ansehen gelangt war,
machten zwei Dinge vor allem seine Berühmtheit aus. Das eine war
eine Staatsdecke aus roter Seide, die den Rücken des Maultieres
geziert hatte, das unserem Utrechter Papst Hadrian VI. gehörte.
Coomans hatte die Decke von Kardinal Willem van Enckenvoirt
geerbt, dem er gedient hatte, bevor er in den Dienst des Erasmus
getreten war. Er schenkte das kostbare Tuch seiner St. Peterskirche,

38 Am. Korr. 2052, Z. 5.



Das Lebensende des Erasmus 3 3

wo es bis zur französischen Revolution aufbewahrt bheb39. Sein
zweiter Anspruch auf besondere Würde gegenüber anderen Turn-
houter Dekanen beruhte auf der Erinnerung an das Jahr, das er im
Dienste des Erasmus verbracht hatte. Die einzige Tatsache, die
diesem letzteren Ruhm hätte Abbruch tun können, bestand wie
schon gesagt darin, daß diese Episode sich in einer ketzerischen
Stadt abgespielt hatte, wohin Coomans ganz aus freiem Willen
gegangen war, und daß sich das Sterben des verehrten Meisters in
einer Art und Weise zugetragen hatte, die nach Turnhouter
Maßstäben Anlaß zu Besorgnis geben mochte. Lambertus Coomans
konnte der allgemeinen Beruhigung und seinem eigenen Ruf
einen Dienst erweisen, wenn er in seiner Erinnerung einige kleine
mildernde Korrekturen anbrachte. Vielleicht hielt er diese gar
nicht für Korrekturen, sondern vielmehr für leichte Paraphrasen.
Oder vielleicht verstanden ihn seine frommen Freunde falsch.
Jedenfalls trat die Mutter Gottes an den Platz Jesu, und aus einem
Jahr wurden viele Jahre. Richten wir Coomans deshalb nicht, seine
Absichten waren ehrenwert.

Wir stehen damit vor einem Resultat, wenn auch vor einem
negativen: für uns ist der Beweis nicht erbracht, daß Erasmus in

Jormellem Sinn als Kathohk gestorben ist. Einen anderen negativen
Schluß können wir mit weniger Mühe ziehen. Dieser bezieht sich
auf Melanchthons Behauptung, Erasmus sei als Glied der Basler
Kirche gestorben. So werden jedenfalls seine Worte «ciuis Basiliensis

esse voluit» erklärt, und tatsächlich fielen Zugehörigkeit zur
Bürgerschaft und kirchhche Mitghedschaft in Basel zusammen. Um
in diesen Status zu gelangen, hätte Erasmus aber öffentlich am
Abendmahl nach der Basler Ordnung teilnehmen müssen, und
darüber ist uns nichts bekannt. Dabei ist es fast undenkbar, daß die
Basler Obrigkeit einem solchen Triumph nicht die größtmögliche
Berühmtheit verschafft hätte. Also können wir folgendes feststehen:
Vorläufig verfügen wir über keine Beweise, daß Erasmus vor
seinem Tode den neuen Glauben angenommen hat.

Damit braucht aber in dieser Angelegenheit das letzte Wort noch
nicht gesprochen zu sein. Wir müssen nicht nur die Evidenz oder
vielmehr den Mangel an Evidenz, den die Geschehnisse in der
Nacht vom 11. auf den 12. Juh 1536 hefern, in Betracht ziehen. Es
ist auch wichtig zu wissen, mit welchen Absichten Erasmus ein
Jahr vorher nach Basel gekommen war. Ebenso lehrreich erweist

OT Van Gorkom, p. 83; Th. I. Welvaarts, Geschiedenis van Corsendonck,
Turnhout 1880-1881, Bd. II, p. 205 ; de Vocht, Le dernier «amanuensis », p. 180.

3 Basier Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum, jj. Band.



34 Cornelis Reedijk

sich die Untersuchung des Verhältnisses zwischen der Geisteshaltung

seiner Schriften und der Art und Weise, wie er seinem Tode
entgegenging. In dieser Hinsicht muß ich mich aus praktischen
Gründen sehr kurz fassen. Ich werde mich, abgesehen von den
Briefen, die natürhch die wichtigste Grundlage meiner Darstellung
bilden, denn auch nur auf einige Werke der letzten Jahre beziehen.

Was also trieb Erasmus nach Basel zurück Bevor wir versuchen,
diese Frage zu beantworten, müssen wir noch feststellen, was ihn
sechs Jahre vorher veranlaßt hatte, Basel zu verlassen.

Die Basler Reformation kam nicht wie ein Donnerschlag aus
heiterem Himmel. Jahrelang hatten Spannungen bestanden. Das
Volk war oft in Aufregung gebracht worden, der alte Glaube besaß
noch lange seine hartnäckigen Parteigänger, der Rat blieb
unentschlossen und versuchte, so gut oder schlecht es ging, das
Gleichgewicht zwischen den Parteien zu wahren. Aber anfangs Februar
15 29 platzte die Bombe. Es kam zu einem ziemhch gründhchen
Bildersturm, der Rat gab nach; auf etwas besonnenere Weise
vollendete er die Räumung der Kirchen. Die Messe wurde verboten,
und Oekolampad wurde der erste Antistes der neuen Basler
Staatskirche. Ein großer Auszug folgte. Das Domkapitel zog nach
Freiburg i. Br., ebenso der bei weitem größere Teil der Universitätsprofessoren.

Erasmus hatte es nicht so eihg. In seinen Briefen sagt
er vorläufig - wohl aus Vorsicht - noch wenig über die Vorkommnisse;

er überläßt es seinen Kurieren, mündhch über die neue
Situation zu berichten 40. Aus den wenigen Zeilen, die er der
Umwälzung widmet, spricht nicht zuletzt die Sorge um die persönliche

Freiheit. Vom Rat glaubt er nichts fürchten zu müssen, was
ihn aber besonders beunruhigt, ist die Tatsache, daß es sich hier
um einen Volksaufstand handelt. Die Plebs ist losgebrochen 41,

und das kann gefährhch werden. Er würde gerne nach Speyer
ziehen, aber dort ist ein Hof, und daraus könnten ihm allerlei zwar
ehrenvolle, aber lästige Verpflichtungen erwachsen42. Freiburg
hegt näher, ist aber nur ein kleines Nest und seine Bevölkerung ist
« superstitiosior », eine Qualifikation, die wir vielleicht besser
übersetzen mit «allzu sehr an den formellen kirchhchen Gebräuchen
hängend » **. Und wie steht es mit den Fastenregeln Freihch besitzt

40 Ep. 2105, Z. 5 ff.; 2106, Z. 12 ff.
41 Ep. 2107, Z. 5 ff.; vgl. Ep. 2158, Z. 1 ff. und 2193, Z. 10 ff.
42 Ep. 2107, Z. 12 ff.; 2112, Z. 17 ff.
43 Ep. 2107, Z. 15 ff.; vgl. 2136, Z. 258 und den Erasmus zugeschriebenen

Dialog Iulius Exclusus, in : Erasmi opuscula, a supplement to the Opera omnia ;

edited with introductions and notes by Wallace K. Ferguson, The Hague 1933,
p. 38 ff.; siehe Z. 777 ff. und 893 (p. 105 bzw. in).



Das Lebensende des Erasmus 3 5

er die Erlaubnis der allerhöchsten Instanzen, diese gemäß den
Bedürfnissen seiner gefährdeten Gesundheit freier zu handhaben.
Aber wird sich die engherzige Bevölkerung mit solchen Erklärungen

begnügen? Und jeden Freitag Fisch - das ist sein Tod!
Ende März ist es ihm klar, daß er ausziehen muß, daß eine

Entscheidung von ihm erwartet wird. Er legt allen Nachdruck darauf,
daß dieser Entschluß um so vielsagender sein werde, als er seinem
persönhchen Wohlbefinden schade. In diesem Sinne schreibt er am
24. März 1529 an Johannes Vergara. Aber, noch einmal, wohin?
Nicht nach Brabant, denn dort werden ihn seine Feinde belästigen.
Um ihrem Einfluß zu begegnen, müßte er Beziehungen zum Hof
von Brüssel pflegen, und dazu ist er körperlich nicht imstande:
«At haec valetudo non patitur vt cuiquam hominum inseruiam.
Interim tamen ahquo demigrandum, nec satis video quo: adeo

nusquam affulget spes tranquillitatis.» Die Veränderung wird ihm
aber in jedem Fähe schaden: «Ob cubiculum mutatum, ob ahud
vinum, ob vestem mutatum subinde perichtor. Quid futurum censes
si rehcto nido cui tot annis assueui, rehctis amicis quos habeo
diutina consuetudine perspectos et exploratos, ahi veluti mundo me
commisero ?44»

In einem Brief vom 25. März an Alfonso Fonseca, den Erzbischof
von Toledo, dessen Sekretär Vergara war (beide Schreiben konnten
demselben vertrauten Boten mitgegeben werden45), erklärt Erasmus
ausführlich die schwierige Lage, in die er im Hinbhck auf die
Mutterkirche und die Reformationsbewegung gelangt ist. Er kommt
wiederum zum gleichen Schluß, dem er ein nachdrückliches Zeugnis

seiner grundsätzlichen Rechtgläubigkeit beigibt: «Mihi ver-
tendum solum : quod non absque summo vitae discrimine scio me
facturum. Tot annis huic assueui nido: sed de euentu viderit
Christus. Nos quod homine orthodoxo dignum est faciemus, vt
potior sit pietatis quam incolumitatis ratio, quandoquidem hic
manere, vbi nec sacrificare heet nec corpus Domini conficere, nihil
ahud sit quam profited quod isti profitentur 46.»

Einige Tage später, am 30. März, schreibt er an den Basler Theologen

Ludwig Ber, der schon im Januar ausgezogen war. Beim
Lesen dieses Briefes erstaunen wir einmal mehr über die
Nonchalance, mit welcher Erasmus Tatsachen und Daten behandeln
konnte, auch dort, wo es um eben erst Vergangenes ging. Während
er am 24. März Vergara geschrieben hatte, er wisse noch nicht,

"Ep. 2133, Z. 86 ff.
46 Ep. 2133, Z. 2, Anm.; 2109, Z. 2 f., Anm.
48 Ep. 2134, Z. 196 ff.; vgl. Ep. 2145, Z. 22 ff.



36 Cornells Reedijk

wo er eine Zuflucht suchen solle, erzählt er nun, er habe schon vor
Ostern (28. März) in Freiburg ankommen wollen, als eine ungefähr
Mitte März aufgetretene Erkältung ihm das Reisen verunmöghcht
habe 47. Aber, so fährt er weiter, schon lange vorher habe er seine
kostbarsten Besitztümer vorausgeschickt, um dann mit dem Rest
seines Hausrates zu folgen, sobald sich eine Gelegenheit zeige.
Und er fügt noch hinzu: «Interim cubiculum nobis pro tempio est,
donec cum Hebreis in deserti libertatem restitutis licebit sacrificare
Domino: quod sane spero futurum propediem ^,» Noch an anderen

Stellen dieses langen Briefes gibt er Erklärungen ab über seine

aufrichtige, wenn auch nuancierte Orthodoxie in Bezug auf die
umstrittenen Riten und Sakramente 49.

Tatsächhch ist die Wahl schließlich doch auf Freiburg gefallen.
Vor seinem Wegzug trifft Erasmus noch mit Oekolampad zusammen,

den er in seinem Colloquium Cyclops lächerhch gemacht haben
soll50. Es wird eine Abmachung getroffen für ein Gespräch im
Garten Frobens. Dort wird das Mißverständnis beigelegt51. In der
nächsten Ausgabe der Colloquia fehlt die betreffende Stelle 52. Wir
wissen nicht, ob Oekolampad und Bürgermeister Jakob Meyer zum
Hirzen wirkhch alles versucht haben, um Erasmus zu bestimmen,
auf seinen Entschluß zur Abreise zurückzukommen, wie es der
Humanist gerne darstellt53. Jedenfalls sei auf einige Äußerungen
Oekolampads hingewiesen, die in diesem Zusammenhang nicht ohne
Interesse sind: «Habuit hoc perpetuo Basilea», schreibt er noch am
31. März an Grynaeus, «vt doctis gratissima fuerit ciuitas. Quid
putas Erasmum hic detinet?5*» Und am 11. April teilt er dem Gräzisten

mit: «Abiturus est et Erasmus; id facturus nimirum in gratiam
Principum, quibus deuinctus est. Sed non perpetuo aberit, vt opinor.
Verum in illos non respicimus, quandoquidem Academiam nouam

47 Ep. 2136, Z. 1 ff.
48 Ep. cit., Z. 23 ff.
40 Ep. cit., Z. 205 ff.
80 In der Ausgabe von Froben, Basel, März 1529. Vgl. Bibliotheca

Belgica. Bibliographie générale des Pays-Bas..., Gent/'s-Gravenhage 1880 ff.;
Nr. E 473. Die Bände, welche die Werke des Erasmus enthalten, werden hier
mit der Abkürzung B Er2 zitiert. Über diese Beschuldigung auch Ep. 2147,
Z. 1 ff.; 2158, Z. 49 fr.; 2196, Z. 74 fr. Wahrscheinlich war sie unbegründet:
Ep. 2121, Z. 4, Anm.

51 Ep. 2158, Z. 53 ff.; 2196, Z. 90 f.
82 Basel, Froben, September 1529, B Er2 Nr. 475.
63 Ep. 2158, Z. 55 ff.; 2196, Z. 93 ff.
84 Simonis Grynaei epistolae. Collegit et edidit Guil. Th. Streuber,

Basileae 1847, XXVII, p. 35/36. Sperrung vom Verf.



Das Lebensende des Erasmus 37

et feliciorem meditamur 55.» «Er wird gewiß wieder zurückkommen

» Oekolampad hat recht behalten.
Am 13. April betrat Erasmus das Schiff, das ihn nach Neuenburg

am Rhein bringen sollte. Er hatte sich an einem stillen Orte bei der
St. Johannvorstadt einschiffen wollen, aber dies wurde nicht
zugelassen. Der Grund war ihm unbekannt, hing aber wahrscheinlich
mit den Zollvorschriften zusammen 56. So fand die Abfahrt unter
großer öffentlicher Anteilnahme bei der Schifflande statt. Noch auf
dem Ufer stehend dichtete er ein Epigramm, das erhalten gebheben
ist und woraus aufrichtige Worte der Trauer sprechen, da er nun
die Stadt, die ihm heb war, verlassen muß 57. Einige Tage später
kam er in Freiburg an, wo er durch den Rat mit vielen Ehrenbezeugungen

willkommen geheißen wurde58.
In den ersten Monaten versuchte Erasmus aufrichtig, aus seinem

neuen Aufenthalt den bestmöglichen Gewinn zu ziehen. Aber schon
bald kamen die Enttäuschungen. Es mißfiel ihm, daß er das prächtige

Haus «zum Wallfisch» (jetzt Franziskanerstraße 3) 59, das für
Kaiser Maximilian gebaut worden war und ihm nun von der Stadt
zur Verfügung gestellt wurde, mit einem anderen Gelehrten,
Othmar Nachtigall (Luscinius), teilen mußte, der - ebenfalls aus
Glaubensgründen - von Augsburg weggezogen war. Eine
unangenehme Überraschung bedeutete es für ihn, als er um Weihnachten
15 29 die Aufforderung erhielt, fortan Miete zu bezahlen 80. Es ent-

85 Op. cit., XXIX, p. 39. Sperrung vom Verf. Im Hinblick auf derartige
Äußerungen kann man sich fragen, ob Ernst Staehelin in seiner Studie «Erasmus

und Oekolampad in ihrem Ringen um die Kirche Jesu Christi » (Gedenkschrift,

1936, p. 166 ff.) das persönliche Verhältnis zwischen den beiden Männern

in diesem Stadium nicht etwas idealisiert hat.
68 Ep. 2158, Z. 77 ff.; 2196, Z. 114 ff.; W. J. M. van Eysinga, Einiges über

die frühere Schweizer Rheinschiffahrt, in: Festgabe für Max Huber zum
sechzigsten Geburtstag, 28. Dezember 1934, Zürich 1934, p. 114 fr.

67 Vgl. Poems, Carm. 123:
Iam Basilea vale, qua non vrbs altera multis

Annis exhibuit gratius hospitium.
Hinc precor omnia laeta tibi, simul illud: Erasmo

Hospes vti ne vnquam tristior adueniat.
88 Ep. 2158, Z. 83 ff. Über den Aufenthalt in Freiburg: Hermann Mayer,

Erasmus in seinen Beziehungen zur Universität Freiburg, in: Alemannia,
herausgeg. von Friedrich Pfaff. Neue Folge, Bd. 8, Freiburg i. Br. 1907,
p. 287 fr.; H. Schreiber, Geschichte der Albert-Ludwigs-Universität zu Freiburg

im Breisgau, Bd. II, Freiburg [i. Br.] 1859, p. 27 ff-
69 Ep. 2112, Z. 5 ff., Anm. 15 ; Emil Major, Erasmus von Rotterdam, Basel

[1926], p. 22. Mayer, art. cit., p. 290, spricht vom Haus Zur weißen Lilie, jetzt
Franziskanerstraße 3.

80 Eine Übersicht über diese Schwierigkeiten findet sich in der Einleitung
zu Ep. 2462.



38 Cornelis Reedijk

standen Mißverständnisse und Komplikationen, denen Erasmus

1532 ein Ende setzte, indem er sich ein eigenes Haus kaufte («zum
Kind Jesu», früher Schiffstraße 7), das er im September dieses

Jahres bezog.
Anderseits begegneten sowohl der Rat als auch die Herren der

Universität Erasmus mit großer Ehrerbietung. Vor allem gegenüber

der Hochschule muß er sich jedoch ziemlich hochmütig
benommen haben. Von den wissenschaftlichen Leistungen der
Professoren hielt er nicht allzu viel81. Nur seinen alten Freund, den

Juristen Zasius, schätzte er sehr hoch. Zasius war ein hebenswürdiger

Mann, aber etwas primitiv in seinen Reaktionen und
bisweilen aufbrausend. Er war in seinen späteren Jahren ein viel
gehorsamerer Katholik als Erasmus. Aus indirekten Hinweisen
ergibt sich der Eindruck, daß im Lauf der Freiburger Jahre des

Erasmus das Verhältnis zwischen den beiden alten Herren jedenfalls

nicht intimer wurde. «Ich sehe Erasmus fast nie», «Erasmus
erzählt mir nie etwas», klagt Zasius in Briefen an seinen früheren
Schüler Bonifacius Amerbach 62.

Mit Glarean, der schon im Februar nach Freiburg gezogen war,
wo man ihm sogleich ein Lektorat der Poesie anbot TO, hat Erasmus
in den Jahren seiner «Babylonischen Gefangenschaft» zweifellos
häufigen Umgang gepflogen. Trotzdem bestand kein völliges
Vertrauen zwischen ihnen. Während der letzten Lebensjahre des

Erasmus vollzog sich eine gegenseitige Entfremdung, so daß der
Rotterdamer sich schließlich veranlaßt fühlte, das für Glarean
bestimmte Legat aus seinem Testament zu streichen.

Noch ein anderer Basler, der bereits genannte Ludwig Ber, der

1514 und 15 20 Rektor der Universität gewesen war, ließ sich nach

einigen Streifzügen in Freiburg nieder. Erasmus, der ihn scherzend
und wohl auch ein wenig herablassend «theologus noster» nennt,
hat von ihm viele Beweise treuer Freundschaft empfangen 64.

81 Mayer, art. cit., p. 293 ff.; Schreiber, op. cit., p. 29 ff.; vgl. auch Ep. 2191,
Z. 83 ff.; 2290, Z. 43 ff.; 2587, Z. 35 f.; 2588, Z. 4fr.

82 Am. Korr. 1393, Z. 1 f.; 1470, Z. 12 ff.; 1477, Z. 5 f., Z. 10 f.; 1493,
Z. 6 f.; 1512; 1531; 1876, Z. 27 fr.; 1886; Ep. 2954. Einige Gelegenheitsgedichte,

die ein anschauliches Bild von dem formell-höflichen Umgang
zwischen den beiden Gelehrten vermitteln, sind abgedruckt in Gilberti Cognati
Nozereni Opera, Basileae [H. Petri, 1562], p. 415.

83 Introd. Ep. 440; Ep. 3052, Z. 22 fr.; 3055, Z. 1 ff. Im Testament von
1527 wurde Glarean mit einem Legat bedacht, welches jedoch im letzten
Testament fehlt. Vgl. Op. Ep. XI, app. xxv, introd.; Am. Korr. 2068.

84 Ep. 2631, Z. 75 ff.; 2827, Z. 7 f.; 2988^.93 ff.; Am. Korr. 1918, Z. 5 ff.,
Cognatus an Amerbach (Freiburg, 22. Februar 1535): «Itaque Erasmus nactus
quendam certissimum hominem et intimum ei amicum (nosti) scripsit pontifici
et aliquot cardinalibus et episcopis.»



Das Lebensende des Erasmus 39

Im August 1533 teilte der Rektor der Universität Freiburg voller
Freude seinen Kollegen mit, daß sich Erasmus am 5. dieses Monats
in die Matrikel habe einschreiben lassen, und zwar als «theologiae
professor»65. Nur eine Partei zog jedoch Vorteile aus diesem Bündnis

: Erasmus selber. Er konnte nun den Anspruch auf Steuerfreiheit
für sein Haus erheben. Im übrigen besteht vielleicht ein Zusammenhang

zwischen diesem Schritt und seinen Plänen, ein neues Testament

aufzusetzen 66.

Da er als uneheliches Kind geboren war, benötigte er eine besondere

Erlaubnis zur Abfassung eines rechtsgültigen Testaments. Für
sein erstes Testament hatte er, abgesehen von einem päpstlichen
Dispens, diese Erlaubnis von dem Basler Schultheißengericht erhalten

67. Er war aber nicht davon überzeugt, daß sein Testament
unter den veränderten Umständen auch in Freiburg gültig sei. Es
ist sehr wohl möglich, daß er erwartete, auf Grund seines privilegierten

Status als Fakultätsprofessor in dieser Hinsicht in eine bessere

Position zu gelangen. Es ist auch auffallend, daß er einen Tag
nach seiner Eintragung in das Universitätsregister ein Dokument
unterzeichnete, durch welches er einen wichtigen Teil seines
Vermögens unter bestimmten Bedingungen in die Hände Amerbachs
in Basel legte œ. Im Ingreß dieses Aktenstücks nennt er sich unvermittelt

bereits «theologiae professor». Auch von seinem Recht,
gegen Entschädigung Studenten in sein Haus aufzunehmen, hat er
Gebrauch gemacht, ohne sich an die einschränkenden Bestimmungen

zu halten. Verpflichtungen nahm er überhaupt keine auf sich.
Abgesehen von einem einzigen - und dazu noch flüchtigen -
Gutachten bei einer Vakanz hat die Universität keinen Dienst von ihm
empfangen 69.

Man muß demnach wohl annehmen, daß Erasmus in akademischen

Kreisen Freiburgs zwar mit Ehrerbietung behandelt wurde,
aber wenige Zeichen echter Freundschaft erfuhr. Auch im kleinen

88 Mayer, art. cit., p. 297 ff.
88 Dieses wurde - oftmals aufgeschoben - anfangs Januar 1534 aufgesetzt.

Vgl. Ep. 2754, Z. 7, Anm.; 2898, Z. 4. Im Konzept zum letzten Testament,
von dem noch die Rede sein wird und dem das nicht mehr erhaltene Freiburger
Testament offensichtlich als erste Vorlage gedient hat, sind am Anfang die
Worte « theologiae professor » unter einer Durchstreichung lesbar. Wir können
also annehmen, daß sich Erasmus auch im Freiburger Testament dieses Titels
bedient hatte. Weiteres unten.

87 Ep. 1588; Das Testament des Erasmus vom 22. Januar 1527. Nach
Amerbachs Copie in der Universitätsbibliothek zu Basel herausgeg. von Ludwig

Sieber, Basel 1889; Op. Ep. VI, app. xix.
88 Ep. 2855.
88 Mayer, art. cit., p. 294 f.; Schreiber, op. cit., p. 30.



40 Cornells Reedijk

Kreis seiner eigenen Haushaltung gab es allerhand Verdrießlichkeiten.

Er hatte Mühe mit dem Personal. Immer wieder begegnen
wir in seinen Briefen Klagen über seine Famuh, welche kamen und
gingen. Einer von ihnen, Quirinus Hagius, ließ einmal während
einer Mahlzeit in Brüssel die Bemerkung fallen, daß Erasmus im
Grunde völhg mit Oekolampad einig gewesen sei, daß man seine
wahren Anschauungen aus seinen Schriften nicht ersehen könne,
und daß nur seine Hausgenossen über seine religiöse Denkweise
wirkhch im klaren sein könnten 70. Zu Recht oder zu Unrecht,
Erasmus war immer rasch bereit, in seinen Bedienten lutherische
Spione zu sehen. Im März 1534 ging ein Brief nach Brabant an
Cornehus Grapheus mit dem Notruf nach einem guten, vertrauenswürdigen

Famulus, am liebsten einem Niederländer und nicht allzu
jung. Erudition fällt weniger ins Gewicht, wenn er nur Latein
versteht und es einigermaßen schreiben kann. Er soll weder an
Syphilis noch an Fallsucht leiden und soll kein «superstitiosus»
sein. Mitgheder von Sekten - gemeint sind die Reformierten -
duldet Erasmus nicht in seiner Umgebung 71.

Mit Gilbertus Cognatus, der seit 15 29 die viel wichtigere Funktion

eines wissenschafthchen Sekretärs bekleidete und für Erasmus
eine sehr nützhche Hilfskraft bedeutete, war das Verhältnis auch
gelegentlich gespannt72. Im Herbst 1533 zeigte sich für Cognatus
die Aussicht auf ein Kanonikat in seiner Geburtsstadt Nozeroy in
Burgund. Im Januar 1535 73 verwirklichte sich die Sache und
obwohl Cognatus bereit war, noch bei seinem Meister zu bleiben,
solange es nötig wäre, zeigte Erasmus sich verbittert und fühlte
sich wohl sehr einsam, als er sah, daß der junge Mann seinen
eigenen Weg gehen wollte 74.

Margaretha, die Magd und Haushälterin, war so, wie ihre Berufsund

Schicksalsgenossinnen aller Zeiten sind. Sie sorgte wahr-

70 Introd. Ep. 2704; 2906, Z. 127 ff. ; 2940, Z. 6 ff. ; 2997, Z. 5 ff.
71 Ep. 2916, Z. 8 ff.
72 Ep. 2878, Z. 41 ff.
73 Introd. Ep. 2381; Ep. 3062, Z. 1 ff.
74 Ep. 3076, Z. 14 ff. Als das Leben des Erasmus sich seinem Ende näherte,

wollte Gilbertus wiederum bei ihm in Dienst treten, stieß jedoch dabei auf
großen Widerstand, u. a. von Seiten seiner Eltern, die einen Aufenthalt in Basel
als unerwünscht betrachteten; Ep. 3068, Z. 27 fr.; 3104, Z. 25 ff.; 3122, Z. 5.
Auffallend ist in diesem Zusammenhang eine Äußerung des Erasmus in einem
Brief vom 11. März 1536: «Parentes suum potius quam tuum agunt negotium.
Quaerunt columnam in quam domus inclinata recumbat. Et hic est fere affectus

parentum idiotarum. Protrudunt aliquem e liberis in cucullam aut sacerdotium,
persuadentes sibi tuta omnia, si quem Deo dedicent qui pro se oret. At interim
interdum sibi parant qui ipsis male precetur» (Ep. 3104, Z. 35 ff.).



Das Lebensende des Erasmus 41

scheinlich gut für Erasmus, aber sie irritierte ihn in hohem Maße.
Schon im ColloquiumConuiuiumpoeticum aus dem Jahre 1523 ist sie

verewigt75. Meistens nennt der Humanist sie seine Furie. In einem
Brief vom Januar 1534 schüttet er dem jungen Caspar Schets sein
Herz aus, nachdem dessen Mutter ihm aus Antwerpen eine Rolle
Leinen für neue Bettücher geschickt hat. Es sei freundheh von ihr,
daß sie ihm so guten Stoff zukommen lasse, aber er möchte
wünschen, daß sie ihm auch zu einer guten Magd verhelfen könnte.
«Wie sind diese Frauenzimmer doch nachlässig! Man vertraut
ihnen etwas Wertvolles an, und wenn sie es dreimal gewaschen
haben, ist es schon verdorben, so wringen und schlagen sie die
Wäsche aus und mißhandeln sie dabei! Die meinige ist ein
häßliches altes Weib, faul und geschwätzig, sie ißt zuviel und hat ein
böses Maul. Allein könnte sie es gegen fünfzehn Frauen aufnehmen.
Dennoch ist sie nun schon etwa zwölf Jahre bei mir. Niemand rät
mir, sie fortzuschicken, weil ich dann höchstens eine noch schlimmere

erhalten würde. Ich habe es einmal versucht. Ich habe sie

fortgejagt und eine junge Dienstmagd genommen. Aber die war ein
Verhängnis! Sie hätte meine Haushaltung ruiniert, wenn ich es
nicht beizeiten gemerkt hätte. So habe ich mich eben wieder mit
meiner Alten versöhnt76.»

Als Erasmus im Jahre 1535 nach Basel zurückkehrte, nahm er sie
nicht mit. Bei der Aufhebung des Freiburger Haushalts hatte es

wegen einiger Stücke noch Streit gegeben. Cognatus, der die
Angelegenheiten des Erasmus regeln mußte, wurde beauftragt, die Alte
großzügig zu entlöhnen und sie so rasch wie möghch zu entlassen77.
Es drohte die Gefahr, daß sie ihm nach Basel nachreiste, aber
glücklicherweise kam es nicht dazu 78. Nach dem Tode des Erasmus
erschien sie doch noch in Basel, und jetzt war es Amerbach, der
sich mit ihr abmühen mußte 79.

Triviahtäten, wird man sagen. Dennoch halte ich dafür, daß dies
alles zusammengenommen eine Rolle spielte, als Erasmus seinen
Entschluß faßte, Freiburg zu verlassen. Der alte, kränkhehe Mann
konnte die Last seiner Haushaltung nicht mehr tragen. Sein
Argwohn begann die Form einer Neurose anzunehmen. In zunehmendem

Maße zeigen die Briefe Spuren hiervon80. Er fühlte sich
einsam. Er hatte ein egoistisches, aber darum nicht weniger aufrich-

» B Er2 Nr. 448.
78 Ep. 2897, Z. 14 fr.
77 Ep. 3054, Z. 13 ff.; 3055, Z. 1 ff.; 3059, Z. 2 ff.
78 Ep. 3055, Z. 10 ff.
78 Am. Korr. 2067, Z. 4 ff.
80 Ep. 3052, Z. 22 ff., Anm. 23.



42 Cornelis Reedijk

tiges Bedürfnis nach echten Freunden, die ihm die täglichen Sorgen
teilweise hätten abnehmen können.

Abgesehen von diesen sehr persönlichen Schwierigkeiten gab es

aber noch mehr Gründe, die ihm den Aufenthalt in Freiburg zu
einer fortwährenden Plage machten. Freiburg ist eine schreckliche

Stadt, schmutzig und teuer81! Alles was man zum Leben
braucht, ist kärghch vorhanden und von schlechter Quahtät. Regelmäßig

wurden in Brabant und in Basel Pakete abgeschickt:
sorgfältig wägt Erasmus in Freiburg die Leckerbissen nach; gar viel
wird unterwegs gestohlen. Das Khma ist ungesund, zusammen mit
dem schlechten Wein zerstört es langsam sein Leben. Und dabei ist
es so schwierig, guten Burgunder kommen zu lassen82 Beinahe
jeder Brief des Erasmus enthält einen Bericht über seine Gesundheit,

die ihn oft zwingt, monatelang zu Hause zu bleiben.
Ein Teil der Basler Emigranten scheint sich in Freiburg sehr

schlecht benommen zu haben, so daß sogar Zasius, der Amerbach
anfänglich immer wieder angespornt hatte, das ketzerische Basel
auch zu verlassen, mit der Zeit nicht mehr wußte, was er ihm raten
sollte: «Inter impios morari periculosum est; verum et periculi
plenum est, quicquid sacerdotum est ^,» Erasmus fühlte sich in
dieser Umgebung nicht nur unwohl, sondern schheßlich auch nicht
mehr sicher. Im Jahre 1534 gibt er seiner großen Beunruhigung
über die militärischen Erfolge der protestantischen Fürsten
Ausdruck 84. König Ferdinand ist machtlos. Wenn Kaiser Karl nicht
sofort Hilfe sendet, könnte es plötzlich zu spät sein85. Und in
beinahe pathologischer Überschätzung der Rolle, die er selber in
diesem Konflikt spielt, glaubt er, daß durch die Parteigänger
Luthers eine gewaltige Verschwörung gegen ihn ins Werk gesetzt
werde, «... qui sibi persuadent Erasmum in mora esse, quo minus
impune régnent vbique »,-«... die glauben, daß nur Erasmus ihrer
Weltherrschaft im Weg stehe86.»

Er muß also fortziehen. Aber wohin Dennoch nach Brabant
Schon in den Jahren 1531 und 1532 hatte Erasmus mit seinen
Freunden in den südhchen Niederlanden über diese Möghchkeit
korrespondiert und sie gebeten, in Erfahrung zu bringen, wie wohl

81 Ep. 2897, Z. 32 fr.; 2192, Z. 118, Anm.
82 Ep. 3049, Z. 84 ff.
88 Am. Korr. 1886, Z. 34 fr.; vgl. 1892, Z. 20 ff. und Th. Burckhardt-

Biedermann, Bonifacius Amerbach und die Reformation, Basel 1894, p. 72.
84 Ep. 2961, Z. 94 fr.; vgl. 2947, Z. 9 ff. Am 4. Juni schrieb Cognatus an

Amerbach: «Hic quotidie audimus tympana, tubas et bombardas, nec quis-
quam satis nouit, quid agatur» (Am. Korr. 1831, Z. 12 f.).

88 Ep. 2924, Z. 10 ff.; 2940, Z. 2 ff.
88 Ep. 2922, Z. 17 ff.; vgl. 2948, Z. 12 ff.



Das Lebensende des Erasmus 43

der Hofzu Brüssel auf seine eventuelle Rückkehr reagieren würde87.

Im Frühjahr 1533 erreicht ihn eine offizielle Einladung von sehen
der Statthalterin Maria von Ungarn m. Jahrelang schwankt Erasmus.

Einmal ist es die angegriffene Gesundheit, die ihm das Reisen

verunmöglicht. Ein andermal hört er, daß ein bösartiges Pamphlet
von Nicolaus Herborn, worin er in grober Weise angegriffen
werde, in Antwerpen gedruckt werden konnte. Dürfen sich denn
die Franziskaner in Brabant eigenthch alles erlauben89 Hillen, der
Drucker, wird zwar ernsthch verwarnt. Aber inzwischen - meint
Erasmus - sind doch alle Exemplare bereits verkauft worden90.
Franciscus Dilft bietet sein ganzes Schloß bei Mechelen an. Es ist
kein Palast, aber bequem und in gesunder Lage, und darüber hinaus

wird es durch einen doppelten Wassergraben gesichert91. Aber
die Franziskaner! Nirgends in kaiserhchem Gebiet ist man vor
ihnen sicher. Ist diese Angst vor Luthers Soldaten und vor den
Franziskanern echt oder ist es nur eine Art morbide, selbstgefällig
gespielte Einbildung? Oder setzt Erasmus vielleicht zielbewußt
und absichtlich die dramatischen Akzente so deuthch, weil er schon

von vornherein den entscheidenden Schritt rechtfertigen will, den

er sogleich unternehmen wird Das eine schließt das andere nicht
aus; aber es steht doch wohl fest, daß diese aus zahllosen Briefen
sprechende Franziskanerphobie sich mit der Zeit zu einer richtigen
Psychose entwickelt hat92. Sobald übrigens die ersten Nachrichten
kommen, die von Verfolgungen berichten, unter welchen Freunde
zu leiden haben, und es offenbar wird, daß in Spanien Johannes
Vergara und dessen Bruder Tovar der Inquisition zum Opfer gefallen

sind M, wird die Gefahr nun doch auch einigermaßen konkret.
Vielleicht könnte er auch nach Besançon ziehen. Schon im Jahre

15 30 war davon die Rede gewesen 94. Dorthin lockt ihn der gute
Wein. Der Stadtrat ist ihm wohlgesinnt, aber auch dort ist Opposition

von seiten des Klerus zu erwarten95. Trotzdem richten sich
seine Gedanken immer mehr auf Burgund. Von Brabant spricht er
allmählich immer seltener...

Waren im Jahre 1529, als Erasmus sich entscheiden mußte, ob er
Basel verlassen wolle oder nicht, einerseits die Forderungen des

87 Introd. Ep. 2820.
88 Ep. 2784.
89 Ep. 2896, Z. 8 ff.
80 Ep. 2912; 2922, Z. 15 ff.
91 Ep. 2904, Z. 10 ff.
82 Z. B. Ep. 2918, Z. 17; 2922, Z. 10; 2959, Z. 9 ff.; 2961, Z. 43 ff.
** Ep. 2932, Z. 30; 2950, Z. 18 f.
94 Ep. 2410, Z. 47 ff.
95 Ep. 2759, Z. 20, Anm.; 3062, Z. 4, Anm.; 3063.



44 Cornclis Reedijk

äußeren Ansehens und der Rechtgläubigkeit und anderseits sein
Abscheu vor tumultuarischen Veränderungen parallel wirkende
Kräfte gewesen, die schheßhch in seiner Abreise nach Freiburg
resultiert hatten - jetzt ist die Situation komplizierter. Mehr oder
weniger offen verleiht er seinem persönhchen Ruhe- und Freiheitsbedürfnis

nunmehr das größte Gewicht, aber wo wird sich Ruhe und
Freiheit finden lassen Aus Glaubensgründen zu fliehen hat wenig
Sinn, dies hat er jetzt gelernt, und er will Johann Kohler, der in
Augsburg Emigrationspläne hegt, von seinen Erfahrungen
profitieren lassen : « Si hcebit isthic commode commorari, etiam mutata
rehgione, non suaserim migrationem96.» Wiederum fragen wir uns,
ob Erasmus hier, sei es unbewußt oder in berechnender Voraussicht,

bereits die Rechtfertigung seines Entschlusses, den er etwa
ein Jahr später treffen wird, im Auge hat. Wie dem auch sei, Kohler
reagierte scharf abweisend ; der ganze Augsburger Klerus wird die
Stadt verlassen, ein Beschluß, «.. .cui te subscripturum non exi-
stimo, qui secessum semper improbare mihi visus sis»97.

Und dann erscheint Erasmus plötzlich am 27. Mai 1535 (oder
ganz kurz vor diesem Datum) in Baselw. Für die Außenwelt kam
dies völlig unerwartet. Und doch geht aus einem Brief vom Januar
1533 hervor, daß er vielleicht schon zu jener Zeit drauf und dran
war, nach Basel zurückzukehren. Amerbach schrieb ihm damals:
« Quod felix et faustum sit, te propediem hue aduenturum Hieronymus

hodie adnunciauit. Cupio profectionis tempus mihi indicati,
vt vel ipse istuc veniam vel, si nolis, saltem socerum de tuo aduentu
certiorem facere possim; immo vt ipse quoque Nuwenburgi ad
statum diem presens sim curabo..."» Immerhin antwortete Erasmus,

daß er nicht im Sinne habe, sich zu beeilen. Das Bestehen eines
solchen Planes wird übrigens bestätigt durch ein Schreiben von
Viglius van Zwichem an Kohler 10°.

96 Ep. 2906, Z. 79 ff. Vgl. Am. Korr. 1857, Z. 24 ff., wo Gilbertus Cognatus
sich gegenüber Amerbach in recht krassen Worten über die Augsburger
Emigration ausläßt: «Episcopus et derus vniuersus migrât cum opulentissimis
quibusque ciuibus. Hue iam migrarunt de pinguioribus duo Dominicani,
venturi breui plures.» Möglicherweise hören wir hier ein Echo vom Privaturteil

des Erasmus in dieser Angelegenheit.
97 Ep. 2953, Z. 65 ff.
98 Paul Roth, art. cit., p. 279/280, Anm. 40, basiert auf Feststellungen von

Emil Major; vgl. Am. Korr. 1945.
99 Ep. 2755, introd. und Z. 1 ff.
100 Ep. 2756; der junge friesische Humanist hatte im Winter 1532/33 von

dem damals in Padua weilenden Basler Drucker Joh. Bebel vernommen, daß
Erasmus sich zur Rückkehr nach Basel entschlossen hatte. Vgl. Viglii ab Aytta



Das Lebensende des Erasmus 45

Auf seiner letzten Reise nach Basel wurde Erasmus von Amerbach

begleitet. Der Greis fühlte sich so schwach, daß er einen Tragstuhl

benützen mußte101. Er nahm Wohnung im Hause des

Hieronymus Froben. Die Universität ehrte den Zurückgekehrten
mit einer Lade Konfekt und verschiedenen Sorten Gewürzwein.
Nach einigen Wochen wurde der alte Humanist auch durch den Rat
begrüßt und empfing den Ehrenwein der Stadt102.

Wie ist diese doch wohl sehr dramatische Wendung zu erklären
Die eigenen Erklärungen des Erasmus über seine Rückkehr nach

Basel gehen in ihrem Inhalt ziemhch stark auseinander. Am
18. Juni 1535 schreibt er an Schets, daß er einmal habe ausprobieren
wollen, wie eine kurze Reise ihm bekomme. Aber leider ist sie ihm
nicht zuträghch gewesen, so daß aus einem Umzug nach Besançon
oder sogar nach Brabant wohl nichts werden wird. Und er fügt bei,
daß er etwa Mitte Juh wieder nach Freiburg zurückkehren werde.
« Sic enim cogit nécessitas », - « da läßt sich eben nichts machen »103.

Zehn Tage später berichtet er dem gleichen Freund, er sehe nicht,
wie er die Rückreise werde überstehen können. Die Korrespondenz
muß ihm nach Basel nachgeschickt werden. Ohne einen kausalen

Zusammenhang herzustehen, berichtet er weiter, er sei mit der
Fertigstellung des Ecclesiastes beschäftigt. Dies ist sein letztes

großes und selbständiges Werk; es handelt von der Aufgabe des

Predigers 104. Wiederum zwei Tage später schreibt er an Leonhard
Eck, er weile in Basel, um den Druck seines Ecclesiastes zu befördern

105. Am 5. August berichtet er Eck, der Ecclesiastes wäre schon
bereit gewesen, wenn ihn nicht seine schlechte Gesundheit an der
Arbeit gehindert hätte106. In einem Brief vom 18. August an
Damianus a Goes, einen jungen portugiesischen Humanisten, der
in Freiburg einige Zeit bei ihm gewohnt hatte, bietet Erasmus
diesem Freund sein dortiges Haus als Geschenk an, sofern er Lust
habe, nach Süddeutschland zurückzukehren. Er geht noch weiter :

«Ich weile noch in Basel wegen der Ausgabe meines Ecclesiastes,
und ich hege große Zweifel, ob es angezeigt ist, nach Freiburg
zurückzukehren: viele Dinge machen es wünschbar, andere halten

Zuichemi Epistolae selectae, in: C. P. Hoynck van Papendrecht, Analecta
Belgica, torn. II, pars I, Hagae Comitum 1743, p. 121; vgl. Ep. 2966, Z. 1 ff.
und vielleicht Ep. 2940, Z. 2 ff.

101 Ep. 3028, Z. 17; 3049, Z. 63.
102 Roth, 1. c.
108 Ep. 3025, Z. 18 ff.
104 Ep. 3028, Z. 17 ff.
106 Ep. 3030, Z. 22 f.
108 Ep. 3035, Z. 14 fr.



46 Cornells Reedijk

mich davon ab 107.» Am 1. September war Amerbach in Freiburg,
um das Verpacken und die Absendung der Bibhothek des Erasmus
und eines Teils seines Hausrates zu überwachen108. In der zweiten
Hälfte des Monats wurde der Rest des Hausrates veräußert und
ebenso das Haus 109. Seit dem Brief an den Portugiesen hatte sich
also einiges verändert. Ein Brand, der Ende August in der angrenzenden

Besitzung gewütet hatte, kann übrigens den Beschluß des

Erasmus, seine Haushaltung aufzuheben, beschleunigt haben U0.

Es ist aufschlußreich zu verfolgen, wie Erasmus für seine
Entschlüsse und Pläne immer wieder neue, nuancierte Erklärungen
findet. Am 31. August schreibt er an Petrus Tomiczki, den Bischof
von Krakau, er sei wegen der Luftveränderung nach Basel gekommen

m. Gleichzeitig läßt er zum erstenmal merken, daß in Erwartung

seiner eventuellen Ankunft («in spem reditus mei») im Haus
«zum Luft» bereits ein paar Zimmer bereitgehalten worden waren.
Dazu kam, daß der Ecclesiastes gedruckt werden mußte. Nach seiner
Aussage heß der unvollendete Zustand der Handschrift es notwendig

erscheinen, daß er bei der Drucklegung anwesend war. (Hierbei
muß ich anmerken, daß Erasmus nach meiner Berechnung im
Laufe seiner Freiburger Jahre im ganzen 22 Editionen in Basel
erscheinen heß. Darunter waren 10 Erstausgaben und 12 erneuerte
und oft stark erweiterte Ausgaben früherer Werke, u. a. der
Colloquia und der Adagia. Dazu kann man noch 7 Ausgaben von
Kirchenvätern, klassischen Autoren sowie Editionen des Neuen
Testamentes mit oder ohne Übersetzungen zählen. Unveränderte
Neuausgaben sind dabei nicht mitgerechnet. Die Zusammenarbeit
des Erasmus mit den Basler Druckern, in erster Linie mit dem
Hause Froben, konnte dank eines intensiven Kontaktes durch
Bediente und Sekretäre ungestört aufrecht erhalten bleiben.
Bonifacius Amerbach, dessen Schwiegervater und Bruder im nahen

Neuenburg wohnten, kam regelmäßig nach Freiburg auf Besuch112.

Von den Diensten des Druckers Emmeus zu Freiburg hat Erasmus
nur sehr sparsamen Gebrauch gemacht. Dem Argument, daß seine
Anwesenheit in Basel für das Zustandekommen des Ecclesiastes eine

107 Ep. 3043, Z. 26 ff.
108 Ep. 3051; Am. Korr. 1977.
109 Ep. 3059.
119 Ep. 3045.
111 Ep. 3049, Z. 59 ff.
112 Am. Korr. 1512; 1515; 1848, Z. 9fr.; 1852, Z. 13 f.; 1855, Z. 13 ff.;

1888, Z. 7 fr.; Ep. 2878, Z. 38 fr.; 2891, Z. 17 ff.; 2914, Z. 22 f.; introd. Ep.
2931; Ep. 2952, Z. 4 f.; Carl Roth, Das Legatum Erasmianum, in: Gedenkschrift

1936, p. 282 ff., siehe p. 283.



Das Lebensende des Erasmus 47

notwendige Voraussetzung gewesen sei, kann darum nur sehr
relative Bedeutung beigemessen werden113.)

Kehren wir zurück zu dem Brief an den polnischen Bischof. «Ich
habe», schreibt Erasmus, «diese Stadt vor ungefähr sieben Jahren
verlassen, - er verrechnet sich um ein Jahr - ' als sie sich in einem
etwas turbulenten Zustand befand. Beim Wiedersehen bemerke
ich, daß es hier jetzt vollkommen ruhig ist, daß man wieder sittsam
lebt und daß eine rühmenswerte Ordnung herrscht. Ich habe schon
gemerkt, daß die Leute verschieden (über mich) urteilen und daß
sehr viele zu böswilhgen Verdächtigungen nur allzu geneigt sind.
Ich glaube aber, daß ich es sowohl infolge meines Alters als auch meiner

Erfahrenheit und Erudition, wie bescheiden diese auch sein mag, so weit
gebracht habe, daß ich ohne Gefahr anjedem beliebigen Ort leben kann114.»

Hier scheint ein Schlüssel zu einem besseren Verständnis für die
Haltung des Erasmus in seinem letzten Lebensjahre zu hegen. Seine

Beobachtungen über den Zustand in Basel sind in ihrem Wesen
richtig. Der neue Glauben hatte sich gefestigt. Diesem gegenüber
hatte Erasmus seine Vorbehalte nicht fallen lassen. Trotzdem war
ihm eine Begleiterscheinung dieser Festigung sehr willkommen:
Er traf eine Stadt «... bene tranquillam... et ad sobrios mores
pulcre compositam»115. Tatsächlich war seit dem Februar 1533 die
alte Oligarchie völlig wiederhergestellt. Erasmus glaubte, daß bei
diesem Zustand seine geistige Freiheit genügend gesichert sei. Dies
zeigt sich noch einmal mehr in einem Brief, den er am 6. September
an Glarean sandte: «Was die Rehgion betrifft: ich habe meine
Haltung nicht um Haaresbreite verändert. Kein Sterbhcher hat mich
in Hinsicht auf die neue Lehre belästigt, und ich habe niemandem
Anlaß gegeben, auf diesem Gebiet etwas von mir zu erwarten114.»
Von den xaXol xal àya&oi hat ein Erasmus ja nichts zu fürchten,
auch wenn sie zufällig den neuen Glauben angenommen haben. Die
Frage, ob sein Vertrauen völlig gerechtfertigt war, wird uns noch
zu beschäftigen haben. Jedenfalls können wir eine auffallende
Entwicklung im Denken des Erasmus feststehen : Im Jahre 15 29 verließ

113 Es ist möglich - aber doch kaum mit Daten zu begründen -, daß Erasmus

selbst die im Ecclesiastes ausgesprochenen Gedanken als so extrem
betrachtete, daß er es vorzog, nach der Publikation der Schrift sich nicht mehr
in ein Gebiet zu begeben, wo die katholische Kirche ihre Macht noch immer
in Händen hielt. Solche Vorsicht scheint jedenfalls angesichts der sehr gemäßigten

Haltung dieser irenischen Schrift ziemlich überflüssig. Wohl aber verdient
die Begeisterung eines Mannes wie Capito für den Ecclesiastes Erwähnung.
Vgl. Am. Korr. 1980.

114 Sperrung vom Verf.
Ep. 3049, Z. 68 ff.
Ep. 3054, Z. 9 ff.116



48 Cornells Reedijk

er Basel, weil der Aufruhr des Volkes und die anti-intellektuah-
stische Schwärmerei ihm persönhch nicht zusagten, und weil er
gleichzeitig - sei es auch nach längerem Zweifeln - zum Schluß
kam, daß er dieses Opfer um des Glaubens willen bringen mußte.
In Freiburg sieht er allmählich die Wertlosigkeit dieses Opfers ein
(vgl. den Rat an Kohler und nun treibt ihn die Überlegung, daß

er sich hier in geistiger und politischer Beziehung plötzhch in
einem unsicheren Niemandsland befinden könnte, zurück in das

Gebiet, wo die andere Partei sich inzwischen als fähig erwiesen hat,
Ruhe und Ordnung zu gewährleisten.

Es ist übrigens vielsagend, daß auf die eben besprochene Stelle
aus dem Brief an Tomiczki, wo Erasmus sein Handeln sehr deutlich

mit seinem Recht auf geistige Freiheit begründet, wiederum
vage Äußerungen folgen : eine definitive Niederlassung hegt nicht
in seiner Absicht, wenn nicht eine unentrinnbare Notwendigkeit
ihn dazu zwingt. Und wiederum spielt Erasmus auf andere Pläne

an: Brabant lockt wegen der kaiserhchen Pension, die ihn dort
erwartet, und Besançon wegen des Burgunderweins.

Es ist nicht gut möghch, die vielen Varianten und Kombinationen
dieses Themas Stück für Stück zu analysieren. Immerhin müssen

wir noch kurz auf den bereits zitierten Brief an Glarean
zurückkommen, da dieser noch eine andere aufschlußreiche Stelle enthält.
Glarean hatte Erasmus - offenbar in einem nicht erhaltenen Schreiben

- das eine und andere mitgeteilt über die ungünstigen
Reaktionen, die in Freiburg durch seinen Wegzug ausgelöst worden
waren. Daß diese nicht ausbheben, geht auch hervor aus
Mitteilungen Schreibers, der daraufhinweist, daß die theologische Fakultät

Worte der Mißbilligung in ihr Protokoll aufnehmen ließ u?.

Wie dem auch sei, der Rotterdamer sagt deutlich, daß seine Gesundheit

es ihm nicht erlaubte, länger zu bleiben ; er hatte nie im Sinne
gehabt, sich endgültig in Freiburg niederzulassen, er lebte auf
eigene Kosten und war niemandem zurLast. Im übrigen wünscht
er jedermann das Beste. Und er fährt fort: «Es wäre noch mehr zu
sagen, aber das kann ich nicht dem Papier anvertrauen118.» Auf was

117 Schreiber, op. cit., p. 32. In einem anderen Werk zitiert dieser Autor
eine Anmerkung aus den «nouis constitutionibus et decretis facultatis theologicae

Friburgensis» von 1578: «Anno 1533 Erasmus Roterodamus nomen
dedit Academiae. Rogatus ab academico Senatu, vt res Academiae sibi habeat
commendatas, tanquam Consiliarius eius, annuit. Sed hinc anno 1535 rursum
Basileam profectus, ibique paulo post mortuus; tum famae ac honori tum
animae suae saluti plurimum noeuit, et spiritum, quem in corde gerebat,
infelix prodidit.» Vgl. H. Schreiber, Heinrich Loriti Glareanus, seine Freunde
und seine Zeit, Freiburg 1837, p. 79, Anm. 193.

118 Ep. 3054, Z. 1 ff.



%,!..
w^^^

XW ¦/¦4;,)i).
l'a* Ä*_ ™Ì

WIS

4SY-^

-V fc *; ^w< £*£*
9 i

^'.Uv ***** /%ilti'tml Mf. _.

¦Wfc-|W"'¦*"';<^.<&¦vy*» iWW/vV' vitti.,^LerJ,,

J -t — - —y -r* cr>v 1
'' kj*SHn.\ ^tats

Ut*€
JI /JtJa*r 2 'r* *******l******

*«r VAf/i».
-/W

" *** S- M*'y IrWWi. Z» 1
* T

_— M- —M

'/-/«rr

M

ZW Testament des Erasmus in seiner z'ieiten Fassung, mit den Korrekturen Z"r dritten Fassung:
Hand des Bonifacius Amerbach. (Universitätsbibliothek Basel, Erasmuslade, Urk. Ila 4). X gl. hiezu

die Anmerkung 1}2.



Das Lebensende des Erasmus 49

spielt Erasmus hier an Es wird uns nicht deutlich. Hat Glarean es

vielleicht dennoch verstanden? In seinem Antwortschreiben gibt
er dem Bedauern Ausdruck, die Gesellschaft des Meisters nunmehr
entbehren zu müssen, aberwie er aufBasel zu sprechen kommt, zahlt
er ihm doch mit gleicher Münze zurück und sagt, wahrscheinhch
nicht ganz ohne feine Ironie : « Quae ego de loco vereor, non sunt
committenda literis119.» Aus anderen Briefen geht hervor, daß

gerade in diesen Wochen ernsthche Spannungen zwischen Glarean
und Erasmus bestanden. Der alte Gelehrte scheint den jüngeren
verdächtigt zu haben, er intrigiere unter seinem Hauspersonal:
«Est Friburgi quidam fucatus amicus, per quem non bxuit nec
famulam nec famulum habere frugi 12°.»

Soviel über die eigenen Erklärungen des Erasmus. Amerbach
war in dieser Hinsicht weniger mitteilsam. In zwei Briefen, wovon
der eine aus dem Monat Juni stammt, der andere am 31. Juli 1535
datiert ist, berichtet er nur, Erasmus sei zu seinem Vergnügen -
«animi causa» - mit ihm gereist121. In seinem Vorwort zu den
Catalogi duo, wovon bereits die Rede war, hält Amerbach sich an die
Version, daß der Besuch in Basel mit der Publikation des
Ecclesiastes zusammenhing, und daß der Plan, zu Schiff den Rhein
hinunter nach Brabant, dem endgültigen Ziel, zu fahren, durch den
immer schlechter werdenden Gesundheitszustand des Erasmus
vereitelt wurde. Und als Zasius einigermaßen ungeduldig anfragte,
wann man Erasmus denn nun in Freiburg zurückerwarten dürfe122,
erhielt er von seinem ehemahgen Schüler folgende diplomatische
Antwort: «De Erasmi reditu nihil pronunciare possum. Coelum
nostrum clementius Friburgico esse inde conijcio, quod hic melius
valet. Si me in consihum adhibeat, vt imprimis homo senex et
valetudinarius rationem valetudinis habeat, adcurabo123.»

Wir können die Reaktionen der übrigen Korrespondenten des

Erasmus hier nicht im einzelnen untersuchen. Sie lassen sich aber
vielleicht folgendermaßen zusammenfassen: Bei vielen sind
zwischen den Zeilen Zeichen der Verwunderung und sogar der
Beunruhigung zu spüren. Aber im allgemeinen scheint doch die Neigung
zu bestehen, es dem Freund nicht allzu schwer zu machen, und sehr

120

Ep. 3055, Z. 28 ff.

Ep. 3052, Z. 22 ff.; vgl. die Anmerkung Aliens zu dieser Stelle: «But
the list of Erasmus' false friends in this letter. is impressive; the product
perhaps of the diseased imagination of a very sick man » ; siehe auch oben p. 3 8,
Anm. 63.

121 Am. Korr. 1950, Z. 3 ff.; 1967, Z. uff.
1,1 Am. Korr. 1971, Anm. 15 ff.
123 Am. Korr. 1972, Z. 26 ff.

4 Basler Zeitschr. f. Gesch. ». Altertum. /7. Band.



50 Cornells Rcedijk

oft beschränkt man sich auf den Rat, er solle das tun, was ihm im
Hinbhck auf seine Gesundheit am besten scheine. Mit Nachdruck
werden dann die Argumente wiederholt, die Erasmus selbst angeführt

hat124.

Wie müssen wir uns zu diesen Erklärungen stellen? Müssen wir
sie verwerfen? Keineswegs; aber ebensowenig brauchen wir sie

ganz anzunehmen. Vielleicht ist es aufschlußreich, nach ergänzenden

Motiven Umschau zu halten.
Zunächst jedoch eine kurze Rekapitulation: Wir versuchten, die

Voraussetzungen zu ergründen, die Erasmus zum Entschluß
gebracht haben, Freiburg zu verlassen. Es ist uns, wie ich meine,
gelungen, eine Anzahl von Gründen, teilweise recht subjektiver
Art, zu bestimmen. Darauf haben wir von seinen Erklärungen
Kenntnis nehmen können, warum er nun gerade nach Basel gezogen

sei. Es ist nun nicht unsere Absicht, diese Erklärungen eine
nach der anderen auf ihre Richtigkeit hin zu prüfen. Wir können
wohl annehmen, daß sie im ganzen nicht allzu weit von der Wahrheit

entfernt sind. Auch können wir feststellen, daß sie untereinander

lange nicht immer übereinstimmend lauten, sich im Gegenteil
sogar gelegenthch widersprechen. In «echt erasmianischer» Weise
hat der Humanist im Laufe einiger Monate seine Äußerungen
verschieden nuanciert und die Akzente verschoben.

Immerhin brauchen wir nicht a priori anzunehmen, daß die Pläne
des Erasmus an dem bewußten 27. Mai 1535 schon völlig feststanden.

Dies gilt um so mehr, als (jedenfalls nach meinem Dafürhalten)
diese Pläne auch von Bonifacius Amerbach mitbestimmt worden
sind, der in den Jahren 15 29-3 5 nicht nur eine intensive Korrespondenz

mit Erasmus geführt, sondern ihn auch - wie wir bereits
sahen - oft besucht hatte 12ä.

Dieser viel jüngere treue Freund des Erasmus ist schon oft
erwähnt worden. Selbstverständlich braucht er als Zierde der Basler
Kulturgeschichte hier nicht näher vorgestellt zu werden. Im
Hinblick auf unseren Zusammenhang müssen jedoch einige Tatsachen
aus seinem Leben vor dem Jahre 1535 in Erinnerung gerufen werden.

Er war 1495 als dritter Sohn des berühmten Basler Druckers
Johannes Amerbach geboren worden. Unter Zasius und Alciati
hatte er die Rechte studiert und 1525 war er zum Professor an
der Basler Universität ernannt worden126. Als Basel 15 29 zur neuen

124 Ep. 3041, Z. 18 ff.; 3042, Z. 34 fr.; 3132, Z. 52 fr.; Am. Korr. 1983,
Z. 11 ff.; 1993, Z. 33 ff.; 1982, Z. 13; 2023, Z. 26 ff.

125 Siehe oben p. 46, Anm. 112.
126 Vgl. außer R. Thommen, Geschichte der Universität Basel, Basel 1889,

Th. Burckhardt-Biedermann, Bonifacius Amerbach und die Reformation,



Das Lebensende des Erasmus 51

Lehre überging, war er eines der wenigen Mitgheder des Lehrkörpers,

die nicht emigrierten. Trotzdem weigerte er sich lange, die
neuen Dogmen anzunehmen. Einen Lehrstuhl in Freiburg lehnte
er ab, obwohl Zasius und Erasmus ihn zur Annahme ermuntert
hatten. Als ihm später im protestantischen Straßburg eine Professur
angeboten wurde, lehnte er auch diese ab. Es folgten Jahre innerer
Kämpfe, und seine isoherte Position zwischen den streitenden
Glaubensparteien war in dieser Zeit alles andere als beneidenswert.
Sogar als im Jahre 1534 die Teilnahme am Abendmahl für alle
Bürger als Pflicht erklärt wurde, weigerte er sich noch einige Zeit,
diesem Aufruf Folge zu leisten. Damit riskierte er, verbannt zu
werden. Inzwischen hatte er aber die Abendmahlslehre Martin
Bucers kennengelernt, die eine Brücke bildete zwischen der
baslerischen Auffassung und derjenigen Luthers und die er selber wohl
teilen konnte. Als er sich schließlich hatte überzeugen lassen, daß
die Basler Lehre auch Raum heß für Bucers Anschauungsweise,
konnte er sich zum Übertritt entschheßen. Seit dem Winter 15 34/3 5

gehörte er formell zur Basler Kirche. Und jetzt müssen wir die
Daten gut im Auge behalten : Am 1. Mai ijjj 127 wurde Amerbach
zum Rektor der Basler Universität ernannt, die kurz nach der
Reformation geschlossen worden war und sich eben wieder im ersten
Stadium des Wiederaufbaus befand. Jahrelang hatte sich der Rat
wenig darum gekümmert, daß Basel als geistiges Zentrum gänzheh
verfahen war, und daß von dem früheren Zustrom von Gelehrten
und Studenten nichts mehr zu spüren war. Nun aber war es soweit,
daß sich auch außerhalb der strikt kirchhehen Sphäre wieder einiges
Interesse für die Wissenschaft zu zeigen begann. Daß Amerbach,
einer der Erben der alten, ruhmreichen Tradition, jetzt gerade
wieder annehmbar geworden war, kam außergewöhnlich gelegen. -
Und was tut nun Amerbach, ein paar Monate, nachdem er wieder ein
vollwertiger Bürger geworden ist und ein paar Wochen, nachdem er
an die Spitze einer Universität gesteht wurde, die ihr Ansehen
überhaupt erst noch wiedergewinnen muß? Er reist nordwärts und
kehrt zurück mit Erasmus, der einmal Basel zur kulturellen Hauptstadt

Mitteleuropas gemacht hat. Hier muß ein Zusammenhang

Am. Korr., auch: G. Kisch, Humanismus und Jurisprudenz. Der Kampf
zwischen mos italicus und mos gallicus an der Universität Basel, Basel 1955,
P- 37 ff-

127 Burckhardt-Biedermann, op. cit., p. 107; in seiner Studie «Die Erneuerung

der Universität zu Basel in den Jahren 1529-1539» (Beiträge zur
vaterländischen Geschichte, neue Folge, Bd. 4, Basel 1896), p. 424 setzt dieser
Autor die Rektorenwahl auf den 1. Juni an. Vgl. jedoch Paul Roth, op. cit.,
p. 279, Anm. 40.



5 2 Cornells Reedijk

bestehen. Daß Amerbach bewußt darauf hinsteuerte, Erasmus in
Basel aufzuhalten, geht aus einem merkwürdigen Zwischenfall
hervor. Während der Drucklegung des Ecclesiastes lief einer von
Frobens Gesehen im geheimen mit einem Bogen des ersten Buches
zu Oswald Myconius, der Oekolampad als Antistes der Basler Kirche
nachgefolgt war. Der Bogen enthielt eine Stelle über den Eucharist,
die mit der Basler Abendmahlslehre nicht völhg übereinstimmte.
Wie zu erwarten gewesen war, nahm Myconius daran Anstoß, und
es drohte ein Konflikt. Bürgermeister Meyer verlangte, daß die
betreffende Stehe gestrichen oder dann näher erklärt werden solle.
Amerbach, der als neues Ghed der Kirche nicht über das nötige
Gewicht des Wortes verfügte, um selber aufzutreten, rief die
Vermittlung des Straßburger Theologen Wolfgang Capito an. Auf
irgendeine Weise scheint die Sache dann beigelegt worden zu sein.
Vielsagend ist dabei nun eine Stelle aus Amerbachs Brief an Capito,
worin er die Befürchtung äußert, daß Erasmus, wenn der Vorfall
ihm zu Ohren kommen sollte, sich beleidigt fühlen und sofort
wegziehen würde, während (nach den Worten Amerbachs) «... wir ihn
sonst vielleicht halten können;»128.

Im weiteren besteht ein noch viel deutlicherer Hinweis auf die
Rolle, die Amerbach in dieser letzten Lebensperiode des Erasmus
gespielt hat. Wir haben die Testamente des Erasmus schon erwähnt
und auch seine Befürchtung, daß das erste von 1527 in
kaiserlichem Gebiet seine Gültigkeit verlieren könnte. Der Gedanke, daß
die Kirche und vielleicht am Ende sogar sein früheres Kloster in
Steyn das Verfügungsrecht über einen großen Teil seines irdischen
Besitzes erhalten sollte, beunruhigte ihn in hohem Maße. Wir sahen,
daß er 1533 in Freiburg eine beträchthche Geldsumme in die
Hände Amerbachs gelegt hatte. Dabei hatte er folgende Bedingung
gestellt: einen Drittel sollte Amerbach behalten, der Rest sollte
einerseits gebraucht werden, um Brautgaben an unbemittelte junge
Mädchen auszurichten, die ohne solche nicht auf ehrbare Weise
verheiratet werden konnten, anderseits aber zur Unterstützung
vielversprechender junger Leute und sonstiger Hilfebedürftiger, die
über keine genügenden eigenen Mittel verfügten129. Wahrscheinlich

im Januar 15 34130 hat Erasmus in Freiburg ein neues Testament

aufgesetzt, dessen Inhalt wir jedoch nicht kennen. Die Rechtskraft
dieser Verfügung scheint ihn aber nicht befriedigt zu haben, denn
am 12. Februar 1536, einige Monate vor seinem Tode, schrieb er

128 Am. Korr. 1958, Z. 6 ff.; i960, Z. 8 ff. und Einleitung.
129 Siehe oben p. 39, Anm. 68.
180 Ep. 2754, Anm, zu Z. 7; 2898, Z. 4. Vgl. oben p. 39, Anm. 66.



Das Lebensende des Erasmus 5 3

eigenhändig sein allerletztes Testament131. Hierin wurde Bonifacius
Amerbach als Vollstrecker bezeichnet. Es weist einige wichtige
Abweichungen vom ersten Testament auf: die ausführhchen
Bestimmungen über eine Edition der gesammelten Werke sind
weggefallen. Die dafür bestimmten Vermögensbeträge werden jetzt für
anderweitige Verwendung verfügbar132. Im weiteren enthält dieses
letzte Testament eine Anzahl interessanter Abänderungen im
Hinblick auf verschiedene Legate. Schheßhch werden - und das ist
bezeichnend - die Verfügungen von 1533 jetzt in erweiterter
Form aufgenommen. Nach Abzug der Legate, Kosten, Schulden
usw. und eines besonderen Fonds, der in Brabant für Zwecke
der Nächstenliebe zur Verfügung stehen sollte, darf Amerbach
den Zins vom übrigbleibenden Kapital im Sinne der Verfügungen

von 1533 verwenden. Der Auftrag des Vollstreckers war
nicht eng begrenzt. Amberbach hat von dieser Freiheit guten
Gebrauch gemacht. Der Betrag, der schheßhch übrigbheb, war

131 Ep. 3098; Op. Ep. XI, append, xxv; in diesem Testament berief sich
Erasmus aufdie Autorisation durch den Papst, den Kaiser und die Stadt Basel;
Ep. 2317, 2318 und 1588.

132 Dies kann vielleicht mit der Zusage des Damianus a Goes zusammengehangen

haben, der sich bereit erklärt hatte, die gesammelten Werke des
Erasmus auf seine Kosten drucken zu lassen: Ep. 3085, Z. 26 ff.; 3132, Z. 44fr.
Der Portugiese nahm dieses Versprechen zurück, angeblich, da Erasmus
gestorben war, ohne für eine Lebensbeschreibung und eine Übersicht über seine
Werke zu sorgen, worum Damianus gebeten hatte. Vgl. Am. Korr. 2093,
Z. 10 ff. Hartmann spricht von einem «schmählichen Rückzug». Das durch
Amerbach geschriebene Konzept zum letzten Testament ist ebenfalls erhalten
geblieben; es befindet sich in der Universitätsbibliothek Basel, Erasmuslade
Urk. IIa 4. Darin sind, auch von Amerbachs Hand, einige Korrekturen und
Ergänzungen angebracht worden, die man im letzten Testament wiederfindet.
Das korrigierte Datum stimmt mit demjenigen des Testamentes überein, das

ursprüngliche ist jedoch schwer lesbar (vgl. die Reproduktion gegenüber p. 3 2).
Allen (Ep. 2753, Anm. zu Z. 7) liest «nonis Iuniis 1536» («Iuniis may be an
error for Ianuariis, or 1536 for 1535 »). Carl Roth, Das Legatum Erasmianum,
p. 282 und Paul Roth, art. cit., p. 280, Anm. 40, lesen beide «5. Juni 1535 ». So
würde der Zusammenhang zwischen Amerbachs Rehabilitation und seinen
Bemühungen um Erasmus wohl auf sehr frappante Weise ans Licht gebracht.
Die Erwähnung des letzten Famulus des Humanisten macht es jedoch unmöglich,

daß das Konzept schon im Juni 1535 entstanden sein soll. Die Zeilen 11/12
(Op. Ep. XI, append, xxv, 19/20) lauten: « Lamberto famulo, si mihi morienti
adfuerit, ducentos florenos aureos, nisi ego viuus ei hanc summam numeraro.»
Diese Zeilen gehören zum ursprünglichen Text. Daß Lambertus erst am
1. September 1535 in den Dienst des Erasmus trat, geht, abgesehen von den
oben (p. 28, Anm. 24 und 25) zitierten Briefstellen, auch unumstößlich aus der
Abrechnung hervor, die er Amerbach am 11. März 1537 vorlegte: de Vocht,
Hist. Coli. Tril. III, p. 396/7; vgl. U.-B. Basel, MS. C. Via, 71, 91 r.v. Das
durchgestrichene Datum müssen wir also als «nonis ianuariis» (5. Januar 1536)
lesen.



54 Cornelis Reedijk

recht ansehnhch; er belief sich auf 5000 Goldgulden. Das ganze
flüssige Vermögen betrug etwa 8000 Goldgulden133. Die Geschichte
des Legatum Erasmianum zeigt, daß Amerbach die Gelder in
allererster Linie zur Unterstützung unbemittelter Studenten an der
Basler Universität bestimmt hat. Obschon das Legat nunmehr einen
Teil eines allgemeinen Fonds bildet, genießen heute noch Studenten
die Früchte der Mildtätigkeit des Erasmus 134.

In den Bestimmungen, die Amerbach für die Verwaltung des

Legats später erließ, werden einige Privilegien für seine Nachkommen

festgesetzt, für den Fall, daß diese in eine Situation geraten
sollten, die ihre Unterstützung notwendig machen würde. Er
begründet diese Forderungen ausdrücklich mit der Überlegung,
daß es ganz und gar seiner patriotischen Auslegung der
Testamentsbestimmungen zu verdanken sei, wenn der ganze Fonds ausschließlich

Basel zugute gekommen ist135. Das ist vielsagend. Bedeutungsvoll
ist auch die Bestimmung, daß, sofern die Obrigkeit einmal

versuchen würde, die Gelder ihrer gesetzlichen Bestimmung zu
entziehen, der Fonds für Basel verloren gehen und unter den gleichen
Bedingungen der Universität Freiburg zugute kommen solle136.

Die Basler Universität war für einen guten Teil ihres Einkommens

auf kirchliche Güter angewiesen. Wo diese in Gebieten lagen,
die dem alten Glauben treu geblieben waren, flössen die Einkünfte
jetzt nicht mehr oder nur noch sehr langsam nach Basel. Beim
Wiederaufbau der Universität stellten die Finanzierungsschwierigkeiten

denn auch ein bedenkliches Problem dar. Es ist anzunehmen,

daß auch verschiedene Studienstiftungen durch diese Situation
bedroht waren137.

133 Vgl außer der zitierten Studie von Carl Roth und Aliens Einleitung zu
append, xxv nun neuerdings Alfred Hartmann, Bonifacius Amerbach als
Verwalter der Erasmusstiftung, Basler Jahrbuch 1957, p. 7-28.

134 Daß Amerbach seine Vollmacht schon bald großzügig interpretierte,
geht hervor aus Am. Korr. 1875, Anm. 3: Im Jahre 1537 steuerte er 40 fl.
«vuss doctor Erasmi Rot. seligen gelt» zum Professorenhonorarium für
Gemusaeus bei. Th. Burckhardt-Biedermann, Erneuerung, p. 446.

135 Carl Roth, art. cit., p. 285.
136 Ibid., p. 286.
137 Th. Burckhardt-Biedermann, Erneuerung, p. 416 ff. Vgl. Rudolf Wackernagel,

Das Kirchen- und Schulgut des Kantons Basel-Stadt, in: Beiträge zur
vaterl. Gesch., NF III (1893), p. 83-139, besonders p. 106 ff. Wie sehr Amerbach

gerade zu dieser Zeit durch die Sorge um die finanziellen Belange der
Universität in Anspruch genommen wurde, geht aus seinem bekannten
Gutachten vom 15. Juli 1535 hervor. Dieses sollte offensichtlich die Überzeugung
verbreiten, daß die Einkünfte aus den ehemaligen Klöstern nicht nur der
Armenfürsorge, sondern auch dem höheren Unterricht zugute kamen. Aus
dem Dokument spricht mutatis mutandis derselbe Geist, den wir in Amerbachs
Interpretation des Testamentes von Erasmus erkennen.



Das Lebensende des Erasmus 5 5

Amerbach hatte nun eine schöne Gelegenheit erhalten, seiner
Stadt und Universität nicht nur in ideeller, sondern auch in
materieller Hinsicht einen wichtigen Dienst zu erweisen. Vielleicht war
er selber von einem noch weiter reichenden Idealismus beseelt. Aus
seinem Vorwort zu den Catalogi dito wird deutlich, daß er wirkliche
Hoffnungen gehegt hatte in Hinsicht auf die Rolle, die Erasmus auf
einem Weltkonzil hätte spielen können: «Vtinam concilio Oecu-
menico quod indictum nouimus, adesse potuisset: non parum is
ingenii sui dexteritate, iudicio indicibili, ac perpetua illa in euoluen-
dis veterum Theologorum commentarhs lectione exercitatissimus ad
incendium illud dissensionum extinguendum adiumenti attulisset.
Verum aliter Christo seruatori visum est138.» Sollte ihm diese
Möglichkeit im Frühjahr 1535 noch vorgeschwebt haben Sollte er als
Mann der Mitte gehofft haben, daß die Anwesenheit des Erasmus
in Basel einerseits die Sache der Erneuerung hätte stärken und
anderseits zu einer versöhnenden und gemäßigten Haltung Basels
während des kommenden Glaubensgesprächs hätte beitragen können

Hier können wir nur Vermutungen aussprechen.
Daß Amerbach in der merkwürdigen Episode, die die Rückkehr

des Erasmus nach Basel darstellt, eine aktive Rolle gespielt hat und
die Stadt ihm dafür zu Dankbarkeit verpflichtet ist, wird jedenfalls
festgestellt in einem Brief, den Sixtus Birk ihm nach dem Tode des
Humanisten am 27. Oktober 1536 zusandte: «Hoc autem patria
tibi debet, praeceptor eximie, quod sibi Erasmum, exaeta iam
aetate virum et calamitosam hanc vitam iam iam deserturum,
reddidisti, praeclare nimirum cum ea actum esse ratus, si ilh viro
sepulchri officium praestaret, qui omnium seculorum, omnium
nationum doctis omnibus iure opponi potest139.»

Kann man behaupten, daß Amerbach, indem er aus den Zuständen

in Basel und seiner eigenen Position im Kreise der führenden
Männer die Bilanz zog, zum Schluß kommen mußte, jetzt sei der
Augenblick da, Erasmus zum Verlassen Freiburgs zu raten? Für
Erasmus galten jedenfalls die gleichen Überlegungen, nur im
umgekehrten Sinne. In Basel, der Stadt, wohin ihn sein Herz immer
gezogen hatte (die Warnungen der Vernunft klangen in ihm mit
immer schwächerer Stimme), hatte der Freund, dem er rückhaltlos
vertraute, ziemlich plötzlich Macht und Ansehen vollständig
wiedergewonnen. Amerbachs zögernder Übertritt zum neuen Glauben
verbürgte Erasmus die Aussicht, selber in Basel unbelästigt gelassen
zu werden. Es ist dies ein ironisches Paradoxon, aber zugleich auch

138 Ep. 3141, Z. 69 fr.
188 Am. Korr. 2082, Z. 14 ff.



5 6 Cornells Reedijk

eine Realität, die auf die Entscheidung des Erasmus einen großen
Einfluß ausgeübt haben muß.

Es scheint mir angezeigt, das Wort «Entscheidung» hier zu
gebrauchen. Erasmus muß gewußt haben, daß diese Reise sehr
wohl seine letzte sein konnte. Er muß gewußt haben, daß er zum
mindesten riskierte, in einer nichtkatholischen Umgebung zu sterben.

Die Ansicht, daß das Schicksal ihn in Basel sozusagen in einen
Hinterhalt gelockt habe, ist doch wohl sicher irrig. Eine wichtige
Frage muß nun aber noch geprüft werden : Stand diese seine
Entscheidung in deutlichem Widerspruch zu dem, was er in seinen
wichtigsten Schriften über den Tod und die Sakramente gelehrt hatte

Erasmus hat über das Sterben recht viel geschrieben und oft
über seinen eigenen Tod nachgedacht. Es ist beinahe unmöglich,
die erasmianisch-komphzierte Vorsicht, die er gelegentlich auch
hier an den Tag legt, ohne weiteres als Beweis für seine Indifferenz
gegenüber der Art und Weise, wie er schheßhch vom Leben
Abschied nehmen sollte, zu interpretieren.

Sein Traktat De praeparatione ad mortem erschien 15 34 in Basel140.

Er war im Winter 1533/34 entstanden, als Erasmus glaubte, sein
Ende sei sehr nahe. In derselben Zeit hatte er auch sein zweites
Testament verfaßtm.

Ein weiser Mann, schreibt er in der Schrift De praeparatione, sorgt
dafür, daß seine diesseitigen Angelegenheiten frühzeitig inOrdnung
gebracht sind. Ein Testament muß man aufsetzen, solange man
noch klaren Geistes ist und imstande, wichtige Entschlüsse zu
fassen. Wenn man auf dem Sterbebett noch durch materielle Sorgen
gequält wird, und wenn der Notar noch ein und aus geht zu der
Zeit, da nur noch gebetet und meditiert werden sollte, dann kommt
die Seele zu kurz142. Erasmus ist dieser Vorschrift selbst sehr genau
gefolgt. In dem Briefchen vom 14. Februar 1536, worin er Amerbach

mitteilt, er habe seinen letzten Willen nun eigenhändig
niedergeschrieben und ihn bittet, bei der Beglaubigung durch den Notar
anwesend zu sein, schreibt er weiter: «Es eilt nicht, aber ich fühle
mich jetzt ziemhch wohl, und ich weiß nicht, wie es später sein
wird143.»

In der Praeparatio bezeichnet er ferner in vorsichtigen Worten
den Nutzen testamentarischer Bestimmungen zugunsten kirchlicher

Institutionen als problematisch144.

uo b Er2 Nr. 1150.
111 Ep. 2898, Z. 1 ff.
142 LB V, 1303 E; 1310E.
143 Ep. 3098.
144 LB V, 1304 A; 1312CD.



Das Lebensende des Erasmus 5 7

Wenn das Ende nahe kommt, ist eine kurze aufrichtige Beichte
heilsam. Aber : wenn aus irgendwelchen Gründen kein Priester erreichbar

ist, muß man nicht sogleich in Panik geraten, sondern ruhig bei sich selbst
überlegen, welche Sünden das Gewissen noch belasten. Gebet und innerliches

Bußetun können dann ebenfalls die Erlösung bringen. Die Hilfe eines
Priesters kann viel beitragen zur Ruhe der Seele, aber die Angst,
ohne Beichte, Kommunion und Ölung zu sterben, ist ebensowenig
begründet wie die bereitwillige Annahme, daß jemand, der dreimal
gebeichtet und alle Sakramente empfangen hat, auf jeden Fall in
den Himmel kommen wird. Man muß immer und unter allen
Umständen hoffen, aber man kann seiner Sache niemals sicher
sein145.

Der Gedanke, daß Einkehr, Besinnung und Gebet unter gewissen

Umständen denselbenWert wie die Ohrenbeichte haben können,
ist (nach meinem Dafürhalten) eine Neuerung, die in der Exomolo-
gesis, der speziellen Schrift über die Beichte, noch nicht klar
ausgesprochen ist. In diesem Werk, das 1524 datiert ist, beschränkt
sich Erasmus darauf, die Vor- und Nachteile der Beichte recht
kaltblütig gegeneinander abzuwägen146.

Wer sein Ende nahen fühlt, kann viel gewinnen, wenn er sich
mit seinen Feinden versöhnt - so schreibt Erasmus in der Prae-

paratio. Auch diesem Grundsatz hat er selber nachgelebt : sein Konflikt

mit Melanchthon, der aus den letzten Jahren stammte, wurde
in einem Briefwechsel vom Mai und Juni 1536 beigelegt147. Und
nur einige Wochen vor seinem Tod, am 25. Juni, empfing er
Conrad Pelhcan in seinem Krankenzimmer. Mit diesem Reformator
hatte er einst die tiefsten Seelengeheimnisse geteilt, bis die
Verschiedenheit des Glaubens einen Zwist heraufbeschwor, der die
beiden Männer während mehr als zehn Jahren voneinander
fernhielt. Der todkranke Erasmus und Pelhcan, ein abgefallener - jetzt
glückhch verheirateter - Franziskaner, führten ein Gespräch, das
drei Stunden dauerte. Über was sie sprachen, wissen wir nicht148.

Der wichtigste Rat, den Erasmus in der Praeparatio zu geben hat,
lautet dahin, daß der Sterbende sich vollständig auf Christus und
dessen Leiden konzentrieren müsse. Eine Vorlesung ausgewählter
Texte aus dem Neuen Testament kann ihm dabei helfen149. Das

146 LB V, 1310F; 1311 BC; 1308 CF.
148 LB V, 146 ff. Gewisse Vorwürfe, namentlich hinsichtlich der Indiskretion

von Priestern, hatte er seit seinen Jahren in Deventer nie fallen gelassen :

LB V, 153 F; 154 D.
147 Ep. 3120; 3127.
148 Introd. Ep. 1637; Am. Korr. 2047.
148 LBV, 1306 B; 1314BC; 1315 DE.



58 Cornclis Reedijk

Gebet soll nicht bloß schematisch sein, sondern es muß sich auf
Christus richten. «Diejenigen, die (anstehe der Gebete an Christus)
die Liturgie der Heihgen Jungfrau setzten, haben etwas ausgedacht,
das zwar nicht unfromm ist, aber - wenn ich freimütig die Wahrheit
sagen darf - sie haben den Wein zu Wasser gemacht150.» Hat
Lambertus Coomans wohl jemals die Praeparatio gelesen?

Eine Anzahl Gedanken aus dieser Vorbereitung auf den Tod trifft
man auch schon in einzelnen Colloquia. Im Colloquium Funus (Das
Sterbebett) von 15 26 151 wird die Karikatur eines nur scheinbar
frommen Sterbens dem christlich-guten Tod des Cornelius Montius
gegenübergestellt, der ruhig und friedlich, ganz im Geiste der
Praeparatio vom Leben Abschied nimmt. In der ersten und
ironischen Episode kommt eine grob-komische Szene vor, worin der
Priester, ein Dominikaner, ein Franziskaner, ein Augustiner, ein
Karmehter und ein Kreuzherr sich um die lukrative Ehre reißen,
den reichen Sünder in den Himmel schmuggeln zu dürfen.

In den Exequiae seraphicae, einem anderen Zwiegespräch, das im
Jahre 15 31 erschien152 und also in Freiburg entstanden ist, wird
ausführlich von der Praxis der Franziskaner gehandelt, welche die
Gewohnheit haben, einem Sterbenden womöghch das Kleid ihres
Ordens anzuziehen; er besitzt dann die Sicherheit, in den Himmel
zu kommen, und die Schar des Heihgen von Assisi wird wieder um
eine Seele verstärkt. «Aber», muß sich Erasmus fragen, «es
geschieht doch wohl auch gelegentlich, daß der Rekrut stirbt, während

er erst einen Arm in der Franziskanerkutte hat. Wo kommt er
dann hin ?153»

Es besteht eine auffallende Übereinstimmung zwischen diesen
Stellen aus dem Alterswerk des Erasmus und der Wirklichkeit
seines letzten Lebensjahres. Wir können uns nun auch sehr gut
vorstellen, daß der Gedanke, bei seinem Tode ohne priesterlichen
Beistand auskommen zu müssen, ihn nicht allzusehr gequält hat.
Und vielleicht dürfen wir jetzt auch die Vermutung aussprechen,
daß seine Franziskanerphobie sich mit der Zeit zu der sehr konkreten

Angst zugespitzt hat, sein Sterben könnte noch einmal zum
Anlaß eines solchen makabren Spiels werden, wie er es in seinen
Colloquia so drastisch angeprangert hatte.

Dies ist ihm erspart geblieben. Er hat in Basel noch ein Jahr
gelebt. Seine Konstitution muß zähe gewesen sein, denn die
Schmerzen, die ihn quälten, waren außerordentlich zahlreich und

150 LB V, 1306 F.
151 B Er2 Nr. 460; LB I, 810 ff.
152 B Er2 Nr. 479; LB I, 866 ff.
153 LB I, 870 DE.



Das Lebensende des Erasmus 59

verschiedenartig. Sein Werk hat er sozusagen bis zuletzt fortsetzen
können. Hie und da flackert seine Begeisterung wieder auf, und aufs

neue schöpft er Hoffnung für ein ökumenisches Konzil, das die
Vielfalt der Auffassung in einer Kirche Christi wird vereinigen
können, in einer Troisième Eglise, um den sinnreichen Terminus
Renaudets zu gebrauchen154.

Dieser letzte Basler Aufenthalt wird in mancher Hinsicht den

Erwartungen des Erasmus entsprochen haben. Frei von den Sorgen
des Alltags konnte er in der vornehm-bürgerhehen Wohnung
Frobens den Komfort und die sorgsame Bedienung, nach welcher
sein neurotischer Organismus so großes Bedürfnis hatte, in aller
Sicherheit genießen. Hat man ihn aber wirklich immer so ganz
unbelästigt gelassen, wie er es erhofft hatte (vgl. den Brief an
Glarean vom 6. September 1535 15S) Dürfen wir mit Paul Burckhardt

annehmen, daß Erasmus «von Glaubensanforderungen völlig
unbehelligt » war15S Selbst wenn wir den Zwischenfall mit der
Abendmahlsstelle im Ecclesiastes außer Betracht lassen, weil dies
eine Zensurangelegenheit war, wobei das Recht der Schreibfreiheit,
nicht aber dasjenige der eigenen, inneren Gedankenfreiheit
angetastet wurde, bleiben doch noch einige Tatsachen bestehen, die zu
denken geben. So klagt Erasmus in diesen letzten Wintermonaten
über lästige Besucher : «... non tam hyems ipsa quam quorundam
salutatorum importuna seduhtas me perdidit, per quos non heebat
seruire valetudini157.» Diese abweisende Haltung kann mit der
Erfahrung zusammenhängen, daß bei solchen Gelegenheiten
theologische Diskussionen schwer zu vermeiden waren. In einem Brief
an Cognatus beschreibt Erasmus einen solchen unglückseligen
Besuch, den er erlebte, als er sich gerade wieder einmal ziemheh
wohl fühlte : «... et ecce N. a prandio venit salutatum, meque très
horas detinuit ad ignem sedentem disputans de fidei dogmatibus.
Ea attentio et ad ignem sessio mihi renouauit omne malum:
vtrunque enim mihi perniciosissimum. Nec ille ante noctem erat
facturus finem. Interrupi sermonem ac dimisi eum...158» Wer war
dieser N. Etwa Myconius In Anbetracht des abweisenden Tones,
den Erasmus anschlägt, erscheint die Vermutung nicht ganz
ungerechtfertigt, daß es der Basler Antistes selbst war, der in seinem
Glaubenseifer die Grenzen der Höflichkeit übertreten hatte.

154 A. Renaudet, Erasme et l'Italie, Genève 1954, p. 200 ff.
186 Ep. 3054, Z. 9 ff. ; vgl. oben p. 47.
168 Paul Burckhardt, Geschichte der Stadt Basel von der Zeit der Reformation

bis zur Gegenwart, Basel 1942, p. 31.
157 Ep. 3084, Z. 2 ff.
158 Ep. 3095, Z. 26 ff.



6o Cornells Reedijk

Wenn Erasmus einige Monate später - am 17. Mai 1536 - an
François Bonvalot schreibt: «Hic mihi crede a sectis nihil est
pericuh. Nemo nobis verbo molestus est, nec vellem habere domi
qui nouis dogmatibus esset infectus.. .159», dann scheint diese
Versicherung zu der früher geäußerten Klage im Widerspruch zu
stehen. Man bedenke aber, daß das Ziel dieses Schreibens war,
Bonvalot, den Abt von St. Vincent in Besançon, dazu zu bewegen,
Cognatus zu ermöghchen, aus dieser Stadt wegzuziehen und wieder
zu seinem Meister zurückzukehren.

In diesem Zusammenhang verdient noch ein weiteres Ereignis
Erwähnung: Auf ein Ersuchen des Basler Rates hin mußte Erasmus
seinen Namen hergeben, um einer Petition an König Ferdinand
vermehrtes Gewicht zu verleihen. Der Empfehlungsbrief, den er am
27. Januar 1536 schrieb, ist erhalten geblieben. Er enthält im letzten
Teil eine geschickt formuherte Stelle, wo Erasmus seine Anwesenheit

in Basel erklärt : « Ego sane hoc officium illis negare non potui,
qui huius inclytae ciuitatis hospitio satis commode multis annis
sum vsus : ac nuper ob causas necessarias hue reuersum multa cum
ciuihtate exceperunt160.» Daß der Rotterdamer diesen und andere
ähnliche Dienste nicht ganz freiwilhg leistete, geht aus einem
anderen Brief an Cognatus hervor : «... quo tempore et lecto
decumbens coactus sum ad Regem Ferdinandum et Cardinalem
Tridentinum pro senatu Basihensi scribere 1M.»

Wie konnte aber Erasmus denn allen Ernstes erwarten, daß sich
plötzlich niemand mehr für seine Anschauungen interessiere und
sich frage, ob er denn nicht schließlich doch noch dieser oder jener
Seite seine Stimme geben werde? Dazu hatte er doch zu oft die
Mahnungen, ja auch die flehentlichen Bitten aus beiden Lagern
vernommen! Der Zufall hat es gewollt, daß in Aliens Ausgabe der
Briefe ein letzter leidenschaftheher Ruf von protestantischer Seite
einem päpsthehen Breve unmittelbar vorangeht, das ein fast
vollkommenes Gegenstück dazu bildet und Erasmus einlädt, die Sache
der Mutterkirche am kommenden Konzil zu unterstützen und vor
seinem Tode die Lästerer ins Unrecht zu setzen. Caspar Hedio
beschwört ihn in einem Brief vom 24. Mai 1535 : «Atqui et hanc

cygneam cantionem a te peto (absoluto Ecclesiaste), vt quia differ-
tur coneihum, et inter arma silent leges, et forte nondum maturuit
hec messis, [vt] antequam animulam hanc Deo in manus commen-
des, et secundum huius verbum in pace abeas, [vt] orbi Christiano

159 Ep. 3122, Z. 11 ff.
160 Ep. 3087, Z. 10 ft".

101 Ep. 3095, Z. 1 ff.



Das Lebensende des Erasmus 61

tuas sanctas cogitationes relinquas, et testeris scripto ahquo a morte
tua vulgando (si antea non videatur consultum), quid consihi is

qui habet spiritum consihi tibi dederit ad pacificandas ecclesiae res
afflictissimas 162.» Und Paul III. heß seinen Sekretär Blosius Palladius

schreiben: «.. .te, fili, hortamur vt tu quoque, quem tot
ingenii et doctrinae laudibus Deus ornauit, nos in hoc pio labore
tibi maxime consentaneo coadiuuans verbis et scriptis Cathohcam
fidem nobiscum tuendam, et ante Sinodum, et mox in Sinodo, quam
Deo adiutore omnino habere intendimus, suscipias, extremoque hoc
pietatis opere, quasi optimo actu, vitam religiose actam tuaque tot
scripta concludens, criminatores refellas, prouoces laudatores163.»
Erasmus hat keiner der beiden Parteien eine endgültige Antwort
erteilt. Hedios Vorschlag, sich in einer posthum zu pubhzierenden
Schrift endgültig auszusprechen, ist er nicht nachgekommen. Sein
Schwanengesang sollte ein kleines, von bescheidener Frömmigkeit
erfülltes Werk werden, ein Kommentar zum 14. Psalm, den er unter
dem Titel De puritate tabernaculi siue ecclesiae Christianae mit
unmißverständlichem Nachdruck Christoffel Eschenfelder, dem Zöllner
von Boppard, widmete164. In diese Ausgabe heß er auch das Breve
Pauls III. aufnehmen.

Man kann annehmen, daß Erasmus sich in diesem letzten Basler
Jahr wenn immer möghch den Diskussionen entzogen hat. Er
konnte dabei der Methode folgen, die er auch Vighus van Zwichem
empfohlen hatte, als dieser in Basel weilte, und deren Quintessenz
sich auch in der Schrift De praeparatione ad mortem findet: «Etiam
sicubi dogmatibus ihorum assentiris, dissimula. Nolim tamen te
aduersus illos contendere. Satis est iureconsulto sic eludere eos
quemadmodum quidam elusit diabolum moriturus. Diabolus sug-
gessit, quid crederet. Ait, quod credit ecclesia. Tum ihe, Quid
credit ecclesia quod ego. Quid tu credis Quod ecclesia165.»

Hinter einem leicht hingeworfenen Wortspiel hegt hier ein
Grundsatz verborgen, dem man evangehsche Reinheit nicht absprechen

kann : der gläubige Christ ist immer berechtigt, die Frage nach
der äußeren Haltbarkeit der verschiedenen und unterschiedlichen
Dogmen der Kirche zurückzustellen gegenüber seinem Einssein
mit der Seele dieser Kirche.

Mit Respekt müssen wir diesem geduldigen Manöverieren begegnen,

diesem zähen Festhalten an einer Überzeugung, die, wie wahr-

162 Ep. 3020, Z. 38 ff.
183 Ep. 3021, Z. 35 ff.; vgl. Ep. 2929, Z. 9 ff.; 2936, Z. 39 ff.; 3066, Z. noff.
184 Ep. 3086; 3081.

Ep. 2878, Z. 5 ff.; vgl. LB V, 1315 A.les



02 Cornells Reedijk

haftig sie auch war, nur undeuthch umgrenzt, wenig artikuliert und
deshalb so schwer zu verteidigen war.

Diese fortwährende Abwehr aus isoherter Position muß Erasmus
noch viel Kraft gekostet haben, obwohl seine geistige Unabhängigkeit

in Basel wahrscheinhch nicht ernsthaft gefährdet war. Es
erscheint im Licht der historischen Gegebenheiten sehr deuthch, daß
Erasmus, hätte er seine letzten Tage anstatt in Basel im kaiserhchen
Gebiet verbracht, denselben, wenn nicht sogar stärkeren Spannungen

ausgesetzt gewesen wäre. Aber ganz zuletzt, am 28. Juni (das
heißt drei Tage nach dem Gespräch mit Pelhcan) überfällt ihn das

Heimweh doch zu mächtig. Es ist nicht das Heimweh nach seinem
Geburtsland, sondern nach Brabant. « Obwohl ich hier bei aufrichtigsten

Freunden weile, wie ich sie in Freiburg nicht hatte, möchte
ich wegen der Verschiedenheit des Glaubens dennoch lieber an
einem andern Orte mein Leben beschheßen. Ach, wäre doch Brabant
nur näher!» So schreibt er an Conrad van Gockeln, seinen alten
Freund in Löwen, der dazu bestimmt ist, den Rest seines Vermögens
an die Armen in Brabant zu verteilen. Dies ist der letzte erhaltene
Brief des Erasmus166.

Vor wenigen Jahren hat Alfred Hartmann in der Amerbach-
korresponden% ein rührendes kleines Schriftstück publiziert, das uns
bis in das Sterbezimmer des Erasmus führt167. Unmittelbar vor
dem Ende, wahrscheinlich am Nachmittag des 11. Juni, schreibt
Hieronymus Froben an Amerbach: «Ego nunc inuisi dominum,
sed eo nescio.. .» - «Ich bin eben drinnen gewesen bei unserem
Herrn, aber ohne daß er es bemerkte. Ich glaube, daß es schnell zu Ende
geht, denn seine Zunge klebt am Gaumen und man kann seine
Worte kaum verstehen. Sein fliegender Atem geht so schnell, daß
ich mich frage, ob er die kommende Nacht wohl überleben wird.
Mit Ausnahme von etwas Kapaunenbrühe hat er heute noch nichts
zu sich genommen. Ich habe Sebastianus 168 rufen lassen ; wenn er
kommt, werde ich dafür sorgen, daß er auch in das Zimmer
hineingelassen wird, aber ohne daß unser Herr es weiß: dann kann er hören,
was ich auch gehört habe. Ich wollte Dir dies mitteilen, damit Du
früher hier seiest (als abgemacht war).»

Man erhält den Eindruck, daß Erasmus in seinen allerletzten
Augenblicken allein zu sein wünschte. Ob man die berühmt gewordenen

Sterbensworte zu einem etwas früheren Zeitpunkt aufgefangen

hat oder im Laufe des Abends, bleibt unsicher. Daß in dem

188 Ep. 3130, Z. 24 ff.
187 Am. Korr. 2036.
188 Sebastian Sinckeler, der Hausarzt Amerbachs.



Das Lebensende des Erasmus 63

Briefchen kein Priester erwähnt wird, beweist nichts; aber die
Situation, die wir rekonstruieren können, läßt die Anwesenheit
eines solchen äußerst unwahrscheinlich erscheinen. Im übrigen darf
nicht außer acht gelassen werden, daß der Artikel der Basler
Reformationsordnung, welcher alle römischen Bräuche, auch das
Verabreichen der Sakramente, verbot, noch immer in Kraft war169. Und
selbst wenn es wahr ist, daß nach dem Tode Oekolampads eine
gewisse Milde spürbar wurde, wäre es für die Freunde des Erasmus
und besonders für Amerbach in seiner exponierten Stellung doch
wohl gefährheh gewesen, zum Sterbebett eines so berühmten Gastes
heimlich einen katholischen Priester herbeizurufen169». Es entsprach
auch gar nicht der Art des Erasmus, hierauf zu dringen, selbst wenn
er ein Bedürfnis dafür gefühlt haben sollte. Darüber hinaus muß
man ernstheh mit der Möglichkeit rechnen, daß außer Amerbach,
Froben, Episcopius und Coomans wohl noch jemand anderer im
Sterbehaus anwesend war, der im Gegensatz zu den Genannten als
sehr entschiedener Protestant zu bezeichnen ist. Nach der Aussage
der zu Beginn dieser Studie zitierten Briefe Capitos und Bucers an
Luther erschien auch Simon Grynaeus im Haus « zum Luft »170. Daß
der Mitverfasser des BaslerBekenntnisses und der ersten helvetischen
Konfession sozusagen ein papistisches Komplott unterstützt haben
soll, erscheint höchst unwahrscheinheh. Anderseits gehörte
Grynaeus gerade nicht zu den vertrautesten Freunden des Erasmus.
Nach seinen Bemühungen um die königliche Ehescheidung in
England, wohin er mit Empfehlungsbriefen des Humanisten gereist
war, bestand kein vollständiges Vertrauen mehr zwischen den beiden

Männern171. Man kann sich deshalb schwer vorstellen, daß
Erasmus nunmehr seine Anwesenheit gewünscht hätte. Wenn
Grynaeus wirkheh dort war - dies wird unter anderem durch Allen
als sicher angenommen172 -, so müßte man dies vielleicht als einen
Beweis dafür auffassen, daß die Basler Kirche Wert darauf legte,

188 Paul Roth, Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in
den Jahren 1519 bis Anfang 1534, III, Basel 1937, p. 391, Z. 1 ff.

io»» pauj Burckhardt, Basel in den ersten Jahren nach der Reformation,
124. Neujahrsblatt, Basel 1946, p. 53/54, erwähnt einige Einzelheiten, aus
welchen man schließen könnte, daß in diesen Jahren die Intoleranz noch ziemlich
stark war.

170 Siehe oben p. 27, Anm. 17.
171 Ep. 2878, Z. 15 ff.; 2888, Z. 34 fr.; 2891, Z. 11 ff.
172 Introd. Ep. 1657. Vgl. [Joh. Wernhard Herzog], Athenae Rauricae,

Basil. 1778, p. 71 : «Anno deinceps 1534. ab Hulderico principe Wurtember-
gico cum aliis Tubingam vocatus est Grynaeus, vt scholam atque ecclesiam ibi
reformaret. Inde biennio post, a. 1537 (sic!) Erasmo aegrotanti & morienti,
varus ipsi pietatis pracstitis officiis, ad extremum vsque halitum adstitit...»



64 Cornells Reedijk

durch eine völhg vertrauenswürdige Persönhchkeit den Lauf der
Dinge an der Bäumleingasse beobachten zu lassen. Wenn in den
Berichten Amerbachs die Anwesenheit von Grynaeus nicht erwähnt
wird, beweist dies an sich noch nicht, daß Bucer und Capito ein
unrichtiges Bild der Vorgänge weitergegeben haben. Man kann
sich auch vorstellen, daß Amerbach diese Einzelheit verschwieg,
weil er die Sache selbst als peinlich empfand und auf die Gefühle
der fernen kathohschen Freunde Rücksicht nehmen wollte. Anderseits

darfman nicht vergessen, daß die beiden Straßburger Gewährsmänner,

so glaubwürdig ihre Berichte an sich auch sein mögen,
keine Augenzeugen waren. Ihre Absicht ist deuthch: Sie trachteten
danach, Luther zu überzeugen, daß das Lebensende des Erasmus
zu keinen Bedenken Anlaß gegeben habe. Bucers Brief bestärkt
dabei noch den Eindruck, daß Erasmus in den allerletzten Augenblicken

tatsächlich allein war: «Grynaeus iugiter adfuit morituro
cum Bonifacio173.»

Es ist immerhin wohl kaum anzunehmen, daß Erasmus selber
noch etwas von dieser letzten Einmischung gemerkt hat, sofern sie

überhaupt geschehen ist. Sicher und geborgen in einem vertrauten

173 Sperrung vom Verfasser. Hier muß ein Bericht erwähnt werden, der
u. a. enthalten ist in [J. Jortin], The life of Erasmus, London 1758, I, p. 576/7.
Nach dieser Quelle soll ein gewisser Ianus Morellus Grinaeus die letzten Stunden

des Erasmus miterlebt haben. Die Darstellung geht wahrscheinlich zurück
auf eine Stelle in der Lebensbeschreibung dieses Morellus bei Sammarthanus,
welche folgendermaßen lautet: «Egerat bonam adolescentiac partem apud
Hcluetios in Erasmi contubernio, cui ad Basileam clausit oculos, et honorifico
poemate parentauit. .» (Scaeuolae Sammarthani Gallorum doctrina illustrium
elogia, Lutetiae Parisiorum, Villery 1630,1, p. 78). In der Einleitung zum ersten
Band der Leidener Opera omnia finden sich zwei Epitaphien eines «Joannis
Morelli Ebrudunensis », sonst aber existiert kein einziger historischer Hinweis,
der die Richtigkeit dieser Behauptung bestätigen würde. Ein Joannes Morellus
Ebrodunensis wird erwähnt in : Die Matrikel der Universität Basel, herausgeg.
von H. G. Wackernagel, M. Sieber und H. Sutter, Bd. II, Basel 1956, p. 5

(1533/34, Nr. 23). Ergänzende Einzelheiten über diesen Agent des Kardinals
Guillaume du Bellay enthält der Artikel von Mlle E. Droz, Les étudiants
français dc Bâle, in: Bibl. d'Humanisme et Renaissance XX, 1, p. 132 fr.
Hieraus geht aber nicht hervor, daß dieser Morellus während seiner Jünglingsjahre

lange in der Umgebung des Erasmus gelebt hat. Mlle Droz erwähnt zwar
seine Anwesenheit beim Sterbebett, bezieht sich aber dafür (wie sie mir
freundlicherweise mitteilte) auf keine andere Quelle als Sammarthanus. Es erscheint
immer noch wahrscheinlicher, daß Capito und Bucer, als sie von der Anwesenheit

eines Grynaeus berichteten, den Simon meinten und nicht den damals
noch ziemlich wenig bekannten Franzosen. Aus Ep. 2906, Z. 127 fr.; 3104,
Z. 25 ff. und 3122, Z. 14 wird ferner auch ohne weiteres deutlich, daß Erasmus
seit dem September 1535 außer Coomans keinen anderen Famulus in seinem
Haus gehabt hat.



Das Lebensende des Erasmus 65

Hause ist er gestorben, dem Zugriff seiner Quälgeister, der Franziskaner,

entrückt, umgeben von der Sorge wahrer Freunde, die sein
Bedürfnis in letzter Stunde allein zu sein, respektierten. Fromm ist
er aus dem Leben geschieden, aber als ein Mann, der sich selbst helfen

wohte.
Als Protestant, sogar mit einem für Basel ungewöhnlichen öffentlichen

Aufwand, wurde Erasmus am 12. Juh, einem Mittwoch, im
Münster begraben174. Antistes Oswald Myconius hielt dabei eine
Predigt. Eine Woche später wurde des Verstorbenen noch ein
zweitesmal «more nostro» gedacht175. Nach seinem Tode glaubte
die Basler Kirche demnach, Erasmus zu ihren Söhnen rechnen zu
dürfen. Der Humanist muß dies vorausgesehen haben, und es gibt
keine Zeichen, die darauf hinweisen, daß diese Aussicht ihm
unerträglich war.

Einer der Freunde scheint die Absicht gehabt zu haben, der
Nachwelt ein Zeichen zu hinterlassen, das die Grabstätte im Münster,

beim Eingang der früheren Marienkapelle176 zu einer Art
Enklave erklärt haben würde. In einem Briefvom 20. August schlägt
Beatus Rhenanus Amerbach vor, auf einer Bleitafel eine kurze
Lebensbeschreibung des Erasmus gravieren zu lassen177. Diese
Tafel sollte dann in einem irdenen Topf in das Grab gelegt werden.
«Niemand wird es merken», schreibt Beatus, «denn wenn die
Werkleute zum Essen weggegangen sind, kannst Du den Topf mit
einer Lage Erde bedecken. » Beatus braucht nicht unbedingt gewußt
zu haben, daß Amerbach schon am 12. Juh für einen vorläufigen
Grabstein gesorgt hatte178. Aber warum sollte die Tafel so heimlich

vergraben werden Meinte Rhenanus, daß irgendwo (und
vorläufig im Verborgenen) festgehalten werden sollte, wie Erasmus
wirkheh gelebt hatte und gestorben war? Oder war nur deshalb
Vorsicht geboten, weil die Beigabe einer Bleitafel in einem Grabe
als römischer Brauch hätte angesehen werden können179 Wir wis-

174 Op. Ep. XI, append, xxv, introd.: 18. Juli. Es handelt sich offensichtlich

um einen Druckfehler.
175 Ep. 3135, Joh. Herwagen an Beatus Rhenanus, 17. Juli 1536, Z. 16 ff.:

«Habita est illic a Miconio conciuneula laudum eius partem non paruam
perstringens. Futuro Martis die (magistratu illum deligentc diem) more nostro
memoria eius peragetur.» Vgl. Paul Roth, Aktensammlung III, p. 390, Z. 4fr.

178 Einzelheiten in: Emil Major, Die Grabstätte des Erasmus, Gedenkschrift

1936, p. 299 ff.
177 Am. Korr. 2055, Z. 12 ff.
178 Major, art. cit.
179 Eine derartige Blcitafel wurde z. B. mit den sterblichen Überresten

Kaiser Maximilians begraben. Vgl. G. Knod, Jakob Spiegel aus Schlettstadt,
Progr. Straßburg 1884, p. 52.

5 Bailer Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. /7. Band.



66 Cornells Reedijk

sen es nicht, denn ein solcher Gegenstand ist nie wiedergefunden
worden.

Aber auch ohne die Kenntnis eines solchen letzten Zeichens
dürfen wir die Vermutung aussprechen, daß Erasmus sein Leben
als wahrhaft freier Mann beschlossen hat, nicht in der reformierten,
genau genommen vieheicht auch nicht in der alten Kirche, wohl
aber als ein einsames Ghed der Kirche Christi, der Troisième Eglise,
wie er sie in aller Einfachheit sah. Für die Verwirklichung dieser
reinen Kirche und echten Gemeinschaft in Christo hatte er auf seine

Art, vielleicht mit einem zu großen Maß an intellektueller Vorsicht,
aber jedenfalls mit Ernst und Hingabe gekämpft. Er starb im
Bewußtsein, daß er die Welt für seine Ideale nicht hatte gewinnen
können. Daß er dagegen für seine eigene Seele bei diesen Idealen
Ruhe gefunden hat, erscheint sehr wohl möghch.


	Das Lebensende des Erasmus

