Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 57 (1958)

Artikel: Das Lebensende des Erasmus
Autor: Reedijk, Cornelis
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117157

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Lebensende des Erasmus’

von

Cornelis Reedijk

Wer sich die Probleme der Erasmus-Biographie vor Augen hilt,
stellt eine merkwiirdige und auffallende Symmetrie fest: bei den
beiden einfachsten Tatsachen im Leben des Erasmus, nimlich bei
seiner Geburt und seinem Tod, miissen wir ein Fragezeichen setzen.

Die Mitteilungen, die der groBe Humanist im Laufe der Jahre
iber sein Alter und damit indirekt tiber sein Geburtsjahr gemacht
hat, kdnnen nur selten miteinander zur Ubereinstimmung gebracht
werden. Die Abweichungen gehen teilweise auf mangelnde Genauig-
keit zuriick, aber es gibt auch Zeichen dafiir, daB3 der Rotterdamer
mit bestimmten Zielen vor Augen an der Chronologie seiner
Lebensgeschichte absichtliche Retouchen angebracht hat.

Die Erklirungen, die man fiir diese kleinen Freiziigigkeiten
gegeniiber der historischen Wahrheit gegeben hat 2, scheinen zu-
nichst bei Erasmus ein tibertriebenes Mal3 an Spitzfindigkeit und
zugleich eine gewisse Naivitit vorauszusetzen. Wer ihn jedoch aus
seinen Werken und Briefen einigermaflen kennt, wird wissen, daB3

! Dem vorliegenden Aufsatz liegt ein Vortrag zugrunde, der am 1. Februar
1958, anliBlich der Dies-Feier der Universitit Leiden, gehalten wurde. An
einigen Stellen konnte das Thema noch erweitert werden wihrend eines Auf-
enthalts in Basel, der dem Verfasser von der «Nederlandse Organisatie voor
Zuiver-Wetenschappelijk Onderzoek » erméglicht wurde. — Der Verfasser wie
der Redaktor sind Herrn Dr. H. R. Guggisberg (Biel) zu tiefem Dank verpflich-
tet dafiir, daB er die hollindische Originalfassung durch eine sorgfiltig herge-
stellte deutsche Ubersetzung dem Leserkreis der Basler Zeitschrift zuginglich
gemacht hat.

2 Den neuesten Beitrag zur Chronologie der Lebensgeschichte des Erasmus
bildet ein Aufsatz von Prof. R. R. Post (Nijmegen): Geboortejaar en opleiding
van Erasmus, in: Mededelingen der Koninklijke Nederlandse Akademie van
Wetenschappen, afd. Letterkunde; nieuwe reeks, dl. 16, no. 8, Amsterdam
1953, p. 327 ff. Wegen der vielen darin enthaltenen Prizisierungen verdiente
diese Studie auch die Aufmerksamkeit der Erasmus-Kenner auBerhalb des
niederlindischen Sprachgebiets. Post kommt auf Grund stichhaltiger Argu-
mente u. a. zum SchluBl, daB das Geburtsdatum des Erasmus auf den 27./28.
Oktober 1469 endgiiltig festgelegt werden kann.



24 Cornelis Reedijk

er in der Tat besessen war von dem Verlangen, die Mitmenschen
an Scharfsinn und nuancierter Denktechnik immer wieder zu iiber-
treffen. Die wenigen Berichte 2 iiber seine Liebe zum Schachspiel
gewinnen an Wahrscheinlichkeit, wenn man sie mit diesem psycho-
logischen Zug in Beziehung bringt: Erasmus kann sehr gut ein
leidenschaftlicher Schachspieler gewesen sein, denn auch in der
Realitit des Lebens liebte er es, viele «Ziige» im voraus durchzu-
denken. Es darf dabei nicht verschwiegen werden, dal er zuweilen
in seiner Konzentration auf die verniinftigsten Kombinationen eine
offensichtliche Gewinnméglichkeit von einer direkten Bedrohung
nicht unterschied.

Ich glaube — und hoffe, im folgenden zeigen zu koénnen —, dal
die Unsicherheit, die in bezug auf das Lebensende des Erasmus
noch immer besteht, zum Teil das Resultat einer bewulBlten «tak-
tischen» Vorbereitung ist, wobei Erasmus mit ebensoviel Sorgfalt
und Verschwiegenheit zu Werke ging, als wenn er riickschauend
die Fakten seines Lebens in das Schema einzuordnen trachtete, das
ihm am besten palite.

Welche Unsicherheit besteht tiber das Sterben des Erasmus? Im
Zusammenhang mit Ort und Zeit gibt es keine: er starb am 11. Juli
1536, kurz vor Mitternacht, in Basel, im Hause des Buchdruckers
Hieronymus Froben, an der Ecke Biumleingasse/LuftgiBlein. Die-
ses Gebiude, « Haus zum Luft» genannt, steht noch und beherbergt
heute die Buchhandlung «Haus der Biicher AG.» (vormals Anti-
quariat Braus-Riggenbach) 4. In dem Sterbehaus waren aufler
Froben auf jeden Fall auch dessen Schwager und Teilhaber Nico-
laus Episcopius sowie Bonifacius Amerbach anwesend. Von diesen
drei Freunden ist Amerbach im letzten Testament des Erasmus als
«haeres», das heiB3t erster Vollstrecker, bezeichnet, die beiden ande-
ren werden als Mitvollstrecker genannt 5.

8 Vgl. Petrus Opmeer, Opus chronographicum orbis universi, I, Antwerpen
1611; ebenso meine Ausgabe: The Poems of Desiderius Erasmus with intro-
duction and notes, Leiden (Brill) 1956, p. 395.

4 Paul Roth, Die Wohnstitten des Erasmus in Basel, in: Gedenkschrift zum
400. Todestage des Erasmus von Rotterdam, Basel 1936, p. 270 L.

 Fir den Text des letzten Testamentes vgl. Opus Epistolarum Des.
Erasmi Roterodami, denuo recognitum et auctum per P. S. Allen, Oxonii
1906-1947, t. XI, append. XXV, p. 362 ff. Im Augenblick, da dieser Aufsatz
beendigt wurde, stand der Registerband des Opus Epistolarum, hg. durch
Barbara Flower und E. Rosenbaum, knapp vor dem Erscheinen. Nach rund
einem halben Jahrhundert wird nun das magistrale Sammelwerk, das nach
Allens Tod durch Mrs. H. M. Allen und H. W. Garrod fortgesetzt wurde, ganz
abgeschlossen und allgemein zuginglich sein.



Das Lebensende des Erasmus 25

Uber diese Tatsachen kann demnach kein Zweifel bestehen. Basel
war aber schon seit sieben Jahren eine protestantische Stadt, und es
ist (vorsichtig ausgedriickt) nicht selbstverstindlich, daB ein Prie-
ster des alten Glaubens Erasmus in seinen letzten Stunden hat
beistehen konnen. Jedenfalls gibt es keine zeitgendssische Quelle,
die hierauf deuten wiirde. Der vollstindigste und immer noch am
meisten zitierte Bericht liber das Sterben des Humanisten stammt
von einem anderen Freund, Beatus Rhenanus. Er besteht aus ein
paar Zeilen, die Rhenanus der posthum erschienenen Origenes-
Ausgabe des Erasmus ¢ als Einleitung voranstellte, nachdem er sie
Amerbach zur Prifung und Vervollstindigung vorgelegt hatte 7.
Der Biograph berichtet, dal Erasmus wihrend seiner letzten Krank-
heit stets christliche Duldsamkeit bewiesen und einen frommen
Gemiitszustand an den Tag gelegt habe und dal3 er, seine ganze
Hoffnung auf Christus setzend, fortwihrend ausgerufen habe:
«,0O Iesu misericordia; Domine libera me; Domine fac finem;
Domine miserere mei‘, et Germanica lingua ,Lieuer Got, hoc est
,Chare Deus‘. . .» Dann fihrt Rhenanus weiter: «Und er fiigte nichts
anderes hingu und behielt bis guletgt sein volles BewufStsein®. »

Denjenigen, die wissen wollen, ob Erasmus im Schof3e der Mutter-
kirche gestorben sei oder nicht, gibt dieser Bericht im Grunde
genommen keine endgiiltige Antwort ?. Trotzdem entstanden tiber
diese Frage schon ziemlich bald einige mangelhaft begriindete Auf-
fassungen, die bis in unsere Zeit hinein lebendig geblieben sind.
Seine verstockten Feinde unter den Katholiken hielten dafiir, da3
er als Ketzer gestorben sei, einige betrachteten sein Ende sogar als
vollkommen gottlos1°; ein komisch anmutender Obskuranten-
ausspruch, der schon 1518 auf eine falsche Meldung vom Tode des
Rotterdamers hin umgelaufen war, sagt es deutlich: «Sine lux, sine
crux, sine deus *.» Andere Katholiken neigten zu einem milderen

¢Op.Ep.I,p. 52 ., Z. 29 f.

? Vgl. Die Amerbachkorrespondenz, bearb. und herausgegeb. von Alfred
Hartmann, Basel 1942-1953, IV, Nr. 2055, Z. 1 ff. Dieses Werk wird im fol-
genden mit der Abkiirzung Am. Korr., gefolgt durch die jeweilige Brief-
nummer, zitiert.

8 Op. Ep. 1, p. 54, Z. 36 f.: «Nec alias [emisit voces, ratione vsus integra
vsque ad supremum vitae exitum.»

® Die Seltenheit der Quellenangaben iiber die sakramentalen Gebriuche in
den Jahren vor dem Konzil von Trient 1iB3t es anderseits als weniger gerecht-
fertigt erscheinen, die Frage, ob der Sterbende die letzten Gnadenmittel emp-
fangen habe oder nicht, als absolutes Kriterium fiir ein katholisches oder nicht
katholisches Lebensende zu betrachten.

10 Vgl. Am. Korr. 2069, Z. 9 f.; 2078, Z. 16 fi.

1 Ep. 950, Z. 25 fl.



26 Cornelis Reedijk

Urteil, zeigten aber doch ihre Beunruhigung 2. Anderseits aber
waren viele seiner katholischen Freunde bereit, die Nachrichten
groBziigig zu interpretieren und ohne weiteres anzunehmen, daf3
Erasmus in unverdichtiger Rechtgliubigkeit sein Leben beschlos-
sen habe. So sagt Fredericus Nausea (der sich doch auf dieselben
unbestimmten Quellen stiitzen muBte wie die anderen) in seiner
Monodia sehr deutlich, da3 Erasmus vor seinem Sterben alles getan
habe, was ein gliubiger Katholik tun soll . Viele Anhidnger des
neuen Glaubens hingegen waren der Ansicht, dall Erasmus als
einer der ihren in die Ewigkeit eingegangen sei. Melanchthon
behauptet beispielsweise, Erasmus sei als Glied der Basler Kirche
gestorben. Er stand so sehr unter dem Eindruck der von Rhenanus
wiedergegebenen Sterbensworte, daB er sie selbst aussprach, als
seine Zeit gekommen war: « Domine fac finem.» Den Anwesenden
erklirte er, daBl es Erasmus sei, dem er nachfolge 4.

Abgesehen von denjenigen, die sich aus wissenschaftlicher Vor-
sicht eines Urteils enthalten wollen, ist diese Verschiedenheit der
Auffassungen bis heute lebendig geblieben 5. Mehr oder weniger
isoliert steht der barsche Ausspruch Luthers da: «Vixitet mortuus est
vt Epicurus, sine ministro et consolatione. Ist gefaren in bus cor-
reptam 16.» Das Latein ist wohl merkwiirdig, die Bedeutung aber
klar: Luther nimmt an, daf} sein Augustiner Confrater schlieBlich
doch in die Holle gekommen sei. Er wollte offenbar den Berichten
iiber das Sterben des Erasmus keinen Glauben schenken, wie sie

12 So schrieb z. B. Ludwig Ber am 21. Juli 1536 an Bonifacius Amerbach
(Am. Kort. 2041, Z. 25 fI.): «Post literarum mearum obsignationem cuiusdam
relatu accepi Erasmum nostrum non modo catholice vita perfunctum, verum
nec audire nec videre nec quouis modo ad se admittere voluisse noui Euangelii
precones, et aliquot ante diebus certum predixisse obitus sui diem, eoque die
in extremo ipsius spiritu neminem adfuisse preter eius familiarem cum excel-
lentia tua. Quod si charissime Bonifaci, non foret molestum, vellem mihi
significaret humanitas tua rem, vt est, et que liceat in vrbem scribere atque
aliis amicis, vt maleuolorum detractiones confundantur et pereant.» «Ein
solcher Bericht ist leider nicht erhalten», bemerkt Hartmann zu dieser Stelle.

13 K6ln, Gymnicus, 1536, ebenfalls abgedruckt in der Leidener Ausgabe
der Opera Omnia (LB), Einleitung zu Band I, Epitaphia.

14 Andreas Flitner, Erasmus im Urteil seiner Nachwelt. Das literarische
Erasmus-Bild von Beatus Rhenanus bis zu Jean Le Clerc, Tubingen 1952, p. 17.

15 Sogar ein neues Werk wie dasjenige von W. E. Campbell, Erasmus,
Tyndale, and Mote, London 1949, zeugt in dieser Hinsicht noch von einer auf-
fallend unkritischen Haltung; siehe p. 271 f., append. p. 274 ff.

16 Luthers Werke in Auswahl, 8. Band; Tischreden, herausgeg. von Otto
Clemen, Berlin 1930, p. 208, 3963; vgl. p. 217, 4028: «...fuit in genere vitae
sine Deo, securissime vixit, sicut et morixit, qui in agone non petiit ministrum
verbi neque sacramenta, et fortassis illa verba suae confessionis in agone: Fili
Dei, miserere mei! illi affingunt.»



Das Lebensende des Erasmus 2

ihm durch Wolfgang Capito und Bucer ganz im Sinne von Rhena-
nus tiberbracht worden waren 17,

Vor ungefihr hundert Jahren schien es, als ob neues Licht diese
alte Frage erhelle. Mgr. F.-X. de Ram, ein Gelehrter von betricht-
lichem Ansehen aus Lowen, publizierte im Jahre 1842 einen
Artikel 8, worin er auf die Tatsache hinwies, daB Lambertus
Coomans, ein junger Mann aus Turnhout, der dem Erasmus wih-
rend seiner letzten Lebensjahre als Famulus gedient hatte, Priester
gewesen war. Erasmus soll in seinen Armen gestorben sein und
dabei folgende Worte ausgesprochen haben: «O mater Dei, memento
meil» De Ram beruft sich auf L. van Gorkom, Beschryvinge der stad
en vryheyd van Turnhout (eine doch reichlich spite Quelle) 1® sowie
auf «deux anciens manuscrits dont I’'un nous a été communiqué patr
M. van Genechten, président du tribunal de Turnhout». Also ist
Erasmus unter Anrufung der Heiligen Jungfrau als Mutter Gottes
(und nicht etwa als Mutter Jesu!) in den Armen eines Priesters
gestorben; sein Ende war demnach so rechtgliubig wie man es sich
nur vorstellen kann.

Vor noch nicht langer Zeit wurde diese iberraschende Anschau-
ung ohne jede Einschrinkung durch den Jesuiten Ricardo Garcia
Villoslada von der Universitit Salamanca in einem Aufsatz la
muerte de Erasmo ibernommen 2,

Noch neueren Datums sind die Prizisierungen aus der Feder von
Prof. Henri de Vocht# in Lowen, der sich die gelehrte Welt zu
Dank verpflichtet hat durch eine lange Reihe dullerst griindlicher
Studien iiber den Lowener Humanismus. Er wies darauf hin, daf}
Lambertus Coomans zur Zeit, da er im Dienst des Erasmus stand,

17 Dr. Martin Luthers Briefwechsel. Bearbeitet und mit Erlduterungen ver-
sehen von E. L. Enders, 11. Band, Calw und Stuttgart 1907; siche Nr. 2414,
Z. 55 f. und Nr. 2416, Z. 34 ff.

18 Note sur Lambert Coomans, secrétaire d’Erasme. In: Bulletins de ’Aca-
démie Royale des sciences et belles-lettres de Bruxelles, IX, 28 partie, 1842,
p. 437 ff. Vom gleichen Autor: Particularités sur le séjour d’Erasme 4 Bile et
sur les derniers moments de cet homme célébre, ibid. IX, 1T partie, 1842,
p. 462 fI.; und schlieBlich: Un théologien de Louvain assistant Erasme dans
ses derniers moments ; notice sur Lambert Coomans de Turnhout. In: Annuaire
de I’Université catholique de Louvain, XVI, 1852, p. 251 ff.

1* Mechelen 1790, siehe p. 83.

20 Miscellanea Giovanni Mercati, Citta del Vaticano, 1946, IV, 381 ff.

2 Le dernier «amanuensis» d’Erasme. In: Revue d’histoire ecclésiastique,
XLV, 1950, p. 174 ff. Vom gleichen Autor erschien ein Artikel in niederlin-
discher Sprache: Deken Lambert Coomans en zijne getuigenis, in: Taxandria,
nieuwe reeks, XX, 1, 1949, p. 3 fl. Siche ferner: Henry de Vocht, History of the
foundation and the rise of the Collegium Trilingue Lovaniense, 1517-1550;
ITI, Louvain 1954, p. 394 ff.



28 Cornelis Reedijk

noch sehr wenig Latein konnte und bestimmt noch kein Priester
war. De Vocht geht auch etwas genauer auf die Frage der «deux
anciens manuscrits» ein, iiber die de Ram so unbestimmt berich-
tete. Folgendes zeigt sich nunmehr: Coomans wurde 1559 zum
Dekan von St. Peter in Turnhout gewihlt. Ein spiterer Dekan
dieser Kirche, Charles Gevaert, stellte im Jahre 1639 eine Liste
seiner Vorginger auf, welche als Handschrift noch erhalten ist 22,
Auf Blatt 8 dieser Chronik findet man nun den bewuliten Bericht
iber die Rolle des Lambertus Coomans am Sterbebett des Erasmus
und iiber die Anrufung der Mutter Gottes. Und dann nennt Gevaert
seine Quelle: «...vt ex Collega nostro, D. Carolo Viruli, qui cum
Decano Coomans resedit, non semel intellexi ego, aliique mecum...»
Also: «...wie ich mehr als einmal von Carolus Viruli, der mit
Dekan Coomans zusammen wohnte, gehort habe, und andere mit
mir. ..»

Das erste gedruckte Werk, in welchem dieses Zeugnis erscheint,
ist eine Geschichte des Klosters Corsendonck, die im Jahre 1644
durch Joannes Hoybergius publiziert wurde 2. De Vocht vermutet,
daB3 die beiden von de Ram erwihnten alten Handschriften zwei
Abschriften von Gevaerts Chronik seien. Man konnte sich wohl
auch vorstellen, dal3 es sich um die Chronik selber und eine Ab-
schrift davon handle, aber dies ist von geringerer Bedeutung.
Coomans hat tatsichlich dem Erasmus als Famulus gedient und
wird auch in der Korrespondenz aus den letzten Lebensjahren des
Humanisten gelegentlich erwihnt. Wahrscheinlich im Frithsommer
1535 hatte Erasmus seinen Freund Conrad Goclenius in Lowen
ersucht, ihm einen passenden Bedienten zu verschaffen; in der
Folge meldete sich Coomans in Basel mit einem Brief von Goclenius,
der am 10. August 1535 datiert ist 2%, Erasmus war sogleich von
dem Jingling eingenommen: «Placet Lambertus quem misisti»,
schreibt er in einem Brief an Goclenius vom 2. September 1535 25,
und ein halbes Jahr spiter gibt er aufs neue seiner Befriedigung tiber

22 Stadtarchiv Turnhout, « Affaires Ecclésiastiques ».

2 Corsendonca siue coenobii canonicorum regularium ordinis S. Augustini
de Corsendonq origo et progressus auctore loanne Latomo. Ioannes Hoyber-
gius. . . nunc primum edidit, continuauit, et notationibus illustrauit. Antverpiae,
Hier. Verdussen, 1644, p. 65.

24 Ep. 3037, Z. 1 fl. Ganz zu Unrecht schreibt Villoslada (art. cit., p. 402 f.):
«Muerto Enkevoirt en Roma el afio 1534, Coomans se puso en camino para su
patria, mas al pasar por Friburgo de Brisgovia, entrd a saludar a Erasmo, su
antiguo conocido y amigo, el cual le rogd que se quedase en su compariia hasta
que ambos tornasen a los Paises Bajos.» Fiir diese Konstruktion besteht nicht
die geringste Grundlage. Siehe unten p. §3 und Anm. 132.

% Ep. 3052, Z. 19.



Das Lebensende des Erasmus 29

Lambertus Ausdruck: «...optimis moribus iuuenem, mihique ad
obsequia cubicularia commodissimum 26.» Aus dieser Stelle wird
einmal mehr deutlich, daBl wir es hier mit einem einfachen Haus-
bedienten und nicht mit einem Sekretir zu tun haben. Im letzten,
am 12. Februar 1536 datierten Testament des Erasmus werden
Lambertus 200 Goldgulden zugedacht, «simihimorienti adfuerit »?7.
Diesen Nebensatz diirfen wir sicher nicht anders iibersetzen als:
«...wenn er wihrend meines Sterbens bei mir sein wird.» Eine
Anspielung auf geistlichen Beistand diirfen wir hinter dieser Wen-
dung nicht vermuten, denn mit genau denselben Worten hatte
Erasmus in seinem ersten Testament von 1527 seinem damaligen
Famulus Quirinus Talesius, der erwiesenermallen ein Laie war,
genau dieselbe Summe zugesprochen 2,

Nun haben wir also die Wahl zwischen der oben S. 25 ange-
fihrten Version des Beatus Rhenanus von 1536 und einer Dar-
stellung aus dritter Hand, die mehr als hundert Jahre spiter auf-
taucht und von einem jungen Hausbedienten herstammt (denn
mehr als das kann der damals noch ungeschulte Coomans, der 1583
«septuagenarius maior» starb 2, nicht gewesen sein). Es muf} aber
hier dennoch festgestellt werden, dal Rhenanus beim Sterbebett
nicht anwesend war und daB sein Bericht genau genommen auch
nicht aus erster Hand ist. Wir diirfen aber annehmen, dal3 Rhenanus
durch Amerbach genau unterrichtet wurde, und wir haben bereits
gesehen, dal3 er seinen Lebensbericht durch den Basler Freund
nachpriifen lieB 3. Uberdies finden wir in einem Rundschreiben,
das unmittelbar nach dem 11. Juli 1536 aus Basel an die Freunde des
Erasmus gesandt wurde, die durch Rhenanus iiberlieferten Ster-
bensworte wieder. Nur das hollindische «Lieuer Got» fehlt hier.
Dieses Rundschreiben war méglicherweise durch den Arzt Hein-
rich Stromer verfal3t worden, einen Humanisten und Freund des
Erasmus, der gerade im Jahre 1536 nach Basel gekommen war, um
— wie man annimmt — dem kranken Greis seine Dienste anzubieten?..
Und in seinem Vorwort zu den Catalogi duo operum Erasmi vom
1. Februar 1537 schrieb Amerbach, dall Ersamus 7#r mit dem
siBen Namen Jesu auf den Lippen gestorben sei, «...subinde vt
sui misereretur, subinde vt finem faceret implorans»3,

2 Ep. 3104, Z. 27 fl.; vgl. Ep. 3122, Z. 14 ff.

2 Op. Ep. XI, append. xxv, Z. 19 f.

2 Op. Ep. VI, append. xix, Z. 124 f.

» Vgl. de Vocht, Le dernier «amanuensis », p. 183.
30 Siche oben p. 25.

81 Ep. 3134; siche aber auch Am. Korr. 2037.

32 Ep. 3141, Z. 100 fl.



30 Cornelis Reedijk

Es handelt sich also deutlich um eine homogene Tradition, die an
der Quelle entstanden ist. Wir wollen Lambertus Coomans, Viruli
oder Gevaert gewiBl nicht bosartiger Irrefihrung bezichtigen,
geben aber doch ohne Zégern der direkten Basler Darstellung den
Vorzug, und dies im Gegensatz zu de Vocht, der sich nach seinen
wertvollen Korrekturen an der Theorie de Rams weiterhin an
die schwache und anfechtbare «Turnhouter»-Version hilt, ob-
wohl es doch offensichtlich ist, daB Erasmus nach seinen Klo-
sterjahren immer eine gewisse Indifferenz gegeniiber der Heiligen
Jungfrau gezeigt hat (auch wenn Villoslada das Gegenteil zu bewei-
sen sucht ®) und besonders auf die Mutter-Gottes-Auffassung stets
kritisch reagierte. Unsere Einwinde werden durch eine grof3e Zahl
von Beweisstellen aus den Werken des Erasmus gestiitzt, die in
einem 1951 erschienenen Aufsatz von Vittorio de Caprariis 3
zusammengestellt worden sind. Unter den Argumenten, welche
dieser Autor gegen de Vochts Auffassung anfithrt, fehlt ein Hin-
weis auf Amerbachs doch wohl sehr authentischen Bericht und auf
den Heinrich Stromer zugeschriebenen Rundbrief. Stillschweigend
geht de Caprariis auch noch an einem anderen schwachen Punkt in
Gevaerts Bericht vorbei, den de Vocht ebenfalls iibersehen zu
haben scheint. In der betreffenden Notiz steht nimlich, daf3 Coo-
mans wihrend vieler Jahre dem Erasmus gedient habe. In Wirklich-
keit hatte Coomans, wie bereits erwihnt, nur etwa zehn Monate
im Hause des Erasmus gelebt. Diese Ungenauigkeit ist vielleicht
nicht nur zufilliger Art. Wir kénnen uns sehr gut vorstellen, dal3
Coomans in spiteren Jahren in Turnhout gerne von der ruhmvollen
Zeit erzihlte, da er bei Erasmus Famulus gewesen war. Dal} er sich
erst im September 1535 im ketzerischen Basel bei dem Humanisten
gemeldet hatte, war ein Umstand, den er als Dekan von St. Peter
wohl nicht gerade besonders gerne und mit Nachdruck hervorge-
hoben haben wird. Wenn er den Eindruck erwecken konnte, als ob
er seinem Meister nach langjihrigem treuen Dienst schlieB3lich eben
auch nach Basel gefolgt sei, weil er ihn nicht im Stich lassen wollte,
so war dies eine Retouche, die sowohl dem Ruf des Erasmus als
auch demjenigen des Lambertus Coomans nur niitzen konnte.

Der Aufsatz von de Caprariis bildete, soviel mir bekannt ist, den
letzten Beitrag zu unserem Problem. Immerhin gibt es aber viel-
leicht doch einige Griinde, der Coomans-Version noch etwas mehr
Aufmerksamkeit zu schenken.

® Art. cit., p. 306.
3¢ Qualche precisazione sulla morte di Erasmo. In: Rivista Storica Italiana,
anno LXIII, 1951, p. 100 fI.; siche p. 106 ff.



Das Lebensende des Erasmus 31

Das einzige stichhaltige Argument, das meines Erachtens gegen
die Zuverldssigkeit der Basler Tradition vorgebracht werden
konnte, besteht darin, da3 Basel im Jahre 1536 vollig dem neuen
Glauben zugetan war, der als Staatsreligion auch durchaus konsoli-
diert war. Es hitte demnach fir die Basler Freunde des Erasmus
gefihrlich werden kénnen (so kénnte man folgern), in Briefen, von
welchen sie wuliten, dal3 sie von Hand zu Hand gehen wiirden,
geschweige denn in einem gedruckten Text (Amerbachs Vorreden
zu den Catalogi duo) die Einzelheiten zu erwihnen, die Coomans
seinerseits in Brabant wohl erwihnen konnte. Immerhin hitten
dann Amerbach und die andern Basler Freunde des Humanisten
nicht nur eine Unterlassungssiinde begangen, sondern sie hitten
auch die Tatsachen verfilscht, denn sowohl Stromer als auch
Amerbach erkliren jeder auf seine Art, dal3 es auBer dem wieder-
holten Anruf Jesu nichts gu hiren gab. Ferner ist festzustellen, dal
der Elsisser Beatus Rhenanus, obwohl sehr fortschrittlich in seinen
theologischen Anschauungen, bis zu seinem Tode katholisch geblie-
ben ist. Amerbach selber hat sich erst anderthalb Jahre frither dem
neuen Glauben zugewandt, und zwar geschah dies nicht ganz aus
freien Stiicken. Sie unterhielten beste Beziechungen zu beiden
Lagern und hitten gewil3 nichts unterlassen, um die gut katholi-
schen Freunde des Erasmus im Hinblick auf dessen Orthodoxie
diskret zu beruhigen, wenn sie erginzende Mitteilungen hitten
machen konnen. In den vielen Briefen, die kurz nach dem Tode des
Humanisten gewechselt wurden, habe ich keine einzige Zeile ent-
decken kdnnen, die als Reaktion auf solche vertrauliche Mitteilun-
gen zu interpretieren gewesen wire 3°. Man mulBte sich trésten mit
der GewiBheit, daB3 Erasmus in einem Seelenzustand gestorben war,
den man in nichtformellem Sinne als christlich bezeichnen konnte.

Im neuesten, 1953 erschienenen Band der Amerbachkorrespon-
denz findet sich ein kurzer, aber hochst interessanter Brief von
Erasmus Schets 36, einem Bankier aus Antwerpen, der jahrelang das
Vertrauen des Erasmus genossen hatte und als dessen finanzieller
Agent und Berater in den Niederlanden aufgetreten war . Die

38 Vgl. die oben (p. 26, Anm. 12) zitierte Stelle aus dem Brief von Ludwig
Ber. Die Aussage Nauseas (p. 26, Anm. 13) «...quod omnia ea absoluerit,
quae Catholicum et Orthodoxum virum decent...» verliert alle Bedeutung
durch die Beifiigung, «...veluti fortasse non deerunt, qui posthac bona fide
reddent, quae nos hoc quidem tempore per occupationes et aegritudines,
quibus vltra recentem ex ipsius Erasmi more dolorem, valde destinemur et
angimur, digne praestare non potuimus. ..»

38 Am. Kort. 2052.

37 Introd. Ep. 1541.



32 Cornelis Reedijk

personlichen Beziehungen zwischen dem Humanisten und der gan-
zen Familie Schets waren ebenfalls sehr freundschaftlich gewesen.
In dem betreffenden Brief, der am 18. August 1536 datiert ist, dankt
der Bankier, der ein frommer Katholik war, Amerbach fiir die
Nachricht vom Tode des Erasmus. Es scheint, dal3 diese Mitteilung
wiederum in dem uns bereits bekannten Wortlaut abgefalit gewe-
sen ist. Schets fiihlt sich nimlich getrostet, da er nun weil3, daB3 das
Ende «chrystianissimus» gewesen und sein Freund im Vertrauen
auf die unendliche Barmherzigkeit Gottes in die Ewigkeit hintiber-
gegangen ist, mit nichts anderem als dem siffen Namen Jesu auf den
Lippen. Der Brief Amerbachs ist nicht erhalten, aber es ist gewil3,
daB der Uberbringer niemand anders war als unser Lambertus
Coomans. Aus dem zitierten Antwortschreiben des Erasmus Schets
geht hervor, daff Coomans es nach Basel bringen werde. Wenn nun
Coomans mehr von der Sache wulte, als in den Basler Berichten ent-
halten war, besteht doch aller Anla3 anzunehmen, dal3 er im person-
lichen Gesprich mit dem Antwerpener Bankier seine eigene Version
zum besten gegeben hitte, wenn sie damals schon von diesen Basler
Berichten abgewichen wire. Auf diese Widerspriiche hitte Schets in
verschiedener Weise reagieren konnen: er hitte den Kopf schiitteln
und schweigen kénnen; er hiitte in seiner Antwort an Amerbach in
okumenisch-unbestimmten Ausdriicken auf das Lebensende des
Freundes zuriickkommen konnen; er hitte sich auch unumwunden
erkundigen konnen, wie es sich nun eigentlich zugetragen habe,
wer angerufen worden sei, Jesus oder Maria, die Mutter Gottes.
Aber es geschieht nichts von alledem: er bestitigt nur den Emp-
fang von Amerbachs Nachricht und wiederholt ausdriicklich:
«...nil preter dulce nomen Yesu inuocans. . .%» Deshalb glaube ich
nicht, dal3 Coomans ihm etwas anderes erzihlte, als was in Amer-
bachs Brief zu lesen war. Auch méchte ich eigentlich bezweifeln,
daB er etwas anderes iberhaupt erzihlen konnte. Also miissen wir
hic et nunc mit der Coomans-Version abrechnen, auch wenn wir
dies durchaus nach dem Gebot christlich-humanistischer Toleranz
tun konnen. Als Lambertus in spiteren Jahren als Dekan von
St. Peter in Turnhout zu bescheidenem Ansehen gelangt war,
machten zwei Dinge vor allem seine Beriihmtheit aus. Das eine war
eine Staatsdecke aus roter Seide, die den Riicken des Maultieres
geziert hatte, das unserem Utrechter Papst Hadrian VI. gehorte.
Coomans hatte die Decke von Kardinal Willem van Enckenvoirt
geerbt, dem er gedient hatte, bevor er in den Dienst des Erasmus
getreten war. Er schenkte das kostbare Tuch seiner St. Peterskirche,

8 Am. Korr. 2052, Z. 5.



Das Lebensende des Erasmus 33

wo es bis zur franzdsischen Revolution aufbewahrt blieb #. Sein
zweiter Anspruch auf besondere Wiirde gegeniiber anderen Turn-
houter Dekanen beruhte auf der Erinnerung an das Jahr, das er im
Dienste des Erasmus verbracht hatte. Die einzige Tatsache, die
diesem letzteren Ruhm hitte Abbruch tun kénnen, bestand wie
schon gesagt darin, daf3 diese Episode sich in einer ketzerischen
Stadt abgespielt hatte, wohin Coomans ganz aus freiem Willen
gegangen war, und daf sich das Sterben des verehrten Meisters in
einer Art und Weise zugetragen hatte, die nach Turnhouter MaG-
stiben Anlal zu Besorgnis geben mochte. Lambertus Coomans
konnte der allgemeinen Beruhigung und seinem eigenen Ruf
einen Dienst erweisen, wenn er in seiner Erinnerung einige kleine
mildernde Korrekturen anbrachte. Vielleicht hielt er diese gar
nicht fiir Korrekturen, sondern vielmehr fiir leichte Paraphrasen.
Oder vielleicht verstanden ihn seine frommen Freunde falsch.
Jedenfalls trat die Mutter Gottes an den Platz Jesu, und aus einem
Jahr wurden viele Jahre. Richten wir Coomans deshalb nicht, seine
Absichten waren ehrenwert.

Wir stehen damit vor einem Resultat, wenn auch vor einem
negativen: fiir uns ist der Beweis nicht erbracht, da3 Erasmus in
Sformellem Sinn als Katholik gestorben ist. Einen anderen negativen
SchluB kénnen wir mit weniger Miihe ziehen. Dieser bezieht sich
auf Melanchthons Behauptung, Erasmus sei als Glied der Basler
Kirche gestorben. So werden jedenfalls seine Worte «ciuis Basilien-
sis esse voluit» erkldrt, und tatsichlich fielen Zugehérigkeit zur
Biirgerschaft und kirchliche Mitgliedschaft in Basel zusammen. Um
in diesen Status zu gelangen, hitte Erasmus aber 6ffentlich am
Abendmahl nach der Basler Ordnung teilnehmen miissen, und dar-
iiber ist uns nichts bekannt. Dabei ist es fast undenkbar, da3 die
Basler Obrigkeit einem solchen Triumph nicht die groBtmdogliche
Berithmtheit verschafft hitte. Also kénnen wir folgendes feststellen:
Vorliufig verfiigen wir tiber keine Beweise, dafl Erasmus vor sei-
nem Tode den neuen Glauben angenommen hat.

Damit braucht aber in dieser Angelegenheit das letzte Wort noch
nicht gesprochen zu sein. Wir miissen nicht nur die Evidenz oder
vielmehr den Mangel an Evidenz, den die Geschehnisse in der
Nacht vom 11. auf den 12. Juli 1536 liefern, in Betracht ziehen. Es
ist auch wichtig zu wissen, mit welchen Absichten Erasmus ein
Jahr vorher nach Basel gekommen war. Ebenso lehrreich erweist

® Van Gorkom, p. 83; Th. I. Welvaarts, Geschiedenis van Cotsendonck,
Turnhout 1880-1881, Bd. I, p. 205 ; de Vocht, Le dernier «amanuensis », p. 180.

3 Basler Zeitschr. f. Gesch. w. Altertum. 57. Band.



34 Cornelis Reedijk

sich die Untersuchung des Verhiltnisses zwischen der Geisteshal-
tung seiner Schriften und der Art und Weise, wie er seinem Tode
entgegenging. In dieser Hinsicht mul} ich mich aus praktischen
Grinden sehr kurz fassen. Ich werde mich, abgesehen von den
Briefen, die natiirlich die wichtigste Grundlage meiner Darstellung
bilden, denn auch nur auf einige Werke der letzten Jahre beziehen.

Was also trieb Erasmus nach Basel zuriick ? Bevor wir versuchen,
diese Frage zu beantworten, miissen wir noch feststellen, was ihn
sechs Jahre vorher veranlafit hatte, Basel zu verlassen.

Die Basler Reformation kam nicht wie ein Donnerschlag aus
heiterem Himmel. Jahrelang hatten Spannungen bestanden. Das
Volk war oft in Aufregung gebracht worden, der alte Glaube besal3
noch lange seine hartnickigen Parteiginger, der Rat blieb unent-
schlossen und versuchte, so gut oder schlecht es ging, das Gleich-
gewicht zwischen den Parteien zu wahren. Aber anfangs Februar
1529 platzte die Bombe. Es kam zu einem ziemlich griindlichen
Bildersturm, der Rat gab nach; auf etwas besonnenere Weise voll-
endete er die Rdumung der Kirchen. Die Messe wurde verboten,
und Ockolampad wurde der erste Antistes der neuen Basler Staats-
kirche. Ein grofler Auszug folgte. Das Domkapitel zog nach Frei-
burg i. Br., ebenso der bei weitem groflere Teil der Universitits-
professoren. Erasmus hatte es nicht so eilig. In seinen Briefen sagt
er vorldufig — wohl aus Vorsicht — noch wenig iiber die Vorkomm-
nisse; er iberliBt es seinen Kurieren, mindlich iber die neue
Situation zu berichten 4. Aus den wenigen Zeilen, die er der
Umwilzung widmet, spricht nicht zuletzt die Sorge um die person-
liche Freiheit. Vom Rat glaubt er nichts fiirchten zu missen, was
ihn aber besonders beunruhigt, ist die Tatsache, dal3 es sich hier
um einen Volksaufstand handelt. Die Plebs ist losgebrochen 4,
und das kann gefihrlich werden. Er wiirde gerne nach Speyer
ziehen, aber dort ist ein Hof, und daraus kénnten ihm allerlei zwar
ehrenvolle, aber listige Verpflichtungen erwachsen 4. Freiburg
liegt niher, ist aber nur ein kleines Nest und seine Bevolkerung ist
«superstitiosior », eine Qualifikation, die wir vielleicht besser tber-
setzen mit «allzu sehr an den formellen kirchlichen Gebriuchen
hingend » . Und wie steht es mit den Fastenregeln ? Freilich besitzt

49 Ep. 2105, Z. 5 ff.; 2106, Z. 12 ff.

41 Ep. 2107, Z. 5 f.; vgl. Ep. 2158, Z. 1 ff. und 2193, Z. 10 ff.

2 Ep. 2107, Z. 12 ff.; 2112, Z. 17 ff.

3 Ep. 2107, Z. 15 fl.; vgl. 2136, Z. 258 und den Erasmus zugeschriecbenen
Dialog Iulius Exclusus, in: Erasmi opuscula, a supplement to the Opera omnia;
edited with introductions and notes by Wallace K. Ferguson, The Hague 1933,
p. 38 fI.; siche Z. 777 ff. und 893 (p. 105 bzw. 111).



Das Lebensende des Erasmus 35

er die Erlaubnis der allerhéchsten Instanzen, diese gemil3 den
Bediirfnissen seiner gefihrdeten Gesundheit freier zu handhaben.
Aber wird sich die engherzige Bevolkerung mit solchen Erklirun-
gen begniigen ? Und jeden Freitag Fisch — das ist sein Tod!

Ende Mirz ist es ihm klar, daB3 er ausziehen muB, daB3 eine Ent-
scheidung von ihm erwartet wird. Er legt allen Nachdruck darauf,
daB3 dieser Entschlufl3 um so vielsagender sein werde, als er seinem
personlichen Wohlbefinden schade. In diesem Sinne schreibt er am
24. Mirz 1529 an Johannes Vergara. Aber, noch einmal, wohin?
Nicht nach Brabant, denn dort werden ihn seine Feinde beléstigen.
Um ihrem Einflul zu begegnen, miifite er Beziehungen zum Hof
von Brissel pflegen, und dazu ist er korperlich nicht imstande:
«At haec valetudo non patitur vt cuiquam hominum inseruiam.
Interim tamen aliquo demigrandum, nec satis video quo: adeo
nusquam affulget spes tranquillitatis.» Die Verinderung wird ihm
aber in jedem Falle schaden: «Ob cubiculum mutatum, ob aliud
vinum, ob vestem mutatum subinde periclitor. Quid futurum censes
si relicto nido cui tot annis assueui, relictis amicis quos habeo
diutina consuetudine perspectos et exploratos, alii veluti mundo me
commisero ? 4y

In einem Brief vom 25. Mirz an Alfonso Fonseca, den Erzbischof
von Toledo, dessen Sekretir Vergara war (beide Schreiben konnten
demselben vertrauten Boten mitgegeben werden 48), erklirt Erasmus
ausfiihrlich die schwierige Lage, in die er im Hinblick auf die Mut-
terkirche und die Reformationsbewegung gelangt ist. Er kommt
wiederum zum gleichen SchluB3, dem er ein nachdriickliches Zeug-
nis seiner grundsitzlichen Rechtgliubigkeit beigibt: «Mihi ver-
tendum solum: quod non absque summo vitae discrimine scio me
facturum. Tot annis huic assueui nido: sed de euentu viderit
Christus. Nos quod homine orthodoxo dignum est faciemus, vt
potior sit pietatis quam incolumitatis ratio, quandoquidem hic
manere, vbi nec sacrificare licet nec corpus Domini conficere, nihil
aliud sit quam profiteri quod isti profitentur 46.»

Einige Tage spiter, am 30. Mirz, schreibt er an den Basler Theo-
logen Ludwig Ber, der schon im Januar ausgezogen war. Beim
Lesen dieses Briefes erstaunen wir einmal mehr iiber die Non-
chalance, mit welcher Erasmus Tatsachen und Daten behandeln
konnte, auch dort, wo es um eben erst Vergangenes ging. Wihrend
er am 24. Mirz Vergara geschrieben hatte, er wisse noch nicht,

“ Ep. 2133, Z. 86 ff.
4 Ep. 2133, Z. 2, Anm.; 2109, Z. 2 f., Anm.
4 Ep. 2134, Z. 196 ff.; vgl. Ep. 2145, Z. 22 ff.



36 Cornelis Reedijk

wo er eine Zuflucht suchen solle, erzihlt er nun, er habe schon vor
Ostern (28. Mirz) in Freiburg ankommen wollen, als eine ungefihr
Mitte Mirz aufgetretene Erkiltung ihm das Reisen verunmdglicht
habe 47. Aber, so fihrt er weiter, schon lange vorher habe er seine
kostbarsten Besitztiimer vorausgeschickt, um dann mit dem Rest
seines Hausrates zu folgen, sobald sich eine Gelegenheit zeige.
Und er fiigt noch hinzu: «Interim cubiculum nobis pro templo est,
donec cum Hebreis in deserti libertatem restitutis licebit sacrificare
Domino: quod sane spero futurum propediem %.» Noch an ande-
ren Stellen dieses langen Briefes gibt er Erklirungen ab iiber seine
aufrichtige, wenn auch nuancierte Orthodoxie in Bezug auf die
umstrittenen Riten und Sakramente 4.

Tatsichlich ist die Wahl schlieBlich doch auf Freiburg gefallen.
Vor seinem Wegzug trifft Erasmus noch mit Oekolampad zusam-
men, den er in seinem Colloquium Cyclops licherlich gemacht haben
soll %, Es wird eine Abmachung getroffen fiir ein Gesprich im
Garten Frobens. Dort wird das MiBlverstindnis beigelegt 5. In der
nichsten Ausgabe der Colloquia fehlt die betreffende Stelle 52. Wir
wissen nicht, ob Oekolampad und Biirgermeister Jakob Meyer zum
Hirzen wirklich alles versucht haben, um Erasmus zu bestimmen,
auf seinen EntschlulB3 zur Abreise zuriickzukommen, wie es der
Humanist gerne darstellt5. Jedenfalls sei auf einige AuBerungen
Oekolampads hingewiesen, die in diesem Zusammenhang nicht ohne
Interesse sind: « Habuit hoc perpetuo Basilea », schreibt er noch am
31. Mérz an Grynaeus, «vt doctis gratissima fuerit ciuitas. Qwid
putas Erasmum hic detinet ?5» Und am 11. April teilt er dem Grizi-
sten mit: « Abiturus est et Erasmus; id facturus nimirum in gratiam
Principum, quibus deuinctus est. Sed non perpetuo aberit, vt opinot.
Verum in illos non respicimus, quandoquidem Academiam nouam

7 Ep. 2136, Z. 1 ff.

% Ep. cit., Z. 23 f.

% Ep. cit., Z. 205 f.

8 In der Ausgabe von Froben, Basel, Mirz 1529. Vgl. Bibliotheca Bel-
gica. Bibliographie générale des Pays-Bas..., Gent/’s-Gravenhage 1880 ff.;
Nr. E 473. Die Binde, welche die Werke des Erasmus enthalten, werden hier
mit der Abkiirzung B Er? zitiert. Uber diese Beschuldigung auch Ep. 2147,
Z. 1 fl.; 2158, Z. 49 fl.; 2196, Z. 74 ff. Wahrscheinlich war sie unbegriindet:
Ep. 2121, Z. 4, Anm.

St Ep. 2158, Z. 53 fl.; 2196, Z. 9o f.

52 Basel, Froben, September 1529, B Er? Nr. 475.

83 Ep. 2158, Z. 55 fl.; 2196, Z. 93 ff.

84 Simonis Grynaei epistolae. Collegit et edidit Guil. Th. Streuber,
Basileae 1847, XXVII, p. 35/36. Sperrung vom Verf.



Das Lebensende des Erasmus 37

et feliciorem meditamur %.» «Er wird gewil3 wieder zuriickkom-
men!» Oekolampad hat recht behalten.

Am 13. April betrat Erasmus das Schiff, das ihn nach Neuenburg
am Rhein bringen sollte. Er hatte sich an einem stillen Orte bei der
St. Johannvorstadt einschiffen wollen, aber dies wurde nicht zuge-
lassen. Der Grund war ihm unbekannt, hing aber wahrscheinlich
mit den Zollvorschriften zusammen %, So fand die Abfahrt unter
grofler 6ffentlicher Anteilnahme bei der Schifflinde statt. Noch auf
dem Ufer stehend dichtete er ein Epigramm, das erhalten geblieben
ist und woraus aufrichtige Worte der Trauer sprechen, da er nun
die Stadt, die ihm lieb war, verlassen muB 7. Einige Tage spiter
kam er in Freiburg an, wo er durch den Rat mit vielen Ehrenbezeu-
gungen willkommen geheiflen wurde %,

In den ersten Monaten versuchte Erasmus aufrichtig, aus seinem
neuen Aufenthalt den bestméglichen Gewinn zu ziehen. Aber schon
bald kamen die Enttduschungen. Es mif3fiel ihm, daf3 er das prich-
tige Haus «zum Wallfisch» (jetzt FranziskanerstraBBe 3) %, das fiir
Kaiser Maximilian gebaut worden war und ihm nun von der Stadt
zur Verfiigung gestellt wurde, mit einem anderen Gelehrten,
Othmar Nachtigall (Luscinius), teilen mullte, der — ebenfalls aus
Glaubensgriinden — von Augsburg weggezogen war. Eine unan-
genehme Uberraschung bedeutete es fiir ihn, als er um Weihnachten
1529 die Aufforderung erhielt, fortan Miete zu bezahlen . Es ent-

8 Op. cit.,, XXIX, p. 39. Sperrung vom Verf. Im Hinblick auf derartige
AuBerungen kann man sich fragen, ob Ernst Stachelin in seiner Studie «Eras-
mus und Oekolampad in ihrem Ringen um die Kirche Jesu Christi» (Gedenk-
schrift, 1936, p. 166 ff.) das persdnliche Verhiltnis zwischen den beiden Min-
nern in diesem Stadium nicht etwas idealisiert hat.

% Ep. 2158, Z. 77 f.; 2196, Z. 114 ff.; W. J. M. van Eysinga, Einiges iiber
die frithere Schweizer Rheinschiffahrt, in: Festgabe fiir Max Huber zum sech-
zigsten Geburtstag, 28. Dezember 1934, Ziirich 1934, p. 114 fl.

87 Vgl. Poems, Carm. 123:

Iam Basilea vale, qua non vrbs altera multis
Annis exhibuit gratius hospitium.

Hinc precor omnia laeta tibi, simul illud: Erasmo
Hospes vti ne vnquam tristior adueniat.

¢ Ep. 2158, Z. 83 ff. Uber den Aufenthalt in Freiburg: Hermann Mayer,
Erasmus in seinen Beziechungen zur Universitit Freiburg, in: Alemannia,
herausgeg. von Friedrich Pfaff. Neue Folge, Bd. 8, Freiburg i. Br. 1907,
p. 287 fl.; H. Schreiber, Geschichte der Albert-Ludwigs-Universitit zu Frei-
burg im Breisgau, Bd. II, Freiburg [i. Br.] 1859, p. 27 f..

% Ep. 2112, Z. 5 ff., Anm. 15; Emil Major, Erasmus von Rotterdam, Basel
[1926], p. 22. Mayer, art. cit., p. 290, spricht vom Haus Zur weilen Lilie, jetzt
Franziskanerstralle 3.

% Eine Ubersicht iiber diese Schwierigkeiten findet sich in der Einleitung
zu Ep. 2462.



38 Cornelis Reedijk

standen MiBverstindnisse und Komplikationen, denen Erasmus
1532 ein Ende setzte, indem er sich ein eigenes Haus kaufte («zum
Kind Jesu», frither Schiffstralle 7), das er im September dieses
Jahres bezog.

Anderseits begegneten sowohl der Rat als auch die Herren der
Universitit Erasmus mit groBer Ehrerbietung. Vor allem gegen-
iiber der Hochschule muB3 er sich jedoch ziemlich hochmiitig
benommen haben. Von den wissenschaftlichen Leistungen der
Professoren hielt er nicht allzu viel®.. Nur seinen alten Freund, den
Juristen Zasius, schitzte er sehr hoch. Zasius war ein liebenswiir-
diger Mann, aber etwas primitiv in seinen Reaktionen und bis-
weilen aufbrausend. Er war in seinen spiteren Jahren ein viel
gehorsamerer Katholik als Erasmus. Aus indirekten Hinweisen
ergibt sich der Eindruck, dall im Lauf der Freiburger Jahre des
Erasmus das Verhiltnis zwischen den beiden alten Herren jeden-
falls nicht intimer wurde. «Ich sehe Erasmus fast nie», « Erasmus
erzihlt mir nie etwas», klagt Zasius in Briefen an seinen friitheren
Schiiler Bonifacius Amerbach 2.

Mit Glarean, der schon im Februar nach Freiburg gezogen war,
wo man ihm sogleich ein Lektorat der Poesie anbot 8, hat Erasmus
in den Jahren seiner «Babylonischen Gefangenschaft» zweifellos
hiufigen Umgang gepflogen. Trotzdem bestand kein volliges Ver-
trauen zwischen ihnen. Wihrend der letzten Lebensjahre des
Erasmus vollzog sich eine gegenseitige Entfremdung, so daf3 der
Rotterdamer sich schlieBlich veranlaBt fiihlte, das fiir Glarean
bestimmte Legat aus seinem Testament zu streichen.

Noch ein anderer Basler, der bereits genannte Ludwig Ber, der
1514 und 1520 Rektor der Universitit gewesen war, liel3 sich nach
einigen Streifziigen in Freiburg nieder. Erasmus, der ihn scherzend
und wohl auch ein wenig herablassend «theologus noster» nennt,
hat von ihm viele Beweise treuer Freundschaft empfangen 84,

81 Mayer, att. cit., p. 293 ff.; Schreiber, op. cit., p. 29 ff.; vgl. auch Ep. 2191,
Z. 83 fl.; 2290, Z. 43 f.; 2587, Z. 35 f.; 2588, Z. 4 fL.

82 Am. Korr. 1393, Z. 1f.; 1470, Z. 12ff.; 1477, Z. 5£., Z. 10{.; 1493,
Z. 6f.; 1512; 1531; 1876, Z. 27 fl.; 1886; Ep. 2954. Einige Gelegenheits-
gedichte, die ein anschauliches Bild von dem formell-héflichen Umgang
zwischen den beiden Gelehrten vermitteln, sind abgedruckt in Gilberti Cognati
Nozereni Opera, Basileae [H. Petri, 1562], p. 415.

8 Introd. Ep. 440; Ep. 3052, Z. 22 ff.; 3055, Z. 1 ff. Im Testament von
1527 wurde Glarean mit einem Legat bedacht, welches jedoch im letzten
Testament fehlt. Vgl. Op. Ep. XI, app. xxv, introd.; Am. Korr. 2068.

84 Ep. 2631, Z. 75 fl.; 2827, Z. 7{.; 2988, Z. 93 fI.; Am. Korr. 1918, Z. 5 ff.,
Cognatus an Amerbach (Freiburg, 22. Februar 1535): «Itaque Erasmus nactus
quendam certissimum hominem et intimum ei amicum (nosti) scripsit pontifici
et aliquot cardinalibus et episcopis.»



Das Lebensende des Erasmus 39

Im August 1533 teilte der Rektor der Universitit Freiburg voller
Freude seinen Kollegen mit, daf} sich Erasmus am 5. dieses Monats
in die Matrikel habe einschreiben lassen, und zwar als «theologiae
professor » %, Nur eine Partei zog jedoch Vorteile aus diesem Biind-
nis: Erasmus selber. Er konnte nun den Anspruch auf Steuerfreiheit
fiir sein Haus erheben. Im {ibrigen besteht vielleicht ein Zusammen-
hang zwischen diesem Schritt und seinen Plinen, ein neues Testa-
ment aufzusetzen 6,

Da er als uneheliches Kind geboren war, benétigte er eine beson-
dere Erlaubnis zur Abfassung eines rechtsgiiltigen Testaments. Fiir
sein erstes Testament hatte er, abgesehen von einem pipstlichen
Dispens, diese Erlaubnis von dem Basler SchultheiBengericht erhal-
ten 7. Er war aber nicht davon iiberzeugt, daB} sein Testament
unter den verinderten Umstinden auch in Freiburg giiltig sei. Es
ist sehr wohl moglich, daB er erwartete, auf Grund seines privile-
gierten Status als Fakultitsprofessor in dieser Hinsicht in eine bes-
sere Position zu gelangen. Es ist auch auffallend, daB3 er einen Tag
nach seiner Eintragung in das Universititsregister ein Dokument
unterzeichnete, durch welches er einen wichtigen Teil seines Ver-
mogens unter bestimmten Bedingungen in die Hinde Amerbachs
in Basel legte %. Im Ingrel3 dieses Aktenstiicks nennt er sich unver-
mittelt bereits «theologiae professor». Auch von seinem Recht,
gegen Entschidigung Studenten in sein Haus aufzunehmen, hat er
Gebrauch gemacht, ohne sich an die einschrinkenden Bestimmun-
gen zu halten. Verpflichtungen nahm er iberhaupt keine auf sich.
Abgesehen von einem einzigen — und dazu noch flichtigen — Gut-
achten bei einer Vakanz hat die Universitit keinen Dienst von ihm
empfangen .

Man mull demnach wohl annehmen, dafl Erasmus in akademi-
schen Kreisen Freiburgs zwar mit Ehrerbietung behandelt wurde,
aber wenige Zeichen echter Freundschaft erfuhr. Auch im kleinen

8 Mayer, art. cit., p. 297 ff.

8 Dieses wurde — oftmals aufgeschoben — anfangs Januar 1534 aufgesetzt.
Vgl. Ep. 2754, Z. 7, Anm.; 2898, Z. 4. Im Konzept zum letzten Testament,
von dem noch die Rede sein wird und dem das nicht mehr erhaltene Freiburger
Testament offensichtlich als erste Vorlage gedient hat, sind am Anfang die
Worte «theologiae professor » unter einer Durchstreichung lesbar. Wir kénnen
also annehmen, daf3 sich Erasmus auch im Freiburger Testament dieses Titels
bedient hatte. Weiteres unten.

87 Ep. 1588; Das Testament des Erasmus vom 22. Januar 1527. Nach
Amerbachs Copie in der Universititsbibliothek zu Basel herausgeg. von Lud-
wig Sieber, Basel 1889; Op. Ep. VI, app. xix.

% Ep. 2855.

® Mayer, art. cit., p. 294 f.; Schreiber, op. cit., p. 30.



40 Cornelis Reedijk

Kreis seiner eigenen Haushaltung gab es allerhand VerdrieBlich-
keiten. Er hatte Mithe mit dem Personal. Immer wieder begegnen
wir in seinen Briefen Klagen iiber seine Famuli, welche kamen und
gingen. Finer von ihnen, Quirinus Hagius, lie einmal wihrend
einer Mahlzeit in Brissel die Bemerkung fallen, dal Erasmus im
Grunde vollig mit Oekolampad einig gewesen sei, dal man seine
wahren Anschauungen aus seinen Schriften nicht ersehen konne,
und daB nur seine Hausgenossen iiber seine religiose Denkweise
wirklich im klaren sein konnten 7. Zu Recht oder zu Unrecht,
Erasmus war immer rasch bereit, in seinen Bedienten lutherische
Spione zu sehen. Im Mirz 1534 ging ein Brief nach Brabant an
Cornelius Grapheus mit dem Notruf nach einem guten, vertrauens-
wiirdigen Famulus, am liebsten einem Niederlinder und nicht allzu
jung. Erudition fillt weniger ins Gewicht, wenn er nur Latein
versteht und es einigermafBlen schreiben kann. Er soll weder an
Syphilis noch an Fallsucht leiden und soll kein «superstitiosus»
sein. Mitglieder von Sekten — gemeint sind die Reformierten —
duldet Erasmus nicht in seiner Umgebung ™.

Mit Gilbertus Cognatus, der seit 1529 die viel wichtigere Funk-
tion eines wissenschaftlichen Sekretirs bekleidete und fiir Erasmus
eine sehr niitzliche Hilfskraft bedeutete, war das Verhiltnis auch
gelegentlich gespannt 2. Im Herbst 1533 zeigte sich fiir Cognatus
die Aussicht auf ein Kanonikat in seiner Geburtsstadt Nozeroy in
Burgund. Im Januar 1535 * verwirklichte sich die Sache und
obwohl Cognatus bereit war, noch bei seinem Meister zu bleiben,
solange es notig wire, zeigte Erasmus sich verbittert und fiihlte
sich wohl sehr einsam, als er sah, dal} der junge Mann seinen
eigenen Weg gehen wollte 7.

Margaretha, die Magd und Haushilterin, war so, wie ihre Berufs-
und Schicksalsgenossinnen aller Zeiten sind. Sie sorgte wahrt-

70 Introd. Ep. 2704; 2906, Z. 127 ff.; 2940, Z. 6 fI.; 2997, Z. 5 f.

1 Ep. 2916, Z. 8 ff.

2 Ep. 2878, Z. 41 fL.

8 Introd. Ep. 2381; Ep. 3062, Z. 1 ff.

4 Ep. 3076, Z. 14 ff. Als das Leben des Erasmus sich seinem Ende niherte,
wollte Gilbertus wiederum bei ihm in Dienst treten, stiel jedoch dabei auf
groBen Widerstand, u. a. von seiten seiner Eltern, die einen Aufenthalt in Basel
als unerwiinscht betrachteten; Ep. 3068, Z. 27 fI.; 3104, Z. 25 fI.; 3122, Z. 5.
Auffallend ist in diesem Zusammenhang eine AuBerung des Erasmus in einem
Brief vom 11. Mirz 1536: «Parentes suum potius quam tuum agunt negotium.
Quaerunt columnam in quam domus inclinata recumbat. Et hic est fere affectus
parentum idiotarum. Protrudunt aliquem e liberis in cucullam aut sacerdotium,
persuadentes sibi tuta omnia, si quem Deo dedicent qui pro se oret. At interim
interdum sibi parant qui ipsis male precetur» (Ep. 3104, Z. 35 fL.).



Das Lebensende des Erasmus 41

scheinlich gut fiir Erasmus, aber sie irritierte ihn in hohem Mafe.
Schon im Colloquium Conuinium poeticum aus dem Jahre 1523 ist sie
verewigt 7. Meistens nennt der Humanist sie seine Furie. In einem
Brief vom Januar 1534 schiittet er dem jungen Caspar Schets sein
Herz aus, nachdem dessen Mutter ihm aus Antwerpen eine Rolle
Leinen fir neue Bettiicher geschickt hat. Es sei freundlich von ihr,
daB sie ihm so guten Stoff zukommen lasse, aber er mochte wiin-
schen, daB3 sie ihm auch zu einer guten Magd verhelfen konnte.
«Wie sind diese Frauenzimmer doch nachlissig! Man vertraut
ihnen etwas Wertvolles an, und wenn sie es dreimal gewaschen
haben, ist es schon verdorben, so wringen und schlagen sie die
Wische aus und mihandeln sie dabei! Die meinige ist ein hil-
liches altes Weib, faul und geschwitzig, sie it zuviel und hat ein
boses Maul. Allein konnte sie es gegen fiinfzehn Frauen aufnehmen.
Dennoch ist sie nun schon etwa zwolf Jahre bei mir. Niemand rit
mir, sie fortzuschicken, weil ich dann hochstens eine noch schlim-
mere erhalten wiirde. Ich habe es einmal versucht. Ich habe sie
fortgejagt und eine junge Dienstmagd genommen. Aber die war ein
Verhingnis! Sie hitte meine Haushaltung ruiniert, wenn ich es
nicht beizeiten gemerkt hitte. So habe ich mich eben wieder mit
meiner Alten verschnt 76.»

Als Erasmus im Jahre 1535 nach Basel zuriickkehrte, nahm er sie
nicht mit. Bei der Aufhebung des Freiburger Haushalts hatte es
wegen einiger Stiicke noch Streit gegeben. Cognatus, der die Ange-
legenheiten des Erasmus regeln muBlte, wurde beauftragt, die Alte
grofBziigig zu entlohnen und sie so rasch wie moglich zu entlassen?.
Es drohte die Gefahr, daB sie ihm nach Basel nachreiste, aber
gliicklicherweise kam es nicht dazu ™. Nach dem Tode des Erasmus
erschien sie doch noch in Basel, und jetzt war es Amerbach, der
sich mit ihr abmiihen mufite ™.

Trivialititen, wird man sagen. Dennoch halte ich dafiir, daB3 dies
alles zusammengenommen eine Rolle spielte, als Erasmus seinen
EntschluB faf3te, Freiburg zu verlassen. Der alte, krinkliche Mann
konnte die Last seiner Haushaltung nicht mehr tragen. Sein Arg-
wohn begann die Form einer Neurose anzunehmen. In zunehmen-
dem MaBe zeigen die Briefe Spuren hiervon 8. Er fiihlte sich ein-
sam. Er hatte ein egoistisches, aber darum nicht weniger aufrich-

" B Er2 Nr. 448.

"¢ Ep. 2897, Z. 14 ff.

7" Ep. 3054, Z. 13 ff.; 3055, Z. 1 fI.; 3059, Z. 2 ff.
® Ep. 3055, Z. 10 fl.

™ Am. Korr. 2067, Z. 4 f.

8 Ep. 3052, Z. 22 ff., Anm. 23.



42 Cornelis Reedijk

tiges Bediirfnis nach echten Freunden, die ihm die tdglichen Sorgen
teilweise hitten abnehmen kénnen.

Abgesehen von diesen sehr persénlichen Schwierigkeiten gab es
aber noch mehr Griinde, die ihm den Aufenthalt in Freiburg zu
einer fortwihrenden Plage machten. Freiburg ist eine schreck-
liche Stadt, schmutzig und teuer 8! Alles was man zum Leben
braucht, ist kirglich vorhanden und von schlechter Qualitit. Regel-
mifig wurden in Brabant und in Basel Pakete abgeschickt: sorg-
filtig wigt Erasmus in Freiburg die Leckerbissen nach; gar viel
wird unterwegs gestohlen. Das Klima ist ungesund, zusammen mit
dem schlechten Wein zerstort es langsam sein Leben. Und dabei ist
es so schwierig, guten Burgunder kommen zu lassen 8! Beinahe
jeder Brief des Erasmus enthilt einen Bericht iiber seine Gesund-
heit, die ihn oft zwingt, monatelang zu Hause zu bleiben.

Ein Teil der Basler Emigranten scheint sich in Freiburg sehr
schlecht benommen zu haben, so daf} sogar Zasius, der Amerbach
anfinglich immer wieder angespornt hatte, das ketzerische Basel
auch zu verlassen, mit der Zeit nicht mehr wullte, was er ihm raten
sollte: «Inter impios morari periculosum est; verum et periculi
plenum est, quicquid sacerdotum est #.» Erasmus fiihlte sich in
dieser Umgebung nicht nur unwohl, sondern schlieBlich auch nicht
mehr sicher. Im Jahre 1534 gibt er seiner groBen Beunruhigung
iiber die militdrischen Erfolge der protestantischen Fiirsten Aus-
druck 8. Konig Ferdinand ist machtlos. Wenn Kaiser Karl nicht
sofort Hilfe sendet, konnte es plotzlich zu spit sein 85, Und in bei-
nahe pathologischer Uberschitzung der Rolle, die er selber in
diesem Konflikt spielt, glaubt er, dal durch die Parteiginger
Luthers eine gewaltige Verschworung gegen ihn ins Werk gesetzt
werde, «...qui sibi persuadent Erasmum in mora esse, quo minus
impune regnent vbique», — «. . .die glauben, da3 nur Erasmus ihrer
Weltherrschaft im Weg stehe %6.»

Er mulB also fortziehen. Aber wohin? Dennoch nach Brabant?
Schon in den Jahren 1531 und 1532 hatte Erasmus mit seinen
Freunden in den siidlichen Niederlanden iiber diese Moglichkeit
korrespondiert und sie gebeten, in Erfahrung zu bringen, wie wohl

81 Ep. 2897, Z. 32 fl.; 2192, Z. 118, Anm.

8 Ep. 3049, Z. 84 ff.

88 Am. Korr. 1886, Z. 34 ff.; vgl. 1892, Z. 20 ff. und Th. Burckhardt-
Biedermann, Bonifacius Amerbach und die Reformation, Basel 1894, p. 72.

8¢ Ep. 2961, Z. 94 fl.; vgl. 2947, Z. 9 ff. Am 4. Juni schrieb Cognatus an
Amerbach: «Hic quotidie audimus tympana, tubas et bombardas, nec quis-
quam satis nouit, quid agatur » (Am. Korr. 1831, Z. 12 {.).

8 Ep. 2924, Z. 10 f.; 2940, Z. 2 ff.

8 Ep. 2922, Z. 17 ff.; vgl. 2948, Z. 12 ff.



Das Lebensende des Erasmus 43

der Hof zu Briissel auf seine eventuelle Riickkehr reagieren wiirde”.
Im Friihjahr 1533 erreicht ihn eine offizielle Einladung von seiten
der Statthalterin Maria von Ungarn 8. Jahrelang schwankt Eras-
mus. Einmal ist es die angegriffene Gesundheit, die ihm das Reisen
verunmoglicht. Ein andermal hort er, dal ein bosartiges Pamphlet
von Nicolaus Herborn, worin er in grober Weise angegriffen
werde, in Antwerpen gedruckt werden konnte. Diirfen sich denn
die Franziskaner in Brabant eigentlich alles erlauben # ? Hillen, der
Drucker, wird zwar ernstlich verwarnt. Aber inzwischen — meint
Erasmus — sind doch alle Exemplare bereits verkauft worden 9.
Franciscus Dilft bietet sein ganzes Schlofl bei Mechelen an. Es ist
kein Palast, aber bequem und in gesunder Lage, und dariiber hin-
aus wird es durch einen doppelten Wassergraben gesichert 1. Aber
die Franziskaner! Nirgends in kaiserlichem Gebiet ist man vor
ihnen sicher. Ist diese Angst vor Luthers Soldaten und vor den
Franziskanern echt oder ist es nur eine Art morbide, selbstgefillig
gespielte Einbildung? Oder setzt Erasmus vielleicht zielbewuBt
und absichtlich die dramatischen Akzente so deutlich, weil er schon
von vornherein den entscheidenden Schritt rechtfertigen will, den
er sogleich unternehmen wird ? Das eine schlieit das andere nicht
aus; aber es steht doch wohl fest, daB3 diese aus zahllosen Briefen
sprechende Franziskanerphobie sich mit der Zeit zu einer richtigen
Psychose entwickelt hat?. Sobald iibrigens die ersten Nachrichten
kommen, die von Verfolgungen berichten, unter welchen Freunde
zu leiden haben, und es offenbar wird, da3 in Spanien Johannes
Vergara und dessen Bruder Tovar der Inquisition zum Opfer gefal-
len sind %, wird die Gefahr nun doch auch einigermaBen konkret.

Vielleicht kénnte er auch nach Besangon ziehen. Schon im Jahre
1530 war davon die Rede gewesen ®, Dorthin lockt ihn der gute
Wein. Der Stadtrat ist ihm wohlgesinnt, aber auch dort ist Oppo-
sition von seiten des Klerus zu erwarten . Trotzdem richten sich
seine Gedanken immer mehr auf Burgund. Von Brabant spricht er
allmihlich immer seltener. . .

Waren im Jahre 1529, als Erasmus sich entscheiden muf3te, ob er
Basel verlassen wolle oder nicht, einerseits die Forderungen des

87 Introd. Ep. 2820.

8 Ep. 2784.

® Ep. 2896, Z. 8 fI.

% Ep. 2912; 2922, Z. 15 ff.

" Ep. 2904, Z. 10 ff.

2 7. B. Ep. 2918, Z. 17; 2922, Z. 10; 2959, Z. 9 ff.; 2961, Z. 43 ff.
3 Ep. 2932, Z. 30; 2950, Z. 18 f.

% Ep. 2410, Z. 47 ff.

*% Ep. 2759, Z. 20, Anm.; 3062, Z. 4, Anm.; 3063.



44 Cornelis Reedijk

dufleren Ansehens und der Rechtgliubigkeit und anderseits sein
Abscheu vor tumultuarischen Verinderungen parallel wirkende
Krifte gewesen, die schlieBlich in seiner Abreise nach Freiburg
resultiert hatten — jetzt ist die Situation komplizierter. Mehr oder
weniger offen verleiht er seinem persénlichen Ruhe- und Freiheits-
bediirfnis nunmehr das gréBte Gewicht, aber wo wird sich Ruhe und
Freiheit finden lassen? Aus Glaubensgriinden zu flichen hat weni
Sinn, dies hat er jetzt gelernt, und er will Johann Kohler, der in
Augsburg Emigrationspline hegt, von seinen Erfahrungen profi-
tieren lassen: «Si licebit isthic commode commorari, etiam mutata
religione, non suaserim migrationem ?8.» Wiederum fragen wir uns,
ob Erasmus hier, sei es unbewuf3t oder in berechnender Voraus-
sicht, bereits die Rechtfertigung seines Entschlusses, den er etwa
ein Jahr spiter treffen wird, im Auge hat. Wie dem auch sei, Kohler
reagierte scharf abweisend; der ganze Augsburger Klerus wird die
Stadt verlassen, ein Beschluf}, «...cui te subscripturum non exi-
stimo, qui secessum semper improbare mihi visus sis»®?,

Und dann erscheint Erasmus plétzlich am 27. Mai 1535 (oder
ganz kurz vor diesem Datum) in Basel %. Fiir die AuBlenwelt kam
dies vollig unerwartet. Und doch geht aus einem Brief vom Januar
1533 hervor, dal3 er vielleicht schon zu jener Zeit drauf und dran
war, nach Basel zuriickzukehren. Amerbach schrieb ihm damals:
«Quod felix et faustum sit, te propediem huc aduenturum Hierony-
mus hodie adnunciauit. Cupio profectionis tempus mihi indicari,
vt vel ipse istuc veniam vel, si nolis, saltem socerum de tuo aduentu
certiorem facere possim; immo vt ipse quoque Nuwenburgi ad
statum diem presens sim curabo. . .%» Immerhin antwortete Eras-
mus, daf3 er nicht im Sinne habe, sich zu beeilen. Das Bestehen eines
solchen Planes wird tbrigens bestitigt durch ein Schreiben von
Viglius van Zwichem an Kohler 100,

9% Ep. 29006, Z. 79 ff. Vgl. Am. Korr. 1857, Z. 24 ff., wo Gilbertus Cognatus
sich gegeniiber Amerbach in recht krassen Worten iiber die Augsburger
Emigration ausliBt: « Episcopus et clerus vniuersus migrat cum opulentissimis
quibusque ciuibus. Huc iam migrarunt de pinguioribus duo Dominicani,
venturi breui plures.» Moglicherweise horen wir hier ein Echo vom Privat-
urteil des Erasmus in dieser Angelegenheit.

*7 Ep. 2953, Z. 65 fl.

% Paul Roth, art. cit., p. 279/280, Anm. 40, basiert auf Feststellungen von
Emil Major; vgl. Am. Korr. 1945.

 Ep. 2755, introd. und Z. 1 fl.

100 Ep. 2756; der junge friesische Humanist hatte im Winter 1532/33 von
dem damals in Padua weilenden Basler Drucker Joh. Bebel vernommen, daf3
Erasmus sich zur Riickkehr nach Basel entschlossen hatte. Vgl. Viglii ab Aytta



Das Lebensende des Erasmus 45

Auf seiner letzten Reise nach Basel wurde Erasmus von Amer-
bach begleitet. Der Greis fiihlte sich so schwach, dal3 er einen Trag-
stuhl beniitzen mufite!®?, Er nahm Wohnung im Hause des
Hieronymus Froben. Die Universitit ehrte den Zuriickgekehrten
mit einer Lade Konfekt und verschiedenen Sorten Gewiirzwein.
Nach einigen Wochen wurde der alte Humanist auch durch den Rat
begriiBt und empfing den Ehrenwein der Stadt1e2,

Wie ist diese doch wohl sehr dramatische Wendung zu erkliren?

Die eigenen Erklirungen des Erasmus tiber seine Riickkehr nach
Basel gehen in ihrem Inhalt ziemlich stark auseinander. Am
18. Juni 1535 schreibt er an Schets, daB3 er einmal habe ausprobieren
wollen, wie eine kurze Reise ihm bekomme. Aber leider ist sie ihm
nicht zutriglich gewesen, so daB3 aus einem Umzug nach Besangon
oder sogar nach Brabant wohl nichts werden wird. Und er fiigt bei,
daB er etwa Mitte Juli wieder nach Freiburg zuriickkehren werde.
«Sic enim cogit necessitas», — «da laBt sich eben nichts machen »%,
Zehn Tage spiter berichtet er dem gleichen Freund, er sehe nicht,
wie er die Riickreise werde tiberstehen kénnen. Die Korrespondenz
mul} ihm nach Basel nachgeschickt werden. Ohne einen kausalen
Zusammenhang herzustellen, berichtet er weiter, er sei mit der
Fertigstellung des Ecclesiastes beschiftigt. Dies ist sein letztes
groBles und selbstindiges Werk; es handelt von der Aufgabe des
Predigers 194, Wiederum zwei Tage spiter schreibt er an Leonhard
Eck, er weile in Basel, um den Druck seines Ecclesiastes zu befor-
dern 1. Am 5. August berichtet er Eck, der Ecclesiastes wiire schon
bereit gewesen, wenn ihn nicht seine schlechte Gesundheit an der
Arbeit gehindert hitte 1. In einem Brief vom 18. August an
Damianus a Goes, einen jungen portugiesischen Humanisten, der
in Freiburg einige Zeit bei ihm gewohnt hatte, bietet Erasmus
diesem Freund sein dortiges Haus als Geschenk an, sofern er Lust
habe, nach Siiddeutschland zuriickzukehren. Er geht noch weiter:
«Ich weile noch in Basel wegen der Ausgabe meines Ecclesiastes,
und ich hege grofle Zweifel, ob es angezeigt ist, nach Freiburg
zurilickzukehren: viele Dinge machen es wiinschbar, andere halten

Zuichemi Epistolae selectae, in: C. P. Hoynck van Papendrecht, Analecta
Belgica, tom. II, pars I, Hagae Comitum 1743, p. 121; vgl. Ep. 2966, Z. 1 ff.
und vielleicht Ep. 2940, Z. 2 ff.

101 Ep. 3028, Z. 17; 3049, Z. 63.

102 Roth, L. c.

18 Ep. 3025, Z. 18 ff.

10¢ Ep. 3028, Z. 17 ff.

105 Hp. 3030, Z. 22 .

108 Ep. 3035, Z. 14 ff.



46 Cornelis Reedijk

mich davon ab 1°7.» Am 1. September war Amerbach in Freiburg,
um das Verpacken und die Absendung der Bibliothek des Erasmus
und eines Teils seines Hausrates zu iiberwachen 1%, In der zweiten
Hilfte des Monats wurde der Rest des Hausrates verduBert und
ebenso das Haus 1%, Seit dem Brief an den Portugiesen hatte sich
also einiges verdndert. Ein Brand, der Ende August in der angren-
zenden Besitzung gewiitet hatte, kann iibrigens den Beschluf3 des
Erasmus, seine Haushaltung aufzuheben, beschleunigt haben 1°,
Es ist aufschluBlreich zu verfolgen, wie Erasmus fiir seine Ent-
schliisse und Pline immer wieder neue, nuancierte Erklirungen
findet. Am 31. August schreibt er an Petrus Tomiczki, den Bischof
von Krakau, er sei wegen der Luftverinderung nach Basel gekom-
men 11, Gleichzeitig lifit er zum erstenmal merken, daB} in Erwar-
tung seiner eventuellen Ankunft («in spem reditus mei») im Haus
«zum Luft» bereits ein paar Zimmer bereitgehalten worden waren.
Dazu kam, daB der Ecclesiastes gedruckt werden muBte. Nach seiner
Aussage lieB3 der unvollendete Zustand der Handschrift es notwen-
dig erscheinen, daf3 er bei der Drucklegung anwesend war. (Hierbei
muf} ich anmerken, daB Erasmus nach meiner Berechnung im
Laufe seiner Freiburger Jahre im ganzen 22 Editionen in Basel
erscheinen lief3. Darunter waren 10 Erstausgaben und 12 erneuerte
und oft stark erweiterte Ausgaben fritherer Werke, u.a. der
Collognia und der Adagia. Dazu kann man noch 7 Ausgaben von
Kirchenvitern, klassischen Autoren sowie Editionen des Neuen
Testamentes mit oder ohne Ubersetzungen zihlen. Unverinderte
Neuausgaben sind dabei nicht mitgerechnet. Die Zusammenarbeit
des Erasmus mit den Basler Druckern, in erster Linie mit dem
Hause Froben, konnte dank eines intensiven Kontaktes durch
Bediente und Sekretire ungestort aufrecht erhalten bleiben. Boni-
facius Amerbach, dessen Schwiegervater und Bruder im nahen
Neuenburg wohnten, kam regelmiBig nach Freiburg auf Besuch!2,
Von den Diensten des Druckers Emmeus zu Freiburg hat Erasmus
nur sehr sparsamen Gebrauch gemacht. Dem Argument, daB seine
Anwesenheit in Basel fiir das Zustandekommen des Ecclesiastes eine

107 Ep. 3043, Z. 26 ff.

18 Ep. 3051; Am. Korr. 1977.

1% Ep. 3059

10 Ep. 3045.

1 Ep. 3049, Z. 59 ff.

uz Am, Korr. 1512; 1515; 1848, Z. o ff.; 1852, Z. 13 f.; 1855, Z. 13 ff.;
1888, Z. 7f1.; Ep. 2878, Z. 38 fI.; 2891, Z. 17 f.; 2914, Z. 22 f.; introd. Ep.
2931; Ep. 2952, Z. 4 f.; Carl Roth, Das Legatum Erasmianum, in: Gedenk-
schrift 1936, p. 282 ff., siche p. 283.



Das Lebensende des Erasmus 47

notwendige Voraussetzung gewesen sei, kann darum nur sehr
relative Bedeutung beigemessen werden 13.)

Kehren wir zurtick zu dem Brief an den polnischen Bischof. «Ich
habe», schreibt Erasmus, «diese Stadt vor ungefihr sieben Jahren
verlassen, , — er verrechnet sich um ein Jahr —¢ als sie sich in einem
etwas turbulenten Zustand befand. Beim Wiedersehen bemerke
ich, daB3 es hier jetzt vollkommen ruhig ist, dal} man wieder sittsam
lebt und daf eine rithmenswerte Ordnung herrscht. Ich habe schon
gemerkt, daB3 die Leute verschieden (iiber mich) urteilen und daB3
sehr viele zu boéswilligen Verdichtigungen nur allzu geneigt sind.
Ich glaube aber, daff ich es sowohl infolge meines Alters als auch meiner
Erfabrenheit und Erudition, wie bescheiden diese anch sein mag, so weit
gebracht habe, daff ich obne Gefabr an jedem beliebigen Ort leben kann 14,y
Hier scheint ein Schlissel zu einem besseren Verstindnis fir die
Haltung des Erasmus in seinem letzten Lebensjahre zu liegen. Seine
Beobachtungen iiber den Zustand in Basel sind in ihrem Wesen
richtig. Der neue Glauben hatte sich gefestigt. Diesem gegeniiber
hatte Erasmus seine Vorbehalte nicht fallen lassen. Trotzdem war
ihm eine Begleiterscheinung dieser Festigung sehr willkommen:
Er traf eine Stadt «...bene tranquillam... et ad sobrios mores
pulcre compositam » 118, Tatsdchlich war seit dem Februar 1533 die
alte Oligarchie vollig wiederhergestellt. Erasmus glaubte, dal3 bei
diesem Zustand seine geistige Freiheit gentigend gesichert sei. Dies
zeigt sich noch einmal mehr in einem Brief, den er am 6. September
an Glarean sandte: «Was die Religion betrifft: ich habe meine Hal-
tung nicht um Haaresbreite verindert. Kein Sterblicher hat mich
in Hinsicht auf die neue Lehre belistigt, und ich habe niemandem
Anlal3 gegeben, auf diesem Gebiet etwas von mir zu erwarten!!é.»
Von den xadoi xai ayadol hat ein Erasmus ja nichts zu fiirchten,
auch wenn sie zufillig den neuen Glauben angenommen haben. Die
Frage, ob sein Vertrauen véllig gerechtfertigt war, wird uns noch
zu beschiftigen haben. Jedenfalls konnen wir eine auffallende Ent-
wicklung im Denken des Erasmus feststellen: Im Jahre 1529 verlie

U3 Fs ist méglich — aber doch kaum mit Daten zu begriinden —, daB3 Eras-
mus selbst die im ZEcclesiastes ausgesprochenen Gedanken als so extrem
betrachtete, da3 er es vorzog, nach der Publikation der Schrift sich nicht mehr
in ein Gebiet zu begeben, wo die katholische Kirche ihre Macht noch immer
in Hinden hielt. Solche Vorsicht scheint jedenfalls angesichts der sehr gemiBig-
ten Haltung dieser irenischen Schrift ziemlich iiberfliissig. Wohl aber verdient
die Begeisterung eines Mannes wie Capito fiir den Ecclesiastes Erwihnung.
Vgl. Am. Korr. 1980.

14 Sperrung vom Verf.

s Ep. 3049, Z. 68 fI.

18 Ep. 3054, Z. 9 fl.



48 Cornelis Reedijk

er Basel, weil der Aufruhr des Volkes und die anti-intellektuali-
stische Schwirmerei ihm personlich nicht zusagten, und weil er
gleichzeitig — sei es auch nach lingerem Zweifeln — zum Schluf3
kam, daBl er dieses Opfer um des Glaubens willen bringen mufze.
In Freiburg sieht er allmdhlich die Wertlosigkeit dieses Opfers ein
(vgl. den Rat an Kohler!), und nun treibt ihn die Uberlegung, da3
er sich hier in geistiger und politischer Beziehung plétzlich in
einem unsicheren Niemandsland befinden konnte, zuriick in das
Gebiet, wo die andere Partei sich inzwischen als fihig erwiesen hat,
Ruhe und Ordnung zu gewihrleisten.

Es ist iibrigens vielsagend, dal3 auf die eben besprochene Stelle
aus dem Brief an Tomiczki, wo Erasmus sein Handeln sehr deut-
lich mit seinem Recht auf geistige Freiheit begriindet, wiederum
vage AuBerungen folgen: eine definitive Niederlassung liegt nicht
in seiner Absicht, wenn nicht eine unentrinnbare Notwendigkeit
ihn dazu zwingt. Und wiederum spielt Erasmus auf andere Pline
an: Brabant lockt wegen der kaisetlichen Pension, die ihn dort
erwartet, und Besangon wegen des Burgunderweins.

Es ist nicht gut moglich, die vielen Varianten und Kombinatio-
nen dieses Themas Stiick fur Stiick zu analysieren. Immerhin miis-
sen wir noch kurz auf den bereits zitierten Brief an Glarean zuriick-
kommen, da dieser noch eine andere aufschluBreiche Stelle enthilt.
Glarean hatte Erasmus — offenbar in einem nicht erhaltenen Schrei-
ben — das eine und andere mitgeteilt tiber die ungiinstigen Reak-
tionen, die in Freiburg durch seinen Wegzug ausgelést worden
waren. Dal3 diese nicht ausblieben, geht auch hervor aus Mittei-
lungen Schreibers, der darauf hinweist, dal3 die theologische Fakul-
tit Worte der MiBbilligung in ihr Protokoll aufnehmen lief 17,
Wie dem auch sei, der Rotterdamer sagt deutlich, dal3 seine Gesund-
heit es ihm nicht erlaubte, linger zu bleiben; er hatte nie im Sinne
gehabt, sich endgiiltig in Freiburg niederzulassen, er lebte auf
eigene Kosten (!) und war niemandem zur Last. Im {ibrigen wiinscht
er jedermann das Beste. Und er fihrt fort: «Es wire noch mehr zu
sagen, aber das kann ich nicht dem Papier anvertrauen 18.» Auf was

17 Schreiber, op. cit., p. 32. In einem anderen Werk zitiert dieser Autor
eine Anmerkung aus den «nouis constitutionibus et decretis facultatis theolo-
gicae Friburgensis» von 1578: «Anno 1533 Erasmus Roterodamus nomen
dedit Academiae. Rogatus ab academico Senatu, vt res Academiae sibi habeat
commendatas, tanquam Consiliarius eius, annuit. Sed hinc anno 1535 rursum
Basileam profectus, ibique paulo post mortuus; tum famae ac honori tum
animae suae saluti plurimum nocuit, et spiritum, quem in corde gerebat,
infelix prodidit.» Vgl. H. Schreiber, Heinrich Loriti Glareanus, seine Freunde
und seine Zeit, Freiburg 1837, p. 79, Anm. 193.

us Ep. 3054, Z. 1 L.



&

.7:'“‘“» Ao ff‘d’ﬂ$

/-Z*Ja;,. vaid
rm("l-u.. ).{ ‘)‘- /‘,,,-‘.-j

2o /.,,,é Liney
N “aw

: d‘N'f‘/ Lrnes “Fakrtd .un,f- P g

. ) Lﬂfﬁ‘ﬂ‘d e ol ”"é’ 3 - 4 %"7“‘"/7!‘“&%

Whiy Aoy b f O
R, G gany ,““/"" "o . ""‘"’"/P/"[‘“#/ b

O T
L,” s e Ko Soher frﬂ»fﬁv-m- , Ohrigind 4gr Dbz, Bk Arecfod .
A, M y\"*h‘]ﬁ" MOiletr #N,& ﬁt‘hal'}ﬂn& fpﬂ;‘:’

Blt[u?',,.’ Poan (el bk Clanry e b foon & /";ﬁnb:‘
2L e poy o FQHINWI fx; p Inedi '* Py % 2
Ly fhol [ ke ol Yozl 0 “‘N‘/u‘""““vn—

L r
bl o Ly 2 ko) g e D 05 ok gy

/
3. )-.‘/.Ir‘o‘ ) [y./on‘/o- m !M
Homare nr/é‘,,
M_/PP*.‘ ,h-. M"(!“l[" f“""“/ Aarten, fuM /‘/“‘" Hpry,.
Mplu nowinds odf. ot ooy e i, Lk,

il fta
)nrfll.. uhu M A At 4 / ‘"‘/ '/ ?‘ "‘"‘fh f‘llr/lhmq As -

fo " Wido L ,A LN%K L"*,-
Fm"\yar = v .

7Pl V.q'. MW/ - f’\’l»h’a No M/M 2 , .?
Mv- /uu Erase Fred § %W "f-u-é

Ahee S > i
TA— 4 /ha,u-. , )’-r""'"‘ /4.4&,{... : AAC Zm:f M

L"J 4” "1 uﬂ’-’“ ,“‘ﬂ. & "'fzf“ #‘F’/W Aam. »J.l,-”-. L h "*\‘ Ar_.,‘(

M‘{f" ‘M&p W‘,(/ .44 v ti,‘ 4&‘

A7 T A»w-,-. ~d Iy ity 41, ““4
".‘;""7)‘*%0{ :

~ ‘W‘F-

?‘Nm& st ], M-Nn?hn us /zﬂ/;h, M, k- a L. oo fiy 4"‘#’1“‘“ . :

o kyw-m ol , me Gran [nlanh BT podvmsg ax
f""“/ﬂ‘%nd, ) lnbr) "‘"“' Pl ,”‘M‘ J"l &6-,-/1..,, /',‘,'/#

" '}J-oh _ M f(‘” “"["‘fL/T‘ hvb- pray “ped/ Girtl s 4, O
mm ¥ ‘»Z“mer' ‘i "w‘;‘bgh ‘Mm (

)

IS A ing rom, M('a'b./v Gf‘vo/mf

ot ‘-.
v Vﬂh s Aoe Maoe 4L ,,,_
i ﬁ"‘*" 7 paom AP
. 6:;/7/#:—. (,.4” 7’"&”"#‘ :rr’& n“-,‘ #mi,& ﬁq‘h,

ks g

Das Testament des Erasmus in seiner sweiten Fassung, mit den Korrekturen ur dritten Fassung;
Hand des Bonifacins Amerbach. (Universititsbibliothek Basel, Erasmuslade, Urk. Ila 4). Vgl biezu
die Anmerkung 13 2.



Das Lebensende des Erasmus 49

spielt Erasmus hier an ? Es wird uns nicht deutlich. Hat Glarean es
vielleicht dennoch verstanden? In seinem Antwortschreiben gibt
er dem Bedauern Ausdruck, die Gesellschaft des Meisters nunmehr
entbehren zu miissen, aber wie er auf Basel zu sprechen kommt, zahlt
er ihm doch mit gleicher Miinze zuriick und sagt, wahrscheinlich
nicht ganz ohne feine Ironie: «Quae ego de loco vereor, non sunt
committenda literis 1%.» Aus anderen Briefen geht hervor, daB
gerade in diesen Wochen ernstliche Spannungen zwischen Glarean
und Erasmus bestanden. Der alte Gelehrte scheint den jiingeren
verdichtigt zu haben, er intrigiere unter seinem Hauspersonal:
«Est Friburgi quidam fucatus amicus, per quem non licuit nec
famulam nec famulum habere frugi 120.»

Soviel iiber die eigenen Erklirungen des Erasmus. Amerbach
war in dieser Hinsicht weniger mitteilsam. In zwei Briefen, wovon
der eine aus dem Monat Juni stammt, der andere am 31. Juli 1535
datiert ist, berichtet er nur, Erasmus sei zu seinem Vergniigen —
«animi causa» — mit ihm gereist1?, In seinem Vorwort zu den
Catalogi duo, wovon bereits die Rede war, hilt Amerbach sich an die
Version, dafl der Besuch in Basel mit der Publikation des Eccle-
siastes zusammenhing, und daB3 der Plan, zu Schiff den Rhein hin-
unter nach Brabant, dem endgiiltigen Ziel, zu fahren, durch den
immer schlechter werdenden Gesundheitszustand des Erasmus ver-
eitelt wurde. Und als Zasius einigermaflen ungeduldig anfragte,
wann man Erasmus denn nun in Freiburg zuriickerwarten diirfel?,
erhielt er von seinem ehemaligen Schiiler folgende diplomatische
Antwort: «De Erasmi reditu nihil pronunciare possum. Coelum
nostrum clementius Friburgico esse inde conijcio, quod hic melius
valet. Si me in consilium adhibeat, vt imprimis homo senex et
valetudinarius rationem valetudinis habeat, adcurabo 1%.»

Wir konnen die Reaktionen der tibrigen Korrespondenten des
Erasmus hier nicht im einzelnen untersuchen. Sie lassen sich aber
vielleicht folgendermaBlen zusammenfassen: Bei vielen sind zwi-
schen den Zeilen Zeichen der Verwunderung und sogar der Beun-
ruhigung zu spiiren. Aber im allgemeinen scheint doch die Neigung
zu bestehen, es dem Freund nicht allzu schwer zu machen, und sehr

1 Bp. 3053, Z. 28 f.

120 Ep. 3052, Z. 22 fl.; vgl. die Anmerkung Allens zu dieser Stelle: «But
the list of Erasmus’ false friends in this letter. .. is impressive; the product
perhaps of the diseased imagination of a very sick man »; siche auch oben p. 38,
Anm. 63.

121 Am. Korr. 1950, Z. 3 fI.; 1967, Z. 11 .

122 Am. Korr. 1971, Anm. 15 fl.

123 Am. Korr. 1972, Z. 26 ff.

4 Basler Zeitschr. f. Gesch, u, Altertum. 57. Band,



50 Cornelis Reedijk

oft beschrinkt man sich auf den Rat, er solle das tun, was ihm im
Hinblick auf seine Gesundheit am besten scheine. Mit Nachdruck
werden dann die Argumente wiederholt, die Erasmus selbst ange-
fihrt hat 124,

Wie miissen wir uns zu diesen Erklirungen stellen? Miissen wir
sie verwerfen? Keineswegs; aber ebensowenig brauchen wir sie
ganz anzunehmen. Vielleicht ist es aufschluB3reich, nach erginzen-
den Motiven Umschau zu halten.

Zunichst jedoch eine kurze Rekapitulation: Wir versuchten, die
Voraussetzungen zu ergriinden, die Erasmus zum Entschluf3 ge-
bracht haben, Freiburg zu verlassen. Es ist uns, wie ich meine,
gelungen, eine Anzahl von Griinden, teilweise recht subjektiver
Art, zu bestimmen. Darauf haben wir von seinen Erklirungen
Kenntnis nehmen kénnen, warum er nun gerade nach Basel gezo-
gen sei. Es ist nun nicht unsere Absicht, diese Erklirungen eine
nach der anderen auf ihre Richtigkeit hin zu prifen. Wir konnen
wohl annehmen, daB3 sie im ganzen nicht allzu weit von der Wahr-
heit entfernt sind. Auch koénnen wir feststellen, daf3 sie untereinan-
der lange nicht immer {ibereinstimmend lauten, sich im Gegenteil
sogar gelegentlich widersprechen. In «echt erasmianischer» Weise
hat der Humanist im Laufe einiger Monate seine AuBerungen ver-
schieden nuanciert und die Akzente verschoben.

Immerhin brauchen wir nicht a priori anzunehmen, daf3 die Pline
des Erasmus an dem bewulten 27. Mai 1535 schon vollig feststan-
den. Dies gilt um so mehr, als (jedenfalls nach meinem Dafiirhalten)
diese Pline auch von Bonifacius Amerbach mitbestimmt worden
sind, der in den Jahren 1529-3§ nicht nur eine intensive Korrespon-
denz mit Erasmus gefihrt, sondern ihn auch - wie wir bereits
sahen — oft besucht hatte 125,

Dieser viel jingere treue Freund des Erasmus ist schon oft
erwihnt worden. Selbstverstindlich braucht er als Zierde der Basler
Kulturgeschichte hier nicht niher vorgestellt zu werden. Im Hin-
blick auf unseren Zusammenhang miissen jedoch einige Tatsachen
aus seinem Leben vor dem Jahre 1535 in Erinnerung gerufen wer-
den. Er war 1495 als dritter Sohn des berithmten Basler Druckers
Johannes Amerbach geboren worden. Unter Zasius und Alciati
hatte er die Rechte studiert und 1525 war er zum Professor an
der Basler Universitit ernannt worden!?. Als Basel 1529 zur neuen

124 Ep. 3041, Z. 18ff.; 3042, Z. 34ff.; 3132, Z. 52 ff.; Am. Korr. 1983,
Z.111l.; 1993, Z. 33 f.; 1982, Z. 13; 2023, Z. 26 fI.

125 Siehe oben p. 46, Anm. 112,

126 Vgl. auBler R. Thommen, Geschichte der Universitit Basel, Basel 1889,
Th. Burckhardt-Biedermann, Bonifacius Amerbach und die Reformation,



Das Lebensende des Erasmus 51

Lehre iiberging, war er eines der wenigen Mitglieder des Lehrkor-
pers, die nicht emigrierten. Trotzdem weigerte er sich lange, die
neuen Dogmen anzunehmen. Einen Lehrstuhl in Freiburg lehnte
er ab, obwohl Zasius und Erasmus ihn zur Annahme ermuntert
hatten. Als ihm spiter im protestantischen Stralburg eine Professur
angeboten wurde, lehnte er auch diese ab. Es folgten Jahre innerer
Kimpfe, und seine isolierte Position zwischen den streitenden
Glaubensparteien war in dieser Zeit alles andere als beneidenswert.
Sogar als im Jahre 1534 die Teilnahme am Abendmahl fiir alle
Biirger als Pflicht erklirt wurde, weigerte er sich noch einige Zeit,
diesem Aufruf Folge zu leisten. Damit riskierte er, verbannt zu
werden. Inzwischen hatte er aber die Abendmahlslehre Martin
Bucers kennengelernt, die eine Briicke bildete zwischen der basle-
rischen Auffassung und derjenigen Luthers und die er selber wohl
teilen konnte. Als er sich schlieSlich hatte iiberzeugen lassen, daf3
die Basler Lehre auch Raum lieB fiir Bucers Anschauungsweise,
konnte er sich zum Ubertritt entschlieBen. Seit dem Winter 1534/35
gehorte er formell zur Basler Kirche. Und jetzt miissen wir die
Daten gut im Auge behalten: Am 1. Mai 1535 '* wurde Amerbach
zum Rektor der Basler Universitit ernannt, die kurz nach der Refor-
mation geschlossen worden war und sich eben wieder im ersten
Stadium des Wiederaufbaus befand. Jahrelang hatte sich der Rat
wenig darum gekiimmert, da3 Basel als geistiges Zentrum ginzlich
verfallen war, und dal3 von dem fritheren Zustrom von Gelehrten
und Studenten nichts mehr zu spiiren war. Nun aber war es soweit,
daf3 sich auch auBerhalb der strikt kirchlichen Sphire wieder einiges
Interesse fiir die Wissenschaft zu zeigen begann. Dall Amerbach,
einer der Erben der alten, ruhmreichen Tradition, jetzt gerade
wieder annehmbar geworden war, kam auB8ergewohnlich gelegen. —
Und was tut nun Amerbach, ¢/n paar Monate, nachdem er wieder ein
vollwertiger Biirger geworden ist und ein paar Wochen, nachdem er
an die Spitze einer Universitit gestellt wurde, die ihr Ansehen tiber-
haupt erst noch wiedergewinnen muf3? Er reist nordwirts und
kehrt zuriick mit Erasmus, der einmal Basel zur kulturellen Haupt-
stadt Mitteleuropas gemacht hat. Hier muB3 ein Zusammenhang

Am. Korr., auch: G. Kisch, Humanismus und Jurisprudenz. Der Kampf
zwischen mos italicus und mos gallicus an der Universitit Basel, Basel 1955,
p- 37 fl.

127 Burckhardt-Biedermann, op. cit., p. 107; in seiner Studie «Die Erneue-
rung der Universitit zu Basel in den Jahren 1529-1539» (Beitrige zur vater-
lindischen Geschichte, neue Folge, Bd. 4, Basel 1896), p. 424 setzt dieser
Autor die Rektorenwahl auf den 1. Juni an. Vgl. jedoch Paul Roth, op. cit.,
p- 279, Anm. 40.



52 Cornelis Reedijk

bestehen. Da3 Amerbach bewul3t darauf hinsteuerte, Erasmus in
Basel aufzuhalten, geht aus einem merkwiirdigen Zwischenfall her-
vor. Wihrend der Drucklegung des Ecclesiastes lief einer von
Frobens Gesellen im geheimen mit einem Bogen des ersten Buches
zu Oswald Myconius, der Oekolampad als Antistes der Basler Kirche
nachgefolgt war. Der Bogen enthielt eine Stelle iiber den Eucharist,
die mit der Basler Abendmabhlslehre nicht vollig dbereinstimmte.
Wie zu erwarten gewesen war, nahm Myconius daran Anstof3, und
es drohte ein Konflikt. Biirgermeister Meyer verlangte, daf3 die
betreffende Stelle gestrichen oder dann niher erklirt werden solle.
Amerbach, der als neues Glied der Kirche nicht iiber das nétige
Gewicht des Wortes verfiigte, um selber aufzutreten, rief die Ver-
mittlung des Straflburger Theologen Wolfgang Capito an. Auf
irgendeine Weise scheint die Sache dann beigelegt worden zu sein.
Vielsagend ist dabei nun eine Stelle aus Amerbachs Brief an Capito,
worin er die Befiirchtung dullert, dall Erasmus, wenn der Vorfall
ihm zu Ohren kommen sollte, sich beleidigt fithlen und sofort weg-
ziehen wiirde, wihrend (nach den Worten Amerbachs) «. . .wir ibn
sonst vielleicht halten kinnen »'®,

Im weiteren besteht ein noch viel deutlicherer Hinweis auf die
Rolle, die Amerbach in dieser letzten Lebensperiode des Erasmus
gespielt hat. Wir haben die Testamente des Erasmus schon erwihnt
und auch seine Befiirchtung, dal3 das erste von 1527 in kaiser-
lichem Gebiet seine Giiltigkeit verlieren kénnte. Der Gedanke, dal3
die Kirche und vielleicht am Ende sogar sein fritheres Kloster in
Steyn das Verfigungsrecht iiber einen groBen Teil seines irdischen
Besitzes erhalten sollte, beunruhigte ihn in hohem Male. Wir sahen,
daBl er 1533 in Freiburg eine betrichtliche Geldsumme in die
Hinde Amerbachs gelegt hatte. Dabei hatte er folgende Bedingung
gestellt: einen Drittel sollte Amerbach behalten, der Rest sollte
einerseits gebraucht werden, um Brautgaben an unbemittelte junge
Midchen auszurichten, die ohne solche nicht auf ehrbare Weise
verheiratet werden konnten, anderseits aber zur Unterstiitzung viel-
versprechender junger Leute und sonstiger Hilfebeduirftiger, die
iber keine geniigenden eigenen Mittel verfiigten 12, Wahrschein-
lich im Januar 1534 13° hat Erasmus in Freiburg ein newes Testament
aufgesetzt, dessen Inhalt wir jedoch nicht kennen. Die Rechtskraft
dieser Verfligung scheint ihn aber nicht befriedigt zu haben, denn
am 12. Februar 15306, einige Monate vor seinem Tode, schrieb er

128 Am. Korr. 1958, Z. 6 ff.; 1960, Z. 8 ff. und Einleitung.
129 Siehe oben p. 39, Anm. 68.
130 Ep. 2754, Anm, zu Z. 7; 2898, Z. 4. Vgl. oben p. 39, Anm. 66.



Das Lebensende des Erasmus 53

eigenhindig sein allerletztes Testament 3. Hierin wurde Bonifacius
Amerbach als Vollstrecker bezeichnet. Es weist einige wichtige
Abweichungen vom ersten Testament auf: die ausfiihrlichen Be-
stimmungen iiber eine Edition der gesammelten Werke sind weg-
gefallen. Die dafiir bestimmten Vermogensbetrige werden jetzt fiir
anderweitige Verwendung verfiigbar 132 Im weiteren enthilt dieses
letzte Testament eine Anzahl interessanter Abinderungen im Hin-
blick auf verschiedene Legate. SchlieSlich werden — und das ist
bezeichnend - die Verfiigungen von 1533 jetzt in erweiterter
Form aufgenommen. Nach Abzug der Legate, Kosten, Schulden
usw. und eines besonderen Fonds, der in Brabant fiir Zwecke
der Nichstenliebe zur Verfiigung stehen sollte, darf Amerbach
den Zins vom ibrigbleibenden Kapital im Sinne der Verfiigun-
gen von 1533 verwenden. Der Auftrag des Vollstreckers war
nicht eng begrenzt. Amberbach hat von dieser Freiheit guten
Gebrauch gemacht. Der Betrag, der schlieflich tibrigblieb, war

131 Ep. 3098; Op. Ep. XI, append. xxv; in diesemn Testament berief sich
Erasmus auf die Autorisation durch den Papst, den Kaiser und die Stadt Basel;
Ep. 2317, 2318 und 1588.

132 Dijes kann vielleicht mit der Zusage des Damianus a Goes zusammen-
gehangen haben, der sich bereit erklirt hatte, die gesammelten Werke des
Erasmus auf seine Kosten drucken zu lassen: Ep. 3085, Z. 26 f.; 3132, Z. 44fL.
Der Portugiese nahm dieses Versprechen zuriick, angeblich, da Erasmus
gestorben war, ohne fiir eine Lebensbeschreibung und eine Ubersicht tiber seine
Werke zu sorgen, worum Damianus gebeten hatte. Vgl. Am. Korr. 2093,
Z. 10 ff. Hartmann spricht von einem «schmihlichen Riickzug». Das durch
Amerbach geschriebene Konzept zum letzten Testament ist ebenfalls erhalten
geblieben; es befindet sich in der Universititsbibliothek Basel, Erasmuslade
Urk. I1a 4. Darin sind, auch von Amerbachs Hand, einige Korrekturen und
Erginzungen angebracht worden, die man im letzten Testament wiederfindet.
Das korrigierte Datum stimmt mit demjenigen des Testamentes iiberein, das
urspriingliche ist jedoch schwer lesbar (vgl. die Reproduktion gegeniiber p. 32).
Allen (Ep. 2753, Anm. zu Z. 7) liest «nonis Iuniis 1536 » («Iuniis may be an
error for Ianuariis, or 1536 for 1535 »). Carl Roth, Das Legatum Erasmianum,
p. 282 und Paul Roth, art. cit., p. 280, Anm. 40, lesen beide «5. Juni 1535 ». So
wiirde der Zusammenhang zwischen Amerbachs Rehabilitation und seinen
Bemithungen um Erasmus wohl auf sehr frappante Weise ans Licht gebracht.
Die Erwihnung des letzten Famulus des Humanisten macht es jedoch unmég-
lich, daB das Konzept schon im Juni 1535 entstanden sein soll. Die Zeilen 11/12
(Op. Ep. XI, append. xxv, 19/20) lauten: « Lamberto famulo, si mihi morienti
adfuerit, ducentos florenos aureos, nisi ego viuus ei hanc summam numeraro.»
Diese Zeilen gehéren zum urspriinglichen Text. DaBl Lambertus erst am
1. September 1535 in den Dienst des Erasmus trat, geht, abgesehen von den
oben (p. 28, Anm. 24 und 25) zitierten Briefstellen, auch unumstBlich aus der
Abrechnung hervor, die er Amerbach am 11. Mirz 1537 vorlegte: de Vocht,
Hist. Coll. Tril. III, p. 396/7; vgl. U.-B. Basel, MS. C. VIa, 71, 91 r.v. Das
durchgestrichene Datum miissen wir also als «nonis ianuariis » (5. Januar 1536)
lesen.



54 Cornelis Reedijk

recht ansehnlich; er belief sich auf sooo Goldgulden. Das ganze
flissige Vermogen betrug etwa 8ooo Goldgulden®, Die Geschichte
des Legatum Erasmianum zeigt, dall Amerbach die Gelder in aller-
erster Linie zur Unterstiitzung unbemittelter Studenten an der
Basler Universitit bestimmt hat. Obschon das Legat nunmehr einen
Teil eines allgemeinen Fonds bildet, genieBen heute noch Studenten
die Friichte der Mildtitigkeit des Erasmus 134,

In den Bestimmungen, die Amerbach fiir die Verwaltung des
Legats spiter erlieB3, werden einige Privilegien fiir seine Nachkom-
men festgesetzt, fiir den Fall, daf diese in eine Situation geraten
sollten, die ihre Unterstiitzung notwendig machen wiirde. Er
begriindet diese Forderungen ausdriicklich mit der Uberlegung,
dal} es ganz und gar seiner patriotischen Auslegung der Testaments-
bestimmungen zu verdanken sei, wenn der ganze Fonds ausschlie3-
lich Basel zugute gekommen ist 135. Das ist vielsagend. Bedeutungs-
voll ist auch die Bestimmung, daf3, sofern die Obrigkeit einmal vet-
suchen wiirde, die Gelder ihrer gesetzlichen Bestimmung zu ent-
ziehen, der Fonds fiir Basel verloren gehen und unter den gleichen
Bedingungen der Universitit Freiburg (!) zugute kommen solle138,

Die Basler Universitit war fir einen guten Teil ithres Einkom-
mens auf kirchliche Giiter angewiesen. Wo diese in Gebieten lagen,
die dem alten Glauben treu geblieben waren, flossen die Einkiinfte
jetzt nicht mehr oder nur noch sehr langsam nach Basel. Beim
Wiederaufbau der Universitit stellten die Finanzierungsschwierig-
keiten denn auch ein bedenkliches Problem dar. Es ist anzuneh-
men, daf3 auch verschiedene Studienstiftungen durch diese Situation
bedroht waren?%7,

13 Vel. auBer der zitierten Studie von Carl Roth und Allens Einleitung zu
append. xxv nun neuerdings Alfred Hartmann, Bonifacius Amerbach als Ver-
walter der Erasmusstiftung, Basler Jahrbuch 1957, p. 7-28.

13¢ Dal Amerbach seine Vollmacht schon bald groBziigig interpretierte,
geht hervor aus Am. Korr. 1875, Anm. 3: Im Jahte 1537 steuerte er 40 fl.
«vuss doctor Erasmi Rot. seligen gelt» zum Professorenhonorarium fiir
Gemusaeus bei. Th. Burckhardt-Biedermann, Erneuerung, p. 446.

135 Carl Roth, art. cit., p. 285.

138 Ibid., p. 286.

137 Th, Burckhardt-Biedermann, Erneuerung, p. 416 ff. Vgl. Rudolf Wacker-
nagel, Das Kirchen- und Schulgut des Kantons Basel-Stadt, in: Beitrige zur
vaterl. Gesch., NF III (1893), p. 83-139, besonders p. 106 ff. Wie sechr Amer-
bach gerade zu dieser Zeit durch die Sorge um die finanziellen Belange der
Universitit in Anspruch genommen wurde, geht aus seinem bekannten Gut-
achten vom 15. Juli 1535 hervor. Dieses sollte offensichtlich die Uberzeugung
verbreiten, dal3 die Einkiinfte aus den ehemaligen Kléstern nicht nur der
Armenfiirsorge, sondern auch dem hodheren Unterricht zugute kamen. Aus
dem Dokument spricht mutatis mutandis derselbe Geist, den wir in Amerbachs
Interpretation des Testamentes von Erasmus erkennen.



Das Lebensende des Erasmus 55

Amerbach hatte nun eine schone Gelegenheit erhalten, seiner
Stadt und Universitit nicht nur in ideeller, sondern auch in mate-
rieller Hinsicht einen wichtigen Dienst zu erweisen. Vielleicht war
er selber von einem noch weiter reichenden Idealismus beseelt. Aus
seinem Vorwort zu den Catalogi duo wird deutlich, dal3 er wirkliche
Hoffnungen gehegt hatte in Hinsicht auf die Rolle, die Erasmus auf
einem Weltkonzil hitte spielen kénnen: «Vtinam concilio Oecu-
menico quod indictum nouimus, adesse potuisset: non parum is
ingenii sui dexteritate, iudicio indicibili, ac perpetua illa in euoluen-
dis veterum Theologorum commentariis lectione exercitatissimus ad
incendium illud dissensionum extinguendum adiumenti attulisset.
Verum aliter Christo seruatori visum est 13,» Sollte ihm diese Mog-
lichkeit im Friihjahr 1535 noch vorgeschwebt haben? Sollte er als
Mann der Mitte gehofft haben, da3 die Anwesenheit des Erasmus
in Basel einerseits die Sache der Erneuerung hitte stirken und
anderseits zu einer verséhnenden und gemiBigten Haltung Basels
wihrend des kommenden Glaubensgesprichs hitte beitragen koén-
nen ? Hier kénnen wir nur Vermutungen aussprechen.

Dal3 Amerbach in der merkwiirdigen Episode, die die Riickkehr
des Erasmus nach Basel darstellt, eine aktive Rolle gespielt hat und
die Stadt ihm dafiir zu Dankbarkeit verpflichtet ist, wird jedenfalls
festgestellt in einem Brief, den Sixtus Birk ihm nach dem Tode des
Humanisten am 27. Oktober 1536 zusandte: «Hoc autem patria
tibi debet, praeceptor eximie, quod sibi Erasmum, exacta iam
actate virum et calamitosam hanc vitam iam iam deserturum,
reddidisti, praeclare nimirum cum ea actum esse ratus, si illi viro
sepulchri officium praestaret, qui omnium seculorum, omnium
nationum doctis omnibus iure opponi potest 1%.»

Kann man behaupten, dal Amerbach, indem er aus den Zustin-
den in Basel und seiner eigenen Position im Kreise der fithrenden
Minner die Bilanz zog, zum SchluBB kommen muBte, jetzt sei der
Augenblick da, Erasmus zum Verlassen Freiburgs zu raten? Fiir
Erasmus galten jedenfalls die gleichen Uberlegungen, nur im um-
gekehrten Sinne. In Basel, der Stadt, wohin ihn sein Herz immer
gezogen hatte (die Warnungen der Vernunft klangen in ihm mit
immer schwicherer Stimme), hatte der Freund, dem er riickhaltlos
vertraute, ziemlich plétzlich Macht und Ansehen vollstindig wie-
dergewonnen. Amerbachs zégernder Ubertritt zum neuen Glauben
verbiirgte Erasmus die Aussicht, selber in Basel unbelistigt gelassen
zu werden. Es ist dies ein ironisches Paradoxon, aber zugleich auch

138 Ep. 3141, Z. 69 ff.
13 Am. Korr. 2082, Z. 14 fl.



56 Cotnelis Reedijk

eine Realitit, die auf die Entscheidung des Erasmus einen groflen
Einflu} ausgetibt haben muB.

Es scheint mir angezeigt, das Wort «Entscheidung» hier zu
gebrauchen. Erasmus mufl3 gewuft haben, daB3 diese Reise sehr
wohl seine letzte sein konnte. Er muf3 gewuf3t haben, daB3 er zum
mindesten riskierte, in einer nichtkatholischen Umgebung zu ster-
ben. Die Ansicht, daB3 das Schicksal ihn in Basel sozusagen in einen
Hinterhalt gelockt habe, ist doch wohl sicher irrig. Eine wichtige
Frage muf} nun aber noch gepriift werden: Stand diese seine Ent-
scheidung in deutlichem Widerspruch zu dem, was er in seinen wich-
tigsten Schriften iiber den Tod und die Sakramente gelehrt hatte ?

Erasmus hat tiber das Sterben recht viel geschrieben und oft
Uber seinen eigenen Tod nachgedacht. Es ist beinahe unmdglich,
die erasmianisch-komplizierte Vorsicht, die er gelegentlich auch
hier an den Tag legt, ohne weiteres als Beweis fiir seine Indifferenz
gegeniiber der Art und Weise, wie er schliefflich vom Leben
Abschied nehmen sollte, zu interpretieren.

Sein Traktat De praeparatione ad mortem erschien 1534 in Basel140.
Er war im Winter 1533/34 entstanden, als Erasmus glaubte, sein
Ende sei sehr nahe. In derselben Zeit hatte er auch sein zweites
Testament verfal3t 141,

Ein weiser Mann, schreibt er in der Schrift De praeparatione, sorgt
dafiir, daB3 seine diesseitigen Angelegenheiten frithzeitig in Ordnung
gebracht sind. Ein Testament mul3 man aufsetzen, solange man
noch klaren Geistes ist und imstande, wichtige Entschlisse zu
fassen. Wenn man auf dem Sterbebett noch durch materielle Sorgen
gequilt wird, und wenn der Notar noch ein und aus geht zu der
Zeit, da nur noch gebetet und meditiert werden sollte, dann kommt
die Seele zu kurz 12, Erasmus ist dieser Vorschrift selbst sehr genau
gefolgt. In dem Briefchen vom 14. Februar 1536, worin er Amer-
bach mitteilt, er habe seinen letzten Willen nun eigenhindig nieder-
geschrieben und ihn bittet, bei der Beglaubigung durch den Notar
anwesend zu sein, schreibt er weiter: «Es eilt nicht, aber ich fihle
mich jetzt ziemlich wohl, und ich weil} nicht, wie es spiter sein
wird 143.»

In der Praeparatio bezeichnet er ferner in vorsichtigen Worten
den Nutzen testamentarischer Bestimmungen zugunsten kirch-
licher Institutionen als problematisch 144,

140 B Er? Nr. 1150,

11 Ep. 2898, Z. 1 ff.

42 TBYV, 1303 E; 1310 E.
143 Ep. 3098.

M TB YV, 1304 A; 1312 CD,



Das Lebensende des Erasmus 57

Wenn das Ende nahe kommt, ist eine kurze aufrichtige Beichte
heilsam. Aber: wenn aus irgendwelchen Griinden kein Priester erreichbar
ist, muf§ man nicht sogleich in Panik geraten, sondern rubig bei sich selbst
siberlegen, welche Siinden das Gewissen noch belasten. Gebet und innerliches
BufSetun konnen dann ebenfalls die Erlisung bringen. Die Hilfe eines
Priesters kann viel beitragen zur Ruhe der Seele, aber die Angst,
ohne Beichte, Kommunion und Olung zu sterben, ist ebensowenig
begriindet wie die bereitwillige Annahme, daB3 jemand, der dreimal
gebeichtet und alle Sakramente empfangen hat, auf jeden Fall in
den Himmel kommen wird. Man muf3 immer und unter allen
Umstinden hoffen, aber man kann seiner Sache niemals sicher
sein 148,

Der Gedanke, daf3 Einkehr, Besinnung und Gebet unter gewis-
sen Umstinden denselben Wert wie die Ohrenbeichte haben kénnen,
ist (nach meinem Dafiirhalten) eine Neuerung, die in der Exomolo-
gesis, der speziellen Schrift iiber die Beichte, noch nicht klar aus-
gesprochen ist. In diesem Werk, das 1524 datiert ist, beschrinkt
sich Erasmus darauf, die Vor- und Nachteile der Beichte recht
kaltbliitig gegeneinander abzuwigen?!4,

Wer sein Ende nahen fiihlt, kann viel gewinnen, wenn er sich
mit seinen Feinden verséhnt — so schreibt Erasmus in der Prae-
paratio. Auch diesem Grundsatz hat er selber nachgelebt: sein Kon-
flikt mit Melanchthon, der aus den letzten Jahren stammte, wurde
in einem Briefwechsel vom Mai und Juni 1536 beigelegt 14’. Und
nur einige Wochen vor seinem Tod, am 25. Juni, empfing er
Conrad Pellican in seinem Krankenzimmer. Mit diesem Reformator
hatte er einst die tiefsten Seelengeheimnisse geteilt, bis die Ver-
schiedenheit des Glaubens einen Zwist heraufbeschwor, der die
beiden Minner wihrend mehr als zehn Jahren voneinander fern-
hielt. Der todkranke Erasmus und Pellican, ein abgefallener - jetzt
gliicklich verheirateter — Franziskaner, fithrten ein Gesprich, das
drei Stunden dauerte. Uber was sie sprachen, wissen wir nicht 14,

Der wichtigste Rat, den Erasmus in der Praeparatio zu geben hat,
lautet dahin, daB3 der Sterbende sich vollstindig auf Christus und
dessen Leiden konzentrieren miisse. Eine Vorlesung ausgewihlter
Texte aus dem Neuen Testament kann ihm dabei helfen 4%, Das

W IBYV, 1310F; 1311 BC; 1308 CF.

ue T BV, 146 ff. Gewisse Vorwiirfe, namentlich hinsichtlich der Indiskre-
tion von Priestern, hatte er seit seinen Jahren in Deventer nie fallen gelassen:
LBV, 153 F; 154 D.

ur Ep. 31865 3737,

18 Introd. Ep. 1637; Am. Korr. 2047.

W TBYV, 1306 B; 1314 BC; 1315 DE.



58 Cornelis Reedijk

Gebet soll nicht bloB schematisch sein, sondern es mul} sich auf
Christus richten. «Diejenigen, die (anstelle der Gebete an Christus)
die Liturgie der Heiligen Jungfrau setzten, haben etwas ausgedacht,
das zwar nicht unfromm ist, aber — wenn ich freimiitig die Wahrheit
sagen darf — sie haben den Wein zu Wasser gemacht50,» Hat
Lambertus Coomans wohl jemals die Praeparatio gelesen?

Eine Anzahl Gedanken aus dieser Vorbereitung auf den Tod trifft
man auch schon in einzelnen Colloguia. Im Colloquium Funus (Das
Sterbebett) von 152615 wird die Karikatur eines nur scheinbar
frommen Sterbens dem christlich-guten Tod des Cornelius Montius
gegeniibergestellt, der ruhig und friedlich, ganz im Geiste der
Praeparatio vom Leben Abschied nimmt. In der ersten und ironi-
schen Episode kommt eine grob-komische Szene vor, worin der
Priester, ein Dominikaner, ein Franziskaner, ein Augustiner, ein
Karmeliter und ein Kreuzherr sich um die lukrative Ehre reifen,
den reichen Siinder in den Himmel schmuggeln zu durfen.

In den Exeguiae seraphicae, einem anderen Zwiegesprich, das im
Jahre 1531 erschien!® und also in Freiburg entstanden ist, wird
ausfiihrlich von der Praxis der Franziskaner gehandelt, welche die
Gewohnheit haben, einem Sterbenden womdéglich das Kleid ihres
Ordens anzuziehen; er besitzt dann die Sicherheit, in den Himmel
zu kommen, und die Schar des Heiligen von Assisi wird wieder um
eine Seele verstirkt. « Aber», muf sich Erasmus fragen, «es ge-
schieht doch wohl auch gelegentlich, dal der Rekrut stirbt, wih-
rend er erst einen Arm in der Franziskanerkutte hat. Wo kommt er
dann hin? 153

Es besteht eine auffallende Ubereinstimmung zwischen diesen
Stellen aus dem Alterswerk des Erasmus und der Wirklichkeit
seines letzten Lebensjahres. Wir kénnen uns nun auch sehr gut
vorstellen, daB3 der Gedanke, bei seinem Tode ohne priesterlichen
Beistand auskommen zu miissen, ihn nicht allzusehr gequilt hat.
Und vielleicht diirfen wir jetzt auch die Vermutung aussprechen,
daB seine Franziskanerphobie sich mit der Zeit zu der sehr konkre-
ten Angst zugespitzt hat, sein Sterben konnte noch einmal zum
AnlaB3 eines solchen makabren Spiels werden, wie er es in seinen
Colloguia so drastisch angeprangert hatte.

Dies ist ihm erspart geblieben. Er hat in Basel noch ein Jahr
gelebt. Seine Konstitution mul} zihe gewesen sein, denn die
Schmerzen, die ihn quilten, waren auflerordentlich zahlreich und

150 T.B V, 1306 F.
151 B Er? Nr. 460; LB 1, 810 ff.
152 B Er? Nr. 479; LB I, 866 ff.
133 LB I, 870 DE.



Das Lebensende des Erasmus 59

verschiedenartig. Sein Werk hat er sozusagen bis zuletzt fortsetzen
konnen. Hie und da flackert seine Begeisterung wieder auf, und aufs
neue schopft er Hoffnung fiir ein 6kumenisches Konzil, das die
Vielfalt der Auffassung in einer Kirche Christi wird vereinigen
konnen, in einer Troisiéme Eglise, um den sinnreichen Terminus
Renaudets zu gebrauchen 134,

Dieser letzte Basler Aufenthalt wird in mancher Hinsicht den
Erwartungen des Erasmus entsprochen haben. Frei von den Sorgen
des Alltags konnte er in der vornehm-biirgerlichen Wohnung
Frobens den Komfort und die sorgsame Bedienung, nach welcher
sein neurotischer Organismus so groBes Bediirfnis hatte, in aller
Sicherheit genieffen. Hat man ihn aber wirklich immer so ganz
unbelistigt gelassen, wie er es erhofft hatte (vgl. den Brief an
Glarean vom 6. September 1535 15%) ? Diirfen wir mit Paul Burck-
hardt annehmen, daB3 Erasmus «von Glaubensanforderungen vollig
unbehelligt» war 15¢? Selbst wenn wir den Zwischenfall mit der
Abendmahlsstelle im FEcclesiastes auller Betracht lassen, weil dies
eine Zensurangelegenheit war, wobei das Recht der Schreibfreiheit,
nicht aber dasjenige der eigenen, inneren Gedankenfreiheit ange-
tastet wurde, bleiben doch noch einige Tatsachen bestehen, die zu
denken geben. So klagt Erasmus in diesen letzten Wintermonaten
tiber listige Besucher: «...non tam hyems ipsa quam quorundam
salutatorum importuna sedulitas me perdidit, per quos non licebat
seruire valetudini 1*”.» Diese abweisende Haltung kann mit der
Erfahrung zusammenhingen, daf3 bei solchen Gelegenheiten theo-
logische Diskussionen schwer zu vermeiden waren. In einem Brief
an Cognatus beschreibt Erasmus einen solchen ungliickseligen
Besuch, den er erlebte, als er sich gerade wieder einmal ziemlich
wohl fihlte: «...et ecce N. a prandio venit salutatum, meque tres
horas detinuit ad ignem sedentem disputans de fidei dogmatibus.
Ea attentio et ad ignem sessio mihi renouauit omne malum:
vtrunque enim mihi perniciosissimum. Nec ille ante noctem erat
facturus finem. Interrupi sermonem ac dimisi eum. . . 1%» Wer war
dieser N. ? Etwa Myconius ? In Anbetracht des abweisenden Tones,
den Erasmus anschligt, erscheint die Vermutung nicht ganz unge-
rechtfertigt, daB3 es der Basler Antistes selbst war, der in seinem
Glaubenseifer die Grenzen der Hoflichkeit tibertreten hatte.

13¢ A. Renaudet, Erasme et I'Italie, Genéve 1954, p. 200 fI.

155 Ep. 3054, Z. 9 fI.; vgl. oben p. 47.

156 Paul Burckhardt, Geschichte der Stadt Basel von der Zeit der Reforma-
tion bis zur Gegenwart, Basel 1942, p. 31.

157 Ep. 3084, Z. 2 fl.

158 Ep. 3095, Z. 26 ff.



6o Cornelis Reedijk

Wenn Erasmus einige Monate spiter — am 17. Mai 1536 — an
Frangois Bonvalot schreibt: «Hic mihi crede a sectis nihil est
periculi. Nemo nobis verbo molestus est, nec vellem habere domi
qui nouis dogmatibus esset infectus. . .1%», dann scheint diese Ver-
sicherung zu der frither geduBlerten Klage im Widerspruch zu
stehen. Man bedenke aber, da3 das Ziel dieses Schreibens war,
Bonvalot, den Abt von St. Vincent in Besangon, dazu zu bewegen,
Cognatus zu ermdglichen, aus dieser Stadt wegzuziehen und wieder
zu seinem Meister zuriickzukehren.

In diesem Zusammenhang verdient noch ein weiteres Ereignis
Erwihnung: Auf ein Ersuchen des Basler Rates hin mul3te Erasmus
seinen Namen hergeben, um einer Petition an Koénig Ferdinand
vermehrtes Gewicht zu verleihen. Der Empfehlungsbrief, den eram
27. Januar 1536 schrieb, ist erhalten geblieben. Er enthilt im letzten
Teil eine geschickt formulierte Stelle, wo Erasmus seine Anwesen-
heit in Basel erklirt: « Ego sane hoc officium illis negare non potui,
qui huius inclytae ciuitatis hospitio satis commode multis annis
sum vsus: ac nuper ob causas necessarias huc reuersum multa cum
ciuilitate exceperunt 1%,» Daf} der Rotterdamer diesen und andere
dhnliche Dienste nicht ganz freiwillig leistete, geht aus einem
anderen Brief an Cognatus hervor: «...quo tempore et lecto
decumbens coactus sum ad Regem Ferdinandum et Cardinalem
Tridentinum pro senatu Basiliensi scribere 161.»

Wie konnte aber Erasmus denn allen Ernstes erwarten, dal3 sich
plotzlich niemand mehr fiir seine Anschauungen interessiere und
sich frage, ob er denn nicht schlieBlich doch noch dieser oder jener
Seite seine Stimme geben werde? Dazu hatte er doch zu oft die
Mahnungen, ja auch die flehentlichen Bitten aus beiden Lagern
vernommen! Der Zufall hat es gewollt, dal in Allens Ausgabe der
Briefe ein letzter leidenschaftlicher Ruf von protestantischer Seite
einem pipstlichen Breve unmittelbar vorangeht, das ein fast voll-
kommenes Gegenstiick dazu bildet und Erasmus einlidt, die Sache
der Mutterkirche am kommenden Konzil zu unterstiitzen und vor
seinem Tode die Listerer ins Unrecht zu setzen. Caspar Hedio
beschwort ihn in einem Brief vom 24. Mai 1535: «Atqui et hanc
cygneam cantionem a te peto (absoluto Ecclesiaste), vt quia differ-
tur concilium, et inter arma silent leges, et forte nondum maturuit
hec messis, [vt] antequam animulam hanc Deo in manus commen-
des, et secundum huius verbum in pace abeas, [vt] orbi Christiano

15% Ep. 3122, Z, 11 ff.
160 Ep. 3087, Z. 10 f.
161 Ep. 3095, Z. 1 fl.



Das Lebensende des Erasmus 61

tuas sanctas cogitationes relinquas, et testeris scripto aliquo a morte
tua vulgando (si antea non videatur consultum), quid consilii is
qui habet spiritum consilii tibi dederit ad pacificandas ecclesiae res
afflictissimas 1%2.» Und Paul III. lieB seinen Sekretir Blosius Palla-
dius schreiben: «...te, fili, hortamur vt tu quoque, quem tot
ingenii et doctrinae laudibus Deus ornauit, nos in hoc pio labore
tibi maxime consentaneo coadiuuans verbis et scriptis Catholicam
fidem nobiscum tuendam, et ante Sinodum, et mox in Sinodo, quam
Deo adiutore omnino habere intendimus, suscipias, extremoque hoc
pietatis opere, quasi optimo actu, vitam religiose actam tuaque tot
scripta concludens, criminatores refellas, prouoces laudatores.y»
Erasmus hat keiner der beiden Parteien eine endgiiltige Antwort
erteilt. Hedios Vorschlag, sich in einer posthum zu publizierenden
Schrift endgiiltig auszusprechen, ist er nicht nachgekommen. Sein
Schwanengesang sollte ein kleines, von bescheidener Frommigkeit
erfilltes Werk werden, ein Kommentar zum 14. Psalm, den er unter
dem Titel De puritate tabernaculi siue ecclesiae Christianae mit unmil3-
verstindlichem Nachdruck Christoffel Eschenfelder, dem Zollner
von Boppard, widmete 184, In diese Ausgabe lieB3 er auch das Breve
Pauls III. aufnehmen.

Man kann annehmen, dal3 Erasmus sich in diesem letzten Basler
Jahr wenn immer méglich den Diskussionen entzogen hat. Er
konnte dabei der Methode folgen, die er auch Viglius van Zwichem
empfohlen hatte, als dieser in Basel weilte, und deren Quintessenz
sich auch in der Schrift De praeparatione ad mortem findet: « Etiam
sicubi dogmatibus illorum assentiris, dissimula. Nolim tamen te
aduersus illos contendere. Satis est iureconsulto sic eludere eos
quemadmodum quidam elusit diabolum motiturus. Diabolus sug-
gessit, quid crederet. Ait, quod credit ecclesia. Tum ille, Quid
credit ecclesia ? quod ego. Quid tu credis ? Quod ecclesia 165.»

Hinter einem leicht hingeworfenen Wortspiel liegt hier ein
Grundsatz verborgen, dem man evangelische Reinheit nicht abspre-
chen kann: der gliubige Christ ist immer berechtigt, die Frage nach
der duBeren Haltbarkeit der verschiedenen und unterschiedlichen
Dogmen der Kirche zuriickzustellen gegeniiber seinem Einssein
mit der Seele dieser Kirche.

Mit Respekt missen wir diesem geduldigen Mandverieren begeg-
nen, diesem zihen Festhalten an einer Uberzeugung, die, wie wahr-

162 Ep. 3020, Z, 38 ff,

14 Ep. 3021, Z, 35 f.; vgl. Ep. 29209, Z, 9 ff,; 2936, Z. 39 f1.; 3066, Z. 1104
16¢ Ep. 3086; 3081.

16 Ep, 2878, Z. 5 ff.; vgl. LB V, 1315 A.



62 Cornelis Reedijk

haftig sie auch war, nur undeutlich umgrenzt, wenig artikuliert und
deshalb so schwer zu verteidigen war.

Diese fortwihrende Abwehr aus isolierter Position mull Erasmus
noch viel Kraft gekostet haben, obwohl seine geistige Unabhingig-
keit in Basel wahrscheinlich nicht ernsthaft gefihrdet war. Es et-
scheint im Licht der historischen Gegebenheiten sehr deutlich, daf3
Erasmus, hitte er seine letzten Tage anstatt in Basel im kaiserlichen
Gebiet verbracht, denselben, wenn nicht sogar stirkeren Spannun-
gen ausgesetzt gewesen wire. Aber ganz zuletzt, am 28. Juni (das
heiB3t drei Tage nach dem Gesprich mit Pellican) tiberfillt ihn das
Heimweh doch zu michtig. Es ist nicht das Heimweh nach seinem
Geburtsland, sondern nach Brabant. « Obwohl ich hier bei aufrich-
tigsten Freunden weile, wie ich sie in Freiburg nicht hatte, méchte
ich wegen der Verschiedenheit des Glaubens dennoch lieber an
einem andern Orte mein Leben beschlieBen. Ach, wire doch Brabant
nur niher!» So schreibt er an Conrad van Gockeln, seinen alten
Freund in Lowen, der dazu bestimmt ist, den Rest seines Vermé&gens
an die Armen in Brabant zu verteilen. Dies ist der letzte erhaltene
Brief des Erasmus 166,

Vor wenigen Jahren hat Alfred Hartmann in der Amerbach-
korrespondeng ein rithrendes kleines Schriftstiick publiziert, das uns
bis in das Sterbezimmer des Erasmus fihrt 187, Unmittelbar vor
dem Ende, wahrscheinlich am Nachmittag des 11. Juni, schreibt
Hieronymus Froben an Amerbach: «Ego nunc inuisi dominum,
sed eo nescio...» — «Ich bin eben drinnen gewesen bei unserem
Herrn, aber obne daff er es bemerkte. Ich glaube, daB es schnell zu Ende
geht, denn seine Zunge klebt am Gaumen und man kann seine
Worte kaum verstehen. Sein fliegender Atem geht so schnell, dal3
ich mich frage, ob er die kommende Nacht wohl tberleben wird.
Mit Ausnahme von etwas Kapaunenbriihe hat er heute noch nichts
zu sich genommen. Ich habe Sebastianus % rufen lassen; wenn er
kommt, werde ich dafiir sorgen, dal} er auch in das Zimmer hinein-
gelassen wird, aber obne daff unser Herr es weiff: dann kann er horen,
was 1ch auch gehért habe. Ich wollte Dir dies mitteilen, damit Du
frither hier seiest (als abgemacht war).»

Man erhilt den Eindruck, dal Erasmus in seinen allerletzten
Augenblicken allein zu sein wiinschte. Ob man die berithmt gewort-
denen Sterbensworte zu einem etwas fritheren Zeitpunkt aufgefan-
gen hat oder im Laufe des Abends, bleibt unsicher. Dal} in dem

188 Ep. 3130, . 24 ff.
162 Am. Korr. 2036.
188 Sebastian Sinckeler, der Hausarzt Amerbachs.



Das Lebensende des Erasmus 63

Briefchen kein Priester erwihnt wird, beweist nichts; aber die
Situation, die wir rekonstruieren konnen, li3t die Anwesenheit
eines solchen duflerst unwahrscheinlich erscheinen. Im iibrigen darf
nicht auBBer acht gelassen werden, dal3 der Artikel der Basler Refor-
mationsordnung, welcher alle romischen Briuche, auch das Verab-
reichen der Sakramente, verbot, noch immer in Kraft war16® Und
selbst wenn es wahr ist, dal3 nach dem Tode Oeckolampads eine
gewisse Milde spiirbar wurde, wire es fiir die Freunde des Erasmus
und besonders fiir Amerbach in seiner exponierten Stellung doch
wohl gefihrlich gewesen, zum Sterbebett eines so beriihmten Gastes
heimlich einen katholischen Priester herbeizurufen!®». Es entsprach
auch gar nicht der Art des Erasmus, hierauf zu dringen, selbst wenn
er ein Bediirfnis dafiir gefiihlt haben sollte. Dariliber hinaus muf3
man ernstlich mit der Moglichkeit rechnen, dafl auBer Amerbach,
Froben, Episcopius und Coomans wohl noch jemand anderer im
Sterbehaus anwesend war, der im Gegensatz zu den Genannten als
sehr entschiedener Protestant zu bezeichnen ist. Nach der Aussage
der zu Beginn dieser Studie zitierten Briefe Capitos und Bucers an
Luther erschien auch Simon Grynaeus im Haus «zum Luft»'7, Daf3
derMitverfasserdes Basler Bekenntnisses und der ersten helvetischen
Konfession sozusagen ein papistisches Komplott unterstiitzt haben
soll, erscheint htchst unwahrscheinlich. Anderseits gehorte Gry-
naeus gerade nicht zu den vertrautesten Freunden des Erasmus.
Nach seinen Bemihungen um die konigliche Ehescheidung in
England, wohin er mit Empfehlungsbriefen des Humanisten gereist
war, bestand kein vollstindiges Vertrauen mehr zwischen den bei-
den Minnern 1™, Man kann sich deshalb schwer vorstellen, dal3
Erasmus nunmehr seine Anwesenheit gewiinscht hitte. Wenn
Grynaeus wirklich dort war — dies wird unter anderem durch Allen
als sicher angenommen 12 — so miiflte man dies vielleicht als einen
Beweis dafiir auffassen, dal3 die Basler Kirche Wert darauf legte,

169 Paul Roth, Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in
den Jahren 1519 bis Anfang 1534, III, Basel 1937, p. 391, Z. 1 ff.

1698 Paul Burckhardt, Basel in den ersten Jahren nach der Reformation,
124. Neujahrsblatt, Basel 1946, p. 53/54, erwihnt einige Einzelheiten, aus wel-
chen man schlieBen koénnte, dal} in diesen Jahren die Intoleranz noch ziemlich
stark war.

170 Siehe oben p. 27, Anm. 17.

11 Ep. 2878, Z. 15 fl.; 2888, Z. 34 fl.; 2891, Z. 11 ff.

172 Introd. Ep. 1657. Vgl. [Joh. Wernhard Herzog], Athenae Rauricae,
Basil. 1778, p. 71: «Anno deinceps 1534. ab Hulderico principe Wurtember-
gico cum aliis Tubingam vocatus est Grynaeus, vt scholam atque ecclesiam ibi
reformaret. Inde biennio post, a. 1537 (si¢/) Erasmo aegrotanti & morienti,
variis ipsi pietatis praestitis officiis, ad extremum vsque halitum adstitit...»



64 Cornelis Reedijk

durch eine vollig vertrauenswiirdige Personlichkeit den Lauf der
Dinge an der Biumleingasse beobachten zu lassen. Wenn in den
Berichten Amerbachs die Anwesenheit von Grynaeus nicht erwihnt
wird, beweist dies an sich noch nicht, daB3 Bucer und Capito ein
unrichtiges Bild der Vorginge weitergegeben haben. Man kann
sich auch vorstellen, daB Amerbach diese Einzelheit verschwieg,
weil er die Sache selbst als peinlich empfand und auf die Gefiihle
der fernen katholischen Freunde Riicksicht nehmen wollte. Ander-
seits darf man nicht vergessen, daf3 die beiden StraBburger Gewihrs-
minner, so glaubwiirdig ihre Berichte an sich auch sein mégen,
keine Augenzeugen waren. Thre Absicht ist deutlich: Sie trachteten
danach, Luther zu iiberzeugen, da} das Lebensende des Erasmus
zu keinen Bedenken Anlal3 gegeben habe. Bucers Brief bestirkt
dabei noch den Eindruck, da} Erasmus in den allerletzten Augen-
blicken tatsichlich allein war: «Grynaeus iugiter adfuit morituro
cum Bonifacio 1%.»

Es ist immerhin wohl kaum anzunehmen, da} Erasmus selber
noch etwas von dieser letzten Einmischung gemerkt hat, sofern sie
tiberhaupt geschehen ist. Sicher und geborgen in einem vertrauten

178 Sperrung vom Verfasser. Hier muB} ein Bericht erwihnt werden, der
u. a. enthalten ist in [J. Jortin], The life of Erasmus, London 1758, I, p. 576/7.
Nach diesetr Quelle soll ein gewisser lanus Morellus Grinaeus die letzten Stun-
den des Erasmus miterlebt haben. Die Darstellung geht wahrscheinlich zuriick
auf eine Stelle in der Lebensbeschreibung dieses Morellus bei Sammarthanus,
welche folgendermalBen lautet: «Egerat bonam adolescentiac partem apud
Heluetios in Erasmi contubernio, cui ad Basileam clausit oculos, et honorifico
poemate parentauit. . .» (Scacuolac Sammarthani Gallorum doctrina illustrium
elogia, Lutetiae Parisiorum, Villery 1630, I, p. 78). In der Einleitung zum ersten
Band der Leidener Opera omnia finden sich zwei Epitaphien eines « Joannis
Morelli Ebrudunensis », sonst aber existiert kein einziger historischer Hinweis,
der die Richtigkeit dieser Behauptung bestitigen wiirde. Ein Joannes Morellus
Ebrodunensis wird erwihnt in: Die Matrikel der Universitiat Basel, herausgeg.
von H. G. Wackernagel, M. Sieber und H. Sutter, Bd. 11, Basel 1956, p. 5
(1533/34, Nr. 23). Erginzende Einzelheiten tiber diesen Agent des Kardinals
Guillaume du Bellay enthilt der Artikel von Mlle E. Droz, Les étudiants
frangais de Bale, in: Bibl. d’Humanisme et Renaissance XX, 1, p. 132 fl.
Hieraus geht aber nicht hervor, da3 dieser Morellus wihrend seiner Jinglings-
jahre lange in der Umgebung des Erasmus gelebt hat. Mlle Droz erwihnt zwar
seine Anwesenheit beim Sterbebett, bezieht sich aber dafiir (wie sie mir freund-
licherweise mitteilte) auf keine andere Quelle als Sammarthanus. Es erscheint
immer noch wahrscheinlicher, daB Capito und Bucer, als sie von der Anwesen-
heit eines Grynaeus berichteten, den Simon meinten und nicht den damals
noch ziemlich wenig bekannten Franzosen. Aus Ep. 2906, Z. 127 ff.; 3104,
Z. 25 ff. und 3122, Z. 14 wird ferner auch ohne weiteres deutlich, da3 Erasmus
seit dem September 1535 auBler Coomans keinen anderen Famulus in seinem
Haus gehabt hat.



Das Lebensende des Erasmus 05

Hause ist er gestorben, dem Zugriff seiner Quilgeister, der Franzis-
kaner, entriickt, umgeben von der Sorge wahrer Freunde, die sein
Bediirfnis in letzter Stunde allein zu sein, respektierten. Fromm ist
er aus dem Leben geschieden, aber als ein Mann, der sich selbst hel-
fen wollte.

Als Protestant, sogar mit einem fiir Basel ungewohnlichen 6ffent-
lichen Aufwand, wurde Erasmus am 12. Juli, einem Mittwoch, im
Miinster begraben 14, Antistes Oswald Myconius hielt dabei eine
Predigt. Eine Woche spiter wurde des Verstorbenen noch ein
zweitesmal «more nostro» gedacht 1, Nach seinem Tode glaubte
die Basler Kirche demnach, Erasmus zu ihren S6hnen rechnen zu
dirfen. Der Humanist mul3 dies vorausgesehen haben, und es gibt
keine Zeichen, die darauf hinweisen, daf3 diese Aussicht ihm uner-
triglich war.

Einer der Freunde scheint die Absicht gehabt zu haben, der
Nachwelt ein Zeichen zu hinterlassen, das die Grabstitte im Miin-
ster, beim Eingang der fritheren Marienkapelle 17¢ zu einer Art
Enklave erklidrt haben wiirde. In einemBrief vom 20. August schligt
Beatus Rhenanus Amerbach vor, auf einer Bleitafel eine kurze
Lebensbeschreibung des Erasmus gravieren zu lassen!?”. Diese
Tafel sollte dann in einem irdenen Topf in das Grab gelegt werden.
«Niemand wird es merken», schreibt Beatus, «denn wenn die
Werkleute zum Essen weggegangen sind, kannst Du den Topf mit
einer Lage Erde bedecken. » Beatus braucht nicht unbedingt gewuBt
zu haben, dal3 Amerbach schon am 12. Juli fir einen vorliufigen
Grabstein gesorgt hatte 1. Aber warum sollte die Tafel so heim-
lich vergraben werden ? Meinte Rhenanus, daf} irgendwo (und vor-
liufig im Verborgenen) festgehalten werden sollte, wie Erasmus
wirklich gelebt hatte und gestorben war? Oder war nur deshalb
Vorsicht geboten, weil die Beigabe einer Bleitafel in einem Grabe
als romischer Brauch hitte angesehen werden kénnen 170 ? Wir wis-

174 Op. Ep. XI, append. xxv, introd.: 18. Juli. Es handelt sich offensicht-
lich um einen Druckfehler.

175 Ep. 3135, Joh. Herwagen an Beatus Rhenanus, 17. Juli 1536, Z. 16 ff.:
«Habita. est illic a Miconio conciuncula laudum eius partem non paruam
perstringens. Futuro Martis die (magistratu illum deligente diem) more nostro
memoria eius peragetur.» Vgl. Paul Roth, Aktensammlung III, p. 390, Z. 4ff.

176 Einzelheiten in: Emil Major, Die Grabstitte des Erasmus, Gedenk-
schrift 1936, p. 299 ff.

177 Am. Korr. 2055, Z. 12 ff.

178 Major, art. cit.

17 Eine derartige Bleitafel wurde z. B. mit den sterblichen Uberresten
Kaiser Maximilians begraben. Vgl. G. Knod, Jakob Spiegel aus Schlettstadt,
Progr. StraBburg 1884, p. 52.

5 Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 7. Band.



66 Cornelis Reedijk

sen es nicht, denn ein solcher Gegenstand ist nie wiedergefunden
worden.

Aber auch ohne die Kenntnis eines solchen letzten Zeichens
diirfen wir die Vermutung aussprechen, dafl Erasmus sein Leben
als wahrhaft freier Mann beschlossen hat, nicht in der reformierten,
genau genommen vielleicht auch nicht in der alten Kirche, wohl
aber als ein einsames Glied der Kirche Christi, der Troisiéme Eglise,
wie er sie in aller Einfachheit sah. Fiir die Verwirklichung dieser
reinen Kirche und echten Gemeinschaft in Christo hatte er auf seine
Art, vielleicht mit einem zu grof3en Mal an intellektueller Vorsicht,
aber jedenfalls mit Ernst und Hingabe gekimpft. Er starb im
BewuBtsein, daf3 er die Welt fiir seine Ideale nicht hatte gewinnen
konnen. Dal} er dagegen fiir seine eigene Seele bei diesen Idealen
Ruhe gefunden hat, erscheint sehr wohl méglich.



	Das Lebensende des Erasmus

