
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 56 (1957)

Artikel: Die metrische Inschrift auf der Altartafel Heinrichs II.

Autor: Haefele, Hans F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-117090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-117090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die metrische Inschrift aufder Altartafel Heinrichs IL*

von

Hans F. Haefele

Die Basler Altartafelx Heinrichs II. war ursprünglich als Ante-
pendium, als Altarvorsatz, in Gebrauch. Sie diente dazu, die Vorderfront

des Altartisches festlich zu verkleiden. Dieser Bestimmung
gemäß zeigt der Umriß der Tafel die Konturen eines Tisches von
sarkophagähnlicher Form mit Deckplatte und Fußsockel. Die
Hauptfläche des in Gold getriebenen Werkes bildet ein liegendes
Rechteck, welches durch eine geschlossene Arkadenreihe in fünf
Figurenfelder gegliedert wird. In der Mitte, unter weitem und
erhöhtem Säulenbogen, tritt Christus hervor, der «rex regum et
dominus dominantium », wie die Inschrift zu seinen Häupten besagt.
Zu seinen Füßen liegen zwei winzige Gestalten, ein Mann und eine
Frau in anbetender Haltung: offenbar die Stifter der Tafel. Die
beidseitig sich anschließenden Doppelarkaden sind etwas schmaler
und niedriger gebaut. Unter ihnen erscheinen zur Linken Christi
die Erzengel Gabriel und Raphael, zu seiner Rechten der Erzengel
Michael und der heilige Benedikt. Auch über diesen Figuren sind
Inschriften angebracht; ihr Wortlaut ist allerdings knapper und
beschränkt sich aufdie bloßen Namen und Titel: «sanctus Gabriel»,
«sanctus Raphael», «sanctus Michael», «sanctus Benedictus abbas».

Die Hauptinschrift jedoch steht auf den beiden Leisten, die aus
Goldplättchen gefügt sind und das eigentliche Bildwerk gegen die
Deckplatte und gegen den Sockel abgrenzen.

Die Inschrift besteht aus zwei Versen. Die erste Zeile, auf der

* Habilitationsrede vom 19. Januar 1957, gehalten vor der Philosophischen
Fakultät I der Universität Zürich. Der Wortlaut des Vortrages wurde nur
wenig verändert. Neu hinzu treten lediglich die Anmerkungen, die sich im
wesentlichen auf Quellen- und Literaturangaben beschränken. Auf das Thema
selbst, auf die Untersuchung der Altarinschrift, lenkte mich Herr Prof. Dr.
Hans Georg Wackernagel (Basel): ihm sei auch an dieser Stelle herzlich
gedankt.

1 Die Basler Altartafel findet sich - ihrer einmaligen Schönheit entsprechend-
vielfach reproduziert, so z.B. bei Hans Reinhardt, Kaiser Heinrich II. und das
Basler Bistum, 120. Neujahrsblatt, Basel 1942, Tafel II.



2 6 Hans F. Haefele

obern Leiste eingegraben, lautet: «Quis sicut hei fortis medicus
soter benedictus?» Die zweite, auf der untern Leiste: «Prospice
terrigenas clemens mediator usias».

Die beiden Hexameter sind natürlich nicht unbeachtet geblieben.
Sie werden in allen Untersuchungen, die von der Basler Altartafel

handeln, zitiert. Sie werden erwähnt - aber nur mehr am
Rande. Denn man betrachtet sie im Grund als reine Zutat und
begnügt sich deshalb meist damit, sie zu registrieren und als typisch
mittelalterliche Spielerei zu klassifizieren. Dabei wird merkwürdigerweise

immer übersehen, daß man sich auf eine einheitliche
Übersetzung bis heute überhaupt noch nicht geeinigt hat. Schon allein
dieser Umstand rechtfertigt den Versuch, einmal nicht das Kunstwerk,

sondern die metrische Inschrift zum Ausgang einer
Untersuchung zu wählen.

Der erste Vers, anhebend mit « Quis sicut hei », ist zunächst ein
völlig harmloser Fragesatz, darin einfach eine Reihe erlesener
Attribute zusammengetragen ist. Doch zugleich sind in demselben
Satz fünf Namen verborgen, und zwar die fünf Namen der Figuren,
die auf der Tafel bildlich dargestellt sind. Denn « Quis sicut hei » ist
die Umschreibung für Michael; «fortis» nimmt Bezug auf den
Namen Gabriels, «medicus» auf den Namen Raphaels, «soter»
steht für Christus, und mit «benedictus» (gesegnet) ist ineins auch
der heilige Mönchsvater genannt.

Die Entdeckung des verhüllten Wortspieles verdanken wir
Wilhelm Wackernagel, dessen berühmter Aufsatz über die «Goldene
Altartafel von Basel » vor genau hundert Jahren erschien2.
Seitdem hat man sich mit der Inschrift nicht mehr näher befaßt. Dies
ist wohl verständlich. Die Deutung Wackernagels genügt ja an
sich. Zudem scheint das Verspaar weiter nichts besonderes zu
bieten.

Indessen, vom allgemeinen her gesehen, hat die Inschrift doch
ihre Bedeutung: sie ist ein Schulbeispiel mittelalterlicher Vers-
Epigraphik. Gerade im ii. Jahrhundert nimmt ja die Kunst der
poetischen Inschrift einen sichtbaren Aufschwung. Zahlreiche
solcher Tituli besitzen wir aus jener Zeit. Sie finden sich vor allem

2 Wilhelm Wackernagel, Die goldene Altartafel von Basel, Mitt. d. Ges. f.
vaterländ. Altertümer in Basel 7 (1857) Kleinere Schriften 1 (1872), 376 ff.

Vgl. u.a. Franz Xaver Kraus, Die christlichen Inschriften der Rheinlande,
2. Teil: Von der Mitte des 8. bis zur Mitte des 13. Jh., Freiburg i.Br./Leipzig
1894, S. 2 f. (dort auch die ältere Literatur); Rudolf Friedrich Burckhardt,
Der Basler Münsterschatz, Kunstdenkmäler Basel-Stadt, 2 (1933) 29 ff.; Hans
Reinhardt, a. a. O., S. 16 ff.; Hans Jantzen, Ottonische Kunst, München 1947,
S. 134 fr.



Die metrische Inschrift auf der Altartafel Heinrichs II. 27

auf Votivgegenständen. Sie zieren aber auch - als Bilderklärungen -
manches Manuskript, so zum Beispiel die Miniaturhandschrift der
Uta von Niedermünster. Schließlich begegnen uns ganze
Sammlungen, eigentliche Auswahlkollektionen, wie sie Ekkehart IV. von
St. Gallen zusammengestellt hat.

Den Inschriften des 11. Jahrhunderts ist dabei ein besonderes
Merkmal eigen: der Doppelvers, gebildet aus zwei leoninischen
Hexametern. Die karolingische Epoche hingegen pflegte noch mit
Vorliebe das Distichon. Während also in formaler Hinsicht
gewisse Wandlungen zu beobachten sind, zeigt sich im Thematischen
keinerlei Variation : alle Tituli, ob aus früher oder aus später Zeit,
sind immer dem Religiösen verhaftet. Man darf sie deshalb geradezu

als Quellen zur Theologie des Mittelalters ansprechen. Welch
reiches Maß an theologischem Wissen sie tatsächlich vermitteln,
davon gibt der erste Vers der Basler Altartafel einen deutlichen
Begriff.

Hinter jedem Wort nämhch steht die Tradition kirchlicher
Gelehrsamkeit. Eine Überlieferung, die bis in die christliche Antike
hinunterreicht und nirgends jemals abbricht.

So ist die Umschreibung des Namens Michael - «Wer wie Gott ?»

- dem ganzen Mittelalter bekannt und geläufig. Und zwar einerseits
in der Formulierung des Hieronymus : « Quis sicut deus3 » und
anderseits in der nuancierten Fassung, die wohl auf Gregor den
Großen zurückgeht «Quis ut deus4?»

Die Basler Tafelinschrift aber hat eine dritte und einmalige Lesart:

«Quis sicut hei?» Die Einsetzung des hebräischen Wortes für
Gott ist überraschend. Welcher Sinn liegt darin Zuerst denkt man
an rhythmische Notwendigkeit. Jedoch kennen wir Michaelshymnen,

die den etymologischen Namen des Erzengels ihren Versen

mit Leichtigkeit einbauen 5. Um poetischen Zwang kann es sich
also nicht handeln.

Es verbirgt sich da vielmehr wiederum eine gelehrte Spielerei,
«hei» bedeutet nach der Erklärung des Hieronymus: «deus i. e.
fortis6». «fortis» aber ist ja auch das nächstfolgende Wort in der
Inschrift: «Quis sicut hei fortis...» und erscheint demnach als

3 Vgl. Hier., in Dan. 8, 16 (Migne PL. 25,538); ihm folgt Eucherius,
instr. 2 (CSEL. 31, 140).

4 Vgl. Gregor., in evang. 2,9 (Migne PL. 76,1251). Dieselbe Form erscheint
bei Isidor, etmy. 7,5,10 und bei Hraban Maurus, de festis 31 (Migne PL. 11 o, 5 9).

6 Vgl. z.B. Syllogae Sangallenses 15,7 (MG. Poet.4, 326): Summe sedis
minister/Quis ut deus Michahel oder Versus in canticis canticorum 25,2
(MG. Poet. 4,625).

* Vgl. Hier., epist. 25, 2 (CSEL. 54, 219).



28 Hans F. Haefele

Epitheton Gottes: so wie es die gehobene kirchliche Sprache seit
je, seit der Bibel anführt; wie es nicht anders Hraban Maurus
verwendet oder Walahfrid Strabo 7.

Daß «fortis» nicht zufällig, sondern bewußtermaßen zu «hei»
gesetzt ist, dies beweist auch die Versstruktur. Der leoninische
Hexameter ist unvollkommen : der Binnenreim « medicus » - «
benedictus » ist um einen Takt verschoben. Und dies deshalb, weil eben
das Wort «fortis» vorangeht, vorangehen muß. Zur metrisch
falschen Stellung kommt die Unreinheit des Doppelsinns, die nicht
ganz wortgetreue Deutung des Namens Gabriel. Die richtige,
gemeinhin gängige Etymologie war stets : « Gabriel i. e.fortitudo dei8».
Genau dasselbe gilt für das folgende Wort, für «medicus»; denn
Raphael wird sonst immer mit «medicina dei9» wiedergegeben. Auch
hier also leidet der Doppelsinn des Spiels mit den Namen.

Dem theologischen Sinn der Zeile jedoch entspricht das Wort
«medicus» auf das beste. Es stellt - wie vorhin «fortis» - ein
göttliches Attribut dar. Mit ihm wird insbesondere Christus, der
Heilende, der Heiland ausgezeichnet: «egregius medicus Jesus», heißt
es zum Beispiel bei Hieronymus 10; und bei Gregor dem Großen u:
«veniens... ad nos desuper medicus noster.» Auch der Verfasser
der Tafelinschrift denkt zweifellos an den Heiland, wenn er « medicus»

schreibt und dann fortfährt : «soter». Medicus soter: Die beiden

Begriffe gehören zusammen. Sie bilden ein Paar genau wie
«hei» und «fortis». Und beide Paare durften und sollten nicht
getrennt werden, wiewohl dadurch das leoninische Maß in
Unordnung geriet.

Der erste Vers der Inschrift erweist sich mithin als eigentlicher
Vexiervers, der zumindest drei Lösungen erlaubt. In der etymologischen

Auslegung enthüllen sich die Namen der fünf abgebildeten
Figuren. Nach der rhythmischen Gliederung ist zu übertragen : «Wer

7 Vgl. 2 reg. 22, 3: Deus, fortis meus; Ps. 23,8: Dominus fortis ct potens
(hiezu auch Hier., in Dan. 8, 16); Hraban, carm. 26, 3 (MG. Poet. 2, 189): fortis
dominator; Walahfrid, carm. 5,25,11 (MG.Poet. 2, 380): Fortis et ipse deus;
auf Christus bezogen bei Froumund von Tegernsec, carm. 36, 26 (MG. Epist.
sei. 3,96): rex fortis.

8 Vgl. Hier., in Dan. 8, 16 und Hier., liber de nom .Hebr. (Migne PL. 23,
846); Gregor., in evang. 2,9. Aufdie Etymologie des Namens Gabriel spielt
auch Ekkehart IV., Liber benedictionum 37, 46 (Mitt. zur Vaterländ.
Geschichte St. Gallen 31, 191) an: Gabrihel in mortem sit fortior intime fortem.

9 Vgl. Hier., in Dan. 8, 16; Gregor, in evang. 2, 9.
10 Hier., Tract, in Marc. (Morin, Anecdota Maredsolana 3, 2, S. 377, 14).

Weitere Beispiele: Thes. ling. lat. 8, 550 f. Vgl. auch Hraban, epist. 54 (MG.
epist. 5, 508): Omnipotens est noster medicus qui curat; Thietmar, chron. 4,
65 (MG. SS. NS. 9, 205): summi auxilio medici.

11 Gregor., moral. 24, 2 (Migne PL. 76, 287).



Die metrische Inschrift auf der Altartafel Heinrichs II. 29

ist wie Gott / ein starker Arzt / ein gesegneter Heiland?» Die
theologische Sinngebung schließlich führt zu der Übersetzung: «Wer
ist wie der starke Gott, wie der heilende Heiland gesegnet » -

Der Frage des ersten Verses respondiert der zweite mit dem
flehenden Ruf: «Prospice terrigenas clemens mediator usias.» Der
Hexameter klingt in vollem, reinem Ton. Der Binnenreim ist
richtig gesetzt und wohl gefügt. Und kein zweiter und dritter Sinn
läßt sich entdecken. Und dennoch wird gerade diese Zeile völlig
verschieden interpretiert.

Der Angelpunkt des Verses liegt im letzten Wort. « usias » : das
scheint auf den ersten Blick hin ein Akkusativ der Mehrzahl zu
sein, und zugleich die Ergänzung zu dem vorangehenden Reimwort

- «terrigenas usias»: «die erdgebornen Wesen». So und
nur so will denn auch Karl Strecker die Stelle übersetzt wissen 12.

Allein, sogleich meldet sich der Zweifel. Und zwar zunächst in
bezug auf die adjektivische Form «terrigenas». Das klassische
Latein kennt nur das Substantiv: «terrigena». Das Adjektiv «terri-
getuts » ist eine spätantike Bildung 13, die selten vorkommt, hernach
wieder verschwindet und im Mittelalter sichtlich vermieden wird u.

Das zweite Bedenken geht aufdie Deutung von «usia». Welchen
Sinn hat dieser Ausdruck Man weiß, daß das eigentlich lateinische
Synonym «essentia» verhältnismäßig spät geschaffen wurde.
Augustin noch nennt es ein «novum nomen15». Doch hat sich
die Neuschöpfung bald durchgesetzt, «essentia» wird immer
gebräuchlicher und endlich so allgemeinverständlich, daß es um 800
auch in die Urkundensprache eindringt16.

Das dem Griechischen entnommene «usia» hingegen, zu
Anfang noch häufig belegt, tritt mehr und mehr zurück. Nur ein

Reservat bleibt ihm zuletzt: der Bezirk der Dichtung, wo es sich

12 Karl Strecker, MG. Poet. 5, 365. Er beruft sich dabei auf Percy Ernst
Schramm, Die deutschen Kaiser und Könige in Bildern ihrer Zeit 1 (1928),
199. Altere, zum Teil merkwürdige Ubersetzungsversuche sind bei Kraus,
a.a.O., verzeichnet.

13 Vgl. Venant. Fort. 1, 10, 3: semine terrigeno; Hii., carm. evang. 71:
terrigeno referens veniam Christus.

14 terrigena wird zur stehenden Bezeichnung für Adam (vgl. Eucherius,
instr. 2, CSEL. 31, 140: Adam homo sive terrigena) und danach für den
(schwachen, sündigen) Menschen schlechthin.

15 Aug., civ. Dei 12, 2: ab eo, quod est esse, vocatur essentia, novo quidem
nomine, quo usi veteres non sunt Latini sermonis auctores, sed iam nostris
temporibus usitato, ne deesset etiam linguae nostrae, quod Graeci appellant
ovaiav; vgl. auch Aug., mor. Manich. 2, 2, 2.

18 Vgl. z.B. in den Freisinger Traditionen Nr. 393 (hg. von Th. Bitterauf
1, 334): hoc funditus per omni durabili essentia et dominatione in iurem
ipsius domni dono; ähnlich ebenda Nr. 394 (S. 335).



30 Hans F. Haefele

weiterhin erhält dank seinen drei klangvollen Silben und dank
seinem theologisch-symbolischen Gehalt.

Denn auch «usia» ist in erster Linie ein Begriff der Kirchensprache.

Er steht in enger Verbindung zum Glaubensbekenntnis;
er gehört zu dessen Formular, wie es Augustin aufgestellt hat:
«Una est. Patris et Filii et Spiritus sancti essentia, quam Graeci
ovolav vocant» ". Ein Begriff, der in Papstbriefen und Konzilsakten

der Frühzeit wiederkehrt, meist in dem Wortlaut: «unius
usiae dicimus divinitatem18 ». Sein Sinn aber ist : die unteilbare,
die Trinität in sich vereinigende göttliche Kraft und Wesenheit.

Genau die gleiche Bedeutung trägt das Wort um das Jahr iooo.
«Grates usiae / solvimus supreme» singen die Carmina Cantabri-
giensia. Und nochmals: «Pater, natus, sanctus spiritus / simplex
usia...19». Carus Scotus aber lobpreist Gott: «Personis dis-
cretis trinus / usiae individuus 20». Nirgends und in keinem Fall
überhaupt bezieht sich «usia» auf den Menschen. Stets wird damit
auf den heiligen Kreis der Dreifaltigkeit hingewiesen21.

Der dritte Einwand gegenüber Streckers Ansicht betrifft die
Akzentuierung, «usia» wird lateinisch auf der ersten Silbe betont.
In unserem Vers aber steht «usias». Gewiß, Strecker kann sich
da auf die poetische Lizenz berufen. Doch bedarf es dieser
Ausflucht nicht, wenn man «usias» als griechischen Genetiv Singular
hinnimmt. Für diese Form spricht nicht nur der korrekte Akzent,
sondern auch der Bau, der innere Bezug und der Sinn der Zeile.
Der Vers ist rhythmisch zweigliedrig gebaut22 : « Prospice
terrigenas / clemens mediator usias.» Bezöge sich «usias» auf
«terrigenas», dann wäre das Gleichgewicht dahin, «usias» gehört zur
zweiten Verseinheit, es gehört unmittelbar zu «mediator», wel-

17 Aug., de fide ad Petrum 1,5.
18 Mansi, Concilia 3, 46013; vgl. auch Damasus IL, epist. (Migne PL. 13,

35iA); Vigil. Thaps., c. Arrian. 1, 24.
19 Carm. Cantabrig. 4, ia, 1 ; 4, 5b, 3 (hg. von Strecker S. 5 f.).
20 Carus Scotus, vita Clementis, v. 140 (MG. Poet. 5, 116).
21 Vgl. z.B. die Schlußstrophe in der Weihnachtssequenz des Fulbert von

Chartres, Anal. hymn. 50, n. 212. Besonders wichtig für den Vergleich sind
zwei Inschriften auf Weihgeschenken Heinrichs II. Die eine findet sich auf
dem Ambo zu Aachen: Hoc opus ambonis auro gemmisque micantis / Rex
pius Heinricus, caelestis honoris anhelus, / Dapsilis ex proprio tibi dat,
sanctissima virgo, / Quo prece summa tua sibi merces fiat usia (MG. Poet. 5, 357).
Die andere auf dem Bamberger Mantel lautet: Superne usie gratum hoc
cesaris donum (MG. Poet. 5, 362).

22 Der erste Vers hingegen dreigliedrig: zusammen also enthält das Verspaar

fünf Sinneneinheiten, vielleicht in beabsichtigter Entsprechung zu der
Fünfzahl der Bildfiguren.



Die metrische Inschrift auf der Altartafcl Heinrichs II. 31

ches seinerseits die genetivische Ergänzung schlechterdings
erzwingt **.

Eines möchte vielleicht noch Zweifel erregen: die griechische
Form an und für sich. Kann man sie dieser Epoche zutrauen?
Die Frage darf bejaht werden. Eine genaue Parallele findet sich
bei Amarcius. Dieser Dichter des 11. Jahrhunderts bezeichnet
Gottvater als «summus usias» 24.

Nach allem ergibt sich somit zum Schluß als eigentlicher Sinn
der Zeile: «Sei gnädig zu den Erdgeborenen, barmherziger
Mittler der göttlichen Kraft!» -

Die bisherige Untersuchung drehte sich ausschließlich um
philologische und theologische Bewandtnisse. Und mehr als
diese beiden Seiten scheint das Thema auch gar nicht zu haben.
Jedoch, die Betrachtung der Inschrift führt weiter. Die Betrachtung

ihres materiellen Inhalts eröffnet einen unerwarteten Ausblick.
Die einzige wirklich greifbare Aussage der ersten Zeile liegt in

der Anspielung auf die fünf Namen «Christus», «Michael»,
«Gabriel», «Raphael», «Benedikt». Die Frage drängt sich auf:
ist dieser Figurenkreis von einer bestimmten Bedeutung

Die Tatsache der zweiten Zeile besteht darin, daß hier eine
Bitte vorgetragen wird. Hinter der Bitte steht ohne Zweifel der
Stifter der Tafel. Warum aber wird der Stifter nicht mit Namen
genannt

Die beiden Fragen stellen sich fast von selbst. Noch mehr
Gewicht gewinnen sie, wenn wir zum Vergleich einige weitere
Inschriften heranziehen, Parallelen von gleichem Charakter und
aus dem gleichen Zeitraum. Da ist zum Beispiel der Titulus
auf dem Aachener Ambo Heinrichs IL: «Hoc opus / Rex pius
Heinricus .../... tibi dat, sanctissima virgo .25», oder der
Spruch auf der Bamberger Casula Heinrichs II. : «O decus Europae,
cesar Heinrice beare »26. Wir können die Liste ohne Mühe
erweitern: etwa mit den Inschriften, die das goldene Reliquiar

23 Vgl. 1 Tim. 2, 5 : mediator dei et hominum homo Christus Iesus.
24 Amarcius, serm. 3, 323: Eminus alta videt dominantum summus usias, /

Quod parvum atque humile est prope respicit. Von Amarcius weiß man,
daß er eine Zeitlang am deutschen Kaiserhof lebte. Dasselbe gilt für den
anonymen Verfasser des oben zitierten Gedichtes aus der sog. Cambridger
Liedersammlung. Weiterhin dürften auch die drei Heinrichs-Inschriften in
Hofkreisen entstanden sein. Damit ergibt sich das auffällige Bild, daß die
meisten usia-Belege dieser Zeit aus dem gleichen Bezirk, aus der kaiserlichen
Umgebung stammen. Es liegt nahe, hier byzantinischen Einfluß bzw. spät-
ottonische Nachwirkung (Theophanu) zu vermuten.

25 Vgl. oben S. 7, Anm. 21.
28 Vgl. MG. Poet. 5, 362.



32 Hans F. Haefele

Heinrichs II. oder das Giselakreuz oder die sogenannte Morgengabe

Heinrichs III. trägt. Wir können aber auch minder erlauchte
Gaben sprechen lassen : den Hattostein, die Dalmatik des Engilmar,
die Büdnereien des Immo von St. Gallen 27. Überall, ob hier oder
dort, immer wird uns der Name des Stifters genannt. Warum nicht
ebenso auf der Basler Altartafel

Zum andern zeigt der Vergleich: die Empfänger solcher
Weihgeschenke sind nicht die betreffenden Kirchen selbst, sondern die
Heiligen, denen die Kirche jeweils geweiht warw. So wird der
Ambo des Marienmünsters zu Aachen ausdrücklich der heiligen
Jungfrau vergabt. So gehört die Altartafel des Benediktinerklosters
St. Michael zu Lüneburg den beiden Heiligen, die auf jener Tafel
als Begleiter Christi abgebildet sind : dem Erzengel Michael und dem
heiligen Benedikt. Warum nun sollte den Figuren, die die Basler
Altartafel darstellt und nennt, ein derartiger Sinnbezug abgehen
und fehlen? Sind nicht auch hier die Heiligen, die den Erlöser
flankieren, als die eigentlichen Empfänger zu betrachten

Wenn es sich tatsächlich so verhält, dann kann die Tafel nicht
für das Basler Münster bestimmt gewesen sein 29. Denn die Basler
Kathedrale war ja der heiligen Maria, Johannes dem Täufer und
den Aposteln30 geweiht. Die Heiligen der Tafel aber sind: i. der
oberste aller Engel, Michael, im Bild besonders ausgezeichnet
durch seine Stelle unmittelbar zur Rechten Christi und durch die
Beigabe der Weltkugel; 2. die übrigen Engel, repräsentiert durch
Gabriel und Raphael; und 3. der heilige Benedikt.

Zu dieser dreigliedrigen Figurenreihe paßt nur eine Stätte: das

Bamberger Kloster Michelsberg, welches nach urkundlichen
Belegen drei Namen trägt, nämlich: «monasterium sancti Micha-
helis», «mons angelorum» und «monasterium sancti Benedicti»31.

Gründer des Klosters aber waren Kaiser Heinrich II. und dessen
Gemahlin Kunigunde. Damit löst sich schlagartig auch das
Problem des fehlenden Stifternamens: in der eigenen, von ihnen
selbst gegründeten Kirche brauchten die Stifter ihren Namen
nicht zu nennen. Es wäre nicht nur unnötig, es wäre vielleicht sogar
unziemlich gewesen.

Die These steht freilich in vollem Widerspruch zu der spätmittel-

27 Die angeführten Beispiele findet man in MG. Poet. 5.
28 Auf diese Tatsache macht schon Wilhelm Wackernagel, Kleinere Schriften

i, 400, aufmerksam: nur hat er keine weiteren Schlüsse daraus gezogen.
29 Das betont mit Recht auch Hans Reinhardt, a.a.O., S. 20.
30 Die Aposteltafel im Basler Münster nahm also - im Unterschied zur

goldenen Tafel Heinrichs II. - ihren richtigen, ursprünglichen Platz ein.
31 Vgl. MG. Dipl. 3, DH. II. 356, 366, 522 etc.



Die metrische Inschrift auf der Altartafel Heinrichs II. 33

alterlichen Tradition, welche besagt, die Altartafel sei ein Geschenk
des Kaisers für das neuerbaute Basler Münster gewesen32.

Indessen, auf Basel als ursprünglichen Bestimmungsort weist
kein einziger Fingerzeig. Dennoch hat man im Grunde bis heute
an der Basler Überlieferung festgehalten. Man sucht sie meist damit
zu retten, daß man dem Geschenk eine gewisse politische Bedeutung

zumißt: Basel war ja ein Schlüsselpunkt des Königreichs
Burgund, das Heinrich II. damals zu gewinnen hoffte.

Allein, der Akt einer solchen Vergabung war gewiß ein rein
sakraler Vorgang. Und als solcher kann er nur an einem
kultischen Zentrum erfolgt sein. An einem Ort wie Bamberg, das Heinrich

bewußt zum Mittelpunkt seines Imperiums gestaltet hat.
Bleibt freilich die Frage, wann und wie die Tafel in die Rheinstadt

gekommen ist. Die Antwort hängt davon ab, wie man die
spätere Basler Tradition beurteilt. Vielleicht sind diese Zeugnisse
nicht völlig zu verwerfen. Vielleicht ist der Zeitansatz auf das

zweite Jahrzehnt des elften Jahrhunderts an und für sich richtig
und nur die Verknüpfung mit dem Münsterbau falsch. So könnte
die Tafel wohl zu jener Zeit nach Basel gelangt sein: aber nicht als

Geschenk M, sondern als Pfand. Und zwar, wenn wir den Gedanken
ausspinnen wollen, etwa auf folgendem Weg.

1015 beginnt die Errichtung des Klosters Michelsberg. Ungefähr

gleichzeitig gibt Heinrich II. die Altartafel bei den Reichenauer
Mönchen in Auftrag. Im Frühling 1016 wird der Kaiser von seinem
Oheim, König Rudolf IL, zu Hilfe gerufen, eine Empörung der
burgundischen Großen niederzuschlagen. Ein völlig unvorhergesehenes

Ereignis. Noch unerwarteter ist das Angebot, das ihm
Rudolf Ende Mai in Straßburg eröffnet: Heinrich II. soll Burgund
sozusagen im voraus als Erbschaft wenigstens formell übernehmen.

Heinrich zögert nicht : er greift zu - und gerät in die größten
finanziellen Schwierigkeiten. Nicht nur, daß der Feldzug selbst

hoffnungslos fehlschlägt, auch der Straßburger Pakt ist für den
Kaiser mit gewaltigen Kosten verbunden. Denn die Vertragssitte
verlangt, daß er den König von Burgund und dessen gesamtes
Gefolge mit Geld beschenke. Heinrich II. hat diese Pflicht überaus

großzügig erfüllt wie die Quellen bezeugen: «cesar regi et

32 Vgl. Chr. Wurstisen, Epit. Hist. Basil. (1627) S. 72.
33 Man darf nicht von der materiellen Kostbarkeit der Tafel sich verwirren

lassen: der eigentliche Sinn und Wert, den man dem Geschenk einer Altartafel
beimessen mochte, lag doch in erster Linie in seinem inneren Symbolgehalt.
Wie hätte Heinrich II. einer neugegründeten Kirche ein Weihgeschenk
darbringen können, welches jeden symbolischen Bezug zu dieser Gründung
vermissen ließ

3 Basier Zeitschr. f. Cesco, ti. Altertum. jC. Band.



34 Hans F. Haefele

contectali. cunctisque principibus ineffabilem pecuniam
dedit» 34. Und er ist der Verpflichtung sofort nachgekommen, d.h.
etwa im Juni, im gleichen Monat, da er auch die Stadt Basel
erreicht.

Wie aber, so muß man sich fragen, konnte er unvorbereitet in so
kurzer Zeit so viel Geld flüssig machen - wenn nicht durch
Pfandsetzung? Die Vermutung liegt nahe, daß auch die goldene Tafel,
die auf der Reichenau inzwischen wohl fertig gestellt war, als

Pfandgabe dienen mußte, und daß sie zu diesem Zwecke den
Rhein herab nach Basel dirigiert wurde. Hier blieb sie fortan.
Niemand löste sie mehr aus. Einige Zeit später aber, um das Jahr
ioi9, wurde sie dann im neuen, eben vollendeten Münster
untergebracht.

Soweit die Pfandtheorie.
Vielleicht jedoch ist die Basler Tradition überhaupt gänzlich

abzulehnen. Und dies auf Grund einer Notiz des Beatus Rhenanus,
welcher zu der Tafel folgendes bemerkt: «lamina illa aurea ligneae
tabulae adhaerens qua ipse privatim in larario suo quum vive-
ret usus est35». - Demnach also hätte Heinrich II. die Tafel zeit
seines Lebens36 zu eigenem Gebrauch in seiner Hauskapelle verwendet,

«in larario suo»: das kann sich wiederum nur auf Bamberg,
auf das von Heinrich gegründete Michelberg beziehen.

Ob sich Beatus Rhenanus selber dieser Beziehung bewußt gewesen,

steht dahin. Sein Zitat aber beweist, daß noch anfangs des
16. Jahrhunderts Nachrichten vorlagen, in denen die bambergische

Herkunft der Tafel zumindest angedeutet war.

34 Thietmar, chron. 7, 29 (MG. SS. NS. 9, 432).
35 Beatus Rhenanus, rerum germanicarum üb. 3 (15 31), 140. Zitiert nach

Hans Herzog, Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 23 (1890), 306. Der
wertvolle Hinweis findet sich in einer Notiz des Historischen Museums Basel;
seine Vermittlung verdanke ich Herrn Prof. Dr. Hans Georg Wackernagel.

38 Dann müßte die Tafel nach dem Tode Heinrichs II. nach Basel gekommen

sein. Aber wann und wie? Vielleicht durch Heinrich III.? Beatus
Rhenanus sagt ja gleichenorts : adeo semper Basileae bene voluerunt Henrici.
Sind die beiden Heinriche, Heinrich II. und Heinrich III. in der späteren
Tradition etwa verwechselt worden?


	Die metrische Inschrift auf der Altartafel Heinrichs II.

