Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 56 (1957)

Artikel: Die metrische Inschrift auf der Altartafel Heinrichs IlI.
Autor: Haefele, Hans F.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-117090

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-117090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die metrische Inschrift auf der Altartafel Heinrichs I1.*

von

Hans F. Haefele

Die Basler Altartafel * Heinrichs II. war urspringlich als Ante-
pendium, als Altarvorsatz, in Gebrauch. Sie diente dazu, die Vorder-
tront des Altartisches festlich zu verkleiden. Dieser Bestimmung
gemil zeigt der Umril3 der Tafel die Konturen eines Tisches von
sarkophagihnlicher Form mit Deckplatte und Fullsockel. Die
Hauptfliche des in Gold getriebenen Werkes bildet ein liegendes
Rechteck, welches durch eine geschlossene Arkadenreihe in fiinf
Figurenfelder gegliedert wird. In der Mitte, unter weitem und et-
hohtem Sdulenbogen, tritt Christus hervor, der «rex regum et
dominus dominantium », wie die Inschrift zu seinen Haupten besagt.
Zu seinen FiBen liegen zwei winzige Gestalten, ein Mann und eine
Frau in anbetender Haltung: offenbar die Stifter der Tafel. Die
beidseitig sich anschlieBenden Doppelarkaden sind etwas schmaler
und niedriger gebaut. Unter ihnen erscheinen zur Linken Christi
die Erzengel Gabriel und Raphael, zu seiner Rechten der Erzengel
Michael und der heilige Benedikt. Auch tiber diesen Figuren sind
Inschriften angebracht; ihr Wortlaut ist allerdings knapper und
beschrinkt sich auf die bloBen Namen und Titel: «sanctus Gabriel »,
«sanctus Raphael », «sanctus Michael », «sanctus Benedictus abbas».

Die Hauptinschrift jedoch steht auf den beiden Leisten, die aus
Goldplittchen gefiigt sind und das eigentliche Bildwerk gegen die
Deckplatte und gegen den Sockel abgrenzen.

Die Inschrift besteht aus zwei Versen. Die erste Zeile, auf der

* Habilitationsrede vom 19. Januar 1957, gehalten vor der Philosophischen
Fakultit I der Universitit Zirich. Der Wortlaut des Vortrages wurde nur
wenig verindert. Neu hinzu treten lediglich die Anmerkungen, die sich im
wesentlichen auf Quellen- und Literaturangaben beschrinken. Auf das Thema
selbst, auf die Untersuchung der Altarinschrift, lenkte mich Herr Prof. Dr.
Hans Georg Wackernagel (Basel): ihm sei auch an dieser Stelle herzlich
gedankt.

1 Die Basler Altartafel findet sich — ihrer einmaligen Schonheit entsprechend -
vielfach reproduziert, so z.B. bei Hans Reinhardt, Kaiser Heinrich II. und das
Basler Bistum, 120. Neujahrsblatt, Basel 1942, Tafel II.



26 Hans F. Haefele

obern Leiste eingegraben, lautet: «Quis sicut hel fortis medicus
soter benedictus ?» Die zweite, auf der untern Leiste: «Prospice
terrigenas clemens mediator usias».

Die beiden Hexameter sind natiirlich nicht unbeachtet geblieben.
Sie werden in allen Untersuchungen, die von der Basler Altar-
tafel handeln, zitiert. Sie werden erwihnt — aber nur mehr am
Rande. Denn man betrachtet sie im Grund als reine Zutat und be-
gniigt sich deshalb meist damit, sie zu registrieren und als typisch
mittelalterliche Spielerei zu klassifizieren. Dabei wird merkwiirdiger-
weise immer iibersehen, da3 man sich auf eine einheitliche Uber-
setzung bis heute tiberhaupt noch nicht geeinigt hat. Schon allein
dieser Umstand rechtfertigt den Versuch, einmal nicht das Kunst-
werk, sondern die metrische Inschrift zum Ausgang einer Untet-
suchung zu wihlen.

Der erste Vers, anhebend mit «Quis sicut hel», ist zunichst ein
vollig harmloser Fragesatz, darin einfach eine Reihe erlesener
Attribute zusammengetragen ist. Doch zugleich sind in demselben
Satz fiinf Namen verborgen, und zwar die finf Namen der Figuren,
die auf der Tafel bildlich dargestellt sind. Denn «Quis sicut hel» ist
die Umschreibung fiir Michael; «fortis» nimmt Bezug auf den
Namen Gabriels, «medicus» auf den Namen Raphaels. «soter»
steht fir Christus, und mit «benedictus » (gesegnet) ist ineins auch
der heilige Monchsvater genannt.

Die Entdeckung des verhillten Wortspieles verdanken wir Wil-
helm Wackernagel, dessen beriihmter Aufsatz iiber die « Goldene
Altartafel von Basel» vor genau hundert Jahren erschien 2 Seit-
dem hat man sich mit der Inschrift nicht mehr niher befal3t. Dies
ist wohl verstindlich. Die Deutung Wackernagels geniigt ja an
sich. Zudem scheint das Verspaar weiter nichts besonderes zu
bieten.

Indessen, vom allgemeinen her gesehen, hat die Inschrift doch
ihre Bedeutung: sie ist ein Schulbeispiel mittelalterlicher Vers-
Epigraphik. Gerade im 11. Jahrhundert nimmt ja die Kunst der
poetischen Inschrift einen sichtbaren Aufschwung. Zahlreiche
solcher Tituli besitzen wir aus jener Zeit. Sie finden sich vor allem

2 Wilhelm Wackernagel, Die goldene Altartafel von Basel, Mitt. d. Ges. f.
vaterlind. Altertiimer in Basel 7 (1857) = Kleinere Schriften 1 (1872), 376 ff.
Vgl. u.a. Franz Xaver Kraus, Die christlichen Inschriften der Rheinlande,
2. Teil: Von der Mitte des 8. bis zur Mitte des 13. Jh., Freiburg i.Br./Leipzig
1894, S. 2 f. (dort auch die iltere Literatur); Rudolf Friedrich Burckhardt,
Der Basler Miinsterschatz, Kunstdenkmiler Basel-Stadt, 2 (1933) 29 ff.; Hans
Reinhardt, a. a. O., S. 16 fI.; Hans Jantzen, Ottonische Kunst, Miinchen 1947,
S. 134 ff.



Die metrische Inschrift auf der Altartafel Heinrichs II. 27

auf Votivgegenstinden. Sie zieren aber auch — als Bilderklirungen —
manches Manuskript, so zum Beispiel die Miniaturhandschrift der
Uta von Niedermiinster. SchlieBlich begegnen uns ganze Samm-
lungen, eigentliche Auswahlkollektionen, wie sie Ekkehart IV. von
St. Gallen zusammengestellt hat.

Den Inschriften des 11. Jahrhunderts ist dabei ein besonderes
Merkmal eigen: der Doppelvers, gebildet aus zwei leoninischen
Hexametern. Die karolingische Epoche hingegen pflegte noch mit
Vorliebe das Distichon. Wihrend also in formaler Hinsicht ge-
wisse Wandlungen zu beobachten sind, zeigt sich im Thematischen
keinerlei Variation: alle Tituli, ob aus frither oder aus spiter Zeit,
sind immer dem Religitsen verhaftet. Man darf sie deshalb gerade-
zu als Quellen zur Theologie des Mittelalters ansprechen. Welch
reiches Mal3 an theologischem Wissen sie tatsichlich vermitteln,
davon gibt der erste Vers der Basler Altartafel einen deutlichen
Begriff.

Hinter jedem Wort nimlich steht die Tradition kirchlicher Ge-
lehrsamkeit. Eine Uberlieferung, die bis in die christliche Antike
hinunterreicht und nirgends jemals abbricht.

So ist die Umschreibung des Namens Michael — «Wer wie Gott ?»
— dem ganzen Mittelalter bekannt und geldufig. Und zwar einerseits
in der Formulierung des Hieronymus: «Quis sic## deus?®?» und
anderseits in der nuancierten Fassung, die wohl auf Gregor den
Groflen zuriickgeht «Quis ## deus?»

Die Basler Tafelinschrift aber hat eine dritte und einmalige Les-
art: «Quis sicut 4e/?» Die Einsetzung des hebriischen Wortes fiir
Gott ist iberraschend. Welcher Sinn liegt darin ? Zuerst denkt man
an rhythmische Notwendigkeit. Jedoch kennen wir Michaels-
hymnen, die den etymologischen Namen des Erzengels ihren Ver-
sen mit Leichtigkeit einbauen 5. Um poetischen Zwang kann es sich
also nicht handeln.

Es verbirgt sich da vielmehr wiederum eine gelehrte Spielerei.
«hel» bedeutet nach der Erklirung des Hieronymus: «deus i. e.
fortis®». «fortis» aber ist ja auch das nichstfolgende Wort in der
Inschrift: «Quis sicut hel fortis...» und erscheint demnach als

3 Vgl. Hier., in Dan. 8, 16 (Migne PL. 25, 538); ihm folgt Eucherius,
instr. 2 (CSEL. 31, 140).

¢ Vgl. Gregor., in evang. 2,9 (Migne PL. 76, 125 1). Dieselbe Form erscheint
bei Isidor, etmy. 7, 5, 10 und bei Hraban Maurus, de festis 31 (Migne PL. 110, §9).

8 Vgl. z.B. Syllogae Sangallenses 15,7 (MG. Poet. 4,326): Summe sedis
minister f Quis ut deus Michahel oder Versus in canticis canticorum 25,2
(MG. Poet. 4, 625).

¢ Vgl. Hier., epist. 25, 2 (CSEL. 54, 219).



28 Hans F. Haefele

Epitheton Gottes: so wie es die gehobene kirchliche Sprache seit
je, seit der Bibel anfiihrt; wie es nicht anders Hraban Maurus ver-
wendet oder Walahfrid Strabo .

Dal3 «fortis» nicht zufillig, sondern bewul3termallen zu «hel»
gesetzt ist, dies beweist auch die Versstruktur. Der leoninische
Hexameter ist unvollkommen: der Binnenreim «medicus» — «bene-
dictus » ist um einen Takt verschoben. Und dies deshalb, weil eben
das Wort «fortis» vorangeht, vorangehen muf}. Zur metrisch fal-
schen Stellung kommt die Unreinheit des Doppelsinns, die nicht
ganz wortgetreue Deutung des Namens Gabriel. Die richtige, ge-
meinhin gingige Etymologie war stets: « Gabriel i. e. fortitudo dei ®».
Genau dasselbe gilt fiir das folgende Wort, fiir «medicus»; denn
Raphael wird sonst immer mit « zedicina dei®» wiedergegeben. Auch
hier also leidet der Doppelsinn des Spiels mit den Namen.

Dem theologischen Sinn der Zeile jedoch entspricht das Wort
«medicus » auf das beste. Es stellt — wie vorhin «fortis» — ein gott-
liches Attribut dar. Mit ihm wird insbesondere Christus, der Hei-
lende, der Heiland ausgezeichnet: «egregius medicus Jesus», heil3t
es zum Beispiel bei Hieronymus 1°; und bei Gregor dem Groflen 1:
«veniens. . . ad nos desuper medicus noster.» Auch der Verfasser
der Tafelinschrift denkt zweifellos an den Heiland, wenn er « medi-
cus» schreibt und dann fortfdhrt: «soter». Medicus soter: Die bei-
den Begriffe gehoren zusammen. Sie bilden ein Paar genau wie
«hel» und «fortis». Und beide Paare durften und sollten nicht
getrennt werden, wiewohl dadurch das leoninische Maf3 in Un-
ordnung geriet.

Der erste Vers der Inschrift erweist sich mithin als eigentlicher
Vexiervers, der zumindest drei Losungen erlaubt. In der etymolo-
gischen Auslegung enthiillen sich die Namen der finf abgebildeten
Figuren. Nach der rhythmischen Gliederung ist zu Gbertragen: «Wer

7 Vgl. 2 reg. 22, 3: Deus, fortis meus; Ps. 23, 8: Dominus fortis et potens
(hiezu auch Hier., in Dan. 8, 16); Hraban, carm. 26, 3 (MG. Poet. 2, 189): fortis
dominator; Walahfrid, carm. 5,25, 11 (MG.Poet.2,380): Fortis et ipse deus;
auf Christus bezogen bei Froumund von Tegernsee, carm. 36, 26 (MG. Epist.
sel. 3, 96): rex fortis.

8 Vgl. Hier., in Dan. 8, 16 und Hier., liber de nom .Hebr. (Migne PL. 23,
846); Gregor., in evang. 2,9. Auf die Etymologie des Namens Gabriel spielt
auch Ekkehart IV., Liber benedictionum 37, 46 (Mitt. zur Vaterlind. Ge-
schichte St. Gallen 31, 191) an: Gabrihel in mortem sit fortior intime fortem.

® Vgl. Hier., in Dan. 8, 16; Gregor, in evang. 2, 9.

10 Hier., Tract. in Marc. (Morin, Anecdota Maredsolana 3, 2, S. 377, 14).
Weitere Beispiele: Thes. ling. lat. 8, 550 f. Vgl. auch Hraban, epist. 54 (MG.
epist. 5, 508): Omnipotens est noster medicus qui curat; Thietmar, chron. 4,
65 (MG. SS. NS. ¢, 205): summi auxilio medici.

11 Gregor., moral. 24, 2 (Migne PL. 76, 287).



Die metrische Inschrift auf der Altartafel Heinrichs II. 29

ist wie Gott / ein starker Arzt / ein gesegneter Heiland ?» Die
theologische Sinngebung schlieBlich fiihrt zu der Ubersetzung : «Wer
ist wie der starke Gott, wie der heilende Heiland gesegnet?» —

Der Frage des ersten Verses respondiert der zweite mit dem
flehenden Ruf: «Prospice terrigenas clemens mediator usias.» Der
Hexameter klingt in vollem, reinem Ton. Der Binnenreim ist
richtig gesetzt und wohl gefiigt. Und kein zweiter und dritter Sinn
laBt sich entdecken. Und dennoch wird gerade diese Zeile vollig
verschieden interpretiert.

Der Angelpunkt des Verses liegt im letzten Wort. «usias»: das
scheint auf den ersten Blick hin ein Akkusativ der Mehrzahl zu
sein, und zugleich die Erginzung zu dem vorangehenden Reim-
wort — «terrigenas ... usias»: «die erdgebornen Wesen». So und
nur so will denn auch Karl Strecker die Stelle iibersetzt wissen 12.

Allein, sogleich meldet sich der Zweifel. Und zwar zunichst in
bezug auf die adjektivische Form «terrigenas». Das klassische
Latein kennt nur das S#bstantiv: «terrigena». Das Adjektiv «terri-
genzs» ist eine spitantike Bildung 13, die selten vorkommt, hernach
wieder verschwindet und im Mittelalter sichtlich vermieden wird 4.

Das zweite Bedenken geht auf die Deutung von «usia». Welchen
Sinn hat dieser Ausdruck ? Man weil3, daf3 das eigentlich lateinische
Synonym «essentia» verhiltnismdBig spit geschaffen wurde.
Augustin noch nennt es ein «novum nomen '*». Doch hat sich
die Neuschopfung bald durchgesetzt. «essentia» wird immer ge-
briuchlicher und endlich so allgemeinverstindlich, dall es um 8oo
auch in die Urkundensprache eindringt 6.

Das dem Griechischen entnommene «usia» hingegen, zu An-
fang noch hiufig belegt, tritt mehr und mehr zurick. Nur ein
Reservat bleibt ihm zuletzt: der Bezirk der Dichtung, wo es sich

12 Karl Strecker, MG. Poet. 5, 365. Er beruft sich dabei auf Percy Ernst
Schramm, Die deutschen Kaiser und Koénige in Bildern ihrer Zeit 1 (1928),
199. Altere, zum Teil merkwiirdige Ubersetzungsversuche sind bei Kraus,
2.2.0., verzeichnet.

8 Vgl. Venant. Fort. 1, 10, 3: semine terrigeno; Hil., carm. evang. 71:
terrigeno referens veniam Christus.

W terrigena wird zur stehenden Bezeichnung fiir Adam (vgl. Eucherius,
instr. 2, CSEL. 31, 140: Adam homo sive terrigena) und danach fiir den
(schwachen, siindigen) Menschen schlechthin.

15 Aug., civ. Dei 12, 2: ab eo, quod est esse, vocatur essentia, novo quidem
nomine, quo usi veteres non sunt Latini sermonis auctores, sed iam nostris
temporibus usitato, ne deesset etiam linguae nostrae, quod Graeci appellant
ovoiay; vgl. auch Aug., mor. Manich. 2, 2, 2.

18 Vgl. z.B. in den Freisinger Traditionen Nr. 393 (hg. von Th. Bitterauf
1, 334): hoc funditus per omni durabili essentia et dominatione in iurem. ..
ipsius domni dono; dhnlich ebenda Nr. 394 (S. 335).



30 Hans F. Haefele

weiterhin erhilt dank seinen drei klangvollen Silben und dank
seinem theologisch-symbolischen Gehalt.

Denn auch «usia» ist in erster Linie ein Begriff der Kirchen-
sprache. Er steht in enger Verbindung zum Glaubensbekenntnis;
er gehort zu dessen Formular, wie es Augustin aufgestellt hat:
«Una est . .. Patris et Filii et Spiritus sancti essentia, quam Graeci
odoilav vocant» '?. Ein Begriff, der in Papstbriefen und Konzils-
akten der Frithzeit wiederkehrt, meist in dem Wortlaut: «unius
usiae dicimus divinitatem ». Sein Sinn aber ist: die unteilbare,
die Trinitit in sich vereinigende gottliche Kraft und Wesenbheit.

Genau die gleiche Bedeutung trigt das Wort um das Jahr 1000.
«Grates usiae / solvimus supreme» singen die Carmina Cantabri-
giensia. Und nochmals: «Pater, natus, sanctus spiritus / simplex
usia . ..®». Carus Scotus aber lobpreist Gott: «Personis dis-
cretis trinus / usiae individuus 2°», Nirgends und in keinem Fall
tberhaupt bezieht sich «usia» auf den Menschen. Stets wird damit
auf den heiligen Kreis der Dreifaltigkeit hingewiesen 2.

Der dritte Einwand gegeniiber Streckers Ansicht betrifft die
Akzentuierung. «dsia» wird lateinisch auf der ersten Silbe betont.
In unserem Vers aber steht «usias». Gewil3, Strecker kann sich
da auf die poetische Lizenz berufen. Doch bedarf es dieser Aus-
flucht nicht, wenn man «usias» als griechischen Genetiv Singular
hinnimmt. Fir diese Form spricht nicht nur der korrekte Akzent,
sondern auch der Bau, der innere Bezug und der Sinn der Zeile.
Der Vers ist rhythmisch zweigliedrig gebaut 22: «Prospice terri-
genas / clemens mediator usias.» Bezoge sich «usias» auf «terri-
genas», dann wire das Gleichgewicht dahin. «usias» gehort zur
zweiten Verseinheit, es gehort unmittelbar zu «mediator», wel-

17 Aug., de fide ad Petrum 1, 5.

18 Mansi, Concilia 3, 4608; vgl. auch Damasus II., epist. (Migne PL. 13,
3514); Vigil. Thaps., c. Arrian. 1, 24.

1 Carm. Cantabrig. 4, 13, 1; 4, 5b, 3 (hg. von Strecker S. 5 f.).

20 Carus Scotus, vita Clementis, v. 140 (MG. Poet. §, 116).

2 Vgl. z.B. die SchluBstrophe in der Weihnachtssequenz des Fulbert von
Chartres, Anal. hymn. 5o, n. 212. Besonders wichtig fiir den Vergleich sind
zwei Inschriften auf Weihgeschenken Heinrichs II. Die eine findet sich auf
dem Ambo zu Aachen: Hoc opus ambonis auro gemmisque micantis / Rex
pius Heinricus, caelestis honoris anhelus, /| Dapsilis ex proprio tibi dat, sanc-
tissima virgo, / Quo prece summa tua sibi merces fiat usia (MG. Poet. 5, 357).
Die andere auf dem Bamberger Mantel lautet: Superne usie gratum hoc
cesaris donum (MG. Poet. 5, 362).

2 Der erste Vers hingegen dreigliedrig: zusammen also enthilt das Vers-
paar fiinf Sinneneinheiten, vielleicht in beabsichtigter Entsprechung zu der
Fiinfzahl der Bildfiguren.



Die metrische Inschrift auf der Altartafel Heinrichs II. 31

ches seinerseits die genetivische Erginzung schlechterdings er-
zwingt 3,

Eines mochte vielleicht noch Zweifel erregen: die griechische
Form an und fir sich. Kann man sie dieser Epoche zutrauen?
Die Frage darf bejaht werden. Eine genaue Parallele findet sich
bei Amarcius. Dieser Dichter des 11. Jahrhunderts bezeichnet
Gottvater als «summus usias» 24,

Nach allem ergibt sich somit zum SchluB3 als eigentlicher Sinn
der Zeile: «Sei gnidig zu den Erdgeborenen, barmherziger
Mittler der gottlichen Kraft!» —

Die bisherige Untersuchung drehte sich ausschlieflich um
philologische und theologische Bewandtnisse. Und meht als
diese beiden Seiten scheint das Thema auch gar nicht zu haben.
Jedoch, die Betrachtung der Inschrift filhrt weiter. Die Betrach-
tung ihres materiellen Inhalts erGfinet einen unerwarteten Ausblick.

Die einzige wirklich greifbare Aussage der ersten Zeile liegt in
der Anspielung auf die finf Namen «Christus», «Michael»,
«Gabriel », «Raphael», «Benedikt». Die Frage dringt sich auf:
ist dieser Figurenkreis von einer bestimmten Bedeutung ?

Die Tatsache der zweiten Zeile besteht darin, dal3 hier eine
Bitte vorgetragen wird. Hinter der Bitte steht ohne Zweifel der
Stifter der Tafel. Warum aber wird der Stifter nicht mit Namen
genannt ?

Die beiden Fragen stellen sich fast von selbst. Noch mehr
Gewicht gewinnen sie, wenn wir zum Vergleich einige weitere
Inschriften heranziehen, Parallelen von gleichem Charakter und
aus dem gleichen Zeitraum. Da ist zum Beispiel der Titulus
auf dem Aachener Ambo Heinrichs II.: «Hoc opus . . ./ Rex pius
Heinricus . .. /... tibi dat, sanctissima virgo...?2», oder der
Spruch auf der Bamberger Casula Heinrichs II.: « O decus Europae,
cesar Heinrice beare...»2. Wir konnen die Liste ohne Miihe
erweitern: etwa mit den Inschriften, die das goldene Reliquiar

2 Vgl. 1 Tim. 2, 5: mediator dei et hominum homo Christus Iesus.

% Amarcius, serm. 3, 323: Eminus alta videt dominantum summus usias, |
Quod parvum atque humile est prope respicit. Von Amarcius weil man,
daB er eine Zeitlang am deutschen Kaiserhof lebte. Dasselbe gilt fiir den
anonymen Verfasser des oben zitierten Gedichtes aus der sog. Cambridger
Liedersammlung. Weiterhin diirften auch die drei Heinrichs-Inschriften in
Hofkreisen entstanden sein. Damit ergibt sich das auffillige Bild, da die
meisten usia-Belege dieser Zeit aus dem gleichen Bezirk, aus der kaiserlichen
Umgebung stammen. Es liegt nahe, hier byzantinischen Einflull bzw. spit-
ottonische Nachwirkung (Theophanu) zu vermuten.

* Vgl. oben S. 7, Anm. 21.

% Vgl. MG. Poet. 5, 362.



32 Hans F. Haefele

Heinrichs 1I. oder das Giselakreuz oder die sogenannte Morgen-
gabe Heinrichs III. trdgt. Wir konnen aber auch minder erlauchte
Gaben sprechen lassen: den Hattostein, die Dalmatik des Engilmar,
die Bildnereien des Immo von St. Gallen ??. Uberall, ob hier oder
dort, immer wird uns der Name des Stifters genannt. Warum nicht
ebenso auf der Basler Altartafel ?

Zum andern zeigt der Vergleich: die Empfinger solcher Weih-
geschenke sind nicht die betreffenden Kirchen selbst, sondern die
Heiligen, denen die Kirche jeweils geweiht war®, So wird der
Ambo des Marienmiinsters zu Aachen ausdriicklich der heiligen
Jungfrau vergabt. So gehort die Altartafel des Benediktinerklosters
St. Michael zu Liineburg den beiden Heiligen, die auf jener Tafel
als Begleiter Christi abgebildet sind : dem Erzengel Michael und dem
heiligen Benedikt. Warum nun sollte den Figuren, die die Basler
Altartafel darstellt und nennt, ein derartiger Sinnbezug abgehen
und fehlen? Sind nicht auch hier die Heiligen, die den Erloser
flankieren, als die eigentlichen Empfinger zu betrachten?

Wenn es sich tatsichlich so verhilt, dann kann die Tafel nichs
fiir das Basler Miinster bestimmt gewesen sein #. Denn die Basler
Kathedrale war ja der heiligen Maria, Johannes dem Téufer und
den Aposteln 3 geweiht. Die Heiligen der Tafel aber sind: 1. der
oberste aller Engel, Michael, im Bild besonders ausgezeichnet
durch seine Stelle unmittelbar zur Rechten Christi und durch die
Beigabe der Weltkugel; 2. die iibrigen Engel, reprisentiert durch
Gabriel und Raphael; und 3. der heilige Benedikt.

Zu dieser dreigliedrigen Figurenreihe palit nur eize Stitte: das
Bamberger Kloster Michelsberg, welches nach wurkundlichen
Belegen drei Namen trigt, nimlich: «monasterium sancti Micha-
helis », «mons angelorum » und «monasterium sancti Benedicti» 3.

Grinder des Klosters aber waren Kaiser Heinrich I1. und dessen
Gemahlin Kunigunde. Damit 16st sich schlagartig auch das Pro-
blem des fehlenden Stifternamens: in der eigenen, von ihnen
selbst gegriindeten Kirche brauchten die Stifter ithren Namen
nicht zu nennen. Es wire nicht nur unnétig, es wire vielleicht sogar
unziemlich gewesen.

Die These steht freilich in vollem Widerspruch zu der spétmittel-

7 Die angefiithrten Beispiele findet man in MG. Poet. 5.

% Auf diese Tatsache macht schon Wilhelm Wackernagel, Kleinere Schriften
1, 400, aufmerksam: nur hat er keine weiteren Schliisse daraus gezogen.

# Das betont mit Recht auch Hans Reinhardt, a.a.0., S. 20.

3 Die Aposteltafel im Basler Miinster nahm also — im Unterschied zur
goldenen Tafel Heinrichs 1I. — ihren richtigen, urspriinglichen Platz ein.

3 Vgl. MG. Dipl. 3, DH. I1. 356, 366, 522 etc.



Die metrische Inschrift auf der Altartafel Heinrichs II. 33

alterlichen Tradition, welche besagt, die Altartafel sei ein Geschenk
des Kaisers fiir das neuerbaute Basler Munster gewesen .

Indessen, auf Basel als urspriinglichen Bestimmungsort weist
kein einziger Fingerzeig. Dennoch hat man im Grunde bis heute
an der Basler Uberlieferung festgehalten. Man sucht sie meist damit
zu retten, dal man dem Geschenk eine gewisse politische Bedeu-
tung zumilt: Basel war ja ein Schlisselpunkt des Konigreichs
Burgund, das Heinrich II. damals zu gewinnen hoffte.

Allein, der Akt einer solchen Vergabung war gewil} ein rein
sakraler Vorgang. Und als solcher kann er nur an einem kulti-
schen Zentrum erfolgt sein. An einem Ort wie Bamberg, das Hein-
rich bewuft zum Mittelpunkt seines Imperiums gestaltet hat.

Bleibt freilich die Frage, wann und wie die Tafel in die Rhein-
stadt gekommen ist. Die Antwort hingt davon ab, wie man die
spitere Basler Tradition beurteilt. Vielleicht sind diese Zeugnisse
nicht vollig zu verwerfen. Vielleicht ist der Zeitansatz auf das
zweite Jahrzehnt des elften Jahrhunderts an und fiir sich richtig
und nur die Verkniipfung mit dem Miinsterbau falsch. So kénnte
die Tafel wohl zu jener Zeit nach Basel gelangt sein: aber nicht als
Geschenk 3, sondern als Pfand. Und zwar, wenn wir den Gedanken
ausspinnen wollen, etwa auf folgendem Weg.

1015 beginnt die Errichtung des Klosters Michelsberg. Unge-
fihr gleichzeitig gibt Heinrich I1. die Altartafel bei den Reichenauer
Monchen in Auftrag. Im Friihling 1016 wird der Kaiser von seinem
Oheim, Konig Rudolf II., zu Hilfe gerufen, eine Emporung der
burgundischen Groflen niederzuschlagen. Ein véllig unvorher-
gesehenes Ereignis. Noch unerwarteter ist das Angebot, das ihm
Rudolf Ende Mai in StraBburg eroffnet: Heinrich II. soll Burgund
sozusagen im voraus als Erbschaft wenigstens formell iiberneh-
men. Heinrich z6gert nicht: er greift zu — und gerit in die groBten
finanziellen Schwierigkeiten. Nicht nur, daB} der Feldzug selbst
hoffnungslos fehlschligt, auch der StraBburger Pakt ist fiir den
Kaiser mit gewaltigen Kosten verbunden. Denn die Vertragssitte
vetlangt, dafl er den Ko6nig von Burgund und dessen gesamtes
Gefolge mit Geld beschenke. Heinrich II. hat diese Pflicht {iberaus
groBziigig erfiillt wie die Quellen bezeugen: «cesar... regi et

3 Vgl. Chr. Wurstisen, Epit. Hist. Basil. (1627) S. 72.

% Man darf nicht von der materiellen Kostbarkeit der Tafel sich verwirren
lassen: der eigentliche Sinn und Wert, den man dem Geschenk einer Altartafel
beimessen mochte, lag doch in erster Linie in seinem inneren Symbolgehalt.
Wie hitte Heinrich II. einer neugegriindeten Kirche ein Weihgeschenk dar-
bringen koénnen, welches jeden symbolischen Bezug zu dieser Griindung
vermissen lie3 ?

3 Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 56. Baond.



34 Hans F. Haefele

contectali ... cunctisque principibus ... #neffabiler pecuniam
dedit» 3¢ Und er ist der Verpflichtung sofort nachgekommen, d.h.
etwa im Juni, im gleichen Monat, da er auch die Stadt Basel
erreicht.

Wie aber, so mull man sich fragen, konnte er unvorbereitet in so
kurzer Zeit so viel Geld fliissig machen — wenn nicht durch Pfand-
setzung ? Die Vermutung liegt nahe, daB3 auch die goldene Tafel,
die auf der Reichenau inzwischen wohl fertig gestellt war, als
Pfandgabe dienen muBlte, und dall sie zu diesem Zwecke den
Rhein herab nach Basel dirigiert wurde. Hier blieb sie fortan.
Niemand l6ste sie mehr aus. Einige Zeit spiter aber, um das Jahr
1019, wutrde sie dann im neuen, eben vollendeten Munster unter-
gebracht.

Soweit die Pfandtheorie.

Vielleicht jedoch ist die Basler Tradition iiberhaupt ginzlich
abzulehnen. Und dies auf Grund einer Notiz des Beatus Rhenanus,
welcher zu der Tafel folgendes bemerkt: «lamina illa aurea ligneae
tabulae adhaerens . . ., qua ipse privatim in larario suo quum vive-
ret usus est 3%». — Demnach also hitte Heinrich II. die Tafel zeit
seines Lebens 3% zu eigenem Gebrauch in seiner Hauskapelle verwen-
det. «in larario suo»: das kann sich wiederum nur auf Bamberg,
auf das von Heinrich gegriindete Michelberg beziehen.

Ob sich Beatus Rhenanus selber dieser Beziehung bewulit gewe-
sen, steht dahin. Sein Zitat aber beweist, dal noch anfangs des
16. Jahrhunderts Nachrichten vorlagen, in denen die bambergische
Herkunft der Tafel zumindest angedeutet war.

34 Thietmar, chron. 7, 29 (MG. SS. NS. 9, 432).

3 Beatus Rhenanus, rerum germanicarum lib. 3 (1531), 140. Zitiert nach
Hans Herzog, Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 23 (1890), 306. Der
wertvolle Hinweis findet sich in einer Notiz des Historischen Museums Basel;
seine Vermittlung verdanke ich Herrn Prof. Dr. Hans Georg Wackernagel.

8 Dann miillte die Tafel #ach dem Tode Heinrichs II. nach Basel gekom-
men sein. Aber wann und wie? Vielleicht durch Heinrich III.? Beatus
Rhenanus sagt ja gleichenorts: adeo semper Basileae bene voluerunt Henrici.
Sind die beiden Heinriche, Heinrich II. und Heinrich III. in der spiteren
Tradition etwa verwechselt worden ?



	Die metrische Inschrift auf der Altartafel Heinrichs II.

