
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 44 (1945)

Artikel: Die Frau in den "Gesprächen" des Erasmus

Autor: Schmidt, Dora

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frau in den „Gesprächen" des Erasmus:

Dora Schmidt

/. Zur Charakteristik der „Colloquia" und ihres Verfassers

Die Schweizer Alpenlandschaft und die bürgerliche
Atmosphäre des vorreformatorischen Basel haben dem Geist des
Erasmus fruchtbare Impulse gegeben. Und zwar waren diese
Aufenthalte auf dem uns so vertrauten Boden besonders anregend

für seine nichtwissenschaftlichen Schriften, also für
denjenigen Teil des literarischen Werkes des großen Niederländers,
der heute noch gelesen wird. Bei der ersten Alpenüberquerung
im Jahre 1506 entstand das „Carmen alpestre" '. Dieser „Reiter-

oder Alpengesang" enthält einen Rückblick über sein Leben
und schließt mit dem Gelöbnis, sich von nun an völlig Gott
zu weihen. Der Freund der Berge stellt mit Genugtuung fest,
daß Erasmus sich dem läuternden und erhebenden Einfluß, den
der Aufenthalt in der Berglandschaft immer wieder hervorruft,
nicht entzogen hat. Die zweite Alpenüberquerung auf der Rückreise

aus Italien im Jahre 1509 vermittelte Erasmus die
Konzeption seines berühmtesten und berüchtigtsten Werkes, des

„Lobes der ZZorheit", diesem erstaunlichen Schriftstück, zu dem
der Zugang nicht leicht zu finden ist, das aber dennoch sein

meistgelesenes und meisterforschtes Werk bleibt.
Der Basler Zeit von 1521 —15292, also dem längsten Basler

Aufenthalt, ist die lebensvollste seiner moralpädagogischen

* Nach einem Vortrag, gehalten am 9. November 1944 in Basel.
1 Carmen equestre vel potius alpestre, cf. Erasmus, opera omnia,

Leidener Ausgabe von 1703 —1706, Bd. IV, c.755. — Auch in sehr schöner
deutscher Übersetzung bei Meissinger, K. A., Erasmus von Rotterdam, Zch., 1942,
S. 116.

2 Geschildert bei Renaudet, A., Etudes Erasmiennes, Paris 1939.



12 Dora Schmidt

Schriften, nämlich die „Institutio christiani matrimonii" 3, sowie
die etwas weniger innerliche „De vidua Christiana" 4 entsprungen.

Aus dieser Zeit stammen ferner fast alle „Colloquia
fumiliarla", also die „Gespräche", die für die vorliegende Studie als
hauptsächliche, wenn auch nicht einzige Unterlage benutzt wurden.

Die erste von Erasmus besorgte Ausgabe dieser Dialoge
stammt aus dem Jahre 15195. Gedacht als Sammlung von
lateinischen Redewendungen und Formeln für den täglichen
Gebrauch, auch als Stilübungen zum Nutzen der Jugend, barg
sie mannigfaltige Formeln, kurze Gespräche, das umfassende
historische Wissen des Autors verratende Zitate, sowie ein
einziges längeres Gespräch, das „Convivium profanum". Nachdem
schon 1523 u. a. eine Auswahl bei Froben erschienen war, kam dann
im Jahre 1524, also nach fünf ganz in Basel verbrachten Jahren,
die zu einem mächtigen Bande erweiterte, dem damals
achtjährigen Patenkinde ]oha?vn Erasmus Frobenius gewidmete,
größere Ausgabe heraus. Diese entfernte sich schon weitgehend
vom ursprünglichen, rein didaktischen Zweck und wuchs an zu
einer vielgestaltigen Zeit- und Sittenkritik. Schon sie fand eine
außerordentlich große Verbreitung. Ihr folgten vor dem Wegzug

aus Basel 1529 noch mehrere erweiterte Ausgaben, teils bei
Froben, teils anderswo. Es ist überhaupt erstaunlich, zu
welchen Auflagen dieses Werk es gebracht hat.

Wir müssen es uns aber versagen, die für die damaligen
Buchdrucksitten sehr interessante Editionengeschichte darzustellen
oder allgemein auf Form und Inhalt der „Colloquia"
einzutreten. Halten wir nur fest, daß zur Zeit des Erasmus der Dialog

eine allgemein verbreitete literarische Form war, und daß
unser Autor sich Lukian, den griechischen Satiriker aus der
Zeit Kaiser Hadrians, den er selbst ins Lateinische übersetzte 6,

zum Vorbild gewählt hat. Lukian wurde durch seine zahlreichen

Dialoge, namentlich seine Totengespräche und
Göttergespräche, die sich in skeptischer Weise mit vielen Erscheinungen

auseinandersetzten, zum eigentlichen Begründer des

Komischen und Burlesken in der Renaissance. Diesen Einfluß

3 Geschrieben für Katharina von Aragon. 1526, Leid. Ausg., Bd. V, c. 613 ff.,
cf. auch Brief an diese, Allen 1727, Bd. VI, c. 368.

4 Geschrieben für Maria von Ungarn, 1529, Leid. Ausg., Bd. V, c. 723.
5 Vgl. zur Entstehungsgeschichte dieser und der späteren Ausgaben

Horawitz, Adalbert, Über die ..Colloquia" des Erasmus von Rotterdam, Hist.
Taschenbuch (Raumer), 6. Folge. 6. Jg., 1887, S. 53, und Smith, Preserved,
A key to the colloquies of Erasmus, Harvard theol. studies, XIII, 1927.

6 Luciani samosatensis dialogi aliquot, Leid. Ausg., Bd. I, c. 181 ff.



Die Frau in den „Gesprächen" des Erasmus 13

übte er in der Literatur wie auch in der bildenden Kunst aus.
Martha Heep hat in ihrer Dissertation7 festgehalten, daß
Erasmus von Lukian nicht allein die literarische Form,
sondern zum Teil auch den Stoff übernommen hat. Dies trifft
jedoch nicht zu für diejenigen Gespräche, die sich auf Frauen
und Frauenleben beziehen. Sie scheinen weitgehend von Erasmus

selbst geschaffen zu sein. Übrigens gehören sie zu den
lebendigsten und heben sich durch Kürze und Würze vorteilhaft

von vielen der übrigen, etwa achtzig zählenden
„Gespräche" ab. Hans Crog 8 hat nicht weniger als drei von ihnen
in seine kleine Auswahl von Übertragungen aufgenommen.

Von vorneherein wollen wir uns auch nicht aufhalten an der
Derbheit und Anzüglichkeit vieler Stellen dieser „Gespräche",
noch weniger an der so häufig beanstandeten Stoffauswahl.
Zwar gehen wir mit den Erziehern darin einig, daß für einen
achtjährigen Knaben vieles unverständlich und unpassend ist.
Die „Gespräche" gehören in die Hand des reiferen Menschen
und dieser wird sie aus ihrer Zeit heraus verstehen. Die Epoche
des Erasmus unterscheidet sich hinsichtlich ihres
sprachlichliterarischen Geschmacks wesentlich von der bürgerlichen Welt
unserer Zeit und des vergangenen Jahrhunderts. Auch in den
Bildungsschichten war man in der vorreformatorischen Zeit
gewohnt, in größter Offenheit von allen Vorkommnissen des
Lebens zu sprechen, und Erasmus selbst hatte einen starken Zug,
dem_Natürlicheji des Lebens einen Vorrang zu verschaffen 9.

Nicht übersehen kann man die Angriffe auf Klerisei und
einzelne kirchliche Gebräuche und Dogmen. Wir verstehen
noch heute sehr wohl, daß das Werk die helle Entrüstung der
kirchentreuen Zeitgenossen weckte und mit Bann, Indizierung
und Verbrennung verfolgt wurde.

7 „Die Colloquia familiaria des Erasmus und Lukian", Diss., Halle, 1927.
8 Erasmus, „Gespräche", Basel, Schwabe & Co.. 1936, enthält elf

Gespräche.
9 So erklärt er z. B. selbst in bezug auf das Gespräch über die „Wöchnerin"

in seiner Abhandlung über die „Nützlichkeit der Colloquia für den
Leser", einer 1526 erschienenen Verteidigungsschrift, Leid. Ausg., Bd. I,
c. 905, daß er hier nur Kenntnis von natürlichen Vorgängen, die durchaus
moralisch seien, vermittle. — Erasmus wird in dieser Beziehung hauptsächlich

von Christopher Hollis in dessen Erasmus-Studien (London, 1933) in
Schutz genommen. Er bemerkt mit dem dem Engländer eigenen, trockenen
Humor: „It is only fair to remember that the world's literature was not written

for the uneffected purpose of amusing Queen Victoria ." (S. 204) und
fährt weiter unten (S. 206) noch fort: „The argument against Erasmus is

girls schools. If there were no girls schools, there would be little objection
to Erasmus."



14 DoraSchmidt

Aus dem ganzen umstrittenen Werk tritt uns aber Erasmus
als eine ausgesprochen sittliche Persönlichkeit von hohem Ernst
entgegen, der der Umwelt den Stoff aufdrängte. Zum Ethiker
gehört, daß er die Wirklichkeit klar erkennt. Erasmus besaß
diese Beobachtungsgabe und wußte lebendig zu schildern, was
er sah. Er besaß auch das weitere Erfordernis des Ethikers,
nämlich die Erkenntnis der über den Dingen schwebenden
Norm und den aus dem Gewissen stammenden Wunsch, die
Wirklichkeit dieser Norm anzunähern. Diesem Zweck dienen
die „Colloquia".

In allen „Gesprächen" vertritt mindestens eine Person die
Stimme der Vernunft. „Tous ces colloques... ont leur raisonneur",

sagt Victorien Sardou, der mit 25 Jahren alle
„Gespräche" ins Französische übersetzte10. Dieser „raisonneur"
ist Erasmus selbst, der seine Stimme den verschiedensten Trägern

leiht. Er tritt gewissermaßen in allerhand Verkleidung,
bald mit dieser, bald mit jener Maske vor uns hin. Wie
undurchsichtig diese Maske sein soll, erhellt schon daraus, daß er
einige Jahre, d. h. von 1519—1522, sich nicht als Autor zu
erkennen geben will. Daß Erasmus, von dem Carl Burckhardt
sagt, er sei „vorsichtig bis zur Menschenfurcht, bis zum Augendienst,

bis zur beständigen lautlosen Flucht vor jeder Entscheidung"

n gewesen, hinter diesen Masken viel freier sprechen und
schonungsloser kritisieren kann, als wenn er mit dem eigenen
Wort hinsteht12, das ist dem Basler Geist verständlich.
Überhaupt haben die „Gespräche" in ihren witzigen und schlagfertigen

Partien etwas vom fröhlichen Fastnachtsgeist, wie die darin
auftretenden Gestalten auch schon mit den lebensvollen Typen
Brueghel'scher Bauernbilder verglichen wurden, die ebenso

grotesk sind wie Fastnachtsnarren.

10 Vgl. Sardou, Victorien, „Erasme et les colloques", Revue des deux
mondes, Bd. XXI, 1. Juni 1924, S. 481.

11 Erasmus von Rotterdam, Rede an der Feier seines 400. Todestages,
in „Gestalten und Mächte", Zch. 1941, S. 15.

12 cf. Smith a. o. O., S. 2: „For Erasmus, who in his more formal works
and even in his published letters was usually so cautious, was highly indiscreet

in his talk, and the Colloquies preserve something of this refreshing
frankness."



Die Frau in den „Gesprächen" des Erasmus 15

//. Frauen und Frauenleben in den „Gesprächen"13

Die Frauen und Probleme des Frauenlebens tauchen an vielen

Stellen der „Gespräche" des Erasmus beiläufig auf, auch

wenn diese Gespräche andere Hauptgegenstände behandeln.
Da ist die Frau in den Franciscani14, den reichen Bettlern. In
diesem Gespräch werden zwei Bettelmönche zuerst von der
Türe des Ortsgeistlichen gewiesen. Das gleiche Schicksal wartet
ihrer beim Wirt des Dorfes, bis die Wirtin eingreift und den
eifernden Ehegemahl an seine eigenen Sünden erinnert, die er
vielleicht gutmachen könne, wenn er die um Obdach verlangenden

Mönche nun bei sich aufnehme.
Kulturhistorisch interessante Darlegungen über die

Gastwirtin und ihre Helferinnen in den französischen Gaststätten,
namentlich denen von Lyon, enthält das Gespräch über
die Herbergen15. Alles geschieht dort, um dem Gast den
Aufenthalt angenehm zu machen, und diese französische Hôtellerie
steht in vorteilhaftem Gegensatz zu den Absteigequartieren der
Reisenden in Deutschland.

Anliegen der Familie werden beiläufig gestreift, so z. B.
im berühmten Gespräch über das Wallfahrten16, wo Mene-
demus, der Daheimgebliebene, sagt, daß er wegen der Obsorge
für Weib und Töchter, Haus und Hofstatt auf die Pilgerfahrt in
die Ferne verzichte. Die heilige Schrift befehle ihm selbst, für
diese Dinge zu sorgen. „Daß ich sie den Heiligen überlassen
solle, dieses Gebot habe ich nirgends gelesen" (Trog, S. 119).

13 Für die Bearbeitung wurden namentlich folgende Ausgaben benützt:

1. Große Leidener Ausgabe der Werke des Erasmus, Bd. I, 1703,
c. 625 ff.

2. Rabus, Petrus, Desiderii Erasmi Roterodami colloquia familiaria,
Ulm 1712.

3. Erasme, Les colloques, traduction Gueudeville, 1720.

4. Oeuvres dErasme, Ed. à FEnseigne du Pot cassé, Paris, (s. d.) Bde.
5. Erasmus, „Gespräche", ausgewählt, übersetzt und eingeleitet v. Hans

Crog, Basel, Schwabe & Co., 1936.

Ferner als Hilfsmittel:
1. Bibliotheca Erasmiana, Bd. VI. Table des Colloquia, Gand 1907.

2. Smith, a. o. O.

14 Leid. Ausg., L, c. 739.
15 Diversoria, Leid. Ausg., I, c. 715.
16 Peregrinatio religionis ergo, Leid. Ausg., I, c. 774 Crog, S. 85; Pot

cassé, Bd. II, S. 9.



l6 Don Schmidt

Diese mehr nebensächlichen Stellen stehen fast alle in einer
inneren Beziehung zur Gesamtschau der Frau im Werke des
Erasmus. Doch dürfen sie als weniger wichtig beiseite gelassen
werden gegenüber den zehn „Gesprächen", die sich ausschließlich

mit dem Frauenleben befassen. Fünf derselben erschienen
erstmals in einer Ausgabe der Gespräche von 1523 (Froben,
Basel), und Smith11 setzt sie in Verbindung mit einer feministischen

Bewegung unter den Humanisten, die ihre Krönung in
einem Werke des Agrippa von Nettesheim, „De nobilitate et
praeexcellentia feminei sexus", (geschrieben 1509, gedruckt
1529) gefunden haben soll.

Unter den hier interessierenden Gesprächen zeichnet sich
zunächst eine Gruppe von auf Liebes- und Eheleben
bezüglichen ab, nämlich die beiden Colloquia der heiratsfeindlichen

Tochter, die Werbung eines Freiers um sein Mädchen,
die Bekehrung einer Dirne, die Belehrung einer unglücklich
verheirateten Xanthippe durch eine glücklich verheiratete Frau, die
Wöchnerin sowie die ungleiche Ehe zwischen einem verderbten
kranken Manne und einem gesunden Mädchen und schließlich

gesellen wir zu dieser Gruppe noch das Hochzeitsgedicht
für Pierre Gille, weil es, allerdings gewiß ohne diesen Nebenzweck

geschrieben, die vollkommene Ehe nach dem Sinne des
Erasmus verherrlicht. In Kürze ist der Inhalt dieser acht
Gespräche der folgende :

1. Das heiratsfeindliche Mädchen Catharina1^ will ins Kloster

eintreten, und zwar gegen den Willen des Vaters. Mit
großer innerer Sicherheit trägt sie ihrem brüderlichen Freund
Eubulus gegenüber ihre grundsätzliche Abneigung gegen die
Ehe zur Schau. Erasmus legt dem Eubulus prachtvolle Worte
in den Mund über die Freiheit jedes Menschen, auch außerhalb
der Klostermauern den Weg der Vervollkommnung zu gehen.
Gott sei überall, ebenso seine Priester, und man dürfe äußerliche

und innerliche Religiosität nicht verwechseln. Jesus sehe

die Reinheit des Herzens an und nicht den Schleier. Dieses
Gespräch bietet Erasmus natürlich Gelegenheit, den
Klosterbrüdern, denen sein Lebenshaß gilt, Kritik zuteil werden zu
lassen. Die Gemeinschaft der Frommen garantiere nicht die
Sicherheit vor den Anfechtungen des Lebens. Eubulus vermag
Catharina jedoch nicht zu überzeugen, obwohl er alle
Argumente der Vernunft spielen läßt.

'T A.a.O., S.12.
18 Virgo misogamos, Leid. Ausgabe, I, c. 697; Pot cassé, Bd. Ill, S. 123.



Die Frau in den „Gesprächen" des Erasmus 17

2. Im folgenden Gespräch erscheint Catharina 19 dann nach

zwölftägigem Aufenthalt im Kloster reuig in die Welt
zurückkehrend. Der Leser bleibt im Dunkeln über die dortigen Erlebnisse,

die die Umkehr bewirkten.
3. Der werbende Freier Pamphilus20 findet geistreiche und

schöne Worte über den Sinn der Ehe, über Körper und Seele,
Tod und Leben. In diesem Gespräch legt Erasmus, wie in
zahlreichen seiner Schriften, großes Gewicht auf den geistigen Teil
der Ehe. Pamphilus erreicht das Jawort Mariens aber erst durch
die Erzählung von einem jungen und schönen Mädchen, das
wie Marie mutwillig einen ernsthaften, wohlgebildeten und in
jeder Hinsicht achtbaren Liebhaber verschmähte und zur Strafe
dafür an der Leidenschaft für einen Mann, „der einem Affen
eher gleich sah, als einem Menschen", zugrunde ging. Jetzt,
nach vollzogener Umstellung, werden die Einwände Mariens
konkreter. „Kennst du mich wirklich? Man sagt, daß Liebe
blind mache. Wenn ich einmal alt und krank sein werde? Und
die Reinheit? Wo bleibt sie?" Pamphilus entwaffnet sie durch
das Lob der durch Kinder gesegneten Ehe, die so rein ist, wie
der Wille der beiden Gatten.

4. Erwähnen wir hier auch das Colloquium genannte Brautlied

für Pierre Gille 21, eine poetische „Produktion" — wie wir
sagen würden — für die Hochzeit des Stadtsekretärs von
Antwerpen, eines eifrigen Humanisten. Das Gespräch spielt
zwischen den Musen, die zu seiner Hochzeit eilen und einem Alip-
pus, der sie erblicken kann, da er an ihrem Borne getrunken
hat. Die Musen preisen die Vorzüge einer Ehe, bei der
gleichgeartete Charaktere zusammenkommen und Menschen, bei denen
der Körper dem Geist gehorcht.

5. Mitten in das Eheleben selbst führt uns das Gespräch
zwischen Eulalia und Xanthippe 22. Die Letztgenannte ist eine
junge Frau, die kaum ein Jahr verheiratet ist und schon ihren
Mann haßt und verachtet, und zwar mit Recht, wegen dessen
inkorrekten Wesens. Erasmus beleuchtet damit auch eine der
möglichen psychologischen Ursachen des Xan.hippentums. Eulalia,

die offenbar ältere, mit gesundem Fraueninstinkt und
psychologischem Feinsinn begabte, gibt ihr Ratschläge, die von
der nüchternen Tatsache ausgehen, daß eine verheiratete Frau

19 Virgo poenitens, Leid. Ausgabe, I, c. 701; Pot cassé, Bd. Ill, S.143.
20 Procus et puella, Leid. Ausgabe, I, c. 692; Pot cassé, Bd. Ill, S. 150.
21 Epithalamium Pet. Aegidii, Leid. Ausgabe, I, c. 746.
22 Uxor mempsogamos sive conjugium, Leid. Ausgabe, I, c. 702; Pot

cassé, Bd. II, S. 246.

Basler Zeitschr./. Gesell.-u. Altertum. 44. Band. 2



l8 Dora Schmidt

an ihren Mann ein Leben lang gebunden sei und daß es das
beste sei, sich anzupassen. Nicht nur der Mann, jeder Mensch
hat seine Eigenheiten und Schwierigkeiten des Charakters,
an die sich der Partner gewöhnen müsse. Von Anfang an die
Gefühle festigen, liebenswürdig sein, vermeiden, was die Laune
des Mannes verschlechtern könne, seine Neigungen und
Gefühle erspähen, ihm nicht laute Vorwürfe machen, taktvoll und
vor allem ein guter Philosoph sein, das alles liege in der Hand
der Frau.

Eingeflochten in dieses Gespräch befindet sich die novellistische

Schilderung einer Ehe, wo ein älterer Mann sich eine

nur 17jährige, noch ungebildete Frau erzog, um aus ihr eine
geistig ebenbürtige Ehepartnerin zu machen. Die ganze Situation

weist eine nahe Verwandtschaft auf mit der Schilderung
der_ersten Ehe des Thomas Morus mit Jane Colt in dem
prachtvollen Brief des Erasmus an Hütten vom 23. Juli 151923,
wo Person, Werk und Familienleben des Morus höchst
eindrücklich geschildert werden. Erasmus entlehnt den Stoff zu
seinen „Gesprächen" zweifellos dann und wann seinem
Freundeskreis 2i. Die zu Eingang dieses Gesprächs geschilderte
Ehesituation der Xanthippe weist auch eine Verwandtschaft mit
derjenigen auf, die Erasmus im Jahre 1503 zur Abfassung des

„Enchiridions" veranlaßt hat, auf das wir noch später zu
sprechen kommen.

6. Ebenfalls persönlichen Erlebnissen, vielleicht sogar im
engern Freundeskreis, entstammt der Stoff des Gesprächs über
die ungleiche Ehe25, geführt von Petronius und Gabriel. Das

„Colloquium" gilt der unnatürlichen Heirat zwischen einem 16-

jährigen entzückenden Mädchen und einem älteren Syphilitiker,
der charakterlos, brutal und verschwenderisch eigentlich über
nichts anderes verfügt als über ein Adelswappen. In sich immer
wieder erneuernden Ausrufen des Grauens und des Entsetzens,
erfüllt von innerer Leidenschaft, wird eine solche Ehe als die

grausamste, unmenschlichste und gottloseste Handlungsweise
dargestellt, die Eltern, die die Tochter dazu veranlassen, zu den
unverantwortlichsten Menschen gezählt. „Bedauernswerte
Gattinnen, beklagenswerte Kinder in einer solchen Ehe !"

„Es ist wirklich merkwürdig, daß die Fürsten, deren Pflicht
es ist, über den Staat zu wachen keine Hilfsmittel gegen

23 Erasmus von Rotterdam, Briefe, verdeutscht und hg. von Walther
Köhler, Lpz., 1938, No. 153, S. 249.

24 Vgl. auch Smith, a. a. O. S. 13.
25 Aramos ramos sive conjugium impar, Leid. Ausg., I, c. 826.



Die Frau in den „Gesprächen" des Erasmus 19

diese Krankheit suchen"26. Eine Frau, die wissentlich einen
kranken Mann ehelicht, verdiene, daß sie aus der städtischen
Gemeinschaft ausgestoßen werde. Wurde sie aber betrogen, weil
der Gatte sich für gesund ausgab, „so würde ich", sagt
Gabriel, „diese Ehe trennen, wenn mir einer das Pontifikat
übertrüge. Ich würde sie trennen und wäre sie durch 600
Verlöbnisurkunden sanktioniert." Die Freunde ergehen sich darauf
in einer Reihe praktischer Vorschläge zum Kampf gegen die
Krankheit, „die noch keinen Namen trägt, obschon sie selbst
die Namen so vieler hat" 27. Die Sitte des Küssens beim Grüßen

soll aufgehoben werden. In den Gasthäusern herrsche
große Reinlichkeit. Kein Gast schlafe auf Leintüchern, die ein
anderer schon benützt hat. Ferner soll ein Gesetz erlassen werden,

daß keiner den Becher mit dem andern gemeinsam haben
soll. „Für alle diese Gebote würden die zwölf Tafeln kaum
genügen", sagt Gabriel 28. Trotz einiger Naivitäten würde dieses

1528 entstandene Hygiene-Programm einem neuzeitlichen
Sanitätsdepartement Ehre machen. Mehr Eifer kann man der Sache

jedenfalls nicht widmen.
Von einer solchen unglücklichen Ehe hat Erasmus möglicherweise

bei den Eltern seines Freundes Vives, des spanischen
Humanisten, Kenntnis genommen, wenn der Vater des Vives wohl
auch charakterlich über dem in diesem Gespräch geschilderten
Pompilius Blennus steht. Die Mutter des Vives hielt treulich
bei ihrem kranken Gatten aus, wie ja auch Eulalia der Xanthippe
rät, trotz Entwürdigung bei ihrem Manne auszuharren. Auch
sonst hat die Krankheit Erasmus in allerlei Form gestreift. Nach
Werthemann 29 war er selbst erkrankt. Furchtbares Leiden hatte
die „spanische Krankheit" über Ulrich von Hütten gebracht, der
einer der vielen durchgemachten Kuren, die ihm vorübergehend
Linderung brachte, ein ganzes Traktat 30 widmete, um seine

Erfahrungen der Menschheit zugute kommen zu lassen.
Es sind Jahrhunderte vergangen, bis man im Kampf gegen

die venerischen Krankheiten wieder mit solcher Offenheit
geschrieben hat, wie Erasmus und Hütten es taten.

7. Ein harmloseres Thema ist in dem Gespräch über die
Wöchnerin 31 angeschnitten. Fabulla nährt ihr Kind nicht, weil

26 'Crog, S. 46.
27 XZrog, S. 40.
28 Ibid.
29 Werthemann, A., Schädel und Gebeine des Erasmus, Basel 1929.
30 De guaiaci medicina et morbo gall. Opp. ed. Münch, Bd. Ill, S. 254.
3' Puerpera, Leid. Ausg., I, c. 766; Pot. cassé, Bd. Ill, S. 83.



20 Dora Schmidt

es so der Brauch und weil sie hofft, ihren Körper jünger und
schöner zu erhalten. „Alles Schlechte ist Brauch", klagt Erasmus,

„jedes Tier nährt seine Jungen. Wir sprechen von Muttererde,

weil sie alles ernährt und allem das Leben spendet".
Körper, Geist und Seele sind eines, und die Muttermilch beeinflußt

daher nicht nur das Wachstum, sondern auch Seele und
Gesundheit des Kindes, wie die Säfte des Bodens das Aroma
der Früchte beeinflussen. Die Amme kann die Liebe der Mutter

nicht empfinden. Das rächt sich auf Seiten der Mutter und
des Kindes. Auch in diesem „Gespräch" ist ein Thema
angeschnitten, das in den Werken des Erasmus öfters auftaucht.

8. Besonders lebendig ist auch die Bekehrung der Dirne Lu-
kretia durch ihren früheren Liebhaber, Sophronius geschildert32.
Sie vollzieht sich in einem einläßlichen, witzigen Gespräch.
Denn selbst dieser Frau wird Vernunft und vernünftige Einsicht
zugetraut. Da Lukretia an ihrem gegenwärtigen Leben nichts
weiter verteidigt als ihren Erwerb, fällt es Sophronius, der von
einer Reise nach Rom, durch das Studium des von Erasmus
übersetzten Neuen Testamentes beeinflußt, reuig zurückkehrt,
nicht schwer, sie von seinen Vorschlägen zu überzeugen. Drei
Wege stünden Lukretia offen, um eines neuen und besseren
Lebens und des menschlichen Glückes teilhaftig zu werden: die
Ehe, das Kloster oder der Dienst bei einer erfahrenen Dame.
Sie entschließt sich, einen der Schritte zu tun.

Die Beschäftigung mit diesem Thema dürfte Erasmus durch
die unerfreulichen Verhältnisse in den damaligen Städten, auch
in Basel, aufgedrängt worden sein. Der vor kurzem publizierte
Aufsatz von Paul Kölner über das „Basler Frauenleben im
15. Jahrhundert"33 schildert recht anschaulich, was hierzulande

in vorreformatorischer Zeit Brauch war. Erasmus nimmt in
dem erwähnten Gespräch gegen die obrigkeitlich geduldete, wenn
auch in bestimmte Schranken gewiesene Prostitution Stellung.

Nicht auf Ehe und Liebe, sondern auf Erziehung und Politik
ausgerichtet sind zwei meisterliche „Frauengespräche", mit
denen Erasmus sich am weitesten außerhalb seiner Zeit stellt.
Es sind dies „Der Frauensenat" 34 und „Der Abt und die
gelehrte Frau" 35.

32 Adolescentis et scorti, Leid. Ausg., I, c. 718; Pot cassé, Bd. Ill, S. 178.
33 Separatabdruck aus der „National-Zeitung", No. 433/445 vom 17./24.

September 1944.
34 Senatulus, Leid. Ausg., I, c. 842; XZrog, S. 120; Pot cassé, Bd. IV, S. 203.
35 Abbatis et Eruditae, Leid. Ausgabe, I, c. 744; XZrog, S.33; Pot cassé,

Bd. IV, S. 42.



Die Frau in den „Gesprächen" des Erasmus 21

Zeitlich zu den Letztveröffentlichten 36 gehört „Der Frauensenat".

Hier führt Erasmus seine Leser in eine von einer
gewandten Rednerin, Cornelia, geleitete konstituierende Sitzung
eines Kongresses, der zahlreiche Materien aus dem Gebiet der
Fraueninteressen behandeln und Beschlüsse fassen soll.

„Wir kommen nämlich jeden Tag zusammen, bis wir unseren
Kongreß zu Ende geführt haben. Vier Schreiberinnen sollen
zugezogen werden, die notieren, was gesagt wird. Überdies zwei
Quästorinnen, die das Wort erteilen oder entziehen sollen. Damit
schließe ich unsere Eröffnungssitzung" 37.

So beschließt Cornelia die gut vorbereitete erste Sitzung, in
welcher naturgemäß Fragen der Geschäftsordnung einen so

freien Platz einnehmen, daß Renaudet38 glaubt, in diesem ganzen

Gespräch nur eine Verspottung der Kongresse des Heiligen

Stuhles erblicken zu dürfen. Das ist eine gewagte Hypothese.

Sie trägt nicht viel bei zum Verständnis des ganzen übrigen

Stückes, zum Beispiel auch nicht zu den nachstehenden

Eröffnungsworten der Cornelia, in welchen diese zur Solidarität

(wenn ein solcher der Moderne entlehnter Ausdruck erlaubt
ist) unter den Frauen aufruft:

„Segen und Glück mög' es für diese Vereinigung und für die
ganze Republik der Frauen bedeuten, daß ihr so zahlreich und
eifrig heute euch eingestellt habt. Ich schöpfe daraus die
Hoffnung, daß ein gütiger Gott einer jeden das eingeben werde, was
zur Würde und zum Nutzen von uns allen dient. Ihr alle wißt,
wie ich annehme, welche Einbuße wir dadurch erlitten haben,
daß wir, während die Männer in täglichen Zusammenkünften
ihre Angelegenheiten behandeln, bei Spinnrocken und Webstuhl
sitzend unsere Sache im Stiche lassen. So ist es dahin gekommen,
daß zwischen uns kein Band der Disziplin besteht und die Männer

uns sozusagen als ihr Amüsement betrachten und uns kaum
des Namens Mensch für würdig erachten"39.

Vier Frauen ergreifen außer Cornelia das Wort: Margareta,

Perotta, Julia und Catharina, zuerst allerdings zu zwei, der
weiblichen Natur so naheliegenden, aber gewiß zu verpönenden
Zwischenrufen, die Cornelia würdig zurückweist. Sie ist
überhaupt sehr auf die Würde ihrer Versammlung bedacht.

„Dafür aber müssen wir alle sorgen, daß wir mit Ernsthaftigkeit
unsere Sache behandeln, damit die Männer nicht wieder von

36 Geschrieben frühestens 1528.
»' Crog, S. 127.
38 Renaudet, A., Etudes Erasmiennes, S. 101 : „Un autre colloque, le

„Senatulus" tourne d'ailleurs en moquerie les congrès des délégués du Saint-
Siège et des rois perdant d'abord trois mois en disputes de préséances."

39 ZZrog, S. 120.



22 DoraSchmidt
einem Senätlein sprechen können oder gar noch einen schimpflicheren

Nebennamen aushecken, spottsüchtig wie sie gegen uns
nun einmal sind" 40.

Sie weist darauf hin, und wir dürfen wohl annehmen, daß
für Erasmus diese historische Anekdote der Ausgangspunkt41
für das Gespräch über den Frauensenat bildete, daß Kaiser
Heliogabal (römischer Kaiser, 218—222 n.Chr.) seinerzeit
verfügt habe, daß, wie der Kaiser mit den Seinen einen Senat hatte,
auch seine erlauchte kaiserliche Mutter den ihrigen haben
sollte, in dem über die Angelegenheiten des weiblichen
Geschlechts verhandelt würde.

Mit einem Blick auf die unerfreuliche Weltlage, den
ununterbrochenen Krieg, die Zwietracht zwischen Theologen,
Priestern, Bischöfen und dem Volk, in denen „mehr als weibliche
Unbeständigkeit wohne", spricht sie die Vermutung aus:

„Wären uns die Zügel der Regierung anvertraut, die menschlichen

Angelegenheiten würden sich — ich müßte mich denn sehr
täuschen — weit erträglicher gestalten" 42.

Unter den „materiellen Traktanden" für spätere Sitzungen
nennt Cornelia dann die Aufrechterhaltung bürgerlicher Sitten.
Allerdings kommt hier ein entsprechend der Zeit recht enger
und kastenhaft anmutender Geist zum Ausdruck. Ferner kommt
sie auf die „Wahrung von Fraueninteressen" — um nochmals
einen modernen Ausdruck zu gebrauchen —, wobei sie sich bis
zu folgenden hoffnungsvollen Worten erhebt:

„Wir haben freilich auch einige Punkte mit den Männern in
Ordnung zu bringen, die uns von jeder Ehrenstelle entfernen
und uns nur für Wäscherinnen und Köchinnen halten und alle
Angelegenheiten völlig nach ihrem Kopf besorgen. Wir wollen
ihnen die Magistratsstellen und die militärischen Dinge überlassen

Vielleicht werden wir auch dahin gelangen, daß wir
abwechselnd öffentliche Ämter versehen, nämlich die, welche innerhalb

der Mauern und ohne Waffen besorgt werden können" 48.

Utopisch ist in diesem Gespräch vor dem geistigen Auge
des Erasmus ein Organismus entstanden, wie Frauen ihn in
heutiger Zeit häufig schaffen, in der Schweiz vielleicht am ehesten

zu vergleichen mit einer Tagung einer städtischen
Frauenzentrale. Gewiß eine erstaunliche Schöpfung! Hier wäre

40 Crog, S. 121.
41 Aristophanische Kommödien, wie „Lysistrate" und die

„Frauenvolksversammlung" gehören jedenfalls zu den literarischen Vorbildern.
42 Crog, S. 122.
43 Crog, S. 127.



Die Frau in den „Gesprächen" des Erasmus 23

wohl der deutlichste Niederschlag eines sehr fortschrittlichen

humanistischen Feminismus zu spüren, der dadurch nicht
gemindert wird, daß einige Frauenschwächen vom Spottvogel
Erasmus, wohl auch mit erzieherischer Absicht, aufs Korn
genommen werden.

Aus dem humanistischen Bildungsideal der Zeit heraus leichter

ableitbar ist dann das zweite Glanzstück der Frauengespräche,

Der Abt und die gelehrte Frau. Im Wohnzimmer einer
Bürgerin bemerkt ein Abt und Höfling, Antronius, ein Büchergestell

und er beanstandet es. „Die Weisheit ist nicht Weibersache"

44, vor allem nicht jene, die aus lateinischen und
griechischen Büchern erworben wird. Antronius vertritt die übliche
Auffassung, daß der Frauen Waffen nicht geistiger Art,
sondern Rocken und Spindel sein sollten, daß die vornehme Dame
zur Unterhaltung in Mußestunden ein französisches Buch lesen
könne, im übrigen aber ein „artiges Dasein" zu führen habe,
wozu Reichtum und Ehre befähigten. „Wenn aber", verteidigt
sich Magdala, die humanistisch gebildete Frau, „aus geistigen
Quellen ein glücklicheres Dasein möglich wäre, da doch das
wahre Glück nur aus dem Geist entspringt ?" Rede und Widerrede

zwischen diesen ungleichen Menschen sind eben durch den
Gegensatz sehr lebendig. Einige Beispiele sollen das zeigen.

Magdala: Ist es aber nicht die Aufgabe einer Mutter, das
Haus zu leiten und die Kinder zu erziehen?

Antronius: Freilich.
Magdala: Meint Ihr denn, das lasse sich ohne Weisheit

machen
Antronius: Nein, das glaub' ich nicht.
Magdala: Nun, eben diese Weisheit lehren mich die Bücher.
Antronius: Ich hab' zu Haus zweiundsechzig Mönche, aber

irgendein Buch findet Ihr deswegen doch nicht in
meinem Schlafzimmer.

Das Gespräch führt auch auf einen andern Punkt, der von
Aktualität ist:

Antronius: Der gemeine Mann empfindet es als etwas Selt¬

sames und Ungewohntes, daß eine Frau Latein
könne.

Magdala: Was zitiert ihr den gemeinen Mann, die Menge,
diesen geborenen Feind alles Guten? Was die
Gewohnheit, die Lehrmeisterin aller schlimmen Dinge

44 Alle folgenden Zitate nach ürog, S. 33 ff.



24 Dora Schmidt

Man muß sich an das Beste gewöhnen; dann wird
zur Gewohnheit, was ungewohnt war, angenehm,
was unangenehm war, geziemend, was für unziemlich

galt.

Magdala beruft sich übrigens auf Frauen in Spanien und
Italien, die es mit jedem Mann aufnehmen könnten, und nennt
mit Namen in England die Frauen aus dem Haus des Morus,
in Deutschland die Pirkheimerschen und die Blaurerschen.

Magdala: Seht ihr euch nicht vor, so wird's noch so weit
kommen, daß wir in den Theologenschulen das
Präsidium führen, wir in den Kirchen predigen und
eure Mitren in Beschlag nehmen.

Wir finden hier wieder den Wegweiser zu der persönlichen
Anschauung, die Erasmus den Stoff zu diesem „Gespräch"
nahe legt. August Rüegg, der in der Gedenkschrift zum 400.
Todestag eine sehr instruktive Studie über Erasmus und Thomas

Morus publiziert hat, schreibt dort aus seiner Kenntnis der
Anschauungen des Letztgenannten:

„Von dem weiblichen Geschlecht hatte More eine so hohe
Meinung, daß er es auch für fähig hielt, das priesterliche Amt
auszuüben. Angesichts des hohen Grades intellektueller und allgemein

geistiger Fähigkeiten, welche Mores Lieblingstochter
Margaretha besaß, mochte er wohl berechtigt sein zu denken, daß
eine solche Frau ein geistliches Amt ebenso gut oder noch besser
versehen könne, als die zum großen Teil von Erwerbssucht und
Ehrgeiz angesteckten Männer"45.

Dieses Gespräch endigt mit der Versicherung des Antronius

an Frau Magdala, daß er sie freundlicher aufnehmen
werde, wenn sie ihn einmal besuche.

Antronius: Wir wollen tanzen, tüchtig trinken, auf die Jagd
gehen, spielen und lachen.

Magdala: Ich bin in der Lage, schon heute zu lachen.

///. Die christliche „virago" bei'Erasmus

Betrachten wir dieses letzte Gespräch etwas näher im
Zusammenhang mit den psychologisch-pädagogischen Gedanken
des Erasmus!

« S. 79.



> Die Frau in den „Gesprächen" des Erasmus 2Ç

Religiosität und Bildung, Frömmigkeit und Verstand, beide
unlöslich verbunden, sind seine Erziehungsziele. Sie sind nicht
letzter Zweck, sondern Mittel zur Freiheit und Gottverbundenheit

des Menschen. Durch sie allein kann der Sterbliche, auch
die Frau, über ein rein sinnliches Dasein erhoben werden. Dies
ist der letzte Grund, weshalb Erasmus sich zur gebildeten Frau
bejahend einstellen kann. Die Unerläßlichkeit der Frömmigkeit

heben dieses Menschlichkeitsideal hinaus über dasjenige
der Renaissance, das weit mehr auf Bildung baute.

Was jedoch am Gespräch des „Abtes und der gelehrten
Frau" überrascht, ist nicht allein das klare Ja zur
Daseinsberechtigung einer „erudita". Weit mehr fällt auf, daß diese

kluge Person im Gespräch mit dem Abt die Führung hat, also
die Überlegene ist, die mit der Schlagkraft ihrer Argumente
den Partner in die Enge treibt. Der Abt ist derjenige, der
überzeugt werden sollte, die Frau ist der „raisonneur" 46. In diesem
Gespräch wird somit einer Frau das Recht der geistigen
Leitung anvertraut und zwar nicht nur gegenüber andern Frauen,
wie im „senatulus", sondern gegenüber einem geistlichen
Würdenträger.

In dieser These liegt wohl der größte reformatorische
Gedanke des Erasmus in bezug auf die Frau, ein kräftiges
Abrücken von bestimmten konventionellen und dogmatischen
Vorstellungen des Mittelalters.

Im Europa der vorerasmischen Aera ruhte ja fast allgemein,

von wenigen „Enklaven", wie etwa der höfisch-minnesängerischen

Frauenverehrung oder dem höfischen Frauenbil-
dunsideal der italienischen Renaissance abgesehen, auf der Frau
ein großes Maß von Verachtung. Als geistig und sittlich
minderwertig, ja, nach einigen selbst ohne Seele, hat das Mittelalter

die Frau vielerorts in eine gesellschaftlich, rechtlich und
auch familiär sehr untergeordnete Stellung gerückt.

Auch das weltliche Leben war im Mittelalter weitgehend
beherrscht von der Kirche, die ihrerseits im Bezug auf die Frau
antike Ideen des Patriarchates rezipiert hatte. Für Erasmus, der
selbst ein Mann der Kirche war, wurde daher auch die
Auseinandersetzung mit Frauenproblemen zu einer Auseinandersetzung

mit kirchlichen Lehrmeinungen. Deswegen durften wir
seine Einstellung zum 'Führungsanspruch der Frau als „refor-

46 Während in fast allen Frauengesprächen das Weib sich vernünftigen

Argumenten zugänglich zeigt, bleibt hier der Mann unbelehrbar, ein
Zug, der neben Antiklerikalismus auch wieder etwas Frauenfreundlichkeit
beweist.



20 Dora Schmidt

matorisch" bezeichnen. Deswegen müssen auch die kirchlichen
Dogmen in ihrer Auswirkung auf die Frau hier Erwähnung
finden. Der Einfachheit halber beschränken wir uns auf die
Darlegungen der herrschenden Thesen des "Chômas von Aquin47,
auf dem die von Erasmus so bekämpfte Scholastik weitgehend
ihr Lehrgebäude aufgerichtet hat. Bei Thomas wird der Mann
als Ausgangspunkt und Ziel der Frau aufgefaßt, „vir est
principium mulieris et finis". Dieser Satz bezieht sich in erster
Linie auf Schöpfungsweise und Schöpfungszweck der Frau.
Principium mulieris ist der Mann, insofern die Frau aus dem
Manne geschaffen, finis, insofern die Frau in geschlechtlicher
Beziehung auf den Mann hingeordnet wurde. Zweck der
Erschaffung der Frau ist einzig die Kinderzeugung, denn, so
fügt Thomas bei, zu jedem andern Werk hätte dem Mann
durch einen andern Mann besser geholfen werden können als
durch die Frau. Daß dieser „mas occasionatus et deficiens"
dem Manne nicht gleichwertig zur Seite stehen kann, ist
logisch. Und tatsächlich erklärt Thomas die Frau als
naturnotwendig dem Manne untergeordnet, denn im Manne
überwiege in hohem Maße der Verstand. In Beziehung auf die
bürgerlich-rechtliche Stellung der Frau stipuliert Thomas
zunächst eine subfectio servilis (eine dienende Unterwerfung),
wobei der Übergeordnete den Untergeordneten für seine Interessen

ausnützt. Diese Unterordnung sei eingeführt worden seit
dem Sündenfall. Es gibt jedoch noch eine andere Art
Unterordnung, subfectio oeconomica vel civilis, nach welcher der
Übergeordnete den Untergeordneten benütze, wie es dessen

eigenem Wohl entspreche. Und diese Unterordnung hätte auch
schon vor dem Sündenfall geherrscht. Es folgt nun die
Beweisführung, daß die Frau natürlicherweise dem Mann unterworfen
sein müsse. In Beziehung auf die kirchenrechtliche Stellung
der Frau bemerkt Thomas, daß das Recht, öffentlich zu
lehren, der Frau nicht zukomme. Zu lehren und zu überzeugen
stehe nicht den Unterworfenen zu, sondern den Vorgesetzten.
Thomas erklärt die Frau auch unfähig (incapax), höhere
Weihen zu empfangen.

Derartige Ideen sind bis heute nicht nur im konservativen
Katholizismus, sondern, wie wir alle wissen, auch im
Protestantismus noch lebendig, lebendig auch in konfessionslosen

47 Wir folgen hier der Darstellung bei Borsinger, Hildegard, V.,
Rechtsstellung der Frau in der katholischen Kirche, Diss., Zürich, 1930, S. 49 ff.
Dort findet sich auch eine kluge Widerlegung dieser Ideen, so daß es sich

an dieser Stelle erübrigt, eine solche versuchsweise anzutreten.



Die Frau in den „Gesprächen" des Erasmus 27

Kreisen. Soweit sie biblisch inspiriert sind, stützen sie sich
einerseits auf die Genesis, andererseits auf berühmte Stellen
der Evangelien und der Paulusbriefe. Sie bilden eines der
Haupthindernisse nicht nur für die geistig-sittliche Höherentwicklung

des Frauengeschlechtes, das sich durch die suggestive
Macht dieser Lehrmeinungen darniederhalten läßt, sondern
auch für den demokratischen Einbezug der Frauen im öffentlichen

und kirchlichen Leben. Sie kommen mit zum Ausdruck,
wenn den Frauen für ihre individuelle Lebensgestaltung oder
in gesellschaftlichen Bezirken, die ihrer Selbstverwaltung
anheimgestellt werden könnten, ein männlicher Leiter vorgesetzt

wird, der ihnen vielleicht an Fachkenntnissen nachsteht.
Sie spuken im Gemüt derjenigen Frauen, die sich selbst einen
Mann zum Leiter ihrer Gemeinschaften wünschen, wo eine
Frau beruflich und menschlich qualifizierter wäre. Sie sind
schließlich überall dort lebendig, wo die Frau als unintelligentes
und unsittliches Kollektivwesen ohne eigene differenzierte
Individualität behandelt wird, das seiner Natur nach nur
Schlechtes stiften kann. Überwunden sind sie dort, wo die
Frau zwar als Wesen eigener und vom Manne verschiedener
Art, aber als geistig und sittlich begabt, mit genügenden Rechten
und erträglichen Pflichten in die Lebens- und Arbeitsgemeinschaft

der Völker aufgenommen ist.
Die praktischen Beobachtungen und der scharfe, vor keiner

Konsequenz zurückscheuende Verstand, der „freigewordene
Geist", das humane Herz eines Erasmus konnten mit der
mittelalterlichen Soziologie des weiblichen Geschlechtes nicht fertig
werden. Auch sah er in der ihn umgebenden Wirklichkeit
neben den zur Führung durchaus geschaffenen Frauen seiner
Gegenwart Männer, die der Leitung bedurften, was er im
Gespräch des „Abtes mit der gelehrten Frau" zum Ausdruck
bringt.

Eine ähnliche menschliche Konstellation hat Erasmus den
Anlaß zur Abfassung des „Enchiridion militis christiani"48,
also des „Dolches" oder des „Handbüchleins des christlichen
Streiters" gegeben. Im Schloß Thurnehem, dem Hauptwohnsitz
der Frau von Borsselen, verkehrte ein Kriegsmann, der ein
wüstes Leben führte, zügellos gegen seine treffliche Gattin,
dabei ungebildet und ein Feind der Kleriker. Die Frau veranlaßte

Battus, den Freund des Erasmus, diesen zu einer Schrift
zu bewegen, die ihren Mann zur Einkehr brächte. Erasmus ging

48 Leid. Ausg., V, C. 1—66.



28 DoraSchmidt

auf dieses Ansinnen ein. Mit Glaubenseifer, mit großem Ernst
und auch mit Überzeugungskraft schreibt er seine Mahnungen,
Bitten und Überlegungen für den Krieger auf. Und in diesem
Werklein finden wir nun eine theoretische Konstruktion in
bezug auf das Verhältnis zwischen Mann und Frau, eine
Konstruktion, die offenbar den Zweck hat, die Gattin des Grobians
vor dessen Brutalitäten zu schützen, bei denen er sich auf den
Herrscher- und Machtstandpunkt des Mannes gegenüber der Frau
berief. In diese Konstruktion bezieht er gerade jene biblischen
Stellen ein, die den eben geschilderten Glaubenssätzen des Thomas
zugrunde liegen. An erster Stelle steht für ihn der wichtige
Passus

i. Moses 3, 15:

Da sprach Gott, der Herr, zur Schlange : „ und ich will
Feindschaft setzen zwischen dir und dem Weibe und zwischen
deinem Nachwuchs und ihrem Nachwuchs. Er wird dir nach dem

Kopfe treten und du wirst ihm nach der Ferse schnappen."
Und zum Weibe sprach er: „Nach deinem Mann sollst du

verlangen, und er soll dein Herr sein."
Auch Paulus wolle (Eph. 5, 22), so sagt Erasmus, daß das

Weib dem Manne Untertan sei.

Und nun folgt an zwei Stellen des „Enchiridions", in völligem

Abweichen vom Buchstaben der Heiligen Schrift, eine
symbolische Ausdeutung dieser Stellen. Ausgehend von der
platonischen Gedankenwelt, die im „Enchiridion" einen starken
Niederschlag findet, sieht Erasmus den Menschen zweigeteilt in
seinen sinnlichen, fleischlichen Teil und in sein geistiges, seelisches

Wesen. Er erklärt nun kurzerhand, daß unter dem Weibe
im Sinne der Heiligen Schrift einfach der sinnliche, sündhafte
Ceil des menschlichen Wesens zu verstehen sei.

Eva nostra carnalis affectus est. Unsere Eva ist die fleischliche
Leidenschaft.

Mulierem autem carnalem ho- Unter dem Weibe mußt du aber
minis patem intellegi. das Fleisch des Menschen ver¬

stehen.
Haec est enim Eva nostra, per Denn das ist unsere Eva, durch

quam versuitissimus serpens at die die betrügerische Schlange
mortifera voluptates mentem unser Herz zur todbringenden
nostram illectat49. Wollust aufreizt50.

49 Holborn, Hajo, Desiderius Erasmus Roteradamus, Ausgewählte Werke.
1933, S. 23 u. 42.



Die Frau in den „Gesprächen" des Erasmus 29

Wird so in einer bildhaften Auswertung des göttlichen Wortes,
die selbst uns, die wir nun Jahrhunderte kritisch-historischer
Bibelforschung hinter uns haben, gewaltsam anmutet, vieles,
was Genesis, Evangelium und Paulusbriefe über das dem Manne
unterworfene Weib sagen, umgedeutet in die Forderung, daß

unser leiblicher, sündhafter Teil zu beherrschen sei durch den
Geist, so wird auch alles, was in den gleichen Stellen die
Bezeichnung „Mann" trägt, umgedeutet in das geistig sittliche
Prinzip. Eine wahrhaft große Interpretation, die für Erasmus
aus dem Sinn und Inhalt des Evangeliums floß, das keinen
Unterschied macht zwischen Jude und Grieche, Sklaven und
Freien, Mann und Weib, sondern uns der Einheit in Christus
versichert (Gal. 3, 26).

Erasmus wird aber noch deutlicher:

Sed quid legis de muliere nova, Doch wie liesest du vom neuen
id est ea, quae viro suo mori- Weibe, nämlich von derjeni-
gera est? gen, die ihrem Manne (d. h.

dem männlichen Prinzip)
unterworfen ist?

Deiectus est coluber in pec- Die Schlange ist niedergewor-
tus, impetum eius fregit mors fen, ihren Angriff hat Christi
Christi. Tod gebrochen.
Ceterum gratia fidei tanquam Um des Glaubens willen, dank
in viraginem versa mulier ve- göttlicher Gnade, ist die Frau
nenatum caput animosa con- verwandelt worden in ein
terit. Aucta est gratia immi- Mannweib und zertrLt kühn
nuta carnis tyrannis50. und beherzt das vergiftete

Haupt. De Gnade ist gestärkt
und die Tyrannis des
Fleisches geschwächt worden50.

Durch den Tod Christi und die Gnade Gottes ist die Frau,
unser sinnlicher Teil, erlöst vom Fluche der Schlange.

In diesem Zusammenhang taucht, wie festzustellen, der
Begriff „virago" auf, den Köhler mit „Mannweib" übersetzt, also
mit einem etwas plumpen Wort, für das wir aber keinen
besseren Ausdruck kennen. Die Vorstellung der „virago" war der
Antike und der Renaissance schon geläufig, jedoch in einem
andern Sinne. Die „virago" bei Erasmus ist nicht die heidnische
Göttin, die Diana oder Pallas Athene, die mit ihrer überirdi-

50 Köhler, Walther, Desiderius Erasmus, Klassiker der Religion. Bd. 12/13,
1917, S. 19 u. 36.



30 DoraSchmidt

sehen Weiblichkeit Geist und Jagdlust verbindet. Die „virago"
ist auch nicht die Frau der italienischen Renaissance, also die
Dame der höheren Stände mit den Zügen ausgeprägt männlicher

Kultur, wie sie uns in Literatur und Kunst entgegentritt.
Die christliche „virago" nach Erasmus ist die Frau schlechthin,
die durch ihren Glauben und ihr Wissen sich erhoben hat über
ein niedriges, der Schlange ausgeliefertes Menschentum. Sie

ist die Frau, die je nach Begabung zur Führung berufen ist,
selbst zur Führung gegenüber dem Mann. Daß im „Enchiridion"

gerade dem Gatten einer doch wohl ungelehrten, frommen

Frau diese Theorie vom Weibtum und von der „virago"
unterbreitet wird, läßt ahnen, daß Erasmus nicht nur gelehrten

Frauen die Rolle der „virago" zudachte.
In einem berühmten Brief51 des Erasmus, dem Schreiben

vom 29. November 1498 an Jakob Batt, dem Schreiber der Anna
von Borsselen oder von Veere, einem Brief, der aus andern
Gründen viel zitiert wird, bringt Erasmus schon Jahrzehnte vor
der Entstehung des „Enchiridions" und der „Colloquia" den

gleichen Gedanken zum Ausdruck. Er unterscheidet auch dort
zwischen der primitiven Frau, zwischen dem „Weibchen" und
der „virago". Er traut Anna von Borsselen keine Beständigkeit
zu. Wird sie ihm, wenn er zu ihr reist, eine Pension aussetzen
„Ich will Dir nicht das Vergil-Wort entgegenhalten (Aen. 4,
569 f.): Varium et mutabile semper femina. (Wechselnd und
launisch ist immer das Weib.) Ergo enim istam non inter mu-
lierculas sed viragines numero. (Denn jene zähle ich nicht unter
die Weibchen, sondern zu den „virago")." Auch die christliche
Witwe, die durch Glauben und ein durchschnittliches Wissen,
nicht durch Vielgelehrsamkeit Selbstbeherrschung übt, gehört
für ihn schon damals zu der Reihe der erlösten Frauen.

In der Bildung dieses „virago"-Begriffes setzt Erasmus einmal

mehr das fort, was die Funktion des wahren Humanismus
in der Geistesgeschichte der Menschheit war, nämlich das
Zusammenschmelzen antiker und christlicher Vorstellungen. Uns
ist unbekannt, ob diese dargelegte Erasmische Interpretation der
auf die Frau bezüglichen und der Frau so verhängnisvoll
gewordenen biblischen Stellen Schule gemacht hat. Wir wissen
auch nicht, ob, wenn auch unter anderem Namen, der christliche

„virago"-Begriff des Erasmus später rezipiert und
fortentwickelt wurde. Aber wir empfinden das Große, das Mutige,
das einen Stein von der Frauenseele Wälzende, das in diesen

si Köhler, Walther, Brief No. 21, S. 30.



Die Frau in den „Gesprächen" des Erasmus 31

Erasmischen Gedanken liegt. Es wird uns weit ums Herz und
frei um den Kopf, wenn wir uns in die Nähe des Erasmus
begeben. Darin liegt die tiefe Bedeutung der beiden Erasmusge-
spräche, denen wir besondere Aufmerksamkeit geschenkt haben.

Wir sehen auch das Verpflichtende, das sie in sich tragen,
indem ja Voraussetzung für diese Befreiung des Weibes ihre
Erziehung im Glauben und im Wissen ist. Eine schwere
Aufgabe, an der wir trotz verfassungsmäßiger Schulen, die uns vor
dem Analphabetismus retten und trotz hervorragender kirchlicher

Einrichtungen noch immer versagen.

IV. Das allgemeine Wohlwollen des Erasmus

gegenüber der Frau

Diese mutige Interpretation biblischer Stellen entspricht
einem allgemeinen Wohlwollen, das Erasmus der Frau und
ihren Problemen entgegenbringt. Sie zieht sich als Grundstimmung

durch alle uns bekannten Werke. So sagt Huizinga in
seinen trefflichen Darlegungen über den Geist des Erasmus in
der von Prof. Werner Kaegi übersetzten Biographie 52 : „Es liegt
ein großes Maß von Zartheit und feinem Gefühl in seiner
Auffassung von der Stellung des Mädchens und der Frau. Erasmus

macht die bequeme gesellschaftliche Lehre, die in der
Literatur seiner Zeit noch so gebräuchlich war, und die alle Schuld
für Ehebruch und Unzucht auf die Frauen lädt, nicht mit."

Dabei erstreckt sich das Wohlwollen und das fördernde
Interesse des Erasmus durchaus nicht nur auf die Frauen höherer

Stände. Er durchbricht hier die Spannweite, die die Renaissance

ihren- Idealen zog in sozialer Art. „Ist denn einzig den
Damen vom Stande gestattet, den Geist zu bilden und angenehm

zu leben?" fragt Magdala den Abt (Trog, S. 33). Das
Gespräch vom „Jüngling und der Dirne" zeigt sein Verständnis
für die Erniedrigten und Beleidigten, das auch an anderer Stelle
zum Ausdruck kommt. Und schließlich dürfte es für das Zeitalter

des Erasmus wenn auch nicht einzig dastehend, so doch
nicht ganz gewöhnlich sein, daß er testamentarisch einen großen

Teil seines Vermögens u. a. der Ausrichtung von Eheslands-
beiträgen für arme rechtschaffene Jungfrauen aussetzte53.

52 Huizinga, J., Erasmus, Übersetzung von Werner Kaegi, Basel,
Schwabe &» Co., 1936, S. 131.

53 Roth, Carl, Das Legatum erasmianum, Gedenkschrift zum 400.
Todestage des E. v. R., Basel 1936, S. 282 ff. — Der erste Biograph des Eras-



32 Dora Schmidt

Zwar finden im Werk des Erasmus gewisse allgemeine
Schwächen der Frau spöttische Erwähnung. Sonst kommt sie
aber nicht nur in den „Gesprächen", sondern auch in andern
Schriften gut weg. Selbst die törichte und pflichtvergessene
Frau wird weniger scharf aufs Korn genommen als der männliche

Sünder. Im „Lob der Torheit" wird der Frauentorheit
nur ganz flüchtig gedacht und in demjenigen Teil der genannten

Schrift, wo, ähnlich der Aufreihung der Stände in einem
Totentanz, Fürsten, Gelehrte, Kaufleute, Soldaten usf. vor dem
höhnischen Blick der Torheit aufmarschieren, fehlt die Frau in
eigener Person. Wohl wird im „Vortrag über die
Knabenerziehung" 54 das unkluge Verhalten von Müttern, die ihre Kinder

verhätscheln, mit scharfen Worten gegeißelt. Wohl wird
vermerkt, daß es falsch sei, wenn manche ihre Söhne bei
trunksüchtigen Weibern lesen und schreiben lernen lassen. In
der Folge wird dann aber die quälerische Praxis einzelner männlicher

Pädagogen gegenüber wehrlosen Kindern so drastisch
geschildert und Empörung und Entsetzen über diese Männer so
vehement zum Ausdruck gebracht, daß selbst die genannten
trunksüchtigen Weiber wiederum recht unschuldig daneben
stehen.

Wenn man schließlich bedenkt, wie unsäglich scharf Erasmus
mit Klerikern und Mönchen ins Zeug geht, während er Nonnen

und Nonnenklöster m. W. überhaupt nie kritisiert, so wird
man hier fast Parteilichkeit feststellen. Gerade Nonnen gegenüber

findet Erasmus Akzente väterlicher Freundschaft, die noch
über die Jahrhunderte herüber unser Herz rühren. Im Jahre
1527 oder 1528 hat er an die Nonnen des Klosters Denny in
der Nähe von Cambridge einen Brief 55 geschrieben, in welchem
er für einen früheren Brief dieser Nonnen, den ein Geschenk

mus, Beatus Rhenanus (vgl. hiezu Hartmann, Alfred, Beatus Rhenanus:
Leben und Werke des Erasmus, gleiche „Gedenkschrift", S. 11 ff.) hebt hervor:
„Solange er lebte, war er gegen arme Studierende und gegen jeden andern
der Unterstützung würdigen Menschen, der ihm begegnete, überaus
freigebig, und zu dieser gewohnten Güte stimmt auch sein letzter Wille." Er
erwähnt dann das bis in die heutige Zeit weiterbestehende Legat einläßlich
(a. a.O. S. 24).

54 „Declamatio de pueris ad virtutem ac literas literaliter instituendis
idque protinus a nativitate", Vortrag über die Notwendigkeit, die Knaben
gleich von der Geburt an in einer für Gleichgeborene würdigen Weise sittlich

und wissenschaftlich ausbilden zu lassen (Ausg. von August Israel.
1879, IL 2, Sammlung selten gewordener pädagogischer Schriften des 16

und 17. Jahrhunderts).
« Köhler, Walther, Brief No. 273, S. 422.



Die Frau in den „Gesprächen" des Erasmus 33

begleitete, dankt. Er schreibt: „Das Geschenk, das Eure
Frömmigkeit mir sandte, könnte gestohlen werden, aber Eure Liebe,
Eure heiligen Gebete, mit denen Ihr mich täglich Eurem
Bräutigam zu empfehlen die Güte habt, könnte auch der schlimmste
Dieb nicht auf die Seite bringen." Zugleich mit dem Brief
schickt er „eine Blütenlese aus dem immer grünenden Garten
des Jesajas, um Euch durch den Duft des Heiligen Geistes zu
erquicken und zu stärken". Er kommt dann auf die bösen Zeiten

zu sprechen. „Gibt es ein Übel, das uns nicht plagt Oder
gibt es ein Stück Erde, das von der Ansteckung dieser Übel
frei wäre Wo wütet nicht der Krieg Wenn ich Krieg sage,
meine ich nicht irgendein einziges Übel, sondern ein ganzes
Meer von Übeln ..." Und zum Trost in dieser Wirrsal ruft er
am Schlüsse des Schreibens den Nonnen von Denny zu: „Laßt
Euch nicht bange werden angesichts Eures zarten Alters, vor
der Schwäche Eures Geschlechtes, der Gebrechlichkeit des Leibes,

der tausendfach gewappneten listigen Macht des Satans!...
Du brauchst Dich nicht zu fürchten, Du kleine Herde!"

V. Keine Inspiratorin im Kreise des Erasmus

Ausgehend vom Wissen darum, daß die Nähe einer guten
Frau mit Verstand manchen Mann zu seinem Urteil über Frauen
veranlaßt56, drängt sich uns auch bei Erasmus die Frage auf
die Lippen, ob in seiner Umgebung eine Frauengestalt sei, die
ihn tief ergriffen hat und ihn zu seinen Darlegungen führte.

In das leid- und mühevolle Leben des Erasmus ist aber
keine Frau getreten, die ihn zu dieser Einstellung bewegen
konnte, keine Gattin, keine Schwester, keine Freundin, keine
treue Samariterin, die dem immer wieder von schwerer Krankheit

Heimgesuchten Pflege und Linderung angedeihen ließ,
nicht einmal eine stete Partnerin in seinem ausgedehnten
Briefwechsel, in dem er sein Bedürfnis nach menschlichen
Beziehungen ausströmen läßt. Als blasse Schatten bewegen sich

56 Unzweideutig bringt Hilty diesen Zusammenhang zwischen persönlichem

Frauenerlebnis und Einstellung zur Frauenwelt zum Ausdruck, wenn
er von seiner Gattin schreibt: „Wenn es je ein wahres, treues und tapferes
Dasein aus einem metallenen Gusse, ohne irgend eine schlechte Beimischung
gegeben hat, so war es dieses, und wir gestehen offen, daß wir den Mut,
an eine wirkliche Emanzipation durch Erhebung des weiblichen Geschlechtes
aus seiner dumpfen Beschränkung zu glauben, wesentlich nur aus diesem
uns ganz genau bekannten Frauenleben geschöpft haben und noch immer
schöpfen." (Jb. 1897, S. 752.)

Basier Zeitschr,/, Gesch.. it. Altertum. 44. Band. 3



34 DoraSchmidt

am Rande dieses Daseins einige Frauenfiguren. Die Mutter,
Margarethe, die ihn unehelich geboren hat und dk bis zu
seinem 9. Lebensjahr ihn beschützt und begleitet, läßt in seinem
Leben und Werk keine greifbaren Spuren zurück. Er schildert
sich wohl selbst, als Knaben um Nüsse würfelnd oder in der
Schule, spielend und diskutierend, aber das Bild der Mutter
taucht nicht erkennbar auf. In seinem Werk über die Erziehung
der Fürsten57 wird von einem mütterlichen Einfluß in der
Kindheit überhaupt nicht gesprochen. Wichtig ist ihm nur
immer — wie schon erwähnt —, daß die Mutter nähre, um mit
der Muttermilch ihre guten Eigenschaften an das Kind zu
vermitteln, und wichtig ist, daß die Mutter nicht verzärtelt. Aber
eine persönliche Spur hinterläßt Margarethe nicht. In seiner
gefühlvollen Jugendzeit gilt ein einziger Brief einer Nonne
Elisabeth 58. Man weiß nicht sicher, wer sie ist. Freundlich, aber
distanziert sendet er ihr ein paar Zeilen und ein paar klassische

Verse ins Kloster. Dann wendet sich sein ganzes Gefühlsleben

den Klostergenossen zu.
Bei seiner Ankunft in England überrascht ihn die Lieblichkeit

und Zärtlichkeit der Engländerinnen59. Es wird viel
geküßt. Aber irgendeine einprägsame Gestalt löst sich nicht aus
der Menge der am Hof und in den Städten sich tummelnden
Frauen.

In sein Leben traten später dann einige hochgestellte
Protektorinnen, um deren Gunst er mit allen Mitteln kämpft oder
denen er Schriften widmet : Anna von Borsselen oder von Veere,
die während ihrer Witwenzeit durch die Vermittlung von Battus

ihn unterstützt, Margaretha von Oesterreich, die Tochter
Kaiser Maximilians, die Statthalterin der Niederlande, und ihre
Tochter, Maria von Ungarn, die ihm zeitweise Renten auszahlen

ließen, ohne daß allerdings irgend ein persönliches
Verhältnis zu ihnen entstünde. Katharina von Aragonien, die eine
der Gemahlinnen Heinrichs VIII., der er 1526 die Schrift über
die „Christliche Ehe" widmet, schenkt ihm weiter keine Auf-

57 Institutio principis christiani, 1515.
08 Allen, op. Ep., 2.
59 Brief an Faustus Andrelinus, (Sommer) 1499 aus England. Köhler,

Briefe, No. 26, S. 37 : „ wenn du wüßtest, was England zu bieten hat,
lieber Faustus, du würdest beflügelten Fußes hierher eilen Denn um von
vielem eins zu erwähnen : es gibt hier Nymphen mit göttlichem Antlitz, reizend,
gefällig; du würdest sie leicht deinen Camönen (Quellnymphen) vorziehen.
Zudem haben sie hier eine nicht genug preisende Sitte. Wohin du kommst,
jeder begrüßt sich mit Kuß; wenn du irgendwo weggehst, mit Abschiedskuß

wirst du entlassen .".



Die Frau in den „Gesprächen" des Erasmus 3 c

merksamkeit. Beziehungen entstehen auch nicht zu Margarethe
von Valois, der begabten, gelehrten Schwester Franz L, der
Verfasserin des 1351 erschienenen „Miroir de l'âme pécheresse",
welcher Erasmus zweimal — und zwar im Dezember 1525 und
im August 1527 —, von Basel aus, offenbar zur Anknüpfung eines
Briefwechsels, werbend schreibt. Er kennt sie nur aus einem
Gemälde und aus Schilderungen von Freunden, dem Geiste nach.

„Talern heroinam, talem viraginem, non possum non amare
in Domino."

„Eine solche Heldin, eine so tapfere Frau, muß ich im Herrn
lieben."

Ob Margarethe antwortete, wissen wir nicht. Briefe sind nicht
bekannt, was bei der Sorgfalt, die einem Dokument aus so

hoher Hand sicher entgegengebracht worden wäre, eher auf ein
Ausbleiben eines gnädigen Schreibens schließen läßt.

Eindrücklicher für Erasmus und seiner Beobachtung näher
sind dann die Gattinnen, die Töchter und Schwestern seiner
Freunde und getreuen Korrespondenten, die Mutter des Colet,
die erste Gattin und die Töchter des Chômas Morus und die
Frauen um Willibald Pirkheimer, den deutschen Humanisten,
dessen Schwestern Caritas und Clara und dessen Tochter
Catharina das Kloster St. Clara in Nürnberg als Äbtissinnen
betreuten und es gegen die Reformation im Sinne des Erasmus
verteidigten.

Seiner selbst spottend, spricht Erasmus in höherem Alter
von der Möglichkeit, zu heiraten60. Ernstlich ist er diesem
Gedanken nicht nahe getreten.

So verläuft unsere Forschung nach einer dem Niederländer
nahestehenden großen Frauenfigur ergebnislos. Wenn man noch
bedenkt, daß der Makel der unehelichen Geburt diesen
Menschen sein ganzes Leben lang in einer solchen Weise quälte,
daß er mit allen Mitteln versuchte, das Ereignis seines Kommens

in die Welt romantisch zu verschönen, wenn man sich klar
ist, daß ein solcher Makel Abneigung gegen die Eltern hervorrufen

könnte, so steigt bei uns ein Staunen darüber auf, daß
eine so dankbare, gütige, wohlwollende, väterliche Einstellung
gegenüber der Frau und dem Frauengeschlecht entstehen konnte
und daß all dieses Negative ihn nicht in krankhafte Feindschaft

zum andern Geschlecht hineintrieb.

60 Z. B. Brief an Tielmann a Fossa über einen lustigen Briefwechsel mit
Grynaeus in Basel, vom Juni 1531, Freiburg, Köhler, Briefe, No. 324, S. 516.



36 DoraSchmidt

Schlußwort

Die vorliegende Studie ist nur ein Versuch, den „humanistischen

Feminismus" des großen Rotterdamers darzustellen61.
Sie beruht auf nicht ganz vollständigen Grundlagen und erfaßt
auch noch nicht das ganze Werk des Erasmus. Auch fehlt die
Erkenntnis über den Ursprung, die Rezeption und die
Weiterentwicklung dieser Erasmischen Gedanken. Die literarischen
Vorbilder zu kennen, wäre auch von großem Reiz. So entsteht
der Wunsch, diese Arbeit möchte von berufenerer Seite weiter
geführt werden. Das Bildnis des großen Niederländers träte
durch die neuen Einblicke gewiß in ein immer helleres Licht.
Ein Zug der Menschlichkeit und Gerechtigkeit mehr würde ihm
beigefügt. Für die Frauenwelt der Gegenwart wäre eine solche
vertiefte Forschung von großer Bedeutung. Uns, denen die
geistige und ethische Förderung des Frauengeschlechtes ein
wichtiges Anliegen ist, vermittelt die Kenntnis des Erasmus
ein unvergleichliches Rüstzeug. Europa, das arme, heute
zerschmetterte Europa, hält schon mehr denn 400 Jahre lang die
ideologischen Elemente christlicher Provenienz bereit, mit

U deren Hilfe die „eigenartige", aber ebenbürtige Eingliederung
der tFräi\ in die (menschliche^ Gesellschaft vollzogen werden
könnte. Vor mehr als vier Jahrhunderten schlug Erasmus mit
dem Stab an den starren Fels des überlieferten christlichen Dogmas

und entlockte ihm frisches Wasser. Warum sollten wir
nicht diese Quelle von Geistigkeit, Frömmigkeit und Güte
kräftiger und heller für uns sprudeln lassen

61 Eine einzige kurze, auf dieses Thema bezügliche Studie ist uns bei
unsern Nachforschungen bekannt geworden, nämlich Walter Steinhauer, Erasmus

und die Frauenbewegung, „Die Frau", Organ des Bundes Deutscher
Frauenvereine, Jg. 36, H. 4, S. 236, 1929. Sie erhebt keinen Anspruch auf
Wissenschaftlichkeit.

Meto£(M. har»""


	Die Frau in den "Gesprächen" des Erasmus

