
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 42 (1943)

Artikel: Zur Verherrlichung Roms und der Römer in dem Gedichte des Rutilius
Namatianus

Autor: Fuchs, Harald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Verherrlichung Roms und der Römer
in dem Gedichte des Rutilius Namatianus

Harald Fuchs

Im Spätherbst des Jahres 416 nach Christi Geburt hat
Rutilius Namatianus, der reichstreue gallische Grundbesitzer,
der zwei Jahre zuvor Präfekt von Rom gewesen war, die ihm
lieb gewordene Stadt verlassen müssen, um auf seine Güter
zurückzukehren, denen er in der Bedrängnis der Zeit seine
Hilfe nicht versagen durfte. Was er auf der langen Küstenfahrt

erlebte, die ihn von Ostia aus in seine Heimat brachte,
ist von ihm später in einem reizvollen elegischen Gedichte
geschildert worden, das mit seinem wohlüberlegten,
abwechslungsreichen Inhalt und seiner frischen, trotz aller Belesenheit
unverbildeten Sprache stets viel Beifall gefunden hat. An den
Anfang seines Gedichtes hat Rutilius ein weitausgreifendes
Bekenntnis zu Rom gesetzt, dessen einzelne Gedanken zwar
nicht neu waren, das aber als Ganzes einen eigenen, vollen
Klang besaß und das in jedem seiner Worte um so tiefer
empfunden war, als erst vor kurzem der Gotensturm des

Jahres 410 das gesamte Dasein der Stadt in Frage gestellt
hatte. Mit dem Stolze des Spätrömers überblickt Rutilius die
weltumspannende Ausdehnung des Reiches, in dem der
Erdkreis zur Einheit zusammengeschlossen ist1, und da er so den
Sinn der römischen Geschichte erfüllt sieht, vermag er auch
die Kräfte, die ihr einst die Richtung gegeben hatten, mit der
Sicherheit des nun nicht mehr angefochtenen Glaubens zu deuten

2. Nicht alles freilich, was er vorbringt, wird von den

1 1, 55/66; 77/80; zur Bezeichnung der Reichsgrenzen vgl. neben Wilh.
Gernentz, Laudes Romae, Diss. Rostock 1918, 108 ff. auch W. Theiler,
Das Musengedicht d. Horaz, Sehr. Königsb. Gel. Ges. 12, 1935, 262 f.

2 Eine liebevolle Würdigung des spätantiken Reichs- und
Geschichtsbewußtseins bietet F. Klingner, Vom Geistesleben im Rom des ausgehenden
Altertums: Sehr. Dtsch. Hochstift 3, Frankf. 1941; abgedruckt bei Klingner,
Röm. Geisteswelt, Leipz. 1943, 338 ff.



38 Harald Fuchs

Neueren, wie es scheint, richtig verstanden. So mag hier auf
einige größere Zusammenhänge hingewiesen werden, in die
seine Aussagen sich einordnen 3.

I.

Quantum vitalis natura tetendit in axes,
tantum virtuti pervia terra tuae.

fecisti patriam diversis gentibus unam,
profuit iniustis te dominante capi.

65 dumque offers victis proprii consortia iuris,
urbem fecisti quod prius orbis erat.

Das Reich, das von den Römern aufgerichtet ist, besitzt
für Rutilius seine sittliche Rechtfertigung dadurch, daß es all
den verschiedenen Völkern, die sich ihm einst unterwerfen
mußten, am Ende ein gemeinsames Vaterland gegeben hat
(V. 63)4 und daß es so gerade auch denen, die mit ihm
im Kriege gelegen hatten und die hier darum mit altrömischer
Selbstsicherheit als iniusti bezeichnet werden5, durchaus nur
von Nutzen gewesen ist (V. 64). Dieser Nutzen wird offenbar
nicht allein in den äußeren Vorteilen des vereinheitlichten
Weltreiches gesehen, sondern ebensosehr auch darin, daß die Völker
durch den erzwungenen Verzicht, weiterhin Unrecht zu tun,
in ihrem Wesen gebessert worden sind. Eine solche Begründung
der römischen Herrschaft ist im lateinischen Schrifttum zuerst

3 Die wichtigste Vorarbeit für eine Erläuterung dieser laus Romae (vgl.
1, 45) hat Gernentz in seiner oben Anm. 1 erwähnten Dissertation
geleistet; s. dort bes. auch 71 ff. In dem neuen Kommentar von Helm
(Heidelberg 1933) sind seine fleißigen Sammlungen vielfach mit Nutzen
verwendet worden. Um eine lesbare Darstellung der » Idea di Roma negli
scrittori latini e particolarmente in Rutilio Namaziano « ist Ida Cirino in
ihrem so betitelten Buche (Neapel 1934) bemüht gewesen.

4 Gleichartige Auffassungen in den von Gernentz 135 ff. vorgelegten
Stellen.

5 Vgl. Haffter, Politisches Denken im alten Rom: Stud. ital. filol. class.

17, 1940, 109; frühestes Zeugnis also wohl Plaut. Amph. 246 f. — Ältere
Herausgeber des Rutilius haben iniustis in invictis, invitis oder infestis
ändern wollen. Zumpt, der diese Änderungen ablehnt, konnte sich das Wort
nur so erklären, daß vornehmlich die barbarae gentes gemeint seien, quae'
sine dubio et sine legibus et iniustae fuerant (Kommentar, Beri. 1840; ähnlich

schon Wernsdorf, auf den Zumpt anspielt). Auch Helm meinte, Rutilius
habe nur die allgemeine Auffassung wiedergeben wollen, daß Rom
»Vertreterin des Rechts « ist. Bei allen diesen Deutungsversuchen ist der wahre
politische Gehalt des Wortes iniustus verkannt worden.



Zur Verherrlichung Roms 39

von Cicero vorgetragen worden. Im dritten Buch seines Werkes
über den Staat hatte er, wie Augustin berichtet, die Kriege,
in denen fremde Völker von Rom unterworfen waren, gegen
grundsätzliche Einwände in der Weise verteidigt, daß er a

parte iustitiae erklären ließ, die Herrschaft über andere
Menschen sei deswegen gerecht, quod talibus hominibus sit utilis
servitus; denn wenn die Menschen unterworfen werden, so

geschieht es, meinte er, zu ihrem eigenen Vorteil (pro eorum
utilitate), sofern es recht geschieht, das heißt cum itnprobis
aufertur iniuriarum licentia, et domiti melius se habebunt,
quia indomiti deterius se habuerunt6. Bei diesen Ausführungen
hat Cicero seinerseits sich griechischer Erörterungen bedient.
Zwar ist er für die von ihm benutzten Schriften, die verloren
sind, jetzt selbst der Hauptzeuge, aber wenigstens in Vor- und
Andeutungen erscheinen die Gedanken, die er aufgenommen
hat, auch in der ,Politik' des Aristoteles, wo gleich zu Beginn
(i, 5, 1254a 17 ff.) die Frage TOTspov ßsXxiov xai oócaióv TivtoouXsû-

siv -r) ou dahin beantwortet wird, daß Herrschen und Beherrschtwerden

nicht nur zu den notwendigen, sondern auch zu den

nutzbringenden Dingen gehört, da manche Wesen von Natur zur
Dienstbarkeit, andere zum Herrschen geschaffen sind (tò ap^sw
xai apxsa^ai où [aovov tuv àvayxaîov, âXXà xai tmv cujjiçspovTwv
saxi xai eùïrùç sx ysvstyJc svia StiaxYjxs, Ta fxsv siri tò ap^sa^rat,

6 Cic. rep. 3, 36 August, civ. Dei 19, 21; mit rep. 3, 36 stimmt
rep. 3, 10 überein, wo Cicero die Gerechtigkeit, deren Besitz er für die
Römer in Anspruch nimmt, als die Tugend rühmt, die praeter ceteras totam
se ad aliénas utilitates porrigit atque explicat. — Eine sehr bemerkenswerte
Ähnlichkeit, die man bisher übersehen zu haben scheint, besteht zwischen
den oben im Text ausgeschriebenen Worten aus dem Berichte Augustins
und der Stelle bei Sallust Cat. 12, 4, wo von den Römern der älteren
Zeit gesagt wird, daß sie dotnos suas gloria decorabant neque victis quic-
quam praeter iniuriae licentiam eripiebant. Es ist nicht ganz ausgeschlossen,
daß Augustin in seinem Berichte über Cicero, dessen Gedanken er offenbar
überhaupt nicht ganz wortgetreu wiedergibt, auch von dieser Salluststelle
Gebrauch gemacht hat. Sehr viel wahrscheinlicher aber wird es doch wohl
sein, daß die Redewendung, die Sallust mit Cicero gemeinsam hat, wirklich
schon bei diesem zu lesen war, von dem dann also Sallust sie entlehnt
haben dürfte. Auf alle Fälle stimmt Sallusts Aussage inhaltlich mit dem,
was Cicero gesagt haben muß, so eng überein, daß man sich der Folgerung,
er habe Ciceros Erörterungen bei der Niederschrift seines Satzes unmittelbar

vor Augen gehabt, kaum wird entziehen können. Es wäre nicht unwichtig,

wenn sich hier beobachten ließe, wie Sallust in seiner Schilderung des
altrömischen Wesens eine philosophisch erwogene Voraussetzung zu einem
tatsächlichen Verhalten umgeformt hat. Freilich hatte jene philosophische
Überlegung selbst auch auf die eigenständige Geisteshaltung der Römer
Bezug genommen (vgl. auch Anm. 7).



40 Harald Fuchs

xà 5s stcì to apx.siv), und wo in Übereinstimmung damit an einer
späteren Stelle (7, 14, 1333b 38 ff.) dem gesunden Staate die
Aufgabe zugewiesen wird, als erstes selber seine Unabhängigkeit
zu wahren, sodann aber auch über solche, die sich beherrschen
lassen, zu deren eigenem Besten die Herrschaft zu gewinnen
(r»]v Twv TuoXsfUxwv aax-fjaiv où toutou x.<*pw 0£t [xsXsTäv, "va xa-
TaoouXucwvTai tcÙç àva^îouç, àXX' iva xpwTov uiv aùxoi [htj SouXsù-

awffiv sTs'potç, STCsiTa otuwç Ç^TÛat, tyjv T)ys|j.ovîav tï]Ç «cpsXeîaç svsxa
tòv àpxo[JLs'v6)v, àXXà fn.r] tcocvtwv SsCTCOTSi'aç) und ferner die
Menschen, die eines freien Lebens nicht wert sind, in Dienstbarkeit
zu halten (TpÎTov 8È to SsottoÇsiv twv à£î«v oouXsùsw)7.

Wenn Rutilius also in dem Satze, der soeben betrachtet
wurde, unter der Einwirkung Ciceros steht und einem Gedanken
Form verleiht, der schon in griechischen Überlegungen der Po-
liszeit vorgebildet war8, so gibt er im nächsten Verse (V. 65)
Beobachtungen wieder, die allein am tatsächlichen Verhalten der
Römer gewonnen worden sind. ,Denn von den Römern wie
auch von den Griechen ist schon früh sehr klar erkannt worden,

daß eine der Voraussetzungen der römischen Erfolge
die Freigiebigkeit gewesen ist, mit der den Unterworfenen
die Rechtsgemeinschaft und sogar das volle Bürgerrecht
zuerkannt wurde. Bereits im Jahre 214 vor Christi Geburt hat
der König Philipp V. von Makedonien die Larissaeer darauf

7 Aristoteles greift in seinen kurzen Bemerkungen (zu 1, 5 vgl. auch
H. Fuchs, Augustin und der antike Friedensgedanke, Neue Philol. Unters. 3,

Beri. 1926, 8 Anm. 1) vermutlich auf ausführlichere Erörterungen zurück, in
denen das Recht der Herrschaft schon von anderen mit ähnlichen Gründen
behandelt worden war. Die Überzeugungen, die durch solche Schriften
vermittelt wurden, gibt auch Aristides in der Romrede wieder: a.Q-/tiv fjlv yào
oiç fit'i dvvafiiç ov gosvtJqiov, ars^rtGrJai â^vno zcôv xQtizroviûv ò &tvztgôç, ipaai,
nXovç (or. 26, 68). Den Römern sind diese griechischen Gedanken, durch die
sie ihre eigenen Auffassungen geklärt und gesichert sahen, sehr bald zu einem
festen Besitz geworden. Das Zeugnis Sali. Cat. 12, 4 ist schon oben in
Anm. 6 anzuführen gewesen. Ferner sagt Livius 22, 13, 11, daß im Hanni-
balischen Kriege die römischen Bundesgenossen deswegen nicht abgefallen
seien, quia iusto et moderato regebantur imperio nec abnuebant, quod unum
vinculum fidei est, melioribus parere, und Tacitus läßt ann. 13, 56 einen
römischen Statthalter, gegen dessen Anordnungen ein Germanenstamm
Einwände erhoben hatte, das herrische Wort sagen patienda meliorum
imperia (in diesen beiden Stellen, auf die W. Capelle, Griech. Ethik u. röm.
Imperialismus: Klio 25, 1932, 97 aufmerksam gemacht hat, wird durch
meliores das griechische xçtiizoviç wiedergegeben).

8 Die Übereinstimmung mit Cicero wird wohl so zu erklären sein, daß
Rutilius eben die Schrift über den Staat im Gedächtnis hatte. Das

sprachliche Vorbild für seinen Vers war Claudian IV cons. Hon. 116

profuit hoc vincente capi.



Zur Verherrlichung Roms 41

hinweisen können, daß die Römer » sogar die Sklaven, die sie

freigelassen haben, in die Bürgerschaft aufnehmen und ihnen
zu den Ämtern Zutritt geben und daß sie dadurch nicht nur
ihre eigene Vaterstadt groß gemacht, sondern fast in siebzig
Orte Kolonien ausgesandt haben «9. Seit dieser scharfblickenden

ersten Feststellung ist das römische Verhalten durch alle
Zeiten hindurch oft gerühmt worden10. Allgemein bekannt
sind die Worte des Kaisers Claudius, die Tacitus ihn in der
Rede für das von den Galliern erbetene ius honorum in urbe
adipiscendorum aussprechen läßt (ann. ii, 24): quid aliud
exitio Lacedaemoniis et Atheniensibus fuit, quamquam armis
pollerent, nisi quod victos pro alienigenis arcebant at conditor
nostri imperii tantum sapientia valuit, ut plerosque populos
eodem die hostes, dein cives habuerit. Trotz seiner Kenntnis
gerade auch der griechischen Geschichte hat Claudius allerdings

in der Rede, die er wirklich vor dem Senat gehalten hat,
einen solchen Vergleich zwischen Rom und den beiden grie-'
chischen Staaten nicht vorgebrachtn. Aber Tacitus ist, als er
in seiner Umstilisierung der Rede den Vergleich aus eigenem
Recht hinzufügte, doch auch nicht ganz selbständig gewesen.
Was er sagt, schuldet er einer früheren Schrift, die sich
vielleicht sogar noch genauer ermitteln läßt. Denn in auffallender
Übereinstimmung begegnen seine geschichtlichen Angaben samt
ihrer Beurteilung auch bei Dionys von Halikarnass in jener
Übersicht über die Leistungen des Romulus, deren Grundlage
eine Werbeschrift für Caesars Monarchie gewesen zu sein
scheint12. Dort heißt es, daß Romulus unter anderem den

ausgezeichneten und ganz ungriechischen Grundsatz befolgt habe,

9 Syll. Inscr. Graec.3, 543, 32 ff.; in den Einzelheiten ist der König
nicht ganz zuverlässig unterrichtet gewesen; vgl. Geizer, Röm. Politik bei
Fabius Pictor: Hermes 68, 1933, 146.

!» Diod. 32, 4, 4 Polyb.). Cie. Balb. 31; off. 1, 35. Liv. 1, 33, 1;
8, 13, 16; 26, 24, 3 Polyb. ?; s. Geizer a. O.). Dion. Halic. ant. 1,
9, 4; 2, 15/17; 3, 10 f.; 4, 23, 4; 14, 6, 3. Sen. ir. 2, 34, 4. Tac. ann.
11, 24. Coripp. loh. 8, 461 ff.; dazu kommen aus der Kaiserzeit noch die
von Gernentz 133 ff. angeführten Stellen Arist. or. 26 (in Rom.), 59 ff.,
bes. 63. 65. Prudent. Symm. 2, 608 ff. Claud. Stil. 3, 150 ff. Liban, or.
30, 5, III p. 90 F; vgl. auch Aur. Vict. 11, 12 f.

11 Das zeigt die urkundliche Wiedergabe der Rede auf der Tafel von
Lyon (CIL 13, 1668).

12 Daß Dion. Halic. ant. 2, 3/29 auf der erwähnten Werbeschrift
beruht, hat Pohlenz, Hermes 59, 1924, 158 ff. sehr wahrscheinlich gemacht;
andere Auffassungen bei A. v. Premerstein, Vom Wesen und Werden des

augusteischen Prinzipats: Abh. Bayer. Akad. 1937, 9 ff. und F.Cornelius,
Untersuchungen zur frühen röm. Geschichte, München 1940, 27 Anm. 59.



42 Harald Fuchs

die Bewohner der unterworfenen Städte nicht zu töten oder
zu versklaven und nicht ihre Ländereien veröden zu lassen,
sondern Siedler in ihre Gebiete zu schicken und die Städte
selbst zu Kolonien zu machen oder sie sogar mit dem Bürgerrechte

zu versehen. Diese kluge Politik, die von allen späteren
Geschlechtern beibehalten worden sei, habe zur Folge gehabt,
daß die Römer allmählich zu einem der menschenreichsten
Völker der Erde geworden seien, das in seiner kampferfüllten
Geschichte auch die schwersten Einbußen habe ausgleichen
können. Demgegenüber müsse man auf griechischer Seite den
Spartanern, den Thebanern und auch den auf ihre Klugheit
so stolzen Athenern jedes Lob versagen, die allzu sehr nur an
die Reinerhaltung ihres Blutes (to sùysvs'ç) gedacht hätten und,
da sie keine Fremden in das Bürgerrecht aufnehmen mochten,
nicht lebenskräftig genug gewesen seien, um ihre Herrschaft
zu behaupten13. Ähnlich wie es hier geschieht, weist auch
Cicero in seiner Rede für Baibus auf den König Romulus hin,
der in beispielgebender Weise den unterworfenen Feinden das

Bürgerrecht verliehen hatte14. Aber das Gegenbild der
griechischen Staaten, die sich durch ihre Engherzigkeit um ihre
Herrschaft gebracht haben, findet sich nur bei Tacitus und
Dionys15. Die Übereinstimmung zwischen ihnen wird kaum
anders zu erklären sein, als daß sie beide ihre Angaben an
einem und demselben Orte gefunden haben16. Nun ist die

13 Dion. ant. 2, 16 f. Ähnlich äußert Dionys sich ant. 14, 6, 2, wo er
davon spricht, wie milde die Römer das unterworfene Tusculum behandelt
haben (vgl. Cie. Balb. 31; off. 1, 35) no'kiztiav syvmaav toïç XQaXiq&itai
%ai>i(faa&ai, ndvziov fjizaà'ovztç lôv zoiç'Piofjaiotç fiizrjv; darauf folgt eine

längere Erörterung, wie barbarisch die Griechen gegen ihre Feinde sein konnten,

während umgekehrt auch Barbaren die Forderungen der griechischen
Menschlichkeit erfüllten.

1,4 Cie. Balb. 31 illud maxime nostrum fundavit imperium et populi
Romani nomen auxit, quod Romulus foedere Sabino doeuit etiam hosti-
bus reeipiendis augeri hanc civitatem oportere. cuius auctoritate et exemplo
numquam est intermissa a maicribus nostris largitio et communicatio
civitatis.

15 Aristides handelt in der Romrede 40 ff. sehr einsichtig (auf Grund
welcher Überlieferung?) von den Fehlern, an denen die griechischen
Machtgebilde zugrundegingen. Aber die Engherzigkeit in der Verleihung des

Bürgerrechtes nennt er weder dort noch später, wo er die römische
Großzügigkeit rühmt (63. 65). Ganz allgemein gehalten ist Ciceros Bemerkung
off. 2, 26, daß die Spartaner als iniuste imperantes nach der Schlacht bei
Leuktra von ihren Bundesgenossen im Stiche gelassen wurden. Ähnlich!
hatte schon Isokrates von dem Ungeschick gesprochen, mit dem die Spartaner

wie auch die Athener ihre Bundesgenossen behandelt hatten (Sparta -,

de pace 100; vgl. panathen. 57; Athen: de pace 78. 105; vgl. 134).
16 Daß Tacitus von Dionys abhängt, wird man nicht glauben wollen.



Zur Verherrlichung Roms 43

Vorlage, welche Dionys benutzt hat, bereits festgestellt worden:
er hat alles, was er über die Staatseinrichtung des Romulus
mitteilt, einer Schrift entnommen, die am Ende der römischen
Revolutionszeit die aufkommende Monarchie zu stärken suchte,
indem sie zeigte, wie die neue Staatsform in dem ehrwürdigen
Königtum des Romulus ihr Vorbild habe. Daß diese Schrift,
die vermutlich von einem griechischen Verfasser stammte17,
auch Tacitus bekannt gewesen ist, wäre kein ganz unwichtiges
Ergebnis.

II.

Der Freigiebigkeit, mit der die Römer den Unterworfenen
das Bürgerrecht verleihen, entspricht die Großmut, mit der
sie den Besiegten gleich nach dem Siege entgegenkommen.
So hatte Rutilius in seinem Lobe Roms auch die victrix dementia

(V. 69) zu erwähnen18. Die Vorstellungen von dieser Großmut
reichen weit in die römische Vergangenheit zurück und
gehören zu den frühesten Überzeugungen der römischen
Selbstauffassung 19. Das Verhalten an sich, das ohne Zucht und

17 Pohlenz 189. Gerade auch der Hinweis auf Sparta und Athen kann
nur von einem Griechen herrühren.

18 Kurz darauf, V. 71, begegnet sie als certandi bona parcendique volup-
tas.

19 Das hat zuerst R. Harder, Antike 5, 1929, 300 ff. (vgl. Hermes 69,
1934, 64 ff.) gezeigt. Daß die Schlüsse, die er aus den zur Verfügung
stehenden Zeugnissen gezogen hat, richtig sind, ist gegenüber früheren
Einwänden (bei Dahlmann, dementia Caesaris : Neue Jahrb. 10, 1934, 17 ff.
U. Knoche, Magnitudo animi: Philologus Suppl.-Bd. 27, 3, 1935, 74 ff. W.
Otto, Abh. Bayer. Akad. N. F. 11, 1934, 38 ff.) etwa gleichzeitig von Haffter
in dem oben Anm. 5 erwähnten Aufsatz 104 ff. und von V. Foschi in
seinem gedankenreichen Buche über die Grundwerte altrömischer
Staatsgesinnung in dem Geschichtswerke des Sallust, Berlin 1940, 83 ff.
erwiesen worden. — Es mag nicht unnütz sein, die bedeutsamsten Stellen,
an denen von der römischen Großmut gegen fremde Völker die Rede
ist (nur diese Seite kann hier in Betracht gezogen werden), in einer Übersicht

vorzuführen, in der auch die kennzeichnenden griechischen und
lateinischen Worte (vgl. Dahlmann 26) angegeben werden: Polyb. 15, 17, 3/5:
71QÔOÇ fjsyaXòipi'xog wie 30, 31, 15. 18, 37, 7 Liv. 33, 12, 5/7. 9):
nçàoç gsiXdv&çamoç, dazu /jszqioç wie 27, 8, 8; s. a. 21, 17, 1. — Diod.

Polyb.) 28, 7: snisCxsia wie 29, 10; 33, 26, 2; 32, 4, 4, wo auch

ijfisçozriç; 32, 2, wo auch gsiXavtrgomia (vgl. unten). 31, 8: gsiXav&çwnia
ê'/.soç (j.tyaX.oipv%oç. 31, 3, 3: evyvas/uoovvrj zov sXsov ¦ (vgl. Poseidon, b.
Plut. Marc. 20, 1). — Cato b. Gell. 6, 3, 52: dementia mansuetudo. —
Sali. ep. 1, 3 f. : benignitas dementia. Cat. 9, 3. 5 (verwertet v. Augustin
ep. 138, 9) : aequitas ignoscere. 34, 1 : mansuetudo misericordia, hist. 1,
55 (or. Lep.), 1: dementia probitas; vgl. Pöschl 63 ff. 81 ff. — Cie. Rose.
Am. 154: lenis wie Hör. c. s. 52. Verr. 2, 2, 4: misericordia. Verr. 2, 4, 73:



44 HaraldFuchs

Mäßigung nicht denkbar ist20, kann sich nur bei solchen
Menschen finden, in denen die Vernunft den Leidenschaften
gebietet. Die iracundia, die in irgendeiner Weise an jedem Kampfe
beteiligt ist, muß in ihnen dem consilium, das rafòoc dem Xoyoç
weichen. So vermag Cicero in der Rede, die er nach der
Begnadigung des Marcellus über Caesars mansuetudo, dementia,
modus und sapientia gehalten hat, die drei » Leistungen « des
animum vincere, iracundiam cohibere, vieto temperare
unmittelbar nebeneinander zu nennen, und so will er Caesar dort
zu den Männern gerechnet wissen, die sich Bewunderung
erworben haben, weil sie clementer, mansuete, iuste, moderate,
sapienter gehandelt haben in iracundia praesertim, quae est
ini?nica Consilio, et in victoria, quae natura insolens et superba
est21. Aber was für den einzelnen gilt, gilt auch für den Staat.
In der großen Senatsrede, die Sallust im ,Catilina' dem Cato
zuweist, läßt er diesen als seine Überzeugung aussprechen

: » Glaubt nicht, daß unsere Vorfahren durch Waffen

den Staat aus seiner Kleinheit zur Größe gebracht haben.
Wenn dem so wäre, dann müßte er so, wie wir ihn jetzt
besitzen, der allerschönste sein: denn an Bundesgenossen und
Bürgern, zudem an Waffen und Pferden stehen uns größere
Mengen zu Gebote als ihnen. Sondern anderes ist es gewesen,
das sie groß gemacht hat, und dieses fehlt uns: im Innern

mansuetudo wie 2, 5, 115, wo auch dementia, leg. 1, 19: démens,- s. a.
Sest. 57. — Prop. 3, 22, 21; vgl. 2, 16, 42. — Dion. Halic. ant. 4,27,5:
snitixiia fitTQiòiì^; vgl. 8, 36, 4. — Liv. 3, 2, 5: dementia wie 26, 14,

2; 33, 12, 7; 45, 8, 5; 45, 22, 4, ferner 44, 9, 1, wo auch fides,- ebenso
45, 4, 7. Liv. 39, 55, 1: lenitas wie Veil. Pat. 2, 86, 2. Liv. 31. 31. 16

Polyb.?; s. Geizer, Philologus 86, 1931, 283; ähnl. Ioseph. bell. 6, 333):
victis ignoscere wie 37, 45, 8; August. Mon. Ancyr. 1, 3. Liv. 30, 42, 17:
victis parcere wie 33, 12, 7; Verg. Aen. 6, 853; Coripp. Iust. 3, 28 ff.
Liv. 33, 12, 9: müis wie Stat. silv. 1, 1, 25 ff.; s. a. Liv. 29, 8, 4. —
Ovid. fast. 2, 143; vgl. am. 1, 2, 52. — Ioseph. bell. 1, 27 : ytiâaZs. 3, 346.
ijfjtfioç wie 5, 372. 6, 333: gsiXav&çamia wie Aristid. or. 26, 66. — Stat. silv.
3, 3, 168 f.: dementia. — Tac. ann. 2, 10: dementia. 12, 20: beneficentia. —
App. Pun. 50 ff. (s. u. Anm. 25). — Claud, bell. Gild. 97: placidus; vgl.
Ovid. met. 8, 57. — Zu den gleichartigen Vorstellungen im früheren
Griechentum s. Gernentz 130 Anm. 1; 131'2 Anm. 2. Theiler (oben Anm. 1) 266.
Pöschl 63 Anm. 1; vgl. auch K.Kempen, Procopii Gazaei in imperat. Anasta-
sium panegyr., Diss. Bonn 1918, 28.

20 Über die moderatio als römischen Lebenswert grundlegend Pöschl
59 ff.

21 Cie. Marc. 1. 8. 9; der iracundia wird das consilium entgegengestellt

auch Pubi. Syr. sent. 110: Consilio melius vincas quam iracundia.
Daß es zum Wesen des noâoç gehöre, sich nicht vom ndlrog hinreißen .zu
lassen, sondern zu handeln <isç âv ò Xôyoç zdçr], sagt Aristoteles eth. Nie.
4, 11, 1125 b 34 ff.; vgl. Theiler a.O.



Zur Verherrlichung Roms 45

Arbeitsfreude, draußen gerechte Herrschaft, die freie Kraft
des Denkens, die weder in Schuld noch in Leidenschaft
verstrickt ist «. Der animus in consulundo liber neque delicto neque
lubidini obnoxius, den nach Catos Auffassung die Vorfahren
besessen haben, ist der alte feste Römersinn, der unnachgiebig
gegen alle Verlockungen der Welt und gegen jeden Ansturm
eines unvernünftigen Begehrens in freier Wahl die richtigen
Entscheidungen trifft22. Er wird sich vor allem in den Zeiten
nach gewonnenen Kriegen zu bewähren haben, wenn der Haß
und das Verlangen nach Rache noch in den Herzen lebt. Dann
zeigt er sich eben in der Großmut, die auch dem Unterworfenen

sein Lebensrecht und seine Lebenswerte beläßt und ihn
durch die Wohltat eines in kluger Beschränkung gestalteten
Friedens zu dauernder Dankbarkeit verpflichtet23. Raro simul
hominibus bonam fortunam bonamque mentem dari; populum
Romanum eo invictum esse, quod in secundis rebus sapere et
consulere meminerit soll nach der Darstellung des Livius der
Karthager Hasdrubal gesagt haben, als er am Ende des zwei-

22 Die lubido ist hier, wo der animus in consulundo liber näher
gekennzeichnet werden soll und wo der Blick gleichermaßen auf die
Verhältnisse, die domi und die foris herrschten, gerichtet wird, ganz allgemein
als das unüberlegte Begehren zu verstehen, das den Geist zu verwirren
und das Denken in seiner Sicherheit zu beeinträchtigen droht; richtig
F. Egermann, Die Prooemien zu den Werken des Sallust: Sitzungs-Bericht

Wien. Akad. 214, 3, 1932, 46. In dieser Bedeutung erscheint das

Wort auch zu Beginn der Rede Caesars 51, 1 ff. in Sätzen, die als die
beste Erläuterung dessen, was Sallust an der späteren Stelle sagt, hier
ausgeschrieben seien : omnis hömines. qui de rebus dubiis consultant,
ab odio amicitia ira atque misericordia vacuos esse decet. haud facile
animus verum providet, ubi illa officiunt, neque quisquam omnium lubidini
simul et usui paruit. ubi intenderis ingenium, valet, si lubido possidet, ea

dominatur, animus nihil valet, magna mihi copia est memorandi.., quae
reges atque populi ira aut misericordia impulsi male consuluerint. sed ea
malo dicere quae maiores nostri contra lubidìnem animi sui recte atque
ordine fecerint. In der Rede des Cato freilich verengert Sallust die lubido
sogleich zur avaritia und ambitio. — Wie der Caesar des Sallust vor der
Wirkung der Gunst und Mißgunst warnt, so hatte sich der alte Cato vor
dem Schaden gefürchtet, der aus der Verblendung des Glückes entstehen
könnte. In seiner Rede für die Rhodier erinnerte er daran, daß secundae

res laetitia transvorsum trudere soient a recte consulendo atque intelle-
gendo (Gell. 6, 3, 14; vgl. unten Anm. 39). Wieviel das richtige consulere
für die Römer bedeutete, zeigt anschaulich auch der recht urtümlich
wirkende Satz, den bei Sallust Cat. 52, 59 der jüngere Cato ausspricht : vigilando

agundo bene consulundo prospere omnia cedunt.

23 Über die sittlichen ,Grundwerte' der römischen Staatskunst handelt
ausgezeichnet Pöschl 90 ff., der auch den Widerstreit zwischen den Gedanken
und der Wirklichkeit nicht unberücksichtigt läßt (s. bes. 103 ff.).



46 HaraldFuchs

ten Punischen Krieges den römischen Senat um Frieden bat24.
So hat er zwar in Wirklichkeit nicht gesprochen25, aber der
Satz verliert dadurch, daß erst Livius ihn in der geschichtlichen

Besinnung des augusteischen Zeitalters gestaltet hat,
nichts von seinem Wert26.

Der sallustische Cato hatte in seiner Rede erklärt, daß der
römische Staat nicht durch die Gewalt der Waffen, sondern
durch die sittlichen Kräfte, die in ihm lebendig waren, groß
geworden sei27. Wenn er damit dem kriegerischen Machteinsatz

des Staates28 die menschliche Haltung der Vorfahren
gegenüberstellte, wie sie sich vor allem in den Verlockungen
des Friedens gezeigt hatte, so hat er bewußt einen Gedanken
umgeformt, der unter seinen Zeitgenossen nach Art eines

24 Liv. 30, 42, 16; etwas später heißt es (populum Romanum) plus
paene parcendo victis quam vincendo imperium auxisse; vgl. dazu oben
Anm. 19.

26 Bei Appian Pun. 50 ff. hält Hasdrubal seine Rede vor dem siegreichen

Scipio. Er wendet sich dort an den ïXsoç zmv iviv%oi,i>t<isv (51) und
fordert die Römer auf, /jszçionaftôsç xç^aêai zatç iilnçaçiatç (vgl- auch
das Ende der Rede, wo die sç nàvza fiitQionâ&sia der Römer erwähnt
wird) und ihrer fjsyaXotpçoavvrj würdig zu handeln. Denn: Et! nçàaaoraiv
sv scorala zò ipiXavScionöv saziv (52). Durch diese griechischen Worte, die
in der Rede des Hasdrubal wohl schon Polybios verwendet hatte, schimmern
die entsprechenden römischen Ausdrücke deutlich hindurch.

26 Daß die Augusteer in ihren grundsätzlichen Urteilen über die
römische Staatskunst älteste Überzeugungen wiedergeben, ist seit Geizers
Aufsatz über Fabius Pictor (oben Anm. 9) eine gesicherte Erkenntnis.

27 Diese Kräfte zeigen sich in dem animus in consulundo liber, in der
industria (über diesen römischen Wertbegriff vgl. Pöschl 16 f.) und im
iustum imperium. Den zuletzt erwähnten Ausdruck verwendet Sallust, weil
ihm das philosophische' Wort iustitia zu blaß ist, das bei ihm überhaupt
nur ein einzigesmal begegnet (Cat. 10, 1; s. Pöschl 81).

28 Als die Machtmittel des Staates werden neben den Menschen, die
zu Gebote stehen (socii und cives), die arma und equi genannt. Die besondere

Erwähnung der equi kann zunächst befremdlich erscheinen. Demosthenes
hatte in dem Satz, den Sallust hier nachgestaltet hat (Phil. 3, 40), anscheinend
viel natürlicher von den aa\uaza, xçrjfiaza und der SXh] xazaoxivij gesprochen.

Aber Sallust hat den Cato in römischer Weise reden lassen wollen, und
für das römische Denken ist die Dreiheit » Männer, Waffen, Rosse « seit alten
Zeiten ein fester Begriff. So heißt es schon bei Plautus Bacch. 927 in dem
großen Liede des Chrysalus, die Atriden hätten Pergamum erobert armis
equis exercitu atque eximiis bellatoribus. Ganz entsprechend läßt Tacitus
ann. 12, 37 den stolzen Silurenfürsten Caratacus von der Macht, die er
früher besessen hatte, sagen habui equos viros arma opes, und ähnlich
kennzeichnet Tacitus hist. 1, 51 die Macht der Vitellianer durch die
Worte viri arma equi supererant (vgl. auch Nep. Ham. 4, 1 equis armis
viris pecunia totam locupletava Africam). Formelhaft hat also auch
Cicero gesprochen, wenn er sich Phil. 8, 21 zu dem Wunsche bekannte,
ut omnes. armis equis viris D. Bruto subveniremus. Daß er hier aber



Zur Verherrlichung Roms 47

Schlagwortes verbreitet gewesen ist29. Denn auf die Frage,
durch welche Eigenschaften die Römer ihr Reich gewonnen
hätten, stand in weiten Kreisen die Antwort zur Verfügung,
der Erfolg sei durch zweierlei errungen worden: durch die
Tapferkeit im Kriege und die Vernunft nach dem Siege. Duo
sunt quibus extulit ingens Roma caput, virtus belli et sapientia
pacis heißt es in einem spätlateinischen Gedichte, dessen
Verfasser als letzter noch einmal dem alten Gedanken Ausdruck
gegeben und für ihn dabei am Ende gar die einprägsamste
Fassung gefunden hat30. Duabus his artibus, audacia in bello,
ubi pax evenerat aequitate, seque remque publicam curabant
sagt Sallust in der Einleitung zum ,Catilina' (9, 3) von den
Vorfahren, denen noch die boni mores eines unverdorbenen
Volkes eigen waren. Toîç u.s'XXouat.v sTs'puv ap^siv 5üo itpocsïvai Ssi

fast sogar mit Notwendigkeit diese Worte gebrauchen mußte, ergibt sich
daraus, daß sie auch an einer anderen Stelle gerade bei der Erwähnung
einer staatlichen Hilfeleistung nebeneinanderstehen: armis viris equis com-
meatibus iuvant iuvabuntque sagt bei Livius 22, 39, 11 Fabius Maximus
von den socii und cives in Italien, auf deren Hilfe Rom sich verlassen
kann (wörtlich übereinstimmend Sisenna 113 armis equis conmeatibus nos
magis iuverunt exleges; aber Livius ahmt nicht etwa diese Stelle nach,
sondern beide Schriftsteller bedienen sich derselben gebräuchlichen
Wendung; vgl. auch Tac. hist. 1, 57 auxilia equos arma pecuniam offerentes;
ann. 1, 71 arma equos aurum offerentes; hist. 3, 2 viros equos tributa).
Häufiger noch als die volle Dreiheit (s.a. Sali. ep. 2, 10, 7: unten
Anm. 29; auch Mela 2, 86 viris equis ferro) kommen die einzelnen Glieder

in Paaren nebeneinander vor. Darauf darf hier nicht mehr eingegangen
werden (der Thesaurus unterdrückt leider allzu viele Stellen: 5, 2, 732,
66 ff.; 733, 56 ff.; auch Wölfflin, Arch. f. lat. Lexikogr. 7, 1892, 314 hilft
nicht weiter). Nur auf das Selbstzeugnis des Sallust ep. 2, 10, 2 haud
ferme armis atque equis corpus exercui sei noch rasch hingewiesen, das

nur verstanden werden kann, wenn man das Formelhafte des Ausdrucks
würdigt, und auf Vergils Vers Aen. 9, 777 semper equos atque arma
virum pugnasque canebat, bei dessen Erklärung man nun nicht mehr zu
schwanken braucht.

29 Zugleich entwickelte er einen Gedanken weiter, den er früher einmal
im eigenen Namen vorgetragen hatte; ep. ad Caes. 2, 10, 7 f. maiores
nostri, cum bellis asperrumis premerentur, equis viris pecunia amissa,

numquam defessi sunt armati de imperio certare. non inopia aerarii, non
vis hostium ingentem eorum animum subegit quin quae virtute ceperant
simul cum anima retinerent. atque ea magis fortibus consiliis quam bonis
proeliis patrata sunt. at hoc tempore homines nobiles per superbiam
cunctis gentibus moderantur.

30 ,Sulpicia' sat. 20 f.; die sprachliche Gestaltung nach Verg. ecl. 1,
24 f. verum haec (sc. Roma) tantum alias inter caput extulit urbes, quantum

lenta soient inter viburna cupressi. —¦ Die Annahme, das als Ganzes
sehr unbeholfene Gedicht sei ein Werk der Humanistenzeit, wird durch
die Zusammenhänge, die oben im Texte aufgezeigt werden, wohl
endgültig widerlegt.



48 HaraldFuchs
TaÜTa, T7]v sv Tw TCoXsp\sïv iaxùv xai ty]v sv tù ßouXsusa^rai tppóvTjffiv ¦

<x rapi T|(i.àç saw à(ji(pÓTspa läßt Dionys von Halikarnass in
einer Rede den König Tullus Hostilius erklären, der dann weiter
als Beweis dafür, daß die Römer diese beiden Eigenschaften des
àvSpeîov und des <ppóvifj.ov wirklich besitzen, ihren nur durch sie

ermöglichten raschen Aufstieg nennt31.
An der letzten dieser drei Stellen ist freilich nicht mehr

ausdrücklich von der Mäßigung gegenüber den Unterworfenen,
sondern nur noch allgemein von dem Vorwalten der Vernunft
bei allen Überlegungen die Rede. Damit entfernt sich die
Stelle ein wenig von den beiden zuerst erwähnten, nähert sich
aber zwei anderen Aussagen des Sallust, die ebenfalls in
allgemeinerer Weise die Kraft und die Vernunft der Vorfahren
rühmen. Beide Stellen finden sich in einem Abschnitte der
Senatsrede Caesars, auf die später Cato zu antworten hatte.
An der ersten Stelle (51, 37) sagt Caesar nur kurz, daß die
Vorfahren neque consilii neque audaciae umquam eguere32,
an der zweiten Stelle (51, 42) lenkt auch er den Bück auf die
Anfänge Roms und betont, wie die beiden Eigenschaften, die
hier als virtus und sapientia bezeichnet werden33, den römischen

Staat zu seiner Größe emporgeführt haben: profecto
virtus atque sapientia maior illis fuit, qui ex parvis opibus
tantum imperium fecere, quam in nobis, qui ea bene parta
vix retinemus. Daß aber die Vorstellung von den beiden Kräften,

die das Reich geschaffen hatten, schon lange vor der Zeit
des Sallust den Römern durchaus geläufig gewesen ist, zeigt
die Tatsache, daß bereits Cicero in seiner ersten politischen
Rede mit völliger Selbstverständlichkeit hatte aussprechen können

maiores nostros non modo armis plus quam ceteras na-
tiones, verum etiam Consilio sapientiaque potuissesi. Als die

31 Dionys. ant. 3, 11, 9; vgl. auch App. Pun. 52, wo Hasdrubal die römische

fjizQiondxtiia anruft,welche fiszà zùsv 'ón'Xmv die Römer tç xoaovzov ênfiçiv
àçxhS '¦'¦ai âvvdfismç; vgl. Anm. 25; etwas anders Aristides in der Romrede 41.

32 Die audacia steht hier als Gegenbegriff zum consilium wie sonst
zumeist die virtus oder der animus; vgl. Thes. Ling. Lat. 4, 456, 30 ff. 82 ff.
Wenn Livius 21, 4, 5 Hannibals audacia und consilium rühmt, so wird er
an die bei Polybios 3, 47, 7 erwähnte zòXfii] und nqòvoia gedacht haben.
Über das Begriffspaar Kampfkraft und Klugheit (Kriegertum und Weisheit)

im Helden- und Herrscherlobe der Antike (seit Jl. 7, 288 f.; 9, 53 f.)
und des Mittelalters handelt lehrreich E. R. Curtius, Ztschr. f. roman. Phi-
lol. 58, 1938, 200 ff.

33 Zur Bedeutung des Wortes virtus bei Sallust s. Pöschl 12 ff.; bes. 26.
34 Cie. Rose. Am. 69. Auf die Besonderheit dieses Gedankens ist

H. Roloff, Maiores bei Cicero, Diss. Göttingen 1938, nicht aufmerksam
geworden. Wie Landgraf im Kommentar zur Stelle verweist er 69 Anm. 4
zunächst nur auf de or. 1, 197, wo Cicero sagt, der Vergleich zwischen



Zur Verherrlichung Roms 49

Zuhörer Ciceros diese Worte vernahmen, wird wohl den
wenigsten von ihnen bewußt gewesen sein, daß damit einem
Lehrsatz Genüge geleistet wurde, den schon Jahrzehnte vorher
ein Grieche aufgestellt hatte, ot Taç ï^su-oviaç rapirai^o-ao^a!.
ßouXorjisvot, xTÙvTat. (xsv aÙTaç avSpsîa xai cuvs'ffst,, irpoç aù'^aiv Ss

|xsy(xXY)v ayouaiv stusixswc xai cpiXavSrpora'a, aaçaXÎÇovTat, 5s cpó/3u

xai xaTarcXi^si lautete das » Naturgesetz der Hegemonie «, wie
Polybios es formuliert hatte und wie er es in allen
Machtgebilden der Geschichte sich verwirklichen sah 35. Ob aber
Polybios selbst für seinen Satz nicht vielleicht auch ältere römische
Überzeugungen verwendet hat, in denen wie die mansuetudo und
die dementia so auch die virtus und das consilium ihre Bedeutung

hatten, mag immerhin erwogen werden.
Zu den Zeugnissen für die Lebenskraft dieser Anschauungen

gehört nun auch ein Abschnitt in dem Gedichte des Rutilius
Namatianus (i, 81/92).

omnia perpetuos quae servant sidéra motus
nullum viderunt pulchrius imperium.

quid simile Assjtüs conectere contigit armis?
Medi finitimos condomuere suos.

85 magni Parthorum reges Macetumque tyranni
mutua per varias iura dedere vices,

nec tibi nascenti plures animaeque manusque,
sed plus consilii iudiciique fuit,

iustis bellorum causis nec pace superba
90 nobilis ad summas gloria venit opes.

quod régnas minus est quam quod regnare mereris :

excedis factis grandia fata tuis.
dem römischen und dem griechischen Rechte zeige, quantum praestiterint
nostri maiores prudentia ceteris gentibus. Jedoch fügt Roloff ebd. Anm. 5 u. 6

eine Sammlung von weiteren Stellen hinzu, an denen Cicero in anderer
Hinsicht die sapientia der Vorfahren und ihr consilium, (dieses Wort außer
Rose. 69 auch Verr. 2, 5, 85; dorn. 2; s. a. leg. 1, 19. 90) erwähnt.
Auffallend ähnlich sind dem oben im Text ausgeschriebenen Satze Sali. Cat.
51, 42 die Worte Ciceros de or. 1, 196, wo es heißt, daß die sapientia der
Vorfahren, die sich in iure constituendo betätigt habe, dieselbe sei, die
sich in his tantis opibus imperii comparandis wirksam gezeigt habe.

36 Diod. 32, 2. Der Satz ist von Geizer, Nasicas Widerspruch gegen
die Zerstörung Karthagos: Philologus 86, 1931, 290f. mit Recht für Polybios

in Anspruch genommen worden; ebenda die Kennzeichnung als

»Naturgesetz der Hegemonie «. Bei der Anwendung auf die römische
Geschichte scheint Polybios später neben der diu zcòv önXasv dvÔQsCa die avvsaiç
nicht mehr berücksichtigt zu haben; vgl. Diod. 32, 4, 4 êv..zoiç viwzêçotç
XQÓvois 'Pasfialoi zrjç z&v öXcov rjys[j.ovias ocsftd-evTic ovviozijaavzo fisv avirjv
zrj Sia zcòv önXmv âvâçiicf, nçàç avgrjGtv ai /jsyiazrjv ijyayov inisixsazata
XQcó/xsvoi zoiç xazanoXsfjrj&siai.

Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 42. Band. 4



50 Harald Fuchs

In einem vielerprobten Verfahren wird hier das römische
Weltreich mit den früheren Großreichen der Geschichte
verglichen, von denen jedes nur einen begrenzten Raum hatte
beherrschen können 36. Sie alle sind von Rom überflügelt worden

37, nicht etwa weil Rom in der Zeit seines Aufstieges über
36 Der Begriff des Herrschens wird durch die Worte iura dare

ausgedrückt, die für die römische Herrschaftsvorstellung kennzeichnend sind;
vgl. Fuchs, Augustin (oben Anm. 7) 194 Anm. 1 und jetzt auch F. Christ,
Die röm. Weltherrschaft in der antiken Dichtung, Tübing. Beitr. z. Altert.-
Wiss. 31, Stuttg. 1938, 113 f. Neben den iura stehen in dieser Vorstellung
die leges. Darum spricht Rutilius 1, 77 von den legiferi triumphi und 1,

133, wo er Rom die Ewigkeit der Herrschaft zusichert, von den victurae
Romana in saecula leges.

37 Die Einzigartigkeit des Römischen Reiches hatte schon Polybios
dadurch veranschaulicht, daß er es zu Beginn seines Werkes (1, 2, 1) mit
den schwächeren Machtgebilden der Perser, Spartaner und Makedonen
verglich. Nach seinem Vorbilde haben Dionys von Halikarnass (1, 2) und
Appian (prooem. 8 f.) ihre Geschichtsdarstellungen mit ähnlichen
Vergleichen eröffnet. Das Verfahren, solche Vergleiche vorzunehmen, das auf
das Römische Reich mit besonderem Erfolge Aristides in der Romrede
angewendet hat (or. 26, 15 ff.), ist durch die Rhetorenschule verbreitet
worden, deren einschlägige Lehre bei 'Menander', Rhet. Gr. III p. 376,
31 ff.; 417, 5 ff. vorliegt (Gernentz 99 ff.). Auch Rutilius zeigt in dem
Vergleiche, den er bringt, nicht anders als Claudian Stil. 3, 163 ff. seine
rhetorische Bildung. Was er bietet, unterscheidet sich von anderen solchen
Darlegungen dadurch, daß er zum Vergleiche allein die vier großen
Mächte heranzieht, die nach einer bestimmten Lehre die Vorläufer des
Römischen Reiches gewesen waren (so Aemil. Sura, Hist. Rom- Fragm. 2

II p. 161. Polyb. 38, 22 BW [= App. Pun. 132]. Dion. Halic. a. O.
Aristid. or. 26 [in Rom.], 91 K; or. 13 [panathen.], 183, I p. 299 Dind.,
danach Choricius 32 [apol. mim.], 69, p. 360 F [das Zitat bisher nicht
erkannt] ; hierhergehörig auch Dexippos fr. 29, Hist. Gr. min. I p. 199,
14 ff. Dind., sofern, wie vermutet werden darf, die Meder dort wie wohl auch
Plut. fort. Rom. 317 F nur zufällig fortgelassen sind), und daß er dabei
doch das Römische Reich nicht zum Nachfolger des Perserreiches macht,
das für ihn vielmehr im Partherreiche weiterlebt; bei dieser Auffassung
des Perserreiches konnte Rutilius auch nicht von .der geringeren zeitlichen
Dauer der vier mit Rom verglichenen Reiche sprechen, auf die sonst stets
aufmerksam gemacht wird. Wenn bei solchen Aufzählungen der
Weltreiche die alten Ägypter in der Regel fehlen (vgl. die Stellen bei Gernentz
a.O.; erwähnt werden die Ägypter jedoch in jüdischen und christlichen
Schriften: Orac. Sibyll. 3, 159 ff.; 8, 6 ff.; 11, 19 ff. [nicht auch 4, 49 ff.] ;

danach Lact. div. inst. 7, 15, 13; s. weiter auch Philo qu. Deus immut.
173 ff., II p. 92 f.; los. 134 ff., IV p. 89 WC), so erklärt sich das aus der
Herkunft dieser Staatenlehre, deren östliche Heimat durch ihre Verwendung

im Buche Daniel (2, 31 ff.; 7, Iff.) bezeugt wird und deren
persische Ursprünge unter anderem durch die Persika des Ktesias (Diod. 2,
1/34) wahrscheinlich gemacht werden; vgl. J. W. Swain, The theory of the
four monarchies: Class. Journ. 35, 1940, Iff. (zum Fortwirken der Lehren

des Danielbuches und zur Umdeutung der vier Reiche durch die
späteren Juden und Christen s. außer Swain 15 ff. auch H. Fuchs, Der



Zur Verherrlichung Roms 51

mehr Seelen und Fäuste verfügte38, sondern allein deswegen,
weil es mehr Einsicht und Klugheit besaß. Wieder wird hier
die Kraft der Römer und ihre Weisheit ^;u einem Paare
zusammengeordnet, und wieder wird dabei im besonderen auf
die Anfänge Roms der Blick gelenkt. Wenn Rom Kriege führte,
so waren seine Gründe stets gerecht; wenn es Frieden schloß,
so war es auch im Sieg gemäßigt39. Durch eine klarblickende,
festbegründete Herrschkunst, die in gleicher Weise das Recht
wie auch die Gnade kannte, haben die Römer sich ihr Reich
erworben. Sie herrschten, weil sie zu herrschen verstanden,
und eben darum, so durfte man sagen, hatten sie zu herrschen
auch verdient.

III.
Rutilius hat in seinem Lobgesange auf Rom jedoch nicht

nur von dem Reich und seiner Herrschaft, sondern überdies
auch von der Stadt gesprochen, deren Bauten und Wasserfülle

geistige Widerstand gegen Rom in der antiken Welt, Beri. 1938, 63 f. 65.
69. 72. 77; eine beachtenswerte Würdigung des in der Weltreichlehre sich
äußernden Geschichtsverständnisses bei Alfr. Dove, Der Streit um das

Mittelalter: Ausgewählte Aufsätze hgb. von F. Meinecke, Münch. 1925,
21 ff.; s. dort auch Iff.: Der histor. Begriff des Mittelalters in seiner
Entwicklung und Bedeutung).

38 Helm hat Burmans Einfall anerkannt, daß Rutilius mit V. 87 habe an
Geryones erinnern wollen. Aber diese Deutung wird von dem Verse nicht
nur nicht verlangt, sondern glücklicherweise durch seinen Wortlaut geradezu

ausgeschlossen. Auch mit dem Abdruck von Prudent. Symm 2, 71 f.
(am Ende verstümmelt wiedergegeben) führt Helm in die Irre. — Der
Gedanke, daß die Römer ihren Feinden zahlenmäßig unterlegen gewesen
seien, begegnet in anderer Wendung auch bei Cicero harusp. resp. 19 nec
numero Hispanos nec robore Gallos. sed pietate ac religione omnes
gentes nationesque superavimus.

39 Auf die Gerechtigkeit ihrer Kriege sind die Römer, denen das
bellum iustum auch eine Angelegenheit des Staatsrechtes gewesen ist, stets
bedacht und stolz gewesen; die Belege dafür bei Geizer, Hermes 68, 1933,
137 f. 165; vgl. Haffter (oben Anm. 5) 108 über Plaut. Amph. 203 ff.;
lehrreich ferner Dionys. Halic. ant. 8, 8 ; Einwände bei W. Otto (oben Anm. 19)
39 Anm. 3. — Die pax superba wäre eine Friede, in dem die Verblendung
des Siegesrausches weiterlebte; nach Cie. Marc. 9 (oben S. 44) ist die
victoria wesensmäßig insolens und superba. Daher warnt der alte Cato in
seiner Rede für die Rhodier den Senat vor der superbia und ferocia, die
nach dem Siege über Perseus wohl manche befallen habe, und rät, die
Verhandlungen einige Tage auszusetzen, dum ex tanto gaudio in potestatem
nostram redeamus (Gell. 6, 3, 14). In ähnlicher Gesinnung fordert der
sallustische Caesar Cat. 51, 14 zu einer leidenschaftslosen Behandlung der
unschädlich gemachten inneren Feinde des Staates auf: quod apud alios
iracundia dicitur, ea in imperio superbia atque crudelitas appellatur.



52 Harald Fuchs

dankbare Gegenstände für kunstvolle Beschreibungen waren*0.
Einer glücklichen Erfindung folgend sagte er freilich in dem
Abschnitt, den er der äußeren Erscheinung der Stadt gewidmet
hat (i, 93/114), noch nicht alles, was an sich zu sagen gewesen
wäre. Eine bedeutsame Einzelheit sparte er sich für eine spätere
Stelle auf, wo er zu schildern hatte, wie er nach dem Auszuge
aus Rom sich in Ostia aufhielt und dort längere Zeit auf
günstigen Wind für seine Seereise wartete. Sehnsuchtsvoll
schaute er damals immer wieder auf die » geliebte Stadt «

(1, 35) zurück41, und seinem verklärenden Blicke wollte es
scheinen, als sei der Himmel über Rom strahlender als anderswo

und als leuchte die Sonne dort in ewigem Glänze.

193 nec locus ille mihi cognoscitur indice fumo,
qui dominas arces et caput orbis habet.

sed caeli plaga candidior tractusque serenus
signât septenis culmina clara iugis.

illic perpetui soles, atque ipse videtur
200 quem sibi Roma facit purior esse dies.

Die Vorstellung von dem nie bewölkten Himmel, dessen

Klarheit Rom selbst sich zu bewirken vermag, ist gewiß recht
eigenartig42, und man möchte wissen, wie 'Rutilius zu ihr
gelangt sei. Wie es scheint, hat er auf die Stadt Rom einen
Gedanken übertragen, der früher nicht der Stadt selbst, sondern
vielmehr dem Reiche gegolten hatte. Welcher Art dieser
Gedanke war, lassen einige wenige Zeugnisse erkennen.

Der gefühlvolle Lobpreis, den Plinius im dritten Buche seiner

,Naturgeschichte' (3, 39) einem raschen, von Namen zu Namen
eilenden Überblick über die Beschaffenheit und Besiedelung

« Vgl. Gernentz 18. 46 ff., bes. 52 ff.
« V. 189 f. nach Tibull 1, 1, 59 f.
12 Helm hat sich zu dieser Vorstellung nicht geäußert. Die älteren

Erklärer glaubten den Versen durch eine abschwächende Deutung gerecht
werden zu können: Rutilius habe nur den schimmernden Glanz der
Dächer Roms bezeichnen wollen (so Barth und Wernsdorf) oder aber den
Eindruck wiedergegeben, den er an der dunstigen Tibermündung von der
in reinerer Luft daliegenden Stadt erhalten habe (so Zumpt). Demgegenüber

hat I. Cirino (oben Anm. 3) 169 sich an die Worte des Plinius nat.
hist. 3, 39 erinnert gefühlt, aus denen sie das » schöne Bild « des Rutilius
in raschem - Schlüsse unmittelbar herleiten zu können glaubte. Inwieweit
sie sich damit dem richtigen Verständnis der Stelle genähert hat und wie
viel ihr doch zu deren vollen Würdigung fehlte, wird sich sogleich oben im
Texte erweisen.



Zur Verherrlichung Roms 53

der Halbinsel vorausgeschickt hat, beginnt damit, daß Italien
gerühmt wird als die terra omnium terrarum alumna eadem
et parens, numine deum electa quae caelum ipsum clarius
faceret, sparsa congregaret imperia ritusque molliret et tot
populorum discordes ferasque linguas sermonis commercio con-
traheret ad colloquia et hu?nanitatem hominibus daret breviter-
que una cunctarum gentium in toto orbe patria fieret. Als das
Land, dessen Volk die Erde befriedet und die Menschheit zu
einer einzigen Gemeinschaft der Sprache und der Gesittung
zusammengefaßt hat*3, empfängt Italien hier das Lob, sogar
dem Himmel einen leuchtenderen Glanz gegeben zu haben.
Daß diesem Lobe eine verbreitetere Auffassung von den Wir-

43 Die Worte des Plinius (homini (bus) correxi) sprechen in der dichtesten

Form alles aus, was ein kulturbewußter Römer der Kaiserzeit über
die Sendung seines Reiches zu sagen vermochte (zum Gedanken der
Sprachgemeinschaft vgl. Fuchs, Augustin 11 ff.). ' Seltsamerweise hat die
Stelle, so viel sich erkennen läßt, im Altertum keine stärkere Wirkung
gehabt, wie sie wohl auch in der Neuzeit nicht ganz nach Gebühr beachtet
worden ist (von S. Bauck, De laudibus Italiae, Diss. Königsberg 1919, wird
sie ganz übergangen; H. V. Canter, Praise of Italy in classical authors:
Class. Journ. 33, 1938, 457 ff. ist mir nicht zugänglich). Doch scheint im
späteren Altertum einmal auf sie angespielt zu werden. Symmachus
bedankt sich ep. 3, 11 bei einem Freunde dafür, daß dieser ihm seine

Übersetzung eines griechischen Buches über alte Verfassungen der verschiedenen
Völker zugesandt hat. Dabei sagt er ihm unter anderem die Artigkeit,
daß die Römer, wie sie so vieles von fremden Völkern übernommen hätten
(zu diesem Gedanken vgl. etwa Geizer, Hermes 68, 1933, 139 Anm. 2; dazu
Serv. Aen. 7, 176), nun auch die Aufzeichnungen über die Verfassungen
besäßen, die ihren eigenen Völkern nicht mehr bekannt seien: nunc vere
civitas nostra populorum omnium parens facta est. docere enim singulos
potest antiquitates suorum. Stroux, der in seinem Beitrag zur Corona

quernea für K. Strecker Sehr. Reichsinst. f. alt. dtsch. Geschkde 6,
1941) 71 ff. den Brief erklärt hat, ist mit Recht der Meinung, daß
Symmachus, wenn er hier sagt, daß Rom wirklich (vere) die populorum
omnium parens sei, »einen schon geprägten Ausdruck zitiert«. Nun ist
parens als Schmuckwort für Rom nur sehr selten verwendet worden.
Außer hier bei Symmachus begegnet es anscheinend nur noch an zwei
Stellen: Auson. 11, 8, 9 rerum domina Latiique parens und Claud. Stil. 3,
136 armorum legumque parens (Gernentz und Christ [oben Anm. 36]
versagen). Dagegen wurde es für die Verherrlichung des Landes Italien
durch Verg. Georg. 2, 173 salve, magna parens frugum empfohlen, und
gerade von dorther scheint auch Plinius das Wort in den oben im Text
ausgeschriebenen Satz übernommen zu haben (die Verbindung alumna
eadem et parens wohl nach Isoer. or. 4 [pan.], 25 fióvois yàç rjfjìv zâsv

'EXhZjvasv zfjv avrijv zçocpov xai nazçiâa xai fjr/zs'ça xa'Asaat nçoai'jXii; vgl. auch
Plat. Menex. 237 B. Eurip. Heraclid. 826 f.; anders bei Plinius später 37, 201
Italien als rectrix parensque mundi altera). Da jener Satz aber auch die
Völker erwähnt, die von Rom gefördert wurden, wird man vermuten dürfen,
daß Symmachus eben auf ihn Bezug genommen hat.



54 HaraldFuchs

kungen der römischen Herrschaft zugrunde liegt, zeigt ein
Satz, der sich in dem Geschichtsbuch des Florus findet. Wo
Florus die Siege rühmt, die Drusus in Germanien errungen
hatte, läßt er die gestaltende Kraft der römischen Herrschaft
so weit reichen, daß nicht nur die Menschen durch sie
verwandelt wurden, sondern sogar die Erde und der Himmel ihre
Rauheit verloren: ea denique in Germania pax erat, ut mutati
homines, alia terra, caelum ipsum mitius molliusque solito
videretur (2, 30 4, 12, 27).

Die Aufheiterung des Himmels, die Rom bewirkt, ist also
eine Vorstellung, die schon lange vor Rutilius mit Rom
verbunden gewesen ist*4 und die in der Verherrlichung des
Friedensreiches ihre bestimmte Bedeutung besaß. Wo Rom herrschte,
da wandelte sich auch die Natur zum Besseren45. Die ersten
Spuren dieser Überzeugung lassen sich vielleicht schon in der
Zeit des Augustus auffinden. Wenn nämlich Horaz in einem
Gedichte sagt (2, 9, 20), durch die Erfolge, die von Augustus
im Osten errungen waren, habe der » den besiegten Völkern
beigesellte « Euphrat gelernt minores volvere vertices, und
wenn Vergil wohl in Nachgestaltung dieser Stelle, aber doch
auch mit einem bezeichnenden eigenen Zuge auf dem Schilde
des Aeneas dargestellt sein läßt, wie der Euphrat iam mollior
undis im Zuge der besiegten Völker an Augustus
vorbeischreitet (Aen. 8, 726), so wird man mit der Möglichkeit rechnen

dürfen, daß beide Dichter eine zeitgenössische Anschauung
berücksichtigt haben, derzufolge in ähnlicher, aber wohl noch
umfassenderer Weise die ganze im Römerreich geeinte Welt
zu einem milderen Wesen gelangt war.

Aber wenn man vom Reiche spricht, so darf man den
Kaiser, dem diese beiden Gedichtstellen mit unmittelbarer
Erwähnung seines Namens huldigen, nicht außer Betracht lassen.
Denn an die Gestalt des Herrschers sind die Gedanken von der

44 Auch der bei Rutilius 1, 113 f. begegnende wesenhaft andersartige

Gedanke, daß Rom von der Natur durch ein besonders mildes
Klima begünstigt sei, stammt aus älterer Überlieferung. Schon in der
Frühzeit des Griechentums haben Städte und Länder solches Lob empfangen;

vgl. E. Kienzle, Der Lobpreis von Städten und Ländern in der
älteren griech. Dichtung, Diss. Basel 1936, 27 f. Gernentz 8 ff. Zu beachten

ist jedoch die besondere Art, wie Rutilius diesem Gedanken Ausdruck
gibt: vere tuo numquam mulceri desinit annus deliciasque tuas vida
tuetur hiems. Vielleicht will Rutilius in den Worten vere tuo doch auch

die Mitwirkung Roms verspüren lassen.
46 Andererseits ist dort, wo die Romana pax nicht hingedrungen ist,

perpetua hiems, triste caelum, solum sterile (Sen. prov. 4, 14; vgl. Fuchs,

Augustin 196 Anm. 1).



Zur Verherrlichung Roms 55

Umwandlung der Natur zuerst gebunden gewesen. Wieder
findet sich in einem Gedichte des Horaz dafür das Zeugnis.

Lucem redde tuae, dux bone, patriae:
instar veris enim, voltus ubi tuus
adfulsit populo, gratior it dies

et soles melius nitent.

Das Gedicht, in dem diese Strophe steht (4, 5, 5 ff.), ist an
den fernen Augustus gerichtet, nach dessen Rückkehr das
Volk verlangte. In feierlicher Sprache ruft Horaz den Kaiser
herbei, und seine Ankunft vergegenwärtigt er sich in
Vorstellungen, die in der hellenistischen Welt das Erscheinen des
als Gott verehrten Königs oder des von diesem Gotte
gesandten Statthalters begleiteten. » Du kommst unter günstigen
Bedingungen strahlend von oben her, wie der Sonne leuchtender

Strahl von oben her erscheint « sollte nach der Anweisung
der spätgriechischen Kunstlehre der Festredner sagen, wenn
er den Herrscher oder seinen Abgesandten zu begrüßen hatte,
und falls die Untertanen mit ihrer Lage bisher nicht zufrieden
gewesen waren, so sollte er hinzufügen : » Da Nacht und
Finsternis alles bedeckte, bist du wie die Sonne erschienen und
hast alles Ungemach zerstreut «. Am Ende seiner Rede aber
sollte er die Stadt zu dem Gefeierten mit eigenen Worten
sprechen lassen, und ihr Gruß sollte beginnen mit dem Ausruf:
» Gar gewaltig ist die Herrschaft, gar süß der Tag, da nun
der Sonne Licht leuchtender aufgegangen ist. Wie von Dunkelheit

befreit glauben wir nun den strahlenden Tag zu schauen «

(w u.syfonr)'; âppjç, rih(.arr]ç 5s r^spac, xaîr 4Jv stcs'ötv) vùv t^Xiou çmç
(paiSpÓTspov. vùv warap sx tivoç Ço'çou itpoaßXsTtsiv 8oxoûu.sv Xsuxyjv

T)us'pav)46.

« 'Menander', Rhet. Gr. III p. 378, 10 ff. 22 ff.; 381, 15 ff. Mit der
zuletzt erwähnten Stelle ist die Strophe des Horaz schon von E. Norden,
Aus altrömischen Priesterbüchern, Lund 1939, 171 Anm. 1 zusammengebracht

worden, der auch zeigt, inwiefern Horaz sich doch seine Selbständigkeit

gewahrt hat. —¦ In demselben Gedichte hat Horaz sich noch an
einer anderen Stelle der geprägten Sprache der hellenistischen Herrscherverehrung

bedient. Wenn er V. 25 ff. sagt quis Parthum paveat, quis
gelidum Scythen. incolumi Caesare, so verwendet er dort die
überkommene incolumitas-VormeX, nach der ex incolumitate des Kaisers
omnium salus constat (so Act. fratr. Arv. p. CXIV [= CIL 6, 2064], 39 f.; vgl.
p. 110 Henz.; umfassende Stellensammlung bei Alföldi, Die Ausgestaltung
des monarch. Zeremoniells am röm. Kaiserhofe: Röm. Mitt. 49, 1934, 86
Anm. 4; vgl. Christ 96). Als frühester Beleg für das Aufkommen dieser
Formel gilt gegenwärtig Cie. Marc. 22. 32; s. zuletzt H. U. Instinsky,
Kaiser und Ewigkeit: Hermes 77, 1942, 319. 337 Anm. 1. Aber schon der



56 Harald Fuchs

Mit solchen Huldigungen ist der Osten auch den Statthaltern
des römischen Freistaates und später dann den Kaisern und
ihren Vertretern entgegengekommen, und die Römer haben
dem Überschwange nicht gewehrt. Vielmehr haben sie sich,
wie Horazens Lied beweist, die fremdartige Sprache gerne
angeeignet und später selber die Gedanken, mit denen
zunächst nur der lebendige Wohltäter gefeiert worden war47,
der Verherrlichung ihres Friedensreiches dienstbar gemacht.
Wenn so eine hellenistische Königsehrung zu einer Ehrung
des Römischen Reiches geworden ist und wenn sie dann weiter
auch zu einer Ehrung der Hauptstadt werden konnte 48, so ist

jüngere Scipio scheint sie einmal verwendet zu haben. Nach Plut, apophth.
Scip. min. 23 p. 201F sagte er, als die Anhänger der Gracchen riefen,
man solle ihn als Tyrannen töten: lixôzasç oi zrj natçiôi no'/.sfiovvztç tfj't
ßoisXoviai TiQoaviXsìv ' ov yàç olóv zs zrjv 'Pd>fj.rjv niatìv Sxmiusvoç sormroç
ovài Çrjv Sxinimva zrjç 'Poisfj.?jÇ nsaovariç. Hat Scipio wirklich so gesprochen
(Sxinicovog sazàszoç wäre lateinisch Scipione stante, wie Cie. fam. 7, 2, 3 qui
me stante stare non poterant; vgl. auch Cic. off. 3, 1, 4 stante re publica;
Liv. 5, 53, 2 stante incolumi urbe; Stand und Fall einander entgegengesetzt
auch Cic. Phil. 2, 24 res publica starei, tu coneidisses), so sind seine Worte
nicht nur als Zeugnis für das Alter der römischen Formel wichtig, sondern
sie gestatten auch Schlüsse auf ihre Herkunft aus der Sprache der hellenistischen

Monarchien. Damit aber geben sie die Möglichkeit, auch die gedanklichen

Einwirkungen des Ostens auf das Führerbewußtsein Scipios deutlicher
zu erfassen.

47 Der hellenistische Lobpreis der Herrscher arbeitet mit alten
Vorstellungen von der Epiphanie der Götter (vgl. Pfister, Realencycl. s. v.

Epiphanie, Suppl.-Bd. 4, 319, 48), wie sie sich in der weitesten Entfernung

von ihren Ursprüngen auch mit den Hirten der bukolischen Dichtung
verbunden haben (vgl. 'Theoer.' 8, 41 ff. Verg. ecl. 7, 53 ff., bes. 59 Phyl-
lidos adventu nostrae nemus omne virebit; beide Stellen wichtig für Vergils

Daphnis ecl. 5, 20 ff.). In der Spätzeit des Reiches sind die alten Farben
immer noch leuchtkräftig. So heißt es Paneg. Lat. 11, 9, 2 von dem Alpenüber-
gange der Kaiser Maximian und Diokletian, die im Januar 291 zu Mailand

zusammengetroffen waren: adversus inclementiam locorum ac siderum
vestrae vos maiestatis potentia tuebatur et ceteris hominibus atque regioni-
bus vi frigorum adstrictis et oppressis vos solos aurae lenes vernique
flatus et diduetis nubibus ad itinera vestra derecti solis radii sequebantur;
dann weiter 10, 4 ut primum ex utrisque Alpium iugis vestrum numen
affulsit, tota Italia clarior lux diffusa. est. Vielleicht hat auch Plinius
pan. 12, 4 solche Anschauungen im Sinne, wenn er — allerdings mit
bezeichnender Zurückhaltung — sagt, an der Donaufront hätten die Feinde
beim Herannahen Traians non secus ac si temporum vices mutatae essent
darauf verzichten müssen, die Vorteile ihres » Himmels « für sich
auszunutzen.

48 Claudian spricht einmal von der imperii lux (IV cons. Hon. 182).
Wenn er damit zunächst auch nur das Licht benennen will, das sich über
die Welt verbreitete, als der junge Honorius zum Kaiser erhoben wurde
(175 nubila dissolvit Phoebus pariterque dabantur seeptra tibi mundoque



Zur Verherrlichung Roms 57

in diesen beiden neuen Erscheinungsformen die Wirkungsmöglichkeit

des ursprünglichen Gedankens jedoch noch nicht
erschöpft49. Wie so manche Vorstellungen, in denen das antike
Rom sein Wesen zu verstehen suchte, ist auch die Anschauung
von der formenden Kraft der Herrschaft, die selbst die Natur
zu ergreifen vermochte, in das Christentum überführt worden.
Zur gleichen Zeit, da der altgläubige Rutilius Namatianus die
ewigen Sonnen über Rom leuchten sah und den reineren Tag
bewunderte, den Rom sich aus eigenem Vermögen schuf,

dies. 181 nec Boreas nimbos aut sol ardentior egit, imperii lux illa
fuit), so ist der Ausdruck doch auch in weiterem Sinne gültig und hätte
mit gutem Rechte verwendet werden können, wenn man das Licht
bezeichnen wollte, das durch Roms und des Reiches Kraft heraufgeführt wurde
(nur bildlich Cic. imp. Pomp. 41. Plin. n. h. 27, 3; von der Stadt Rom Flor.
Verg. orat. 1, 7 Male; s. Gernentz 128 f.).

49 Der Fall, der hier behandelt wurde, ist gewiß nicht der einzige
seiner Art. So dürften auch die Ewigkeitsvorstellungen, die an Rom und
an den hellenistischen Königen hafteten, voneinander nicht unabhängig
sein, wie übrigens schon W. Weber, Der Prophet und sein Gott, Leipz.
1925, 54 f. ausgesprochen hat; ähnlich jetzt Instinsky in dem oben Anm. 46

genannten Aufsatz. Wenn ferner Gernentz bemüht gewesen ist, die
verschiedenen Aussagen über Rom, die er gesammelt hat, nach Möglichkeit
aus griechischen rhetorischen Vorschriften abzuleiten, so hat er, ohne

allerdings selbst eine lebendigere geschichtliche Anschauung zu besitzen,
jedenfalls schon die Spuren beobachtet, an denen sich die Einwirkung des

Königslobes auf die Romverherrlichung ermitteln läßt. Ein einzelner
Beitrag zu dieser Frage mag hier noch in Kürze hinzugefügt werden. Bei
Livius findet sich mehrfach die Überzeugung ausgesprochen, daß die
Römer an Macht und Würde unmittelbar den Göttern folgten (1, 4, 1; 31,
30, 11; 36, 17, 15; 37, 54, 16; vgl. auch 45, 13, 2). Nach Polybios 21, 23,
2 ff. nun sollen im Jahre 189 die Gesandten der Rhodier vor dem Senat
erklärt haben, die Römer, die ihre Kriege nicht wie die anderen Völker
um des Gewinnes, sondern allein um der Ehre und des Ruhmes willen führten,
erwürben sich in aller Welt mit Recht Bewunderung, denn zò xa'/.òv xai nçoç
snaivov xaì zifxitv dvrjxov xttâsv xai zmv ïyyiaza zovzoïç ntipvxórasv avifçœv
îaziv. Hier wird zwar ausdrücklich nur gesagt, daß die Römer von
der Art solcher Menschen seien, die den Göttern nahekommen. Aber
die vorsichtige Äußerung erklärt sich doch wohl erst ganz, wenn man
annimmt, daß sie im Wettbewerb mit kräftigeren Huldigungen gestaltet
ist, wie sie den gleichzeitigen Königen dargebracht zu werden pflegten.
Da die Römer nicht selbst als Götter bezeichnet werden konnten, wurde
ihnen immerhin der zweite Rang nach diesen zuerkannt (dagegen brauchte
dem Senat die Bezeichnung als iltoi aûszrjçiç nicht vorenthalten zu werden:

Polyb. 30, 18, 5 Liv. 45, 44, 21, und der Dichter gar kann ohne
Scheu von der gens deorum sprechen: Verg. Aen. 11, 305). Daß jedoch
ein stärkeres Lob erwünscht sei, als es bei Polybios zu lesen war, hat
Livius empfunden, als er die Rede der Rhodier in sein Geschichtswerk
aufnahm. Bei ihm lauten die fraglichen Worte: pro dignitate et gloria
apud omne humanum genus, quod vestrum nomen imperiumque iuxta deos



58 Harald Fuchs

konnte das christliche Abendland in einem Werke seines größten

Dichters die Verse lesen:

laxavit Scythicas verbo penetrante pruinas
vox evangelica, Hyrcanas quoque fervida brumas
solvit, ut exutus glacie iam mollior amnis
Caucasea de cote fluat Rhodopeius Hebrus.
mansuevere Getae feritasque cruenta Geloni
lacte mero sitiens exsanguia pocula miscet
libatura sacros Christi de sanguine potus.

(Prudent, apoth. 426 ff.)

immortales iam pridem intuetur, pugnastis (37, 54, 16). Nach Livius also
haben die Rhodier gesagt, daß die Römer und ihr Reich » schon lange «

in der Auffassung der Menschen » neben den Göttern « stehen (ein
ähnlicher Fall der Verstärkung Liv. 37, 45, 7 ff., wo die religiöse Redeweise
von Polyb. 21, 16 abweicht). In der Tat hat Livius selbst eine solche
Anschauung schon weit früher zum Ausdruck gebracht (1, 4, 1), und er wird
sie selbst bereits in fester Form übernommen haben. Bei ihrer Ausgestaltung
mögen manche eigentümlich römische Vorstellungen beteiligt gewesen sein
(vgl. Cic. Rab. 5; Mur. 2; Cluent. 195; red. ad Quir. 18; darüber an anderem
Orte). Aber in die Welt gelangt ist sie doch wohl durch die Griechen, und
ihr Dasein verdankt sie im letzten Grunde dem Königslob.


	Zur Verherrlichung Roms und der Römer in dem Gedichte des Rutilius Namatianus

