Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 42 (1943)

Artikel: Zur Verherrlichung Roms und der Romer in dem Gedichte des Rutilius
Namatianus

Autor: Fuchs, Harald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Verherrlichung Roms und der Rémer
in dem Gedichte des Rutilius Namatianus

von

Harald Fuchs

Im Spitherbst des Jahres 416 nach Christi Geburt hat
Rutilius Namatianus, der reichstreue gallische Grundbesitzer,
der zwei Jahre zuvor Prifekt von Rom gewesen war, die ihm
lieb gewordene Stadt verlassen miissen, um auf seine Giiter
zuriickzukehren, denen er in der Bedringnis der Zeit seine
Hilfe nicht versagen durfte. Was er auf der langen Kiisten-
fahrt erlebte, die ihn von Ostia aus in seine Heimat brachte,
ist von ithm spiter in einem reizvollen elegischen Gedichte
geschildert worden, das mit seinem wohliiberlegten, abwechs-
lungsreichen Inhalt und seiner frischen, trotz aller Belesenheit
unverbildeten Sprache stets viel Beifall gefunden hat. An den
Anfang seines Gedichtes hat Rutilius ein weitausgreifendes
Bekenntnis zu Rom gesetzt, dessen einzelne Gedanken zwar
nicht neu waren, das aber als Ganzes einen eigenen, vollen
Klang besafl und das in jedem seiner Worte um so tiefer
empfunden war, als erst vor kurzem der Gotensturm des"
Jahres 410 das gesamte Dasein der Stadt in Frage gestellt
hatte. Mit dem Stolze des Spitromers iiberblickt Rutilius die
weltumspannende Ausdehnung des Reiches, in dem der Erd-
kreis zur Einheit zusammengeschlossen ist!, und da er so den
Sinn der roémischen Geschichte erfiillt sieht, vermag er auch
die Krifte, die ihr einst die Richtung gegeben hatten, mit der
Sicherheit des nun nicht mehr angefochtenen Glaubens zu deu-
ten 2. Nicht alles freilich, was er vorbringt, wird von den

11, 55/66; 77/80; zur Bezeichnung der Reichsgrenzen vgl. neben Wilh.
Gernentz, Laudes Romae, Diss. Rostock 1918, 108 ff. auch W. Theiler,
Das Musengedicht d. Horaz, Schr. Kénigsb. Gel. Ges. 12, 1935, 262 f.

2 Eine liebevolle Wirdigung des spitantiken Reichs- und Geschichts-
bewufltseins bietet F.Klingner, Vom Geistesleben im Rom des ausgehenden
Altertums: Schr. Dtsch. Hochstift 3, Frankf. 1941; abgedruckt bei Klingner,
Rom. Geisteswelt, Leipz. 1943, 338 ff.



38 Harald Fuchs

Neueren, wie es scheint, richtig verstanden. So mag hier auf
einige groflere Zusammenhinge hingewiesen werden, in die
seine Aussagen sich einordnen 3.

I.

Quantum vitalis natura tetendit in axes,
tantum virtuti pervia terra tuae.
fecisti patriam diversis gentibus unam,
profuit iniustis te dominante capi.

65 dumque offers victis proprii consortia turis,

urbem fecisti quod prius orbis erat.

Das Reich, das von den Romern aufgerichtet ist, besitzt
fir Rutilius seine sittliche Rechtfertigung dadurch, daf} es all
den verschiedenen Volkern, die sich ihm einst unterwerfen
mufiten, am Ende ein gemeinsames Vaterland gegeben hat
(V. 63)* und daf} es so gerade auch denen, die mit ihm
im Kriege gelegen hatten und die hier darum mit altromischer
Selbstsicherheit als iniusti bezeichnet werden5, durchaus nur
von Nutzen gewesen ist (V. 64). Dieser Nutzen wird offenbar
nicht allein in den dufleren Vorteilen des vereinheitlichten Welt-
reiches gesehen, sondern ebensosehr auch darin, dafl die Vélker
durch den erzwungenen Verzicht, weiterhin Unrecht zu tun,
in ihrem Wesen gebessert worden sind. Eine solche Begriindung
der romischen Herrschaft ist im lateinischen Schrifttum zuerst

3 Die wichtigste Vorarbeit fiir eine Erlduterung dieser laus Romae (vgl.
1, 45) hat Gernentz in seiner oben Anm. 1 erwihnten Dissertation ge-
leistet; s. dort bes. auch 71 ff. In dem neuen Kommentar von Helm (Hei-
delberg 1933) sind seine fleifligen Sammlungen vielfach mit Nutzen ver-
wendet worden. Um eine lesbare Darstellung der » Idea di Roma negli
scrittori latini e particolarmente in Rutilio Namaziano « ist Ida Cirino in
ihrem so betitelten Buche (Neapel 1934) bemiiht gewesen.

¢ Gleichartige Auffassungen in den von Gernentz 135 ff. vorgelegten
Stellen. :

5 Vgl. Haffter, Politisches Denken im alten Rom: Stud. ital. filol. class.
17, 1940, 109; frithestes Zeugnis also wohl Plaut. Amph. 246 f. — Altere
Herausgeber des Rutilius haben iniustis in invictis, invitis oder infestis
andern wollen. Zumpt, der diese Anderungen ablehnt, konnte sich das Wort
nur so erkliren, dafl vornehmlich die barbarae gentes gemeint seien, quae’
sine dubio et sine legibus et iniustae fuerant (Kommentar, Berl. 1840; ihn-
lich schon Wernsdorf, auf den Zumpt anspielt). Auch Helm meinte, Rutilius
habe nur die allgemeine Auffassung wiedergeben wollen, dal Rom »Ver-
treterin des Rechts « ist. Bei allen diesen Deutungsversuchen ist der wahre
politische Gehalt des Wortes iniustus verkannt worden.



Zur Verherrlichung Roms 39

von Cicero vorgetragen worden. Im dritten Buch seines Werkes
iiber den Staat hatte er, wie Augustin berichtet, die Kriege,
in denen fremde Volker von Rom unterworfen waren, gegen
grundsitzliche Einwinde in der Weise verteidigt, dafl er a
parte iustitiae erkliren liefl, die Herrschaft iiber andere Men-
schen sei deswegen gerecht, quod talibus hominibus sit utilis
servitus; denn wenn die Menschen unterworfen werden, so
geschieht es, meinte er, zu ihrem eigenen Vorteil (pro eorum
utilitate), sofern es recht geschieht, das heif}t cum improbis
aufertur iniuriarum licentia, et domiti melius se habebunt,
quia indomiti deterius se habuerunt®. Bei diesen Ausfithrungen
hat Cicero seinerseits sich griechischer Er6rterungen bedient.
Zwar ist er fiir die von ihm benutzten Schriften, die verloren
sind, jetzt selbst der Hauptzeuge, aber wenigstens in Vor- und
Andeutungen erscheinen die Gedanken, die er aufgenommen
hat, auch in der ,Politik‘ des Aristoteles, wo gleich zu Beginn
(1, 5, 1254a 17 ff.) die Frage motepov Béhtiov xal Blxatov Tuvt dovkey -
s W ob dahin beantwortet wird, dafl Herrschen und Beherrscht-
werden nicht nur zu den notwendigen, sondern auch zu den
nutzbringenden Dingen gehort, da manche Wesen von Natur zur
Dienstbarkeit, andere zum Herrschen geschaffen sind (td &pysw
xol Goysodar ob povey TOY avayxalny, Gl ol TOY GUUQEPOVTWY
dotl xal edIug éx yevetrme v diéotvre, Ta pév €mi To Apyeoda,

8 Cic. rep. 3, 36 = August. civ. Dei 19, 21; mit rep. 3, 36 stimmt
rep. 3, 10 iberein, wo Cicero die Gerechtigkeit, deren Besitz er fiir die Ré-
mer in Anspruch nimmt, als die Tugend rithmt, die praeter ceteras totam
se ad alienas utilitates porrigit atque explicat. — Eine sehr bemerkenswerte
Ahnlichkeit, die man bisher iibersehen zu haben scheint, besteht zwischen
den oben im Text ausgeschriebenen Worten aus dem Berichte Augustins
und der Stelle bei Sallust Cat. 12, 4, wo von den Rémern der #lteren
Zeit gesagt wird, dall sie domos suas gloria decorabant neque victis quic-
quam praeter iniuriae licentiam eripiebant. Es ist nicht ganz ausgeschlossen,
dafl Augustin in seinem Berichte iiber Cicero, dessen Gedanken er offenbar
iiberhaupt nicht ganz wortgetreu wiedergibt, auch von dieser Salluststelle
Gebrauch gemacht hat. Sehr viel wahrscheinlicher aber wird es doch wohl
sein, daf} die Redewendung, die Sallust mit Cicero gemeinsam hat, wirklich
schon bei diesem zu lesen war, von dem dann also Sallust sie entlehnt
haben diirfte. Auf alle Fille stimmt Sallusts Aussage inhaltlich mit dem,
was Cicero gesagt haben mufl, so eng iiberein, dafl man sich der Folgerung,
er habe Ciceros Erérterungen bei der Niederschrift seines Satzes unmittel-
bar vor Augen gehabt, kaum wird entziechen koénnen. Es wire nicht unwich-
tig, wenn sich hier beobachten liefle, wie Sallust in seiner Schilderung des
altrémischen Wesens eine philosophisch erwogene Voraussetzung zu einem
tatsichlichen Verhalten umgeformt hat. Freilich hatte jene philosophische
Uberlegung selbst auch auf die eigenstindige Geisteshaltung der Romer Be-
zug genommen (vgl. auch Anm. 7).



40 Harald Fuchs

ta 3¢ éml to apyew), und wo in Ubereinstimmung damit an einer
spiteren Stelle (7, 14, 1333b 381ff.) dem gesunden Staate die
Aufgabe zugewiesen wird, als erstes selber seine Unabhingigkeit
zu wahren, sodann aber auch iiber solche, die sich beherrschen
lassen, zu deren eigenem Besten die Herrschaft zu gewinnen
(THY . . TV TONSPIXOV GOXNGLY OV TOUTOU Yooty Del peletay, a xo-
Tadovhdowvtar Tovg avaElovs, alk’ v TpOTov pév adtol Py Soukeu-
swoty £Tepole, Emerta omwe {yTact Ty Nyspovioy T Geekelag Evexa
TOY AEYOMEVEOY, M pa) mavtey deomotelag) und ferner die Men-
schen, die eines ireien Lebens nicht wert sind, in Dienstbarkeit
zu halten (tpltov 3¢ tc deomolewy Tov a&lwy dovlevew).

Wenn Rutilius also in dem Satze, der soeben betrachtet
wurde, unter der Einwirkung Ciceros steht und einem Gedanken
Form verleiht, der schon in griechischen Uberlegungen der Po-
liszeit vorgebildet war 8, so gibt er im nichsten Verse (V. 65) Be-
obachtungen wieder, die allein am tatsichlichen Verhalten der
Roémer gewonnen worden sind. ,Denn von den Roémern wie
auch von den Griechen ist schon friih sehr klar erkannt wor-
den, dafl eine der Voraussetzungen der romischen Erfolge
die Freigiebigkeit gewesen ist, mit der den Unterworfenen
die Rechtsgemeinschaft und sogar das volle Biirgerrecht zu-
erkannt wurde. Bereits im Jahre 214 vor Christi Geburt hat
der Konig Philipp V. von Makedonien die Larissaeer darauf

T Aristoteles greift in seinen kurzen Bemerkungen (zu 1, 5 vgl. auch
H. Fuchs, Augustin und der antike Friedensgedanke, Neue Philol. Unters. 3,
Berl. 1926, 8 Anm. 1) vermutlich auf ausfithrlichere Erérterungen zuriick, in
denen das Recht der Herrschaft schon von anderen mit dhnlichen Griinden
behandelt worden war. Die Ubexzeugungen, die durch solche Schriften ver-
mittelt wurden, glbt auch Aristides in der Romrede wieder: Goyewr uty yap
olc ur duua‘urs ot GoTY 0tov, doyeodae d70mo tow xpettovor 6 JEVTEPOS, gaat,
miovs (or.26, 68). Den Rémern sind diese griechischen Gedanken, durch die
sie' ihre eigenen Auffassungen geklirt und gesichert sahen, sehr bald zu einem
festen Besitz geworden. Das Zeugnis Sall. Cat. 12, 4 ist schon oben in
Anm. 6 anzufiihren gewesen. Ferner sagt Livius 22, 13, 11, daf} im Hanni-
balischen Kriege die rémischen Bundesgenossen deswegen nicht abgefallen
seien, quia iusto et moderato regebantur imperio nec abnuebant, quod unun:
vinculum fidei est, melioribus parere, und Tacitus 1ifit ann. 13, 56 einen
romischen Statthalter, gegen dessen Anordnungen ein Germanenstamm
Einwinde erhoben hatte, das herrische Wort sagen patienda meliorum
imperia (in diesen beiden Stellen, auf die W. Capelle, Griech. Ethik u. rém.
Imperialismus: Klio 25, 1932, 97 aufmerksam gemacht hat, wird durch
meliores das griechische xpelrzoves wiedergegeben).

& Die Ubereinstimmung mit Cicero wird wohl so zu erkliren sein, dafl

Rutilius eben die Schrift iiber den Staat im Gedichtnis hatte. Das
sprachliche Vorbild fiir seinen Vers war Claudian IV cons. Hon. 116
profuit hoc vincente capi.



Zur Verherrlichung Roms 41

hinweisen kénnen, dafi die Romer »sogar die Sklaven, die sie
freigelassen haben, in die Biirgerschaft aufnehmen und ihnen
zu den Amtern Zutritt geben und dafl sie dadurch nicht nur
ihre eigene Vaterstadt grofl gemacht, sondern fast in siebzig
Orte Kolonien ausgesandt haben « 9. Seit dieser scharfblicken-
den ersten Feststellung ist das rémische Verhalten durch alle
Zeiten hindurch oft geriihmt worden10. Allgemein bekannt
sind die Worte des Kaisers Claudius, die Tacitus ihn in der
Rede fir das von den Galliern erbetene ius honorum in urbe
adipiscendorum aussprechen lifit (ann. 11, 24): quid aliud
exitio Lacedaemoniis et Atheniensibus fuit, quamquam armis
pollerent, nisi quod victos pro alienigenis arcebant ? at conditor -
nostri imperii tantum sapientia valuit, ut plerosque populos
eodem die hostes, dein cives bhabuerit. Trotz seiner Kenntnis
gerade auch der griechischen Geschichte hat Claudius aller-
dings in der Rede, die er wirklich vor dem Senat gehalten hat,
einen solchen Vergleich zwischen Rom und den beiden grie-
chischen Staaten nicht vorgebracht1l. Aber Tacitus ist, als er
in seiner Umstilisierung der Rede den Vergleich aus eigenem
Recht hinzufigte, doch auch nicht ganz selbstindig gewesen.
Was er sagt, schuldet er einer fritheren Schrift, die sich viel-
leicht sogar noch genauer ermitteln lifit. Denn in auffallender
Ubereinstimmung begegnen seine geschichtlichen Angaben samt
ihrer Beurteilung auch bei Dionys von Halikarnass in jener
Ubersicht iiber die Leistungen des Romulus, deren Grundlage
eine Werbeschrift fiir Caesars Monarchie gewesen zu sein
scheint 12, Dort heifdt es, dafl Romulus unter anderem den aus-
gezeichneten und ganz ungriechischen Grundsatz befolgt habe,

9 Syll. Inscr. Graec.3, 543, 32ff.; in den Einzelheiten ist der Konig
nicht ganz zuverlissig unterrichtet gewesen; vgl. Gelzer, Rom. Politik bei
Fabius Pictor: Hermes 68, 1933, 146.

10 Diod. 32, 4, 4 (= Polyb.). Cic. Balb. 31; off. 1, 35. Liv. 1, 33, 1;
8, 13, 16; 26, 24, 3 (= Polyb. ?; s. Gelzer a. O.). Dion. Halic. ant. 1,
9, 4; 2, 15/17; 3, 10 £.; 4, 23, 4; 14, 6, 3. Sen. ir. 2, 34, 4. Tac. ann.
11, 24. Coripp. Ioh. 8, 461 ff.; dazu kommen aus der Kaiserzeit noch die
von Gernentz 133 ff. angefithrten Stellen Arist. or. 26 (in Rom.), 59 ff,,
bes. 63. 65. Prudent. Symm. 2, 608 ff. Claud. Stil. 3, 150 ff. Liban. or.
30, 5, III p. 90 F; vgl. auch Aur. Vict. 11, 12 f.

11 Das zeigt die urkundliche Wiedergabe der Rede auf der Tafel von
Lyon (CIL 13, 1668).

12 Dafl Dion. Halic. ant. 2, 3/29 auf der erwihnten Werbeschrift be-
ruht, hat Pohlenz, Hermes 59, 1924, 158 ff. sehr wahrscheinlich gemacht;
andere Auffassungen bei A. v. Premerstein, Vom Wesen und Werden des
augusteischen Prinzipats: Abh. Bayer. Akad. 1937, 9ff. und F. Cornelius,
Untersuchungen zur frithen rom. Geschichte, Miinchen 1940, 27 Anm. 59.



42 Harald Fuchs

die Bewohner der unterworfenen Stidte nicht zu téten oder
zu versklaven und nicht ihre Lindereien veréden zu lassen,
sondern Siedler in ihre Gebiete zu schicken und die Stidte
selbst zu Kolonien zu machen oder sie sogar mit dem Biirger-
rechte zu versehen. Diese kluge Politik, die von allen spiteren
Geschlechtern beibehalten worden sei, habe zur Folge gehabt,
dafl die Roémer allmihlich zu einem der menschenreichsten
Volker der Erde geworden seien, das in seiner kampferfiillten
Geschichte auch die schwersten Einbuflen habe ausgleichen
konnen. Demgegeniiber miisse man auf griechischer Seite den
Spartanern, den Thebanern und auch den auf ihre Klugheit
so stolzen Athenern jedes Lob versagen, die allzu sehr nur an
die Reinerhaltung ihres Blutes (to edyevéc) gedacht hitten und,
da sie keine Fremden in das Biirgerrecht aufnehmen mochten,
nicht lebenskriftig genug gewesen seien, um ihre Herrschaft
zu behaupten13. Ahnlich wie es hier geschieht, weist auch
Cicero in seiner Rede fiir Balbus auf den Ké6nig Romulus hin,
der in beispielgebender Weise den unterworfenen Feinden das
Birgerrecht verliehen hatte 14. Aber das Gegenbild der grie-
chischen Staaten, die sich durch ihre Engherzigkeit um ihre
Herrschaft gebracht haben, findet sich nur bei Tacitus und
Dionys 15, Die Ubereinstimmung zwischen ihnen wird kaum
anders zu erkliren sein, als dafl sie beide ihre Angaben an
einem und demselben Orte gefunden haben16. Nun ist die

13 Dion. ant. 2, 16 f. Ahnlich #uflert Dionys sich ant. 14, 6, 2, wo er
davon spricht, wie milde die Rémer das unterworfene Tusculum behandelt
haben (vgl. Cic. Balb. 31; off. 1, 35) « .. molerelar Eyvwoar Tois xpatydeiot
yaoidacyar, mavtor wetadovres ar tois ‘Poualors werny; darauf folgt eine lin-
gere Erdrterung, wie barbarisch die Griechen gegen ihre Feinde sein konn-
ten, wihrend umgekehrt auch Barbaren die Forderungen der griechischen
Menschlichkeit erfillten.

14 Cic. Balb. 31 illud ... maxime nostrum fundavit imperium et populi
Romani nomen auxit, quod . .. Romulus foedere Sabino docuit etiam hosti-
bus recipiendis augeri hanc civitatem oportere. cuius auctoritate et exemplo
numquam est intermissa a maicribus nosiris largitio et communicatio civi-
tatis.

15 Aristides handelt in der Romrede 40 ff. sehr einsichtig (auf Grund
welcher Uberlieferung?) von den Fehlern, an denen die griechischen Macht-
gebilde zugrundegingen. Aber die Engherzigkeit in der Verleihung des
Biirgerrechtes nennt er weder dort noch spiter, wo er die romische Grofi-
ziigigkeit rithmt (63. 65). Ganz allgemein gehalten ist Ciceros Bemerkung
off. 2, 26, daf} die Spartaner als iniuste imperantes nach der Schlacht bei
Leuktra von ihren Bundesgenossen im Stiche gelassen wurden. Ahnlich
hatte schon Isokrates von dem Ungeschick gesprochen, mit dem die Spar-
taner wie auch die Athener ihre Bundesgenossen behandelt hatten (Spartas
de pace 100; vgl. panathen. 57; Athen: de pace 78. 105; vgl. 134).

16 Dafl Tacitus von Dionys abhingt, wird man nicht glauben wollen.



Zur Verherrlichung Roms 43

Vorlage, welche Dionys benutzt hat, bereits festgestellt worden:
er hat alles, was er iber die Staatseinrichtung des Romulus
mitteilt, einer Schrift entnommen, die am Ende der romischen
Revolutionszeit die aufkommende Monarchie zu stirken suchte,
indem sie zeigte, wie die neue Staatsform in dem ehrwiirdigen
Konigtum des Romulus ihr Vorbild habe. Daf} diese Schrift,
die vermutlich von einem griechischen Verfasser stammte 17,
auch Tacitus bekannt gewesen ist, wire kein ganz unwichtiges
Ergebnis. '

II.

Der Freigiebigkeit, mit der die Rémer den Unterworfenen
das Biirgerrecht verleihen, entspricht die Grofimut, mit der
sie den Besiegten gleich nach dem Siege entgegenkommen.
So hatte Rutilius in seinem Lobe Roms auch die victrix clemen-
tia (V. 69) zu erwihnen 18, Die Vorstellungen von dieser Grofimut
reichen weit in die romische Vergangenheit zuriick und ge-
horen zu den frithesten Uberzeugungen der romischen Selbst-
auffassung 19. Das Verhalten an sich, das ohne Zucht und

17 Pohlenz 189. Gerade auch der Hinweis auf Sparta und Athen kann
nur von einem Griechen herriihren.

18 Kurz darauf, V. 71, begegnet sie als certandi bona parcendique volup-
tas.

19 Das hat zuerst R.Harder, Antike 5, 1929, 300 ff. (vgl. Hermes 69,
1934, 64 ff.) gezeigt. Dafl die Schliisse, die er aus den zur Verfigung ste-
henden Zeugnissen gezogen hat, richtig sind, ist gegeniiber fritheren Ein-
winden (bei Dahlmann, Clementia Caesaris: Neue Jahrb. 10, 1934, 17 ff.
U. Knoche, Magnitudo animi: Philologus Suppl.-Bd. 27, 3, 1935, 74 ff. W.
Otto, Abh. Bayer. Akad. N. F. 11, 1934, 38 ff.) etwa gleichzeitig von Haffter
in dem oben Anm.5 erwihnten Aufsatz 104 ff. und von V.Péschl in sei-
nem gedankenreichen Buche iiber die Grundwerte altromischer Staats-
gesinnung in dem Geschichtswerke des Sallust, Berlin 1940, 83 ff. er-
wiesen worden. — Es mag nicht unniitz sein, die bedeutsamsten Stellen,
an denen von der romischen Grofimut gegen fremde Vélker die Rede
ist (nur diese Seite kann hier in Betracht gezogen werden), in einer Uber-
sicht vorzufiithren, in der auch die kennzeichnenden griechischen und la-
teinischen Worte (vgl. Dahlmann 26) angegeben werden: Polyb. 15, 17, 3/5:
mpaos ueyaioyvyos wie 30, 31, 15. 18, 37, 7 (= Liv. 33, 12, 5/7. 9):
npaos guhavdowmnos, dazu ugrpios wie 27, 8, 8; s. a. 21, 17, 1. — Diod.
(= Polyb.) 28, 7: ‘Znweixeca wie 29, 10; 33, 26, 2; 32, 4, 4, wo auch
nuegorns; 32, 2, wo auch gdardownia (vgl. unten). 31, 8: gilardownia
§ieos ueyadoyvyos. 31, 3, 3: edyvouosvvy toi Eifov- (vgl. Poseidon. b.
Plut. Marc. 20, 1). — Cato b. Gell. 6, 3, 52: clementia mansuetudo. —
Sall. ep. 1, 3f.: benignitas clementia. Cat. 9, 3. 5 (verwertet v. Augustin
ep. 138, 9): aequitas ignoscere. 34, 1: mansuetudo misericordia. hist. 1,
55 (or. Lep.), 1: clementia probitas; vgl. Poschl 63 ff. 81 ff.. — Cic. Rosc.
Am. 154: lenis wie Hor. c. s. 52. Verr. 2, 2, 4: misericordia. Verr. 2, 4, 73:



44 Harald Fuchs

Mifigung nicht denkbar ist 20, kann sich nur bei solchen Men-
schen finden, in denen die Vernunft den Leidenschaften ge-
bietet. Die iracundia, die in irgendeiner Weise an jedem Kampfe
beteiligt ist, muf in ihnen dem consilium, das taSo¢c dem Moyog
weichen. So vermag Cicero in der Rede, die er nach der Be-
gnadigung des Marcellus tiber Caesars mansuetudo, clementia,
modus und sapientia gehalten hat, die drei » Leistungen « des
animum vincere, iracundiam cobibere, victo temperare un-
mittelbar nebeneinander zu nennen, und so will er Caesar dort
zu den Minnern gerechnet wissen, die sich Bewunderung er-
worben haben, weil sie clementer, mansuete, iuste, moderate,
sapienter gehandelt haben in iracundia praesertim, quae est
inimica consilio, et in victoria, quae natura insolens et superba
est 21, Aber was fiir den einzelnen gilt, gilt auch fir den Staat.
In der groflen Senatsrede, die Sallust im ,Catilina‘ dem Cato
zuweist, 1dfit er diesen als seine Uberzeugung ausspre-
chen: » Glaubt nicht, dafl unsere Vorfahren durch Wat-
fen den Staat aus seiner Kleinheit zur Groéfle gebracht haben.
Wenn dem so wire, dann mifite er so, wie wir ihn jetzt be-
sitzen, der allerschonste sein: denn an Bundesgenossen und
Biirgern, zudem an Waffen und Pferden stehen uns groflere
Mengen zu Gebote als ihnen. Sondern anderes ist es gewesen,
das sie grofl gemacht hat, und dieses fehlt uns: im Innern

mansuetudo wie 2, 5, 115, wo auch clementia. leg. 1, 19: clemens,; s. a.
Sest. 57. — Prop. 3, 22, 21; vgl. 2, 16, 42. — Dion. Halic. ant. 4,27, 5:
Emeizera uwerpiorns; vgl. 8, 36, 4. — Liv. 3, 2, 5: clementia wie 26, 14,
2; 33, 12, 7; 45, 8, 5; 45, 22, 4, ferner 44, 9, 1, wo auch fides; ebenso
45, 4, 7. Liv. 39, 55, 1: lenitas wie Vell. Pat. 2, 86, 2. Liv. 31, 31, 16 (= Po-
lyb.?; s. Gelzer, Philologus 86, 1931, 283; #hnl. Ioseph. bell. 6, 333):
victis ignoscere wie 37, 45, 8; August. Mon. Ancyr. 1, 3. Liv. 30, 42, 17:
victis parcere wie 33, 12, 7; Verg. Aen. 6, 853; Coripp. Iust. 3, 28 ff.
Liv. 33, 12, 9: mitis wie Stat. silv. 1, 1, 25ff.; s. a. Liv. 29, 8, 4. —
Ovid. fast. 2, 143; vgl. am. 1, 2, 52. — JToseph. bell. 1, 27: peedw. 3, 346:
Huepos wie 5, 372, 6, 333: glavdponia wie Aristid. or. 26, 66. — Stat. silv.
3, 3, 168 f.: clementia. — Tac. ann. 2, 10: clementia. 12, 20: beneficentia. —
App. Pun. 50ff. (s. u. Anm. 25). — Claud. bell. Gild. 97: placidus,; vgl.
Ovid. met. 8, 57. — Zu den gleichartigen Vorstellungen im fritheren Grie-
chentum s. Gernentz 130 Anm. 1; 131/2 Anm. 2. Theiler (oben Anm. 1) 266.
Péschl 63 Anm. 1; vgl. auch K. Kempen, Procopii Gazaei in imperat. Anasta-
sium panegyr., Diss. Bonn 1918, 28.

20 Uber die moderatio als romischen Lebenswert grundlegend Poschl
59 ff.

21 Cic. Marc. 1. 8. 9; der iracundia wird das comsilium entgegenge-
stellt auch Publ. Syr. sent. 110: consilio melius vincas quam iracundia.
Dafl es zum Wesen des ngdos gehore, sich nicht vom madoc hinreiflen zu
lassen, sondern zu handeln @s ar 6 Aoyos Tagyn, sagt Aristoteles eth. Nic.
4, 11, 1125b 34 ff.; vgl. Theiler a.O.



Zur Verherrlichung Roms 45

Arbeitsfreude, drauflen gerechte Herrschaft, die freie Kraft
des Denkens, die weder in Schuld noch in Leidenschaft ver-
strickt ist «. Der animus in consulundo liber neque delicto neque
lubidini obnoxius, den nach Catos Auffassung die Vorfahren
besessen haben, ist der alte feste Romersinn, der unnachgiebig
gegen alle Verlockungen der Welt und gegen jeden Ansturm
eines unverniinftigen Begehrens in freier Wahl die richtigen
Entscheidungen trifft 22. Er wird sich vor allem in den Zeiten
nach gewonnenen Kriegen zu bewihren haben, wenn der Haf}
und das Verlangen nach Rache noch in den Herzen lebt. Dann
zeigt er sich eben in der Grofimut, die auch dem Unterwor-
fenen sein Lebensrecht und seine Lebenswerte beldfit und ihn
durch die Wohltat eines in kluger Beschrinkung gestalteten
Friedens zu dauernder Dankbarkeit verpflichtet 23. Raro simul
hominibus bonam fortunam bonamque mentem dari; populum
Romanum eo invictum esse, quod in secundis rebus sapere et
consulere meminerit soll nach der Darstellung des Livius der
Karthager Hasdrubal gesagt haben, als er am Ende des zwei-

22 Die lubido ist hier, wo der animus in consulundo liber niher ge-
kennzeichnet werden soll und wo der Blick gleichermaflen auf die Ver-
hiltnisse, die domi und die foris herrschten, gerichtet wird, ganz allgemein
als das uniiberlegte Begehren zu verstehen, das den Geist zu verwirren
und das Denken in seiner Sicherheit zu beeintrichtigen droht; richtig
F. Egermann, Die Prooemien zu den Werken des Sallust: Sitzungs-Be-
richt Wien. Akad. 214, 3, 1932, 46. In dieser Bedeutung erscheint das
Wort auch zu Beginn der Rede Caesars 51, 1ff. in Sitzen, die als die
beste Erliuterung dessen, was Sallust an der spiteren Stelle sagt, hier
ausgeschrieben seien: ommnis hdmines .., qui de rebus dubiis consultant,
ab odio amicitia ira atque misericordia vacuos esse decet. baud facile
animus verum providet, ubi illa officiunt, neque quisquam omnium lubidini
simul et usui paruit. ubi intenderis ingenium, valet. si lubido possidet, ea
dominatur, animus nibil valet. magna mihi copia est memorandi .., quae
reges atque populi ira aut misericordia impulsi male consuluerint. sed ea
malo dicere quae maiores nostri contra lubidinem animi sui recte atque
ordine fecerint. In der Rede des Cato freilich verengert Sallust die lubido
sogleich zur avaritia und ambitio. — Wie der Caesar des Sallust vor der
Wirkung der Gunst und Miflgunst warnt, so hatte sich der alte Cato vor
dem Schaden gefiirchtet, der aus der Verblendung des Gliickes entstehen
konnte. In seiner Rede fiir die Rhodier erinnerte er daran, dal} secundae
res laetitia transvorsum trudere solent a recte consulendo atque intelle-
gendo (Gell. 6, 3, 14; vgl. unten Anm. 39). Wieviel das richtige consulere
fiir die Romer bedeutete, zeigt anschaulich auch der recht urtiimlich wir-
kende Satz, den bei Sallust Cat. 52, 59 der jiingere Cato ausspricht: vigil-
ando agundo bene consulundo prospere omnia cedunt.

23 Uber die sittlichen ,Grundwerte’ der rémischen Staatskunst handelt
ausgezeichnet Poschl 90 ff., der auch den Widerstreit zwischen den Gedanken
und der Wirklichkeit nicht unberiicksichtigt 1463t (s. bes. 103 ff.).



46 Harald Fuchs

ten Punischen Krieges den romischen Senat um Frieden bat 24,
So hat er zwar in Wirklichkeit nicht gesprochen 25, aber der
Satz verliert dadurch, dafl erst Livius ihn in der geschicht-
lichen Besinnung des augusteischen Zeitalters gestaltet hat,
nichts von seinem Wert 26,

Der sallustische Cato hatte in seiner Rede erklirt, daf} der
réomische Staat nicht durch die Gewalt der Waffen, sondern
durch die sittlichen Krifte, die in ihm lebendig waren, grof}
geworden sei??. Wenn er damit dem kriegerischen Machtein-
satz des Staates?® die menschliche Haltung der Vorfahren
gegeniiberstellte, wie sie sich vor allem in den Verlockungen
des Friedens gezeigt hatte, so hat er bewuflt einen Gedanken
umgeformt, der unter seinen Zeitgenossen nach Art eines

24 Liv. 30, 42, 16; etwas spiter heiflt es (populum Romanum) plus
paene parcendo victis quam vincendo imperium auxisse; vgl. dazu oben
Anm. 19,

26 Bei Appian Pun. 50 ff. hilt Hasdrubal seine Rede vor dem siegrei-
chen Scipio. Er wendet sich dort an den {icos tav evrvyovvror (51) und
fordert die Roémer auf, uerponados ypnedar taic evnpatiows (vgl. auch
das Ende der Rede, wo die & narvra ustgona$ewa der Romer erwihnt
wird) und ihrer ueyalopgosvyy wiirdig zu handeln. Denn: &b mpdsoovow
gv 2roveig 1o gidavdpownoy &stw (52). Durch diese griechischen Worte, die
in der Rede des Hasdrubal wohl schon Polybios verwendet hatte, schimmern
die entsprechenden rémischen Ausdriicke deutlich hindurch.

26 Dafl die Augusteer in ihren grundsitzlichen Urteilen iiber die ro-
mische Staatskunst ilteste Uberzeugungen wiedergeben, ist seit Gelzers
Aufsatz {iber Fabius Pictor (oben Anm. 9) eine gesicherte Erkenntnis.

27 Diese Krifte zeigen sich in dem animus in consulundo liber, in der
industria (liiber diesen romischen Wertbegriff vgl. Poschl 16f.) und im
iustum imperium. Den zuletzt erwihnten Ausdruck verwendet Sallust, weil
ihm das ,philosophische’ Wort iustitia zu blafl ist, das bei ihm itiberhaupt
nur ein einzigesmal begegnet (Cat. 10, 1; s. Péschl 81).

28 Als die Machtmittel des Staates werden neben den Menschen, die
zu Gebote stehen (socii und cives), die arma und equi genannt. Die beson-
dere Erwihnung der equi kann zunichst befremdlich erscheinen. Demosthenes
hatte in dem Satz, den Sallust hier nachgestaltet hat (Phil. 3, 40), anscheinend
viel natirlicher von den oduara, yoruata und der aidy xataczevy, gespro-
chen. Aber Sallust hat den Cato in rémischer Weise reden lassen wollen, und
fiir das rémische Denken ist die Dreiheit » Minner, Waffen, Rosse « seit alten
Zeiten ein fester Begriff. So heillt es schon bei Plautus Bacch. 927 in dem
groflen Liede des Chrysalus, die Atriden hidtten Pergamum erobert armis
equis exercitu atque eximiis bellatoribus. Ganz entsprechend l4Bt Tacitus
ann. 12, 37 den stolzen Silurenfiirsten Caratacus von der Macht, die er
frither besessen hatte, sagen habui equos viros arma opes, und zhnlich
kennzeichnet Tacitus hist. 1, 51 die Macht der Vitellianer durch die
Worte viri arma equi supererant (vgl. auch Nep. Ham. 4, 1 equis armis
viris pecunia totam locupletavii Africam). Formelhaft hat also auch
Cicero gesprochen, wenn er sich Phil. 8, 21 zu dem Wunsche bekannte,
ut omnes...armis equis viris D. Bruto subveniremus. Dafl er hier aber



Zur Verherrlichung Roms 47

Schlagwortes verbreitet gewesen ist2?. Denn auf die Frage,
durch welche Eigenschaften die Romer ihr Reich gewonnen
hitten, stand in weiten Kreisen die Antwort zur Verfiigung,
der Erfolg sei durch zweierlei errungen worden: durch die
Tapferkeit 1m Kriege und die Vernunft nach dem Siege. Duo
sunt quibus extulit ingens Roma caput, virtus belli et sapientia
pacis heifit es in einem spitlateinischen Gedichte, dessen Ver-
fasser als letzter noch einmal dem alten Gedanken Ausdruck
gegeben und fiir thn daber am Ende gar die einprigsamste
Fassung gefunden hat 30. Duabus his artibus, audacia in bello,
ubi pax evenerat aequitate, seque remque publicam curabant
sagt Sallust in der Einleitung zum ,Catilina‘ (9, 3) von den
Vorfahren, denen noch die boni mores eines unverdorbenen
Volkes eigen waren. Toic péloucty Etépov dplety dvo mpooelvan del

fast sogar mit Notwendigkeit diese Worte gebrauchen mufite, ergibt sich
daraus, dafl sie auch an einer anderen Stelle gerade bei der Erwihnung
einer staatlichen Hilfeleistung nebeneinanderstehen: armis viris equis com-
meatibus iuvant iuvabuntque sagt bei Livius 22, 39, 11 Fabius Maximus
von den socii und cives in Italien, auf deren Hilfe Rom sich verlassen
kann (wortlich tibereinstimmend Sisenna 113 armis equis conmeatibus nos
magis iuverunt exleges, aber Livius ahmt nicht etwa diese Stelle nach,
sondern beide Schriftsteller bedienen sich derselben gebriuchlichen Wen-
dung; vgl. auch Tac. hist. 1, 57 auxilia equos arma pecuniam offerentes;
ann. 1, 71 arma equos aurum offerentes; hist. 3, 2 viros equos tributa).
Haufiger noch als die volle Dreiheit (s.a. Sall. ep. 2, 10, 7: unten
Anm. 29; auch Mela 2, 86 viris equis ferro) kommen die einzelnen Glie-
der in Paaren nebeneinander vor. Darauf darf hier nicht mehr eingegangen
werden (der Thesaurus unterdriickt leider allzu viele Stellen: 5, 2, 732,
66 ff.; 733, 56 ff.; auch Waliflin, Arch. f. lat. Lexikogr.7, 1892, 314 hilft
nicht weiter). Nur auf das Selbstzeugnis des Sallust ep. 2, 10, 2 haud
Jerme armis atque equis corpus exercui sei noch rasch hingewiesen, das
nur verstanden werden kann, wenn man das Formelhafte des Ausdrucks
wiirdigt, und auf Vergils Vers Aen. 9, 777 semper equos atque arma
virum pugnasque canebat, bei dessen Erklirung man nun nicht mehr zu
schwanken braucht.

29 Zugleich entwickelte er einen Gedanken weiter, den er frither einmal
im eigenen Namen vorgetragen hatte; ep. ad Caes. 2, 10, 7f. maiores
nostri, cum bellis asperrumis premerentur, equis viris pecunia amissa,
numquam defessi sunt armati de imperio certare. non inopia aerarii, non
vis hostium . . .ingentem eorum animum subegit quin quae virtute ceperant
simul cum anima retinerent. atque ea magis fortibus consiliis quam bonis
proeliis patrata sunt...at hoc tempore homines nobiles ... per superbiam
cunctis gentibus moderantur.

80 Sulpicia® sat. 20f.; die sprachliche Gestaltung nach Verg. ecl. 1,
24 f. verum haec (sc. Roma) tantum alias inter caput extulit urbes, quan-
tum lenta solent inter viburna cupressi. — Die Annahme, das als Ganzes
sehr unbeholfene Gedicht sei ein Werk der Humanistenzeit, wird durch
die Zusammenhinge, die oben im Texte aufgezeigt werden, wohl end-

giltig widerlegt.



48 Harald Fuchs

TavTa, THY & TQ Tohepelv loyly xal TNV év TG BovkevsaDaL epovnaLy °
a mepl Mpag dotwvy apgétepa lifit Dionys von Halikarnass in
einer Rede den Konig Tullus Hostilius erkliren, der dann weiter
als Beweis dafiir, daf} die Romer diese beiden Eigenschaften des
avdpeiov und des ppovyov wirklich besitzen, ihren nur durch sie
ermoglichten raschen Aufstieg nennt 31

An der letzten dieser drei Stellen ist freilich nicht mehr aus-
driicklich von der Mifligung gegeniiber den Unterworfenen,
sondern nur noch allgemein von dem Vorwalten der Vernunft
bei allen Uberlegungen die Rede. Damit entfernt sich die
Stelle ein wenig von den beiden zuerst erwihnten, nihert sich
aber zwei anderen Aussagen des Sallust, die ebenfalls in all-
gemeinerer Weise die Kraft und die Vernunft der Vorfahren
rihmen. Beide Stellen finden sich in einem Abschnitte der
Senatsrede Caesars, auf die spiter Cato zu antworten hatte.
An der ersten Stelle (51, 37) sagt Caesar nur kurz, daf} die
Vorfahren mneque consilii neque audaciae umquam eguere 32,
an der zweiten Stelle (51, 42) lenkt auch er den Blick auf die
Anfinge Roms und betont, wie die beiden Eigenschaften, die
hier als wvirtus und sapientia bezeichnet werden 33, den roémi-
schen Staat zu seiner Grofle emporgefithrt haben: profecto
virtus atque sapientia maior illis fuit, qui ex parvis opibus
tantum imperium jecere, quam in nobis, qui ea beme parta
vix retinemus. Daf} aber die Vorstellung von den beiden Krif-
ten, die das Reich geschaffen hatten, schon lange vor der Zeit
des Sallust den Romern durchaus geliufig gewesen ist, zeigt
die Tatsache, dafl bereits Cicero in seiner ersten politischen
Rede mit volliger Selbstverstindlichkeit hatte aussprechen kon-
nen maiores nostros mon modo armis plus quam ceteras na-
tiones, verum etiam consilio sapientiaque potuisse3t. Als die

31 Dionys. ant. 3, 11, 9; vgl. auch App.Pun. 52, wo Hasdrubal die rémi-
sche usrpionadewa anruft,welche usra rov snlwr die Romer & rogotiror Ennoey
doyns »al Juvauews;vgl. Anm. 25; etwas anders Aristides in der Romrede 41.

32 Die audacia steht hier als Gegenbegriff zum consilium wie sonst zu-
meist die virtus oder der animus; vgl. Thes. Ling. Lat. 4, 456, 30 ff. 82 ff.
~Wenn Livius 21, 4, 5 Hannibals audacia und consilium rithmt, so wird er
an die bei Polybios 3, 47, 7 erwihnte roiun und mgovora gedacht haben.
Uber das Begriffspaar Kampfkraft und Klugheit (Kriegertum und Weis-
heit) im Helden- und Herrscherlobe der Antike (seit Jl. 7, 288f.; 9, 53 £.)
und des Mittelalters handelt lehrreich E. R. Curtius, Ztschr. f. roman. Phi-
lol. 58, 1938, 200 ff.

33 Zur Bedeutung des Wortes virtus bei Sallust s. Péschl 12 ff.; bes. 26.

3¢ Cic. Rosc. Am. 69. Auf die Besonderheit dieses Gedankens ist
H. Roloff, Maiores bei Cicero, Diss. Géttingen 1938, nicht aufmerksam ge-
worden. Wie Landgraf im Kommentar zur Stelle verweist er 69 Anm. 4
zunichst nur auf de or. 1, 197, wo Cicero sagt, der Vergleich zwischen



Zur Verherrlichung Roms 49

Zuhorer Ciceros diese Worte vernahmen, wird wohl den
wenigsten von ihnen bewufit gewesen sein, dafl damit einem
Lehrsatz Geniige geleistet wurde, den schon Jahrzehnte vorher
ein Grieche aufgestellt hatte. of tag ¥yspoviag meptmonisac oL
Bouhdpevol xTovTar piv ovtag ovdpele xal ocuvéset, mpog albvowy Sé
peyahqy ayovsty Emetxsln ol QLavSporix, doparfovtar 3¢ @dBw
xal xatamiiist lautete das » Naturgesetz der Hegemonie «, wie
Polybios es formuliert hatte und wie er es in allen Macht-
gebilden der Geschichte sich verwirklichen sah 35. Ob aber Po-
lybios selbst fiir seinen Satz nicht vielleicht auch &ltere rémische
Uberzeugungen verwendet hat, in denen wie die mansuetudo und
die clementia so auch die virtus und das consilium ihre Bedeu-
tung hatten, mag immerhin erwogen werden.

Zu den Zeugnissen fiir die Lebenskraft dieser Anschauungen
gehort nun auch ein Abschnitt in dem Gedichte des Rutilius
Namatianus (1, 81/92).

omnia perpetuos quae servant sidera motus
nullum viderunt pulchrius imperium.
quid simile Assyriis conectere contigit armis?
Medi finitimos condomuere suos.
85 magni Parthorum reges Macetumque tyranni
mutua per varias iura dedere vices.
nec tibi nascenti plures animaeque manusque,
sed plus consilii iudiciique fuit.
iustis bellorum causis nec pace superba
90 nobilis ad summas gloria venit opes.
quod regnas minus est quam quod regnare mereris:
excedis factis grandia fata tuis.
dem rémischen und dem griechischen Rechte zeige, quantum praestiterint
nostri maiores prudentia ceteris gentibus. Jedoch fiigt Roloff ebd. Anm.5u.6
eine Sammlung von weiteren Stellen hinzu, an denen Cicero in anderer Hin-
sicht die sapientia der Vorfahren und ihr consilium (dieses Wort aufler
Rosc. 69 auch Verr. 2, 5, 85; dom. 2; s. a. leg. 1, 19. 90) erwihnt. Auf-
fallend #hnlich sind dem oben im Text ausgeschriebenen Satze Sall. Cat.
51, 42 die Worte Ciceros de or. 1, 196, wo es heif}t, dafl die sapientia der
Vorfahren, die sich in iure constituendo betitigt habe, dieselbe sei, die
sich in bis tantis opibus imperii comparandis wirksam gezeigt habe.

3 Diod. 32, 2. Der Satz ist von Gelzer, Nasicas Widerspruch gegen
die Zerstorung Karthagos: Philologus 86, 1931, 290 f. mit Recht fiir Poly-
bios in Anspruch genommen worden; ebenda die Kennzeichnung als » Na-
turgesetz der- Hegemonie «. Bei der Anwendung auf die rémische Ge-
schichte scheint Polybios spiter neben der dia tdwr omdwy drdpsin die svrsais
nicht mehr beriicksichtigt zu haben; vgl. Diod. 32, 4, 4 év..70is vewtépois
yoovois ‘Pouaiot Thjs Tdv SAwy nysuovias 6pey3Evies cvvesTncavio utyv aviny
Ty} dw Tov Smdwv drdpeiq, meos avgnow JdE ueylotny fyayov imexsorata
yowuevor tois raramoleundeiot.

Basler Zeitschr. f, Gesch, u, Altertum, 42, Band, 4



50 Harald Fuchs

In einem vielerprobten Verfahren wird hier das rémische
Weltreich mit den fritheren Grofireichen der Geschichte ver-
glichen, von denen jedes nur einen begrenzten Raum hatte
beherrschen konnen 36, Sie alle sind von Rom iiberfliigelt wor-
den 37, nicht etwa weil Rom in der Zeit seines Aufstieges iiber

8¢ Der Begriff des Herrschens wird durch die Worte iura dare aus-
gedriickt, die fiir die rémische Herrschaftsvorstellung kennzeichnend sind;
vgl. Fuchs, Augustin (oben Anm. 7) 194 Anm. 1 und jetzt auch F. Christ,
Die rém. Weltherrschaft in der antiken Dichtung, Tubing. Beitr. z. Altert.-
Wiss. 31, Stuttg. 1938, 113 f. Neben den iura stehen in dieser Vorstellung
die leges. Darum spricht Rutilius 1, 77 von den legiferi triumphi und 1,
133, wo er Rom die Ewigkeit der Herrschaft zusichert, von den wicturae
Romana in saecula leges.

87 Die Einzigartigkeit des Romischen Reiches hatte schon Polybios da-
durch veranschaulicht, dafl er es zu Beginn seines Werkes (1, 2, 1) mit
den schwicheren Machtgebilden der Perser, Spartaner und Makedonen
verglich. Nach seinem Vorbilde haben Dionys von Halikarnass (1, 2) und
Appian (prooem. 8f.) ihre Geschichtsdarstellungen mit édhnlichen Ver-
gleichen eréffnet. Das Verfahren, solche Vergleiche vorzunehmen, das auf
das Romische Reich mit besonderem Erfolge Aristides in der Romrede
angewendet hat (or. 26, 15ff.), ist durch die Rhetorenschule verbreitet
worden, deren einschligige Lehre bei ‘Menander’, Rhet. Gr. III p. 376,
31£f.; 417, 5ff. vorliegt (Gernentz 99 ff.). Auch Rutilius zeigt in dem
Vergleiche, den er bringt, nicht anders als Claudian Stil. 3, 163 ff. seine
rhetorische Bildung. Was er bietet, unterscheidet sich von anderen solchen
Darlegungen dadurch, dall er zum Vergleiche allein die vier groflen
Michte heranzieht, die nach einer bestimmten Lehre die Vorliufer des
Rémischen Reiches gewesen waren (so Aemil. Sura, Hist. Rom. Fragm. 2
II p. 161. Polyb. 38, 22 BW [= App. Pun. 132]. Dion. Halic. a. O.
Aristid. or. 26 [in Rom.], 91 K; or. 13 [panathen.], 183, I p. 299 Dind.,
danach Choricius 32 [apol. mim.], 69, p. 360 F [das Zitat bisher nicht
erkannt]; hierhergehorig auch Dexippos fr. 29, Hist. Gr. min. I p. 199,
14 ff. Dind., sofern, wie vermutet werden darf, die Meder dort wie wohl auch
Plut. fort. Rom. 317 F nur zufillig fortgelassen sind), und dafl er dabei
doch das Romische Reich nicht zum Nachfolger des Perserreiches macht,
das fiir ihn vielmehr im Partherreiche weiterlebt; bei dieser Auffassung
des Perserreiches konnte Rutilius auch nicht von der geringeren zeitlichen
Dauer der vier mit Rom verglichenen Reiche sprechen, auf die sonst stets
aufmerksam gemacht wird. Wenn bei solchen Aufzihlungen der Welt-
reiche die alten Agypter in der Regel fehlen (vgl. die Stellen bei Gernentz
a. O.; erwihnt werden die Agypter jedoch in jidischen und christlichen
Schriften: Orac. Sibyll. 3, 159 ff.; 8, 6 ff.; 11, 19 ff. [nicht auch 4, 49 ff.];
danach Lact. div. inst. 7, 15, 13; s. weiter auch Philo qu. Deus immut.
173 ff., II p. 921.; Ios. 134 ff.,, IV p. 89 WC), so erklirt sich das aus der
Herkunft dieser Staatenlehre, deren 6stliche Heimat durch ihre Verwen-
dung im Buche Daniel (2, 31ff.; 7, 1£{f.) bezeugt wird und deren per-
sische Urspriinge unter anderem durch die Persika des Ktesias (Diod. 2,
1/34) wahrscheinlich gemacht werden; vgl. J. W. Swain, The theory of the
four monarchies: Class. Journ. 35, 1940, 1ff. (zum Fortwirken der Leh-
ren des Danielbuches und zur Umdeutung der vier Reiche durch die
spiteren Juden und Christen s. aufler Swain 15ff. auch H. Fuchs, Der



Zur Verherrlichung Roms o1

mehr Seelen und Fauste verfiigte 38, sondern allein deswegen,
weil es mehr Einsicht und Klugheit besafl. Wieder wird hier
die Kraft der Romer und ihre Weisheit zu einem Paare zu-
sammengeordnet, und wieder wird dabei im besonderen auf
die Anfinge Roms der Blick gelenkt. Wenn Rom Kriege fiihrte,
so waren seine Griinde stets gerecht; wenn es Frieden schlof},
so war es auch im Sieg gemifligt 39. Durch eine klarblickende,
festbegriindete Herrschkunst, die in gleicher Weise das Recht
wie auch die Gnade kannte, haben die Rémer sich ihr Reich
erworben. Sie herrschten, weil sie zu herrschen verstanden,
und eben darum, so durfte man sagen, hatten sie zu herrschen
auch verdient.

III.

Rutilius hat in seinem Lobgesange auf Rom jedoch nicht
nur von dem Reich und seiner Herrschaft, sondern iiberdies
auch von der Stadt gesprochen, deren Bauten und Wasserfiille

geistige Widerstand gegen Rom in der antiken Welt, Berl. 1938, 63f. 65.
69. 72. 77; eine beachtenswerte Wiirdigung des in der Weltreichlehre sich
dullernden Geschichtsverstindnisses bei Alfr. Dove, Der Streit um das
Mittelalter: Ausgewihlte Aufsitze hgb. von F.Meinecke, Miinch. 1925,
21 ff.; s. dort auch 1ff.: Der histor. Begriff des Mittelalters in seiner
Entwicklung und Bedeutung).

38 Helm hat Burmans Einfall anerkannt, daff Rutilius mit V. 87 habe an
Geryones erinnern wollen. Aber diese Deutung wird von dem Verse nicht
nur nicht verlangt, sondern gliicklicherweise durch seinen Wortlaut gerade-
zu ausgeschlossen. Auch mit dem Abdruck von Prudent. Symm 2, 71f.
(am Ende verstimmelt wiedergegeben) fithrt Helm in die Irre. — Der
Gedanke, dafl die Rémer ihren Feinden zahlenmiflig unterlegen gewesen
seien, begegnet in anderer Wendung auch bei Cicero harusp. resp. 19 nec
numero Hispanos nec robore Gallos...sed pietate ac religione omnes
gentes nationesque Superavimus.

39 Auf die Gerechtigkeit ihrer Kriege sind die Roémer, denen das
bellum iustum auch eine Angelegenheit des Staatsrechtes gewesen ist, stets
bedacht und stolz gewesen; die Belege dafiir bei Gelzer, Hermes 68, 1933,
137 f. 165; vgl. Haffter (oben Anm. 5) 108 iiber Plaut. Amph. 203 ff.; lehr-
reich ferner Dionys. Halic. ant. 8, 8; Einwinde bei W. Otto (oben Anm. 19)
39 Anm. 3. — Die pax superba wire eine Friede, in dem die Verblendung
des Siegesrausches weiterlebte; nach Cic. Marc. 9 (oben S. 44) ist die
victoria wesensmillig insolens und superba. Daher warnt der alte Cato in
seiner Rede fiir die Rhodier den Senat vor der superbia und ferocia, die
nach dem Siege tber Perseus wohl manche befallen habe, und rit, die
Verhandlungen einige Tage auszusetzen, dum ex tanto gaudio in potestatem
nostram redeamus (Gell. 6, 3, 14). In ihnlicher Gesinnung fordert der
sallustische Caesar Cat. 51, 14 zu eciner leidenschaftslosen Behandlung der
unschidlich gemachten inneren Feinde des Staates auf: quod apud alios
iracundia dicitur, ea in imperio superbia atque crudelitas appellatur.



52 Harald Fuchs

dankbare Gegenstinde fiir kunstvolle Beschreibungen waren 40,
Einer gliicklichen Erfindung folgend sagte er freilich in dem
Abschnitt, den er der dufleren Erscheinung der Stadt gewidmet
hat (1, 93/114), noch nicht alles, was an sich zu sagen gewesen
wire. Eine bedeutsame Einzelheit sparte er sich fiir eine spitere
Stelle auf, wo er zu schildern hatte, wie er nach dem Auszuge
aus Rom sich in Ostia authielt und dort lingere Zeit auf
glnstigen Wind fiir seine Seereise wartete. Sehnsuchtsvoll
schaute er damals immer wieder auf die » geliebte Stadt«
(1, 35) zurilick4!, und seinem verklirenden Blicke wollte es
scheinen, als sei der Himmel iiber Rom strahlender als anders-
wo und als leuchte die Sonne dort in ewigem Glanze.

193 nec locus ille mihi cognoscitur indice fumo,
qui dominas arces et caput orbis habet.
sed caeli plaga candidior tractusque serenus
signat septenis culmina clara iugis.
illic perpetui soles, atque ipse videtur
200 quem sibi Roma facit purior esse dies.

Die Vorstellung von dem nie bewolkten Himmel, dessen
Klarheit Rom selbst sich zu bewirken vermag, ist gewif3 recht
eigenartig 42, und man mochte wissen, wie Rutilius zu ihr ge-
langt sei. Wie es scheint, hat er auf die Stadt Rom einen Ge-
danken iibertragen, der frither nicht der Stadt selbst, sondern
vielmehr dem Reiche gegolten hatte. Welcher Art dieser Ge-
danke war, lassen einige wenige Zeugnisse erkennen.

Der gefiihlvolle Lobpreis, den Plinius im dritten Buche seiner
,Naturgeschichte‘ (3, 39) einem raschen, von Namen zu Namen
eilenden Uberblick iiber die Beschaffenheit und Besiedelung

40 Vgl. Gernentz 18. 46 ff., bes. 52 ff.
41 V. 189 f. nach Tibull 1, 1, 59 f.

42 Helm hat sich zu dieser Vorstellung nicht geduflert. Die ilteren Er-
klirer glaubten den Versen durch eine abschwichende Deutung gerecht
werden zu konnen: Rutilius habe nur den schimmernden Glanz der Di-
cher Roms bezeichnen wollen (so Barth und Wernsdorf) oder aber den
Eindruck wiedergegeben, den er an der dunstigen Tibermiindung von der
in reinerer Luft daliegenden Stadt erhalten habe (so Zumpt). Demgegen-
iiber hat I.Cirino (oben Anm. 3) 169 sich an die Worte des Plinius nat.
hist. 3, 39 erinnert gefiihlt, aus denen sie das » schéne Bild « des Rutilius
in raschem- Schlusse unmittelbar herleiten zu konnen glaubte. Inwieweit
sie sich damit dem richtigen Verstindnis der Stelle gendhert hat und wie
viel ihr doch zu deren vollen Wiirdigung fehlte, wird sich sogleich oben im
Texte erweisen.



Zur Verherrlichung Roms H3

der Halbinsel vorausgeschickt hat, beginnt damit, daf} Italien
gerihmt wird als die terra omnium terrarum alumna eadem
et parens, numine deum electa quae caelum ipsum clarius
faceret, sparsa congregaret imperia ritusque molliret et tot
populorum discordes ferasque linguas sermonis commercio con-
traheret ad colloquia et humanitatem hominibus daret breviter-
que una cunctarum gentium in toto orbe patria fieret. Als das
Land, dessen Volk die Erde befriedet und die Menschheit zu
einer einzigen Gemeinschaft der Sprache und der Gesittung
zusammengefafit hat 43, empfingt Italien hier das Lob, sogar
dem Himmel einen leuchtenderen Glanz gegeben zu haben.
Daf} diesem Lobe eine verbreitetere Auffassung von den Wir-

43 Die Worte des Plinius (homini(bus) correxi) sprechen in der dichte-
sten Form alles aus, was ein kulturbewufiter Rémer der Kaiserzeit iiber
die Sendung seines Reiches zu sagen vermochte (zum Gedanken der
Sprachgemeinschaft vgl. Fuchs, Augustin 11 ff.). " Seltsamerweise hat die
Stelle, so viel sich erkennen 1ifit, im Altertum keine stirkere Wirkung ge-
habt, wie sie wohl auch in der Neuzeit nicht ganz nach Gebiihr beachtet
worden ist (von S.Bauck, De laudibus Italiae, Diss. Konigsberg 1919, wird
sie ganz iibergangen; H.V. Canter, Praise of Italy in classical authors:
Class. Journ. 33, 1938, 457 ff. ist mir nicht zuginglich). Doch scheint im
spiteren Altertum einmal auf sie angespielt zu werden. Symmachus be-
dankt sich ep.3, 11 bei einem Freunde dafiir, daf} dieser ihm seine Uber-
setzung eines griechischen Buches iiber alte Verfassungen der verschiedenen
Volker zugesandt hat. Dabei sagt er ihm unter anderem die Artigkeit,
da} die Rémer, wie sie so vieles von fremden Vélkern iibernommen hitten
(zu diesem Gedanken vgl. etwa Gelzer, Hermes 68, 1933, 139 Anm. 2; dazu
Serv. Aen. 7, 176), nun auch die Aufzeichnungen iiber die Verfassungen
besiflen, die ihren eigenen Vélkern nicht mehr bekannt seien: nunc vere
civitas nostra populorum omnium parens facta est. docere enim singulos
potest antiquitates suorum. Stroux, der in seinem Beitrag zur Corona
quernea fiir K. Strecker (= Schr. Reichsinst. f. ilt. dtsch. Geschkde 6,
1941) 71 ff. den Brief erklirt hat, ist mit Recht der Meinung, dafl Sym-
machus, wenn er hier sagt, dal Rom wirklich (vere) die populorum om-
nium parens sei, »einen schon geprigten Ausdruck zitiert«. Nun ist
parens als Schmuckwort fiir Rom nur sehr selten verwendet worden.
Aufler hier bei Symmachus begegnet es anscheinend nur noch an zwei
Stellen: Auson. 11, 8, 9 rerum domina Latiique parens und Claud. Stil. 3,
136 armorum legumque parens (Gernentz und Christ [oben Anm. 36]
versagen). Dagegen wurde es fir die Verherrlichung des Landes Italien
durch Verg. Georg. 2, 173 salve, magna parens frugum ... empfohlen, und
gerade von dorther scheint auch Plinius das Wort in den oben im Text
ausgeschriebenen Satz iibernommen zu haben (die Verbindung alumna
eadem et parens wohl nach Isocr. or. 4 [pan.], 25 uovors yag uiv T
‘EMnrov iy adtyy teogov xei marpida xai untépa xaléoac mpoorxe, vgl. auch
Plat. Menex. 237 B. Eurip. Heraclid. 826 f.; anders bei Plinius spiter 37, 201
Italien als rectrix parensque mundi altera). Da jener Satz aber auch die
Volker erwihnt, die von Rom geférdert wurden, wird man vermuten diirfen,
dafl Symmachus eben auf ihn Bezug genommen hat.



54 Harald Fuchs

kungen der roémischen Herrschaft zugrunde liegt, zeigt ein
Satz, der sich in dem Geschichtsbuch des Florus findet. Wo
Florus die Siege rithmt, die Drusus in Germanien errungen
hatte, laf}t er die gestaltende Kraft der romischen Herrschaft
so weit reichen, dafl nicht nur die Menschen durch sie ver-
wandelt wurden, sondern sogar die Erde und der Himmel ihre
Rauheit verloren: ea denique in Germania pax erat, ut mutati
homines, alia terra, caelum ipsum mitius molliusque solito vi-
deretur (2, 30 = 4, 12, 27).

Die Aufheiterung des Himmels, die Rom bewirkt, ist also
eine Vorstellung, die schon lange vor Rutilius mit Rom ver-
bunden gewesen ist44 und die in der Verherrlichung des Frie-
densreiches ihre bestimmte Bedeutung besafl. Wo Rom herrschte,
da wandelte sich auch die Natur zum Besseren45. Die ersten
Spuren dieser Uberzeugung lassen sich vielleicht schon in der
Zeit des Augustus auffinden. Wenn nidmlich Horaz in einem
Gedichte sagt (2, 9, 20), durch die Erfolge, die von Augustus
im Osten errungen waren, habe der » den besiegten Volkern
beigesellte « Euphrat gelernt minores wvolvere vertices, und
wenn Vergil wohl in Nachgestaltung dieser Stelle, aber doch
auch mit einem bezeichnenden eigenen Zuge auf dem Schilde
des Aeneas dargestellt sein liaf3t, wie der Euphrat iam mollior
undis im Zuge der besiegten Volker an Augustus vorbei-
schreitet (Aen. 8, 726), so wird man mit der Méglichkeit rech-
nen diirfen, daf} beide Dichter eine zeitgendssische Anschauung
beriicksichtigt haben, derzufolge in #dhnlicher, aber wohl noch
umfassenderer Weise die ganze im Romerreich geeinte Welt
zu einem milderen Wesen gelangt war.

Aber wenn man vom Reiche spricht, so darf man den
Kaiser, dem diese beiden Gedichtstellen mit unmittelbarer Er-
wihnung seines Namens huldigen, nicht aufler Betracht lassen.
Denn an die Gestalt des Herrschers sind die Gedanken von der

44 Auch der bei Rutilius 1, 113 f. begegnende wesenhaft anders-
artige Gedanke, da8 Rom von der Natur durch ein besonders mildes
Klima begiinstigt sei, stammt aus ilterer Uberlieferung. Schon in der
Frithzeit des Griechentums haben Stidte und Linder solches Lob empfan-
gen; vgl. E.Kienzle, Der Lobpreis von Stidten und Lindern in der il-
teren griech. Dichtung, Diss. Basel 1936, 27 f. Gernentz 8 ff. Zu beachten
ist jedoch die besondere Art, wie Rutilius diesem Gedanken Ausdruck
gibt: vere tuo numquam mulceri desinit annus deliciasque tuas victa
tuetur hbiems. Vielleicht will Rutilius in den Worten wvere tuo doch auch
die Mitwirkung Roms verspliren. lassen. . \

156 Andererseits ist dort, wo die Romana pax nicht hingedrungen ist,
perpetua hiems, triste caelum, solum sterile (Sen. prov.4, 14; vgl. Fuchs,
Augustin 196 Anm. 1).



Zur Verherrlichung Roms 55

Umwandlung der Natur zuerst gebunden gewesen. Wieder
findet sich in einem Gedichte des Horaz dafiir das Zeugnis.

Lucem redde tuae, dux bone, patriae:
instar veris enim, voltus ubi tuus
adfulsit populo, gratior it dies

et soles melius nitent.

Das Gedicht, in dem diese Strophe steht (4, 5, 5ff.), ist an
den fernen Augustus gerichtet, nach dessen Riickkehr das
Volk verlangte. In feierlicher Sprache ruft Horaz den Kaiser
herbei, und seine Ankunft vergegenwirtigt er sich in Vor-
stellungen, die in der hellenistischen Welt das Erscheinen des
als Gott verehrten Konigs oder des von diesem Gotte ge-
sandten Statthalters begleiteten. » Du kommst unter giinstigen
Bedingungen strahlend von oben her, wie der Sonne leuchten-
der Strahl von oben her erscheint « sollte nach der Anweisung
der spitgriechischen Kunstlehre der Festredner sagen, wenn
er den Herrscher oder seinen Abgesandten zu begriiflen hatte,
und falls die Untertanen mit ihrer Lage bisher nicht zufrieden
gewesen waren, so sollte er hinzufiigen: » Da Nacht und Fin-
sternis alles bedeckte, bist du wie die Sonne erschienen und
hast alles Ungemach zerstreut«. Am Ende seiner Rede aber
sollte er die Stadt zu dem Gefeierten mit eigenen Worten
sprechen lassen, und ihr Gruf} sollte beginnen mit dem Ausruf:
» Gar gewaltig ist die Herrschaft, gar siff der Tag, da nun
der Sonne Licht leuchtender aufgegangen ist. Wie von Dunkel-
heit befreit glauben wir nun den strahlenden Tag zu schauen «
(@ peylomnz dpyme, Wdlotg 8¢ Mpépae, xaX Wy énéotn vov Moy ©oO¢
QoudpoTepov. YOV @OTEp &% Twog {opov TposPAETELY doxolmEy Asuxyy
népary) 4o,

46 ‘Menander’, Rhet. Gr. III p. 378, 10 ff. 22 ff.; 381, 15ff. Mit der
zuletzt erwihnten Stelle ist die Strophe des Horaz schon von E. Norden,
Aus altrémischen Priesterbiichern, Lund 1939, 171 Anm. 1 zusammenge-
bracht worden, der auch zeigt, inwiefern Horaz sich doch seine Selbstin-
digkeit gewahrt hat. — In demselben Gedichte hat Horaz sich noch an
einer anderen Stelle der geprigten Sprache der hellenistischen Herrscher-
verehrung bedient. Wenn er V.25ff. sagt quis Parthum paveat, quis
gelidum Scythen ... incolumi Caesare, so verwendet er dort die iiber-
kommene incolumitas-Formel, nach der ex incolumitate des Kaisers om-
nium salus constat (so Act. fratr. Arv. p. CXIV [= CIL 6, 2064], 39 £f.; vgl.
p. 110 Henz.; umfassende Stellensammlung bei Alféldi, Die Ausgestaltung
des monarch. Zeremoniells am rém. Kaiserhofe: Rém. Mitt. 49, 1934, 86
Anm. 4; vgl. Christ 96). Als frithester Beleg fiir das Aufkommen dieser
Formel gilt gegenwirtig Cic. Marc. 22. 32; s. zuletzt H. U. Instinsky,
Kaiser und Ewigkeit: Hermes 77, 1942, 319. 337 Anm. 1. Aber schon der



56 Harald Fuchs

Mit solchen Huldigungen ist der Osten auch den Statthaltern
des romischen Freistaates und spiter dann den Kaisern und
ithren Vertretern entgegengekommen, und die Rémer haben
dem Uberschwange nicht gewehrt. Vielmehr haben sie sich,
wie Horazens Lied beweist, die fremdartige Sprache gerne
angeeignet und spiter selber die Gedanken, mit denen zu-
nichst nur der lebendige Wohltiter gefeiert worden war 47,
der Verherrlichung ihres Friedensreiches dienstbar gemacht.
Wenn so eine hellenistische Ko&nigsehrung zu einer Ehrung
des Rémischen Reiches geworden ist und wenn sie dann weiter
auch zu einer Ehrung der Hauptstadt werden konnte 48, so ist

jilngere Scipio scheint sie einmal verwendet zu haben. Nach Plut. apophth.
Scip. min. 23 p. 201 F sagte er, als die Anhinger der Gracchen riefen,
man solle ihn als Tyrannen téten: elxérws of 5] narpide moleéuobvres Eud
Boviortar mooavedeiv © o yap olov e Tny Pouny mecsiyv Zuniovos E6Tmrog
08d Ly Iuuiwva 7 *Pourys wecovons. Hat Scipio wirklich so gesprochen
(Erniovos éotoros wire lateinisch Scipione stante, wie Cic. fam. 7, 2, 3 qui
me stante stare mon poterant; vgl. auch Cic. off. 3, 1, 4 stante re publica;
Liv. 5, 53, 2 stante incolumi urbe; Stand und Fall einander entgegengesetzt
auch Cic. Phil. 2, 24 res publica staret, tu concidisses), so sind seine Worte
nicht nur als Zeugnis fiir das Alter der rémischen Formel wichtig, sondern
sie gestatten auch Schliisse auf ihre Herkunft aus der Sprache der hellenisti-
schen Monarchien. Damit aber geben sie die Méglichkeit, auch die gedank-
lichen Einwirkungen des Ostens auf das Fiihrerbewufltsein Scipios deutlicher
zu erfassen.

47 Der hellenistische Lobpreis der Herrscher arbeitet mit alten Vor-
stellungen von der Epiphanie der Gétter (vgl. Pfister, Realencycl. s. v.
Epiphanie, Suppl.-Bd. 4, 319, 48), wie sie sich in der weitesten Entfer-
nung von ihren Urspriingen auch mit den Hirten der bukolischen Dichtung
verbunden haben (vgl. “Theocr.’ 8, 41 ff. Verg. ecl. 7, 53 ff., bes. 59 Phyl-
lidos adventu nostrae nemus omne virebit; beide Stellen wichtig fiir Ver-
gils Daphnis ecl. 5, 20 ff.). In der Spitzeit des Reiches sind die alten Farben
immer noch leuchtkriftig. So heifit es Paneg. Lat. 11, 9,2 von dem Alpeniiber-
gange der Kaiser Maximian und Diokletian, die im Januar 291 zu Mai-
land zusammengetroffen waren: adversus inclementiam locorum ac siderum
vestrae vos maiestatis potentia tuebatur et ceteris hominibus atque regioni-
bus vi frigorum adstrictis et oppressis vos solos aurae lenes vernique
flatus et diductis nubibus ad itinera vestra derecti solis radii sequebantur;
dann weiter 10, 4 wut primum ex utrisque Alpium iugis vestrum numen
affulsit, tota Italia clarior lux diffusa..est. Vielleicht hat auch Plinius
‘pan. 12, 4 solche Anschauungen im Sinne, wenn er — allerdings mit be-
zeichnender Zuriickhaltung — sagt, an der Donaufront hitten die Feinde
beim Herannahen Traians non secus ac si temporum vices mutatae essent
darauf verzichten miissen, die Vorteile ihres » Himmels « fiir sich aus-
zunutzen.

48 Claudian spricht einmal von der imperii lux (IV cons. Hon. 182).
Wenn er damit zunichst auch nur das Licht benennen will, das sich tber
die Welt verbreitete, als der junge Honorius zum Kaiser erhoben wurde
(175 nubila dissolvit Phoebus pariterque dabantur scepira tibi mundoque



Zur Verherrlichung Roms 57

in diesen beiden neuen Erscheinungsformen die Wirkungsmog-
lichkeit des urspriinglichen Gedankens jedoch noch nicht er-
schopft49. Wie so manche Vorstellungen, in denen das antike
Rom sein Wesen zu verstehen suchte, ist auch die Anschauung
von der formenden Kraft der Herrschaft, die selbst die Natur
zu ergreifen vermochte, in das Christentum iiberfiihrt worden.
Zur gleichen Zeit, da der altgliubige Rutilius Namatianus die
ewigen Sonnen iiber Rom leuchten sah und den reineren Tag
bewunderte, den Rom sich aus eigenem Vermoégen schuf,

dies ... 181 mec Boreas nimbos aut sol ardentior egit, imperii lux illa
fuit), so ist der Ausdruck doch auch in weiterem Sinne giiltig und hitte
mit gutem Rechte verwendet werden kénnen, wenn man das Licht be-
zeichnen wollte, das durch Roms und des Reiches Kraft heraufgefiihrt wurde
(nur bildlich Cic. imp. Pomp. 41. Plin. n. h. 27, 3; von der Stadt Rom Flor.
Verg. orat. 1, 7 Malc.; s. Gernentz 128 £.).

49 Der Fall, der hier behandelt wurde, ist gewifl nicht der einzige
seiner Art. So diirften auch die Ewigkeitsvorstellungen, die an Rom und
an den hellenistischen Konigen hafteten, voneinander nicht unabhingig
sein, wie iibrigens schon W.Weber, Der Prophet und sein Gott, Leipz.
1925, 54 f. ausgesprochen hat; #hnlich jetzt Instinsky in dem oben Anm. 46
genannten Aufsatz. Wenn ferner Gernentz bemiiht gewesen ist, die ver-
schiedenen Aussagen iiber Rom, die er gesammelt hat, nach Méglichkeit
aus griechischen rhetorischen Vorschriften abzuleiten, so hat er, ohne al-
lerdings selbst eine lebendigere geschichtliche Anschauung zu besitzen,
jedenfalls schon die Spuren beobachtet, an denen sich die Einwirkung des
Konigslobes auf die Romverherrlichung ermitteln 1ifit. Ein einzelner Bei-
trag zu dieser Frage mag hier noch in Kiirze hinzugefiigt werden. Bei
Livius findet sich mehrfach die Uberzeugung ausgesprochen, dafi die Ré-
mer an Macht und Wiirde unmittelbar den Géttern folgten (1, 4, 1; 31,
30, 11; 36, 17, 15; 37, 54, 16; vgl. auch 45, 13, 2). Nach Polybios 21, 23,
2 ff. nun sollen im Jahre 189 die Gesandten der Rhodier vor dem Senat
erklirt haben, die Rémer, die ihre Kriege nicht wie die anderen Vélker
um des Gewinnes, sondern allein um der Ehre und des Ruhmes willen fiihrten,
erwiirben sich in aller Welt mit Recht Bewunderung, denn o xaior xai mpos
Enawor xai Tiuny dviror Jedv xal tov Eyyiweta Tovlols MEurolwy dvdewy
¢orwv.  Hier wird zwar ausdriicklich nur gesagt, dafl die Romer von
der Art solcher Menschen seien, die den Géttern nahekommen. Aber
die vorsichtige Auflerung erklirt sich doch wohl erst ganz, wenn man
annimmt, dafl sie im Wettbewerb mit kriftigeren Huldigungen gestaltet
ist, wie sie den gleichzeitigen Konigen dargebracht zu werden pflegten.
Da die Rémer nicht selbst als Gétter bezeichnet werden konnten, wurde
thnen immerhin der zweite Rang nach diesen zuerkannt (dagegen brauchte
dem Senat die Bezeichnung als J¢oi owiijpes nicht vorenthalten zu wer-
den: Polyb. 30, 18, 5 = Liv. 45, 44, 21, und der Dichter gar kann ohne
Scheu von der gems deorum sprechen: Verg. Aen. 11, 305). Daf} jedoch
ein stirkeres Lob erwiinscht sei, als es bei Polybios zu lesen war, hat
Livius empfunden, als er die Rede der Rhodier in sein Geschichtswerk
aufnahm. Bei ihm lauten die fraglichen Worte: pro dignitate et gloria
apud omne bumanum genus, quod vestrum nomen imperiumque iuxta deos



b8 Harald Fuchs

konnte das christliche Abendland in einem Werke seines grof3-
ten Dichters die Verse lesen:

laxavit Scythicas verbo penetrante pruinas

vox evangelica, Hyrcanas quoque fervida brumas
solvit, ut exutus glacie iam mollior amnis
Caucasea de cote fluat Rhodopeius Hebrus.
mansuevere Getae feritasque cruenta Geloni
lacte mero sitiens exsanguia pocula miscet
libatura sacros Christi de sanguine potus.

(Prudent. apoth. 426 {f.)

immortales iam pridem intuetur, pugnastis (37, 54, 16). Nach Livius also
haben die Rhodier gesagt, dafl die Rémer und ihr Reich »schon lange «
in der Auffassung der Menschen »neben den Géttern « stehen (ein Zdhn-
licher Fall der Verstirkung Liv. 37, 45, 7 ff,, wo die religiose Redeweise
von Polyb. 21, 16 abweicht). In der Tat hat Livius selbst eine solche An-
schauung schon weit frither zum Ausdruck gebracht (1, 4, 1), und er wird
sie selbst bereits in fester Form iibernommen haben. Bei ihrer Ausgestaltung
mogen manche eigentiimlich rémische Vorstellungen beteiligt gewesen sein
(vgl. Cic. Rab. 5; Mur. 2; Cluent. 195; red. ad Quir. 18; dariiber an anderem
Orte). Aber in die Welt gelangt ist sie doch wohl durch die Griechen, und
ihr Dasein verdankt sie im letzten Grunde dem Kénigslob.



	Zur Verherrlichung Roms und der Römer in dem Gedichte des Rutilius Namatianus

