
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 42 (1943)

Artikel: Weihegaben aus helvetisch-römischen Heiligtümern und Gräberfeldern
: ein Beitrag zum Götter- und Totenkult bei Kelten und Römern

Autor: Tschumi, O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weihegaben aus helvetisch-römischen
Heiligtümern und Gräberfeldern

Ein Beitrag zum Götter- und Totenkult bei Kelten und Römern

von

O. Tschumi

Verehrter Jubilar, es wäre gewiß in Ihrem Sinne, wenn
sich die vorliegende knappe Untersuchung nicht auf einheimische

Funde beschränkte, sondern diese in den allgemeinen
kulturgeschichtlichen Rahmen hineinstellte, wie Sie es in Ihrer
„Schweiz in römischer Zeit" 1 vorbildlich durchgeführt haben.

Einer solchen Art von Betrachtung stehen indessen äußere
und innere Hindernisse im Wege. Mehr als je ist heute die
Beschaffung wichtiger oder entlegener Schriften erschwert.
Andererseits betreten wir in dieser Studie den schwankenden
Boden von Neuland, über den Notstege zu legen sind. Wir müssen
daher um ständige Nachsicht der Leser bitten.

A. Die Kultstätten

Wir ziehen mit Absicht zu dieser Untersuchung drei Arten

von Kultstätten heran: i. Die Z^empel und üempelbezirke,
2. Die Gräber, 3. Die Heiligtümer in Gräberfeldern. Dieser
neue Typus von Heiligtümern, die inmitten einiger Gräberfelder,

einwandfrei in Ca?instadt2 und Uranje3 in Steiermark
festgestellt, aber noch nicht eingehend gewürdigt worden sind,
muß noch gründlich abgeklärt werden. Die auffällige
Übereinstimmung gewisser Weihegaben in allen drei Gruppen
berechtigt m. E. allein schon die obige Gliederung.

Der Gang der Untersuchung geht nun aus von zierlichen
Metalläxtchen in Tempelbezirken, besonders in dem von All-
mendingen-Zhun (Kt. Bern)4. Diese tragen Inschriften von
keltischen und römischen Gottheiten, weshalb sie von der
Forschung mit Recht als Weiheäxtehen gedeutet worden sind. Dann
erörtern wir die Gruppe der Muttergottheiten, suchen deren



24 O. Tschumi

Wesen zu ergründen und im Anschluß daran eine Untergruppe
von inschriftlich bezeugten Heilmüttern (Medicinae) abzuspalten.

Aus schweizerischen Gräbern legen wir ferner eine
Anzahl von Tonstatuetten eigenartiger Prägung vor, die als
Darstellungen der nebeneinander verehrten keltischen Gottheiten
Epona und der Matres zu deuten sind. Neues Licht auf den
Götterkult der Römer wirft sodann das eigenartige
Grabheiligtum von Cannstadt, in dem die Totengötter Dispater, He-
recura und andere Götter verehrt wurden. Im Anschluß daran
wird die häufigste Weihegabe, die Venus, als V. genetrix
gedeutet. Das führt schließlich zu einer vorläufigen Skizzierung

einiger religiöser Vorstellungen, die aus dem Wesen der
Weihegaben in Tempeln und Heiligtümern in Gräberfeldern,
sowie aus den Beigaben in den römischen Gräbern überhaupt
zu erschließen sind. Vor allem scheint uns daraus die Vorstellung
einiger frühgeschichtlicher Völker abzuleiten zu sein, daß der
Tod die Wiedergeburt des Menschen darstelle. Das erklärt uns
am einleuchtendsten die vielen Kinderspielzeuge in den
römischen Gräbern und schließlich auch die Vermählung im
Jenseits, verkörpert durch die Gruppe von Eros und Psyche, die
bei uns im Kanton Tessin in schönen Beispielen auftritt.

i. Der schriftliche Nachweis von Gottheiten auf Äxtchen.
Der Ursprung der Äxtchen als Weihegaben.

Die Gottheiten sind je nach dem Grad der Romanisierung
der Weihenden entweder inschriftlich auf Altären, Stein- oder
Bronzetafeln, oder aber inschriftenlos in Figuren aus Metall
und Ton verewigt; in unserm Gebiet recht häufig auf
Kleinfunden, wie kurzgestielten Äxtchen mit durchbrochenem Blatt
und Inschrift. In größerer Zahl treten diese im Tempelbezirk
von Allmendingen bei Zhun (Kt. Bern) auf. Es sind in sachlich
geordneter Reihenfolge folgende Götter:

JOVI
(JVNONI)
MINERVAE
MERCVRIO
NEPTVN(O)
MATRIBVS
MATRONIS

Unter den Weihegaben von Allmendingen überwiegen an
Zahl alle andern die Münzen (etwa 1200). Sie ergeben nach



mmt -.-1
•c// iv:

i
0\\;* ^

Û

C

Zwei Muttergottheiten
aus Brandgrab 106, Bern-Roßfeld.

m n :rriii":i

r.afcl I Pferdegottheit ^Epona) rechts) mit
Pferdchen und Matrone in Palla

aus Brandgrab 145. Bern-Roßfeld.



Laic/ Il

¥.k
BM

VS,
¦K

/ 'j

links:

Muttergottheit und sog.
Venusstatuette aus Einzelfundstelle 19,

Bern-Roßfeld.

rechts :

Zwei sog. Venusstatuetten aus
Einzelfundstellen 137 und 140.

Bern-Roßfeld.

ü

Zwei sog. Yenusstatuetten aus Tempelchen Bern-Enge 1424 25

(den Sulevien geweiht ; Rest eines Hausaltärchens aedicula



Helvetisch-römische Weihegaben 25

Dr. R. Wegeli, Direktor, eine nahezu lückenlose Münzreihe von
Augustus bis Constantin. Das entspricht wohl der Dauer der
Benützung des Tempelbezirkes. Die Götternamen lassen auf
einen eigentlichen Götterverein schließen. Die erste Gruppe
Jupiter, Juno (fehlt) und Minerva stellt die kapitolinische Dreiheit

dar. Ihr Kult war ein offizieller und durfte in keinem
römischen Heiligtum fehlen. Das Ausbleiben der Juno in
Allmendingen beruht daher offenbar auf einem Zufall. Den
Ursprung und Sinn dieser Äxtchen vermochte s. Zt. F. Drexel nicht
zu deuten. Dazu sei folgendes bemerkt: Die Axt ist an sich ein
Kultgegenstand für die Frühvölker. Die Mitgabe von archaischen

Steinbeilen und zeitgenössischen Eisenäxtehen in Latène-
Gräbern von der Engehalbinsel-Bern und Münsingen sind
einwandfreie Belege dafür. Als unmittelbare Vorläufer dieser
Äxtchen mit Inschriften sind ähnliche Weiheäxtehen aus dem
Gräberfeld von Hallstatt anzusprechen, abgebildet bei E. von
Sacken, Hallstatt, Taf. 8, i—45. Sie kamen dort in
Brandgräbern zu Tage und zeigen einen Tüllenschaft. Auf der
Tülle sitzen in drei Fällen je ein Pferd, einmal ein Reiter
zu Pferd. Ihre kultische Bedeutung erhellt aus ihrem Wesen
als Grabbeigabe. Man möchte an eine indogermanische
Pferdegottheit denken, die in der schriftenlosen Epoche durch deren
Begleittiere, die Rosse, kenntlich gemacht wurde. In der Römerzeit

trat an deren Stelle der Name.
Uns beschäftigen vor allem die Weihinschriften Matribus

und Matronis.

2. Die Muttergottheiten: Matres, Matrae, Matronae.

Der Name schon gibt uns Aufschluß über ihren Charakter
als Muttergottheiten. Aus den vorhandenen Denkmälern geht
hervor, daß außer den Matres und Matronae noch eine weitere

Gruppe dieser Muttergottheiten, die matrae, vorkamen.
F. Drexel umschreibt das Verbreitungsgebiet der drei
Gottheiten, wie folgt:

Die Matronae sind in Oberitalien zu Hause, die Matres in
England; im Rhone- und Saônegebiet kommen Matrae und
Matres vor, mit Überwiegen der letztern; in Obergermanien
erscheinen alle drei Arten, aber nur vereinzelt, in Untergermanien

herrschen die Matronae neben vereinzelten Matres.
Diese drei Muttergottheiten sind nach dem gewichtigen Urteil

von F. Drexel wesensgleich. Dabei ist es bis heute
geblieben. Nun scheint mir ein Umstand dagegen zu sprechen,



26 O. Tschumi

den man bis auf J. Toutain allgemein übersehen hat, es ist das
Nebeneinander der Matres und Matronae im gleichen Tempelbezirk.

Bei uns hat F. Keller als erster darauf hingewiesen{>.
Wären sie wirklich wesensgleich, so brauchte man sie nicht
mit verschiedenen Namen aufzuführen. Eine weitere Unterscheidung

zu versuchen, so schwierig das Unterfangen auch sein

mag, drängt sich daher auf.

Versuch einer Unterscheidung zwischen den allgemeinen
Muttergottheiten und den besondern Heilmüttern (medicinae).

2 A. Die Muttergottheiten als Heilmütter (medicinae).

Man geht dabei am besten von der Vorstellung aus, daß
eine Gruppe von Müttern bei allen frühen Völkern besonderes
Ansehen genoß, es sind die Heilmütter. Auch bei den Primitiven

werden diesen eigentliche Künste, ja übernatürliche Kräfte
zugeschrieben. Das haftet noch deutlich an den sages-femmes
der Franzosen. Folgende Zeugnisse liegen dafür vor:

a) Nach de Vries wurden die nordischen Schicksalsgöttinnen,
die Nornen, nicht nur als Geschickelenkerinnen der

Menschen, sondern gleichzeitig auch als Geburtshelferinnen
verehrt. (Gütiger Hinweis von Prof. Dr. H. de Boor.) Wir geben
die Beweisstelle aus der Edda, Fafnismal, Ausgabe von G.
Neckel, Strophe 12 wieder:

Sage mir, Fafnir, da man dich weise nennt
Und du es wohl wissen magst
Welche Nornen bringen in Nöten Hilfe
Und lösen die Mütter von den Kindern?

b) Und heute noch nennt man die Speise, die man den
Wöchnerinnen auf den Faröer Inseln nach der Geburt
überreicht, die „Nornengrütze". Dieser uralte Brauch und der
ebenso alte Name unterstützen die Überlieferung dieser
Inselbewohner, wonach die Nornen als göttliche Heilmütter bei
der Geburt mitwirken. Auch diesen aufschlußreichen Hinweis

verdanke ich der Freundlichkeit meines Kollegen Prof.
H. de Boor.

c) Auf ähnliche Vorstellungen von göttlichen
„Geburtshelferinnen" in Altitalien weist ferner eine Stelle bei Plinius
35,140 hin. Dort wird von den „obstetricia dearum" gesprochen,

den „Hebammenkünsten der weiblichen Gottheiten".
d) Als urkundliche Bestätigung ähnlicher göttlicher

Heilmütter im Rheingebiet erscheint schließlich in Köln eine Weihung :



Helvetisch-römische Weihegaben 27

MEDICINIS MARINIA ANTVLLA EX IMP(erio) IPS(ar-
um) s.i CIL 13, 8231 R 32207. Das Fehlen eines deabus

vor den Göttinnen dürfte nach manchen auf römischen
Ursprung deuten.

Die nordischen, altitalischen Belege und vor allem die
rheinischen dürften in ihrer Gesamtheit unsere Hypothese
genügend stützen. F. Drexel erwähnt S. 44 ebenfalls die
Medicinae von Köln, die er aber mit Düntzer als Schutzgottheiten

eines vicus auffaßt8. In Abweichung davon haben wir
eine eigene Gruppe der Heilmütter (medicinae) abgespalten,
die bei der Geburt der Kinder die entscheidende Rolle spielen.
Das wärfe neues Licht auf diese Art von Müttern. Welche
Weihegaben spendete man ihnen etwa?

Als solche kämen vornehmlich die massenhaften Statuetten
von jungen Frauen mit Wickelkindern im Arme in Frage,
abgebildet bei S. Loeschcke, Altbachtal Abb. 17. Im Tempelbezirk
von Vidy-Lausanne erscheint ferner eine sitzende Muttergöttin,

die zwei Kinder stillt. Diese Wickelkinder erinnern an die
bevorstehende Geburt der Weihenden und die Weihegaben sollen

die Heilmütter günstig stimmen. Die Matronae dagegen
werden meist von heranwachsenden Kindern begleitet; sie sind
vornehmlich die Schützerinnen der Familie und ihres
Wohlstandes und der heranreifenden Kinder.

Trotzdem ist uns bewußt, daß das vorgelegte spärliche
Material noch erweitert und namentlich die Frage der Abgrenzung

der Weihegaben an die Medicinae und Matronae weiter
geklärt werden muß.

Verwandt mit den Muttergottheiten sind die Suleviae in
einem Kulthäuschen im römischen Straßendorf von Bern-Enge
1924.

j. Die Suleviae Suleiae
in einem Zlempelchen von Bern-Enge 1924.

Hier liegen ausnahmsweise genauere Fundbeobachtungen
vor, die manche Einblicke eröffnen. Die Fundstelle ist eine
quadratische Kapelle von 6 m Seitenlänge, mit Mauern aus
Bruch- und Tuffsteinen, die 50—55 cm mächtig waren (Abb. 1).
Der kleine Bau lag in 26 m westlicher Entfernung von der
Töpferei I, mit Eingang im Norden. Er war genau auf das

Hauptgebäude ausgerichtet, was auf die gleiche Bauperiode
der beiden Häuser und höchstwahrscheinlich auf die
Zugehörigkeit der Kapelle zum Hauptgebäude schließen läßt. In
der Mitte der Cella stand ein hufeisenförmiges Postament aus



28 O. T s c h u m i

Steinen (1,7x1,6x0,25 m), das 65 cm tief in den Boden
eingesenkt war. Auffällig war ein mächtiger Findling auf der
Ostseite dieses Postamentes. Er erinnert an gewisse Steinblöcke, die
heute noch mancherorts als „Kindlisteine" angesprochen werden,

von denen die Kinder herkommen sollen. Die wichtigsten
Beigaben dieses Tempelchens waren:

1. ein bemalter Krug, mit einer Inschrift in Kursivgraffito
(Taf. Ill, oben): Cantexta Suleis Mode

2. zahlreiche Münzen des 1. Jahrhunderts n. Chr., unter
Ausschluß von keltischen,

3. in einer Kapellenmauer eine spätlatene- oder frühkaiserliche

Fibel, die auf den Bau des Gebäudes im frühen 1.
Jahrhundert n. Chr. hinweist,

4. zwei sog. Venusstatuetten aus weißem Ton, wie sie in
dem Gräberfeld von Bern-Enge häufig sind, Taf. II, unten.

5. Rest eines Hausaltärchens aus weißem Ton. Taf. II, unten
(Ergänzung siehe Taf. Ill, unten).

Die Inschriften an die Sulevien sind im allgemeinen
inhaltsreicher als die der Matronen. Die unsrige ist wie folgt
zu deuten: ein Mann mit dem keltischen Namen Cantexta
weiht den Sulevien einen Krug. Es sind die Sulevien des

Mode(stusP). Unter den 100 Töpfernamen der Enge ist
derjenige des Modestus einer der häufigsten. Stimmt unsere
Vermutung, so würde der Kelte Cantexta als Töpfer im Dienste
des Meisters Modestus dessen Sulevien eine Spende dargeboten
haben. Ähnliche Verhältnisse zeigt eine Sulevieninschrift vom
Bois de Vaux bei Vidy (Lausanne). Ein Freigelassener des

Icarus weiht dort im Namen der Söhne seines Herrn und klärt
über die Wirkung der Sulevien auf, wie folgt: „Suleviis suis

qui curam vestram agunt", d.h. ihren Sulevien, die für euch

sorgen. Hier betreuen demnach die Sulevien des Herrn dessen

Kinder als eine Art Schutzengel. Auch das Attribut S. do-
mesticae weist auf deren häuslichen und privaten Charakter
hin. Neuerdings ist in Vidy eine zweite Sulevieninschrift
gefunden worden, NONIO(S) SVL SVIS, die von P. Collart und
D. von Berchem veröffentlicht worden ist9

Festzuhalten ist, daß die zwei sogen. Venusstatuen als Weihegaben

an die Sulevien zum Tempelchen auf der Engehalbinsel
gehörten. Das könnte ein Zufall sein. Sobald aber die
„Venusstatuetten" eine ständige Beigabe in den Gräbern und außerhalb

derselben bilden, so muß ihre Deutung eher von dorther
versucht werden.



Helvetisch-römische Weihegaben 29

B. Die Gräber

i. Das keltisch-römische Gräberfeld auf der Engehalbinsel-
Bern IÇOÇ.

Dieses wichtige Gräberfeld gehört nach Ausweis der Funde
dem i.—3. Jahrhundert n. Chr. an. Sein keltisch-römisches
Gepräge wird scharf betont durch die beiden Totenriten, die
ältere Bestattung und die jüngere Verbrennung. Im allgemeinen
ist das Skelettgrab bei uns als keltisch, das Brandgrab als
römisch anzusehen. Die Angaben des Ausgräbers J. Wiedmer
sind eher vorsichtig zu bewerten, da hier eine Notgrabung
vorliegt, wo Eile nottat und sorgfältige Beobachtungen kaum
möglich waren. Trotzdem können in den reichen Grabbeigaben
keltische und römische Gottheiten festgestellt werden. Das
hat schon Ernst Schneeberger erkannt, wie dankbar erwähnt sei.

Diesem Gräberfeld kommt noch eine weitere Bedeutung
zu. Es ist angelegt worden von einer gewerbetreibenden
Bevölkerung, die sich in dem keltisch-römischen Straßendorf
auf der Engehalbinsel abseits der großen Heerstraßen
anscheinend friedlichen Zwecken hingab. Aus der einstigen
Marktfestung eines keltischen Stammes hatte sich unter römischem
Zutun ein Straßendorf entwickelt, wo das Gewerbe förmlich
blühte. Zwei größere Töpfereien — die eine allein wies fünf
gemauerte Brennöfen auf — zeugen dafür, daß hier eine

Großtöpferei Helvetiens bestand, die auf keltische Wurzel
zurückzuführen ist. Daher rührt hier der Reichtum an bemalter
Latèneware, an römischer terra sigillata und deren Nachahmung,

an Modeln für Gefäße und Statuetten. Diese Statuetten
sind nun bei uns durch Beifunde datierbar. Das alles macht
jene französische These auch für uns höchst wahrscheinlich, die

jetzt erwähnt werden muß. Nach A. Blanchet tragen nämlich

die den unsern ähnlichen Tonstatuetten des Dép. Allier
die gleichen Stempel, wie die dortige Sigillataware (poterie
rouge). Daraus ergibt sich zwanglos der Schluß, daß die

Töpfer im Gebiet des Allier sowohl terra sigillata, ivie Statuetten

erstellten9a. Darum sind die Zweifel von Prof. Ernst
Meyer an der fabrikmäßigen Erzeugung echter terra sigillata
in der Schweiz mehr theoretischer Natur9b. Der umfängliche
Vorrat an terra sigillata überhaupt in unserm Lande, die
massenhaften Scherben der gleichen Ware in den Abfallgruben
und in den Siedelungen der Enge, vor allem aber die vielen
Formschüsseln auf der ganzen Engehalbinsel und einzelne in



30 O. Tschumi

Vindonissa reden eine deutliche, aber ganz andere Sprache.
Gerade Formschüsseln sind keine Prunk- und Museumsstücke ;

sie weisen unzweifelhaft auf Massenerzeugung hin. Den eigentlichen

Beweis werden wir an anderer Stelle leisten.

v* Grenze derGra.bunj
er:

S

B

Schnitt AB vm*

QEi

mm MSi

Abb. 1. Tempelchen von Bern-Enge 1924/25.

2. Die keltische Pferdegottheit Epona mit gezäumtem Pferde.

(Taf. I rechts.)

Im Brandgrab 145 lag eine Tonfigur, nach dem tiefen
Halsausschnitt weiblichen Geschlechtes, von 27 cm Höhe.
Auffällig ist der Halsring mit Pufferenden, der als Auszeichnung



Helvetisch-römische Weihegaben 31

keltischer Gottheiten und Krieger gesichert ist. Es sei nur
an die Statue des sterbenden Galliers in Rom erinnert. Ist
eine Gottheit schon durch die Größe der Darstellung selbst
nahegelegt, so ergibt sich ihr Wesen am natürlichsten aus
der wichtigen Beigabe eines aufgezäumten Pferdchens aus
Ton. Es dürfte diese Göttin die keltische Pferdegöttin Epona
mit ihrem Begleiter darstellen. Ihr Name stammt vom
keltischen Wort epo-, wurzelverwandt mit dem griechischen hippos

und lateinischen equus. Wie die Bärengöttin Dea Ar-
tio im Tempelbezirke von Muri-Bern von einem Bären gefolgt
wird, so erscheint die keltische Pferdegottheit meist inmitten
von Pferden oder auf einem Pferde thronend. Hier dürfte
eine ältere Darstellungsform der Göttin vorliegen, wo der
Torques noch vorhanden und die Romanisierung der Göttin
mittelst Füllhorn oder Fruchtkorb noch nicht durchgeführt
ist. Auffällig sind an ihr ferner die Glotzaugen, die an die sog.
Vercingetorixbüste zu Péronne erinnern.

Als weitere Beigabe ist eine vollgewandete römische Matrone
zu erwähnen, mit Tunica und Palla (Mantel) bekleidet. Eine
römische Scharnierfibel mit flachem breitem Bügel als letzter
Beifund spricht für die ungefähre zeitliche Ansetzung in das
i.Jahrhundert n.Chr.

j. Die zwei Muttergottheiten im Brandgrab 106.

(Taf. i links.)

In diesem Grab tritt uns wiederum eine weibliche Gottheit
entgegen, die durch ihre Größe und den auffallenden Haarputz
auffällt. Die Büste steht auf einem schmalen Sockel und zeigt
ein vertieftes Scheibchen * am Abschluß der Büste. Sie
erinnert mit ihrer flavischen Haartracht an die rheinischen
Mutterdarstellungen und erlaubt uns trotz dem Fehlen einer
inschriftlich beglaubigten Mütterverehrung diese Deutung.

Ebenfalls eineKxMfottergottheit dürfte die aus einem verziere
ten Wandteller heraustretende Frauenbüste mit^zwei. rftächtigen
Haarwülsten und Scheibchen am untern Rand dbr Büste
angehören. Solche Wandteller mit vorspringender Frauenbüste sind
aus Bavay und Frauenberg an der Mosel bekannt und sie fehlen
auch in Frankreich nicht. Vgl. S. Reinach, Antiquités nationales
de St. Germain (ohne Jahrzahl, um 1895), Nr. 207, 208, 210.

* Vielleicht stellt das Scheibchen eine bulla dar. Solche Kapseln aus
Gold wurden oft von Töchtern und Söhnen von Senatoren und Rittern
als unheilabwehrendes Amulett gegen Zauber getragen oder bildeten sie

etwa das Zauberzeichen der Göttinnen Vgl. Daremb. u. Saglio s. v. bulla.



32 O. T s c h u m i

Vermutlich wurden diese Weiheteller nicht nur in die Gräber
niedergelegt, sondern in den Mütterkapellen aufgehängt.

Als datierende Begleitfunde kommen zwei Fibeln in
Betracht. Weniger die langlebige Omegafibel, die noch in den
Völkerwanderungsgräbern weiterwuchert, als die kleine Fibel
mit hohem Bügel, die an die frührömische Aucissafibel anklingt.

4. Die Muttergottheit in der Einzelfundstelle iq.
(Taf. II, oben links.)

Fast bis in alle Einzelheiten stimmt diese beschädigte
Tonfigur mit der Muttergottheit Nr. 1 vom Brandgrab 106 überein,

soweit man nach dem noch Vorhandenen urteilen kann.
Der Schluß auf eine weitere Muttergottheit ist demnach
zwingend.

Doch scheint mir das Hauptinteresse bei der Begleitfigur,
nämlich bei der sogenannten Venusstatuette zu liegen. Hier, an
einer nicht näher gedeuteten Einzelfundstelle, treten die Weihegabe

an eine Muttergottheit und die nackte Frauenstatuette
nebeneinander auf. Diese erscheint dann vereinzelt noch zweimal

an den Einzelfundstellen 137 und 140 (Taf. II, oben

rechts). Ihre schärfere Deutung würde zweifellos Licht auf die
auffallende Tatsache werfen, warum diese sogen. Venusstatuetten

vereinzelt in den Tempelbezirken und sehr häufig
in den Gräbern und außerhalb derselben auftreten. Treten
wir also der Frage näher.

5. Die Venus genetrix als Weihegabe in Zlempeln und Gräbern.

Zum leichtern Verständnis beleuchten wir die Zustände
unter dem jungen Kaiser Augustus. Die tiefgreifenden
Reformen dieses Herrschers in Politik und Religion hat in
trefflicher Weise Gaston Boissier10 geschildert. Am Ende der
Republik war die Religion aus Unkenntnis und Aufgabe der
alten Gebräuche zerfallen. Durch Wiederaufbau der Tempel
und Einrichtung von Priesterkollegien suchte Augustus den
erloschenen Glauben neu zu beleben. Livius durfte daher mit
Recht den Kaiser „templorum omnium conditor aut restitutor"
nennen. In diesem Bestreben erneuerte Augustus drei wichtige

alte Kulte, die er aufs geschickteste mit seiner Dynastie
verknüpfte, nämlich den Kult der Venus Mutter (Venus genetrix),

des Mars ultor, der zu Hilfe gerufen wurde, um an
den Mördern Caesars Rache zu nehmen und den des Apollo
Palatinus, den er für seine kaiserliche Person vorbehielt.



«
L

fr

n
S !^gW??1

>«
C^

vïi «sv
»-

as« C!

tiN^ ^<& ÌQ W*
SVï

U

îv
*> »v

$ë* -



XZafel III

Vorderseite oben

Bemalter Krug mit Weihung an die Sulevien.

Vorderseite unten

Ergänzung des Hausaltärchens

(siehe Tafel II, unten" und der Venusstatuette.



Helvetisch-römische Weihegaben 33

Ferner änderte er den Charakter der düstern ludi seculares;
die quindecim viri sacris faciundis verliehen diesen Glanz
und Freude und ersetzten die Dei infernales Dispater und
Proserpina durch Apollo und Diana.

Wir beschäftigen uns vor allem mit dem Kult der Venus
genetrix. Die Priesterschaft erhob die gebärende Mutter Venus
zur Mutter der Römer. Gleichzeitig aber wurde sie
gefeiert als Stammutter des Julischen Herrscherhauses, das seinen

Ursprung von Aeneas herleitete. Als ihre beliebteste
Darstellung wurde die Figur der nackten Mutter mit dem Mantel

am linken Arm und mit der zur Wange erhobenen Rechten

gewählt. * Das macht ihr Auftreten unter den Gottheiten
der Tempelbezirke verständlich. Neben Jupiter, Juno und
Minerva durfte die kaiserliche Venus genetrix nicht fehlen.

Weniger einfach ist ihr Auftreten in den Gräbern zu
erklären. Augustus griff auch hier auf die alten Gebräuche
italischer und fremder Herkunft zurück. Das ganze
Gladiatorenwesen und andere Totenriten der Etrusker boten eine
Fülle von Anregungen, wie Totenmasken u. a. Ebenso dürften
keltische Vorstellungen, besonders auf unserm Gebiet ihren
Einzug gehalten haben; so vor allem der Glaube an die
Unsterblichkeit der Seele, der den Donaukelten durch die
Pythagoräer vermittelt worden war. Aus dem Vorhandensein
von Totenmasken im Tene-Gräberfeld von St. Sulpice (Kt.
Waadt) ist man versucht, den Schluß zu ziehen, daß schon
damals der Gedanke aufgekommen ist, der Tod sei als eine

Wiedergeburt zu betrachten. Der Tote harrt der Wiedergeburt
und muß vor Dämonen geschützt werden. Daher muß man
ihm unheilabwehrende Geräte, wie Masken und Augenperlen
ins Grab mitgeben. Von hier aus ist dann nur noch ein
Schritt zur Beigabe der Venus genetrix. Die gebärende Mutter
Venus wird für die glückliche Wiedergeburt angerufen und
in Form einer Venusstatuette verkörpert und ins Grab
mitgegeben. Daß diese Beigabe erst seit Augustus allgemein
aufkommen konnte, wird sich bei näherer Prüfung des
reichen Materials erweisen lassen; ihre ungeheuer rasche
Verbreitung über das ganze römische Reich erklärt sich zwanglos

* Eine ältere Darstellung der Venus genetrix zeigt diese noch bekleidet
mit einem Mantel, den sie mit der. Rechten hochzieht. Nach dem Fallen der

Gewandung verlor diese hochziehende Bewegung ihren Sinn und die
Rechte wurde deshalb an die Wange gestützt und in der Folge zu einem
kultischen Gestus erhoben. Vgl. Daremberg u. Saglio s. v. Venus genetrix
Fig. 7389.

Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 43. Band. ¦">



34 O. T s c h u m i

aus der Verkuppelung des Kultes der Venus genetrix mit dem
der Herrscherfamilie.

Nunmehr wird es wohl verständlich, daß wir in den
Kultstätten der Römer immer wieder die gleichen Weihegaben

finden, da im Tempel, wie im Grab den Todesgöttern,
wie den Göttern des Pantheon und den Stadtgottheiten, wie
den Muttergottheiten geopfert wurde. Man wird sogar in
einzelnen Grabbeigaben, wie den bekannten Statuetten von
Gladiatoren, Hinweise auf die einstigen blutigen Gladiatorenkämpfe
bei den Totenfeiern Vornehmer sehen dürfen, während der
schon von den Kelten vereinzelt geübte und von den Römern
ständig durchgeführte Totenobolus auf die Fahrt in die Unterwelt

hinweist. Man pflegte den Toten diese Totenmünze in
den Mund zu legen oder bei dem Ritus der Verbrennung
in den irdenen Henkelkrug, damit der Tote sein Fährgeld an
den Fährmann Charon entrichten konnte. Durch eine besondere,

künstlich errichtete Grube, den etruskischen Mundus,
im Tempelbezirk von Petinesca durch einen zisternenartigen,
gemauerten Schacht verkörpert, verband man das sonnige
Reich der Lebenden mit dem düstern Reich der Toten; dieser
Mundus war Dispater und Proserpina oder auch der Aerecura
heilig. Nach unten war der Mundus abgeschlossen durch den

lapis manalis, nach den Einen der Stein der Manes
(Abgeschiedenen), nach den Andern der Wunderstein, durch dessen

Aufhebung man in Zeiten der Dürre das Wasser fließen
machte. Den Göttern pflegte man die Erstlinge des Jahressegens
in den Mundus zu werfen u. Mit diesen Hinweisen müssen wir
uns einstweilen begnügen.

Wir schließen unsern in Einzelheiten sicher anfechtbaren
Aufsatz mit den treffenden Worten von Chr. Simonett :

„Vorläufig steht das Bestreben, den römischen Totenkult auf Grund
des archäologischen Materials zu ergründen und zusammenzufassen,

noch sozusagen in den Anfängen" 12.



Helvetisch-römische Weihegaben 35

Benützte Schriften

1 F. Stähelin, Die Schweiz in römischer Zeit, II. Aufl., 1931.
2 Haug und Sixt, Die römischen Inschriften und Bildwerke Würtem-

bergs, 2. Aufl., 1914, S. 363.
3 E. Riedi und O. Cuntz, Uranje in Steiermark, Römische Bauten und

Grabmäler, Jahrb. f. Altertumsk. III, 1909, S. 1 ff.
4 G. von Bonstetten, Carte archéol. du Ct. de Berne, 1876, s. vb.

Allmendingen
5 E. von Sacken, Gräberfeld von Hallstatt, 1868.
6 F. Keller, Anz. f. Schweiz. Altertumsk. 1872, S. 336, anläßlich der

Besprechung des Matronensteins von Troinex bei Genf.
7 S. Gutenhrunner, Die germanischen Götternamen der antiken Inschriften

1936, S. 168, Anm. 1. Rhein. Beiträge und Hülfsb. z. germ. Philologie
und Vk. Bd. 24.

8 F. Drexel, Götterverehrung im römischen Germanien, 14. Ber. d. Röm.
Germ. Komm, des Deutschen Arch. Inst. 1922, S. 1—68.

9 P. Collart und D. van Berchem, Inscriptions de Vidy, Assoc, du Vieux
Lausanne Fouilles de Vidy II, 1939.

9a Adr. Blanchet, Etude sur les figurines en terre c. de la Gaule Rom.
1891 dans Mém. soc. nat. Antiquaire France t. I, 85 ff.

9b E. Hoivald und E. Meyer, Die röm. Schweiz 1940, 345.
10 G. Boissier, La religion romaine, 2 t, 1908; I, 44.
11 Daremberg und Saglio, s.v. mundus, lapis manalis.
12 Chr. Simonett, Tessiner Gräberfelder, 1941, 35.


	Weihegaben aus helvetisch-römischen Heiligtümern und Gräberfeldern : ein Beitrag zum Götter- und Totenkult bei Kelten und Römern

