Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 42 (1943)

Artikel: Weihegaben aus helvetisch-romischen Heiligtimern und Gréberfeldern
. ein Beitrag zum Gotter- und Totenkult bei Kelten und Rémern

Autor: Tschumi, O.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115479

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Weihegaben aus helvetisch-rémischen
Heiligtiimern und Gréaberfeldern

Ein Beitrag zum Gotter- und Totenkult bei Kelten und Romern
von

O.Tschumi

Verehrter Jubilar, es wire gewifl in Ihrem Sinne, wenn
sich die vorliegende knappe Untersuchung nicht auf einheimi-
sche Funde beschrinkte, sondern diese in den allgemeinen
kulturgeschichtlichen Rahmen hineinstellte, wie Sie es in Ihrer
»ochweiz in romischer Zeit*! vorbildlich durchgefiithrt haben.

Einer solchen Art von Betrachtung stehen indessen duflere
und innere Hindernisse im Wege. Mehr als je ist heute die Be-
schaffung wichtiger oder entlegener Schriften erschwert. An-
dererseits betreten wir in dieser Studie den schwankenden Bo-
den von Neuland, iiber den Notstege zu legen sind. Wir missen
daher um stindige Nachsicht der Leser bitten.

A. Die Kultstatten

Wir ziehen mit Absicht zu dieser Untersuchung drei Ar-
ten von Kultstitten heran: 1. Die Cempel und Cempelbezirke,
2. Die Graber, 3. Die Heiligtiimer in Griberfeldern. Dieser
necue Typus von Heiligtiimern, die inmitten einiger Griber-
felder, einwandfrei in Cannstadt? und Uranje3 in Steiermark
festgestellt, aber noch nicht eingehend gewiirdigt worden sind,
mufl noch griindlich abgeklirt werden. Die auffillige Uber-
einstimmung gewisser Weihegaben in allen drei Gruppen be-
rechtigt m. E. allein schon die obige Gliederung.

Der Gang der Untersuchung geht nun aus von zierlichen
Metallixtchen in Tempelbezirken, besonders in dem von A/l-
mendingen-Chun (Kt.Bern) 4. Diese tragen Inschriften von
keltischen und rémischen Gottheiten, weshalb sie von der For-
schung mit Recht als Weiheixtchen gedeutet worden sind. Dann
erortern wir die Gruppe der Muttergottheiten, suchen deren



24 O.Tschumi

Wesen zu ergriinden und im Anschlufl daran eine Untergruppe
von inschriftlich bezeugten Heilmiittern (Medicinae) abzuspalten.

Aus schweizerischen Gribern legen wir ferner eine An-
zahl von Tonstatuetten eigenartiger Prigung vor, die als Dar-
stellungen der nebeneinander verehrten keltischen Gottheiten
Epona und der Matres zu deuten sind. Neues Licht auf den
Gotterkult der Romer wirft sodann das eigenartige Grab-
heiligtum von Cannstadt, in dem die Totengotter Dispater, He-
recura und andere Gotter verehrt wurden. Im Anschlufl daran
wird die hiufigste Weihegabe, die Venus, als V.genetrix ge-
deutet. Das fiihrt schliefllich zu einer vorldufigen Skizzie-
rung einiger religigser Vorstellungen, die aus dem Wesen der
Weihegaben in Tempeln und Heiligtiimern in Griberfeldern,
sowie aus den Beigaben in den romischen Gribern iiberhaupt
zu erschlieflen sind. Vor allem scheint uns daraus die Vorstellung
einiger frilhgeschichtlicher Vélker abzuleiten zu sein, dafl der
Tod die Wiedergeburt des Menschen darstelle. Das erklirt uns
am einleuchtendsten die vielen Kinderspielzeuge in den rémi-
schen Gribern und schliefflich auch die Vermihlung im Jen-
seits, verkorpert durch die Gruppe von Eros und Psyche, die
bei uns im Kanton Tessin in schénen Beispielen auftritt.

1. Der schriftliche Nachweis von Gottheiten auf Axtchen.
Der Ursprung der Axtchen als Weibegaben.

Die Gottheiten sind je nach dem Grad der Romanisierung
der Weihenden entweder inschriftlich auf Altiren, Stein- oder
Bronzetafeln, oder aber inschriftenlos in Figuren aus Metall
und Ton verewigt; in unserm Gebiet recht hiufig auf Klein-
funden, wie kurzgestielten Axtchen mit durchbrochenem Blatt
und Inschrift. In gréflerer Zahl treten diese im Tempelbezirk
von Allmendingen bei Chun (Kt.Bern) auf. Es sind in sachlich
geordneter Reihenfolge folgende Gotter:

Jovi
(JVNONTI)
MINERVAE

MERCVRIO
NEPTVN(O)

MATRIBVS
MATRONIS

Unter den Weihegaben von Allmendingen iiberwiegen an
Zahl alle andern die Miinzen (etwa 1200). Sie ergeben nach



PIPIJOY-UIAG ‘CE] qeadpuerg snv

¢ 2 18pue >
B[[Bd UT QUOJBJY pun UdydIpIajd ‘PIRIYO-UA ‘90| quaspurag  sne
JIur (SIYIdT vuodig) 32YyN0FpIajd ] jaivD UDJIYIOTINNMY  1IMY

T

Oy B
LYy v

)




Cafel

links: rechts :
,\Iuttcrgottheit und  sog. Venus- Zwer  sog.  Venusstatuetten
statuette aus Einzelfundstelle 19, Einzelfundstellen 137 und

Bern-Rofifeld. Bern-Rofiteld.

Zwei soe. Venusstatuetten aus Tempelchen Bern-Enge 192425
g g
(den Sulevien geweiht); Rest eines Hausaltirchens (aedicula).

aus
140,

1



Helvetisch-rémische Weihegaben 25

Dr. R. Wegeli, Direktor, eine nahezu liickenlose Miinzreihe von
Augustus bis Constantin. Das entspricht wohl der Dauer der
Beniitzung des Tempelbezirkes. Die Gétternamen lassen auf
einen eigentlichen Gotterverein schlieflen. Die erste Gruppe
Jupiter, Juno (fehlt) und Minerva stellt die kapitolinische Drei-
heit dar. Ihr Kult war ein offizieller und durfte in keinem
romischen Heiligtum fehlen. Das Ausbleiben der Juno in All-
mendingen beruht daher offenbar auf einem Zufall. Den Utr-
sprung und Sinn dieser Axtchen vermochte s.Zt. F. Drexel nicht
zu deuten. Dazu sei folgendes bemerkt: Die Axt ist an sich ein
Kultgegenstand fiir die Frihvolker. Die Mitgabe von archai-
schen Steinbeilen und zeitgenossischen Eisendxtchen in Latene-
Gribern von der Engehalbinsel-Bern und Miinsingen sind ein-
wandfreie Belege dafiir. Als unmittelbare Vorliufer dieser
Axtchen mit Inschriften sind hnliche Weihedxtchen aus dem
Griberfeld von Hallstatt anzusprechen, abgebildet bei E.von
Sacken, Hallstatt, Taf.8, 1—4 % Sie kamen dort in Brand-
gribern zu Tage und zeigen einen Tiillenschaft. Auf der
Tille sitzen in drei Fillen je ein Pferd, einmal ein Reiter
zu Pferd. Ihre kultische Bedeutung erhellt aus ihrem Wesen
als Grabbeigabe. Man méchte an eine indogermanische Pferde-
gottheit denken, die in der schriftenlosen Epoche durch deren
Begleittiere, die Rosse, kenntlich gemacht wurde. In der Romer-
zeit trat an deren Stelle der Name.

Uns beschiftigen vor allem die Weihinschriften Matribus
und Matronis.

2. Die Muttergottheiten: Matres, Matrae, Matronae.

Der Name schon gibt uns Aufschlufl tiber ihren Charakter
als Muttergottheiten. Aus den vorhandenen Denkmilern geht
hervor, dafl aufler den Matres und Matronae noch eine wei-
tere Gruppe dieser Muttergottheiten, die matrae, vorkamen.
F. Drexel umschreibt das Verbreitungsgebiet der drei Gott-
heiten, wie folgt:

Die Matronae sind in Oberitalien zu Hause, die Matres in
England; im Rhone- und Sadnegebiet kommen Matrae und
Matres vor, mit Uberwiegen der letztern; in Obergermanien
erscheinen alle drei Arten, aber nur vereinzelt, in Unterger-
manien herrschen die Matronae neben vereinzelten Matres.

Diese drei Muttergottheiten sind nach dem gewichtigen Ur-
teil von F.Drexel wesensgleich. Dabei ist es bis heute ge-
blieben. Nun scheint mir ein Umstand dagegen zu sprechen,



26 O.Tschumi

den man bis auf J.Toutain allgemein tbersehen hat, es ist das
Nebeneinander der Matres und Matronae im gleichen Tempel-
bezirk. Bei uns hat F.Keller als erster darauf hingewiesen 6.
Wiren sie wirklich wesensgleich, so brauchte man sie nicht
mit verschiedenen Namen aufzufithren. Eine weitere Unterschei-
dung zu versuchen, so schwierig das Unterfangen auch sein
mag, dringt sich daher auf.

Versuch einer Unterscheidung zwischen den allgemeinen
Muttergottheiten und den besondern Heilmiittern (medicinae).

2 A. Die Muttergottheiten als Heilmiitter (medicinae).

Man geht dabei am besten von der Vorstellung aus, daf
eine Gruppe von Miittern bei allen frithen Vélkern besonderes
Ansehen genof, es sind die Heilmiitter. Auch bei den Primi-
tiven werden diesen eigentliche Kiinste, ja Uibernatiirliche Krifte
zugeschrieben. Das haftet noch deutlich an den sages-femmes
der Franzosen. Folgende Zeugnisse liegen dafiir vor:

a) Nach de Vries wurden die nordischen Schicksalsgéttin-
nen, die Nornen, nicht nur als Geschickelenkerinnen der Men-
schen, sondern gleichzeitig auch als Geburtshelferinnen ver-
ehrt. (Giitiger Hinweis von Prof. Dr. H. de Boor.) Wir geben
die Beweisstelle aus der Edda, Fafnismal, Ausgabe von G.
Neckel, Strophe 12 wieder:

Sage mir, Fafnir, da man dich weise nennt
Und du es wohl wissen magst

Welche Nornen bringen in Ndten Hilfe
Und lésen die Miitter von den Kindern?

b) Und heute noch nennt man die Speise, die man den
Woéchnerinnen auf den Farder Inseln nach der Geburt iiber-
reicht, die ,Nornengriitze. Dieser uralte Brauch und der
ebenso alte Name unterstiitzen die Uberlieferung dieser Insel-
bewohner, wonach die Nornen als gottliche Heilmiitter bei
der Geburt mitwirken. Auch diesen aufschlufireichen Hin-
weis verdanke ich der Freundlichkeit meines Kollegen Prof.
H. de Boor.

c) Auf ihnliche Vorstellungen von gottlichen ,,Geburts-
helferinnen in Altitalien weist ferner eine Stelle bei Plinius
35, 140 hin. Dort wird von den ,obstetricia dearum® gespro-
chen, den ,,Hebammenkiinsten der weiblichen Gottheiten®.

d) Als urkundliche Bestitigung dhnlicher gottlicher Heil-
miitter im Rheingebiet erscheint schliefilich in K61ln eine Weihung:



Helvetisch-romische Weihegaben 27

MEDICINIS MARINIA ANTVLLA EX IMP(erio) IPS(ar-
um) s.1 CIL 13, 8231 = R 32207. Das Fehlen eines deabus
vor den Gottinnen dirfte nach manchen auf rémischen Ur-
sprung deuten.

Die nordischen, altitalischen Belege und vor allem die
rheinischen diirften in ihrer Gesamtheit unsere Hypothese ge-
niigend stitzen. F.Drexel erwihnt S.44 ebenfalls die Me-
dicinae von Koln, die er aber mit Diintzer als Schutzgott-
heiten eines vicus auffaflt8. In Abweichung davon haben wir
eine eigene Gruppe der Heilmiitter (medicinae) abgespalten,
die bei der Geburt der Kinder die entscheidende Rolle spielen.
Das wirfe neues Licht auf diese Art von Mittern. Welche
Weihegaben spendete man ihnen etwa?

Als solche kimen vornehmlich die massenhaften Statuetten
von jungen Frauen mit Wickelkindern im Arme in Frage, ab-
gebildet bei S. Loeschcke, Altbachtal Abb. 17. Im Tempelbezirk
von Vidy-Lausanne erscheint ferner eine sitzende Muttergot-
tin, die zwei Kinder stillt. Diese Wickelkinder erinnern an die
bevorstehende Geburt der Weihenden und die Weihegaben sol-
len die Heilmiitter giinstig stimmen. Die Matronae dagegen
werden meist von heranwachsenden Kindern begleitet; sie sind
vornehmlich die Schiitzerinnen der Familie und ihres Wohl-
standes und der heranreifenden Kinder.

Trotzdem ist uns bewuflt, daf} das vorgelegte spirliche Ma-
terial noch erweitert und namentlich die Frage der Abgren-
zung der Weihegaben an die Medicinae und Matronae weiter
geklirt werden mufl.

Verwandt mit den Muttergottheiten sind die Suleviae in
einem Kulthiuschen im rémischen Straflendorf von Bern-Enge
1924.

3. Die Suleviae = Suleiae
in einem Cempelchen von Bern-Enge 1924.

Hier liegen ausnahmsweise genauere Fundbeobachtungen
vor, die manche Einblicke eréffnen. Die Fundstelle ist eine
quadratische Kapelle von 6 m Seitenlinge, mit Mauern aus
Bruch- und Tuffsteinen, die 50—55 cm michtig waren (Abb. 1).
Der kleine Bau lag in 26 m westlicher Entfernung von der
Topferei I, mit Eingang im Norden. Er war genau auf das
Hauptgebdude ausgerichtet, was auf die gleiche Bauperiode
der beiden Hiuser und héchstwahrscheinlich auf die Zuge-
hérigkeit der Kapelle zum Hauptgebiude schlieflen 1dfit. In
der Mitte der Cella stand ein hufeisenférmiges Postament aus



28 O. Tschumi

Steinen (1,7x1,6X0,25 m), das 65 cm tief in den Boden ein-
gesenkt war. Auffillig war ein michtiger Findling auf der Ost-
seite dieses Postamentes. Er erinnert an gewisse Steinblécke, die
heute noch mancherorts als ,,Kindlisteine* angesprochen wer-
den, von denen die Kinder herkommen sollen. Die wichtigsten
Beigaben dieses Tempelchens waren:

1. ein bemalter Krug, mit einer Inschrift in Kursivgraffito
(Taf. ITI, oben): captexta Suleis Mode.. .

2. zahlreiche Miinzen des 1. Jahrhunderts n. Chr., unter
Ausschlufl von keltischen,

3. in einer Kapellenmauer eine spitlaténe- oder friihkaiser-
liche Fibel, die auf den Bau des Gebiudes im frithen 1. Jahr-
hundert n. Chr. hinweist,

4. zwel sog. Venusstatuetten aus weiflem Ton, wie sie in
dem Griberfeld von Bern-Enge hidufig sind, Taf. II, unten.

5. Rest eines Hausaltirchens aus weiflem Ton. Taf. II, unten
(Ergdnzung sieche Taf.III, unten).

Die Inschriften an die Sulevien sind im allgemeinen in-
haltsreicher als die der Matronen. Die unsrige ist wie folgt
zu deuten: ein Mann mit dem keltischen Namen Cantexta
weiht den Sulevien einen Krug. Es sind die Sulevien des
Mode(stus?). Unter den 100 Topfernamen der Enge ist der-
jenige des Modestus einer der hiufigsten. Stimmt unsere Ver-
mutung, so wiirde der Kelte Cantexta als T6pfer im Dienste
des Meisters Modestus dessen Sulevien eine Spende dargeboten
haben. Ahnliche Verhiltnisse zeigt eine Sulevieninschrift vom
Bois de Vaux bei Vidy (Lausanne). Ein Freigelassener des
Icarus weiht dort im Namen der Séhne seines Herrn und klart
iiber die Wirkung der Sulevien auf, wie folgt: ,Suleviis suis
qui curam vestram agunt”, d.h. ihren Sulevien, die fiir euch
sorgen. Hier betreuen demnach die Sulevien des Herrn dessen
Kinder als eine Art Schutzengel. Auch das Attribut S. do-
mesticae weist auf deren hiuslichen und privaten Charakter
hin. Neuerdings ist in Vidy eine zweite Sulevieninschrift ge-
funden worden, NONIO(S) SVL SVIS, die von P.Collart und
D.von Berchem verdffentlicht worden ist?

Festzuhalten ist, dafl die zwei sogen. Venusstatuen als Weihe-
gaben an die Sulevien zum Tempelchen auf der Engehalbinsel
gehorten. Das konnte ein Zufall sein. Sobald aber die ,,Venus-
statuetten* eine stindige Beigabe in den Gribern und aufler-
halb derselben bilden, so mufl ihre Deutung eher von dorther
versucht werden.



Helvetisch-romische Weihegaben 29

B. Die Gréiber

1. Das keltisch-romische Griberfeld auf der Engehalbinsel-
Bern rgog.

Dieses wichtige Griberfeld gehért nach Ausweis der Funde
dem 1.—3. Jahrhundert n. Chr. an. Sein keltisch-rémisches Ge-
priage wird scharf betont durch die beiden Totenriten, die il-
tere Bestattung und die jiingere Verbrennung. Im allgemeinen
ist das Skelettgrab bei uns als keltisch, das Brandgrab als ré-
misch anzusehen. Die Angaben des Ausgribers J. Wiedmer
sind eher vorsichtig zu bewerten, da hier eine Notgrabung
vorliegt, wo Eile nottat und sorgfiltige Beobachtungen kaum
moglich waren. Trotzdem konnen in den reichen Grabbeigaben
keltische und romische Gottheiten festgestellt werden. Das
hat schon Ernst Schneeberger erkannt, wie dankbar erwihnt sei.

Diesem Griberfeld kommt noch eine weitere Bedeutung
zu. Bs ist angelegt worden von einer gewerbetreibenden Be-
volkerung, die sich in dem keltisch-rémischen Straflendorf
auf der Engehalbinsel abseits der groflen Heerstraflen an-
scheinend friedlichen Zwecken hingab. Aus der einstigen Markt-
festung eines keltischen Stammes hatte sich unter rémischem
Zutun ein Straflendorf entwickelt, wo das Gewerbe férmlich
blithte. Zwei groflere Topfereien — die eine allein wies fiinf
gemauerte Brennofen auf — zeugen dafiir, dafl hier eine
Grofitopferei Helvetiens bestand, die auf keltische Wurzel zu-
riickzufiihren ist. Daher rihrt hier der Reichtum an bemalter
Laténeware, an romischer terra sigillata und deren Nachah-
mung, an Modeln fiir Gefifle und Statuetten. Diese Statuetten
sind nun bei uns durch Beifunde datierbar. Das alles macht
jene franzosische These auch fiir uns héchst wahrscheinlich, die
jetzt erwihnt werden muf}. Nach A.Blanchet tragen nim-
lich die den unsern #hnlichen Tonstatuetten des Dép. Allier
die gleichen Stempel, wie die dortige Sigillataware (poterie
rouge). Daraus ergibt sich zwanglos der Schluff, dafl die
Toépfer im Gebiet des Allier sowohl terra sigillata, wie Statuet-
ten erstellten®. Darum sind die Zweifel von Prof. Ernst
Meyer an der fabrikmifligen Erzeugung echter terra sigillata
in der Schweiz mehr theoretischer Natur 90, Der umfingliche
Vorrat an terra sigillata iiberhaupt in unserm Lande, die mas-
senhaften Scherben der gleichen Ware in den Abfallgruben
und in den Siedelungen der Enge, vor allem aber die vielen
Formschiisseln auf der ganzen Engehalbinsel und einzelne in



30 O. Tschumi

Vindonissa reden eine deutliche, aber ganz andere Sprache.
Gerade Formschiisseln sind keine Prunk- und Museumsstiicke;
sie weisen unzweifelhaft auf Massenerzeugung hin. Den eigent-
lichen Beweis werden wir an anderer Stelle leisten.

U T T T T T TSN Grenze dor Grabung
: < T >

[

"
I
1
1

- -

;)
Z S
(, IR 2GRN %

SN ST

N gw
VAN AASE/7TENY

Abb. 1. Tempelchen von Bern-Enge 1924/25.

2. Die keltische Pferdegottheit Epona mit gexdumtem Pferde.
(Taf.I rechts.)
Im Brandgrab 145 lag eine Tonfigur, nach dem tiefen

Halsausschnitt weiblichen Geschlechtes, von 27 cm Hohe. Auf-
fillig ist der Halsring mit Pufferenden, der als Auszeichnung



Hclvctisch—rémiscfle Weihegaben 31

keltischer Gottheiten und Krieger gesichert ist. Es sei nur
an die Statue des sterbenden Galliers in Rom erinnert. Ist
eine Gottheit schon durch die Grofle der Darstellung selbst
nahegelegt, so ergibt sich ihr Wesen am natiirlichsten aus
der wichtigen Beigabe eines raufgeziumten Pferdchens aus
Ton. Es diirfte diese Gottin die keltische Pferdegéttin Epona
mit ihrem Begleiter darstellen. Thr Name stammt vom kel-
tischen Wort epo-, wurzelverwandt mit dem griechischen hip-
pos und lateinischen equus. Wie die Birengéttin Dea Ar-
tio im Tempelbezirke von Muri-Bern von einem Biren gefolgt
wird, so erscheint die keltische Pferdegottheit meist inmitten
von Pferden oder auf einem Pferde thronend. Hier diirfte
eine dltere Darstellungsform der Géttin vorliegen, wo der
Torques noch vorhanden und die Romanisierung der Géttin
mittelst Fiillhorn oder Fruchtkorb noch nicht durchgefiihrt
ist. Auffillig sind an ihr ferner die Glotzaugen, die an die sog.
Vercingetorixbiiste zu Péronne erinnern.

Als weitere Beigabe ist eine vollgewandete romische Matrone
zu erwihnen, mit Tunica und Palla (Mantel) bekleidet. Eine
romische Scharnierfibel mit flachem breitem Biigel als letzter
Beifund spricht fiir die ungefihre zeitliche Ansetzung in das
1. Jahrhundert n. Chr.

3. Die zwei Muttergottheiten im Brandgrab 106.
(Taf. 1 links.)

In diesem Grab tritt uns wiederum eine weibliche Gottheit
entgegen, die durch ihre Gréfie und den auffallenden Haarputz
auffillt. Die Biiste steht auf einem schmalen Sockel und zeigt
ein vertieftes Scheibchen* am Abschluf3 der Biiste. Sie er-
innert mit ihrer flavischen Haartracht an die rheinischen
Mutterdarstellungen und erlaubt uns trotz dem Fehlen einer
inschriftlich beglaubigten Miitterverehrung diese Deutung.

Ebenfalls eine gttergottheit diirfte die aus einem verzier=,
ten Wandteller heraustretende Frauenbiiste mit, zwei, sitdchtigen
Haarwiilsten und Scheibchen am untern Rand dbr Biiste ange-
horen. Solche Wandteller mit vorspringender Frauenbiiste sind
aus Bavay und Frauenberg an der Mosel bekannt und sie fehlen
auch in Frankreich nicht. Vgl. S. Reinach, Antiquités nationales
de St.Germain (ohne Jahrzahl, um 1895), Nr.207, 208, 210.

* Vielleicht stellt das Scheibchen eine bulla dar. Solche Kapseln aus
Gold wurden oft von Téchtern und Séhnen von Senatoren und Rittern
als unheilabwehrendes Amulett gegen Zauber getragen oder bildeten sie
etwa das Zauberzeichen der Géttinnen? Vgl. Daremb. u. Saglio s.v. bulla.



32 O.Tschumi

Vermutlich wurden diese Weiheteller nicht nur in die Griber
niedergelegt, sondern in den Miitterkapellen aufgehingt.

Als datierende Begleitfunde kommen zwei Fibeln in Be-
tracht. Weniger die langlebige Omegafibel, die noch in den
Volkerwanderungsgribern weiterwuchert, als die kleine Fibel
mit hohem Biigel, die an die frithrémische Aucissafibel anklingt.

4. Die Muttergottheit in der Einzelfundstelle 19.
(Taf.II, oben links.)

Fast bis in alle Einzelheiten stimmt diese beschidigte Ton-
figur mit der Muttergottheit Nr.1 vom Brandgrab 106 {iber-
ein, soweit man nach dem noch Vorhandenen urteilen kann.
Der Schluff auf eine weitere Muttergottheit ist demnach zwin-
gend.

Doch scheint mir das Hauptinteresse bei der Begleitfigur,
nimlich bei der sogenannten Venusstatuette zu liegen. Hier, an
einer nicht niher gedeuteten Einzelfundstelle, treten die Weihe-
gabe an eine Muttergottheit und die nackte Frauenstatuette
nebeneinander auf. Diese erscheint dann vereinzelt noch zwei-
mal an den Einzelfundstellen 137 und 140 (Taf. II, oben
rechts). Thre schirfere Deutung wiirde zweifellos Licht auf die
auffallende Tatsache werfen, warum diese sogen. Venussta-
tuetten vereinzelt in den Tempelbezirken und sehr hiaufig
in den Gribern und auflerhalb derselben auftreten. Treten
wir also der Frage niher.

5. Die Venus genetrix als Weihegabe in Cempeln und Gribern.

Zum leichtern Verstindnis beleuchten wir die Zustinde
unter dem jungen Kaiser Augustus. Die tiefgreifenden Re-
formen dieses Herrschers in Politik und Religion hat in treff-
licher Weise Gaston Boissier 10 geschildert. Am Ende der Re-
publik war die Religion aus Unkenntnis und Aufgabe der
alten Gebriuche zerfallen. Durch Wiederaufbau der Tempel
und Einrichtung von Priesterkollegien suchte Augustus den
erloschenen Glauben neu zu beleben. Livius durfte daher mit
Recht den Kaiser ,templorum omnium conditor aut restitutor”
nennen. In diesem Bestreben erneuerte Augustus drei wich-
tige alte Kulte, die er aufs geschickteste mit seiner Dynastie
verkniipfte, nimlich den Kult der Venus Mutter (Venus gene-
trix), des Mars ultor, der zu Hilfe gerufen wurde, um an
den Mordern Caesars Rache zu nehmen und den des Apollo
Palatinus, den er fiir seine kaiserliche Person vorbehielt.






Cajel 111

Vorderseite oben
Bemalter Krug mit Wethung an die Sulevien.

Vorderseite unten
Ergianzung des Hausaltirchens
(siehe Tafel II, unten) und der Venusstatuette.



Helvetisch-romische Weihegaben 33

Ferner inderte er den Charakter der diistern ludi seculares;
die quindecim viri sacris faciundis verlichen diesen Glanz
und Freude und ersetzten die Dei infernales Dispater und
Proserpina durch Apollo und Diana.

Wir beschiftigen uns vor allem mit dem Kult der Venus
genetrix. Die Priesterschaft erhob die gebirende Mutter Venus
zur Mutter der Roémer. Gleichzeitig aber wurde sie ge-
feiert als Stammutter des Julischen Herrscherhauses, das seinen
Ursprung von Aeneas herleitete. Als ihre beliebteste Dar-
stellung wurde die Figur der nackten Mutter mit dem Man-
tel am linken Arm und mit der zur Wange erhobenen Rech-
ten gewihlt.* Das macht ihr Auftreten unter den Gottheiten
der Tempelbezirke verstindlich. Neben Jupiter, Juno und
Minerva durfte die kaiserliche Venus genetrix nicht fehlen.

Weniger einfach ist ihr Auftreten in den Gribern zu er-
kliren. Augustus griff auch hier auf die alten Gebriuche
italischer und fremder Herkunft zuriick. Das ganze Gladia-
torenwesen und andere Totenriten der Etrusker boten eine
Fiille von Anregungen, wie Totenmasken u.a. Ebenso diirften
keltische Vorstellungen, besonders auf unserm Gebiet ihren
Einzug gehalten haben; so vor allem der Glaube an die
Unsterblichkeit der Seele, der den Donaukelten durch die
Pythagorier vermittelt worden war. Aus dem Vorhandensein
von Totenmasken im Tene-Griberfeld von St. Sulpice (Kt.
Waadt) ist man versucht, den Schlufl zu ziehen, daf} schon
damals der Gedanke aufgekommen ist, der Tod sei als eine
Wiedergeburt zu betrachten. Der Tote harrt der Wiedergeburt
und mufl vor Dimonen geschiitzt werden. Daher mufl man
ihm unheilabwehrende Gerite, wie Masken und Augenperlen
ins Grab mitgeben. Von hier aus ist dann nur noch ein
Schritt zur Beigabe der Venus genetrix. Die gebirende Mutter
Venus wird fiir die gliickliche Wiedergeburt angerufen und
in Form einer Venusstatuette verkorpert und ins Grab mit-
gegeben. Dafl diese Beigabe erst seit Augustus allgemein
aufkommen konnte, wird sich bei niherer Priifung des rei-
chen Materials erweisen lassen; ihre ungeheuer rasche Ver-
breitung iiber das ganze rémische Reich erklirt sich zwanglos

* Bine iltere Darstellung der Venus genetrix zeigt diese noch bekleidet
mit einem Mantel, den sie mit der. Rechten hochzieht. Nach dem Fallen der
Gewandung verlor diese hochziehende Bewegung ihren Sinn und die
Rechte wurde deshalb an die Wange gestiitzt und in der Folge zu einem
kultischen Gestus erhoben. Vgl. Daremberg u. Saglio s.v. Venus genetrix
Fig. 7389.

Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 42. Band, 3



34 O. Tschumi

aus der Verkoppelung des Kultes der Venus genetrix mit dem
der Herrscherfamilie.

Nunmehr wird es wohl verstindlich, dafl wir in den
Kultstitten der Roémer immer wieder die gleichen Weihe-
gaben finden, da im Tempel, wie im Grab den Todesgéttern,
wie den Gottern des Pantheon und den Stadtgottheiten, wie
den Muttergottheiten geopfert wurde. Man wird sogar in ein-
zelnen Grabbeigaben, wie den bekannten Statuetten von Gla-
diatoren, Hinweise auf die einstigen blutigen Gladiatorenkimpfe
bei1 den Totenfeiern Vornehmer sehen diirfen, wihrend der
schon von den Kelten vereinzelt geiibte und von den Rémern
stindig durchgefiihrte Totenobolus auf die Fahrt in die Unter-
welt hinweist. Man pflegte den Toten diese Totenmiinze in
den Mund zu legen oder bei dem Ritus der Verbrennung
in den irdenen Henkelkrug, damit der Tote sein Fihrgeld an
den Fihrmann Charon entrichten konnte. Durch eine beson-
dere, kiinstlich errichtete Grube, den etruskischen Mundus,
im Tempelbezirk von Petinesca durch einen zisternenartigen,
gemauerten Schacht verkérpert, verband man das sonnige
Reich der Lebenden mit dem diistern Reich der Toten; dieser
Mundus war Dispater und Proserpina oder auch der Aerecura
heilig. Nach unten war der Mundus abgeschlossen durch den
lapis manalis, nach den Einen der Stein der Manes (Abge-
schiedenen), nach den Andern der Wunderstein, durch dessen
Aufhebung man in Zeiten der Diirre das Wasser flieflen
machte. Den Géttern pflegte man die Erstlinge des Jahressegens
in den Mundus zu werfen 1. Mit diesen Hinweisen miissen wir
uns einstweilen begniigen.

Wir schlielen unsern in Einzelheiten sicher anfechtbaren
Aufsatz mit den treffenden Worten von Chr. Simonett: ,,Vor-
laufig steht das Bestreben, den romischen Totenkult auf Grund
des archiologischen Materials zu ergriinden und zusammenzu-
fassen, noch sozusagen in den Anfingen™ 12.



Helvetisch-romische Weihegaben 35

Beniitzte Schriften

1 F. Stibelin, Die Schweiz in rémischer Zeit, II. Aufl., 1931.

¢ Haug und Sixt, Die rémischen Inschriften und Bildwerke Wiirtem-
bergs, 2. Aufl., 1914, S. 363.

8 E. Riedl und O.Cuntz, Uranje in Steiermark, Rémische Bauten und
Grabmiler, Jahrb. f. Altertumsk. III, 1909, S.1 ff.

4 G.von Bonstetien, Carte archéol. du Ct. de Berne, 1876, s. vb. All-
mendingen.

5 E.von Sacken, Griberfeld von Hallstatt, 1868.

6 F. Keller, Anz. f. schweiz. Altertumsk. 1872, S. 336, anlifllich der Be-
sprechung des Matronensteins von Troinex bei Genf.

7 S. Gutenbrunner, Die germanischen Gétternamen der antiken I[nschrif-
ten 1936, S. 168, Anm. 1. Rhein. Beitrige und Hiilfsb. z. germ. Philologie
und Vk. Bd. 24.

8 F. Drexel, Gotterverehrung im romischen Germanien, 14. Ber. d. Rom.
Germ. Komm. des Deutschen Arch. Inst. 1922, §. 1—68.

9 P.Collart und D.wan Berchem, Inscriptions de Vidy, Assoc. du Vieux
Lausanne Fouilles de Vidy II, 1939.

%a Adr. Blanchet, Etude sur les figurines en terre c. de la Gaule Rom.
1891 dans Mém. soc. nat. Antiquaire France t. I, 85 ff.

% E. Howald und E. Meyer, Die rém. Schweiz 1940, 345.
10 G. Boissier, La religion romaine, 2 t, 1908; I, 44.

1t Daremberg und Saglio, s.v. mundus, lapis manalis.

12 Chr. Simonett, Tessiner Griberfelder, 1941, 35.



	Weihegaben aus helvetisch-römischen Heiligtümern und Gräberfeldern : ein Beitrag zum Götter- und Totenkult bei Kelten und Römern

