
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 41 (1942)

Artikel: Jacob Burckhardt und Franz Kugler

Autor: Rehm, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115349

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jacob Burckhardt und Franz Kugler

Walther Rehm

Gegen das Jahr 1890 hat der alte Jacob Burckhardt einen
kurzen, überaus bescheidenen Lebensabriß niedergeschrieben,
der, nach altem Basler Brauch, bei seiner Beerdigung verlesen
werden sollte. In diesen autobiographischen Aufzeichnungen
gedenkt er auch seiner Lehrer in Berlin: es waren, vor allen
andern, Ranke, für dessen Seminar er zwei umfangreiche
Arbeiten (über Karl Martell und Konrad von Hochstaden)
geliefert hatte, und Franz Kugler. Da heißt es: „Es wurde ihm
die Lehre und der nahe Umgang Franz Kuglers zuteil,
welchem er im wesentlichen seine geistige Richtung zu verdanken
haben sollte. Eine edle Persönlichkeit öffnete ihm Horizonte
weit über die Kunstgeschichte hinaus4." Man mag zunächst
fragen, ob Burckhardt im dankenden Rückblick nicht die
Bedeutung Kuglers für seine eigene Entfaltung überschätzt habe;
sicher bleibt, daß es sich in dem Umgang mit Kugler um eine
tiefe menschliche Bindung handelte, die durch den frühzeitigen
Tod des um zehn Jahre Älteren, 1808 Geborenen vor jenen
Krisen bewahrt blieb, in denen fast alle andern, aus der
schwärmerischen Jugend in die nüchternere Manneszeit
hinübergenommene Freundschaftsverhältnisse Burckhardts versanken.

Der Gedanke an seine Freundschaft mit Franz Kugler
scheint für Burckhardt mehr und mehr eine der wirklich
tröstlichen Lebenserinnerungen geworden zu sein. Und nicht nur
wegen der „gegenwärtigen, höchst indiskreten Zeitläufte, die
keine Persönlichkeiten verschonen, wie obskur sie auch seien",
sondern wohl, weil er sich diese schöne Erinnerung nicht
verdunkeln lassen wollte, drang Burckhardt gleich nach dem Tod
Kuglers (1858) in dessen Schwiegersohn, den ihm befreundeten
Paul Heyse, zu wiederholten Malen und noch später mit der

1 Jacob Burckhardt-Gesamtausgabe (GA.) I, VIII.



156 Walther Rehm

Bitte, er möge doch ja alle seine Briefe an den Verstorbenen
verbrennen2. Heyse hat diesen Wunsch erfüllt, die wichtigen
Dokumente sind, mit einer einzigen Ausnahme, für die
Forschung und für das Bild Burckhardts verloren.

Burckhardt hat seiner Verehrung und freundschaftlichdankbaren

Gesinnung, die er Kugler entgegenbrachte, auch
öffentlich, und zwar zweimal Ausdruck verliehen. Er widmete
seine erste, selbständig erschienene größere kunsthistorische
Arbeit, das wagemutige Büchlein über „Die Kunstwerke der
belgischen Städte" von 1842 „Herrn Dr. Franz Kugler,
Professor an der Königlichen Akademie der Künste in Berlin".
Dreizehn Jahre später, 1855, legte er dem inzwischen zum
Freund Gewonnenen eine äußerlich und innerlich ungleich
gewichtigere Gabe auf den Schreibtisch, sein kunsthistorisches
Haupt- und Meisterwerk, sein Lebensbuch, den „Cicerone".
Zum persönlichen Geleit setzte Burckhardt dem Ganzen einen
Brief voran „An Franz Kugler in Berlin", der die Antwort auf
das Widmungsschreiben „An Jakob Burckhardt in Basel" war,
mit dem Kugler 1852 den ersten Band seiner „Kleinen Schriften

und Studien zur Kunstgeschichte" dem jüngeren Freund
übersandt hatte. Burckhardt sagte in jenem Brief: „Die Frucht
eines abermaligen längern Aufenthaltes in Italien, welche ich
Dir, liebster Freund, hier überreiche, gehört Dein von Rechts

wegen. Ich könnte sie Dir widmen, weil ich vier Jahre in Berlin
als ein Kind Deines Hauses gelebt und große Arbeiten von Dir
anvertraut erhalten habe, oder weil ich überhaupt den besten
Teil meiner Bildung Dir verdanke; am liebsten aber soll diese

Widmung Dich erinnern an unsere friedlichen Spaziergänge
durch den sommerlichen Flugsand wie durch die Winternässe
und den Schnee Eurer Umgebung. Ich weiß, daß mir nichts
mehr die geistige Mitteilung ersetzen wird, deren ich damals
teilhaftig wurde. Auch in diesem Buche ist das Gute, was man
finden mag, eine Frucht Deiner Anregung. Für das Übrige
wünsche ich selber verantwortlich gemacht zu werden... Es

verging kein Tag, da ich nicht empfunden hätte, welche ganz
andre Gestalt eine fortlaufende Beratung mit Dir dem
Geschriebenen geben würde. Mögest Du, liebster Freund, wenn
Dich Dein Weg noch einmal nach Italien führt, in diesem
Stationenbuch wenigstens Deine Schule gerne wiedererkennen3."

2 E. Petzet, Briefwechsel von J. B. und P. Heyse, München 1916,
S. 66; ebd S. 60, 81, 120. Das einzige erhaltene Fragment eines Briefes an

Kugler: S. 170 und GA. V, VIII.
8 GA. III, XXVII f.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 157

Die hier ausgesprochene Hoffnung sollte sich nicht erfüllen;
Kugler starb drei Jahre später, ohne jenes Stationenbuch vor
den Kunstwerken selbst erprobt zu haben.

Der warme Dank, mit dem Burckhardt sein Buch in die
Hände des Älteren legte, besteht in gewisser Hinsicht zurecht.
Denn tatsächlich haben gerade die ihm anvertrauten „großen
Arbeiten", von denen er in der Widmung spricht, zu einem
nicht geringen Grad erst die bedeutende Leistung und den
genialen Wurf des „Cicerone" ermöglicht. Burckhardt meint die
Bearbeitung, die er den beiden Hauptwerken Kuglers, dem
„Handbuch der Geschichte der Malerei" und dem „Handbuch
der Kunstgeschichte", in den Jahren 1846 und 1847 hat ange-
deihen lassen, und zwar auf den ausdrücklichen Wunsch des
Verfassers selbst hin. Diese Überarbeitungen und Erweiterungen
der beiden Handbücher gestatten einen wertvollen Einblick in
die Entfaltung von Burckhardts kunstgeschichtlichem Urteil,
sie verdienen daher eine genauere Untersuchung, die hier im
Zusammenhang vorgelegt werden soll4.

Burckhardt war seit einigen Wochen in Italien, in Rom, als
ihn dort am 15. Mai 1846 ein „kleiner Quasiruf" nach Berlin
erreichte, wie er Kinkel am iS.Mai 1846 mitteilte, nicht an
die Universität, sondern an die Kunstakademie, sobald diese

reorganisiert werde. Und die nächste Arbeit, die er den Winter
über in Berlin zu vollbringen habe, sei nichts Geringeres als die
Bearbeitung der zweiten Auflage von Kuglers Handbüchern.
„Es ist beispiellos frech von mir, so etwas zu unternehmen,

i Im Verlauf eigener Studien zu Burckhardt und seinen kunsthistorischen

Anfängen wurde diese Untersuchung auf Grund eines Vergleichs
zum Teil schon 1928 und 1929 durchgeführt; ihre Ergebnisse wurden ganz
knapp in meiner 1930 erschienenen Burckhardt-Monographie S. 84 f. u. ö.
benutzt. Da inzwischen der Wunsch nach einer genaueren Untersuchung
wiederholt laut wurde, seien die Ergebnisse in überarbeiteter Form hier
vorgelegt. Einiges, freilich sehr begrenzt, bereits bei A. Philippi, Der
Begriff der Renaissance, Leipzig 1912, S. 134 ff. und inzwischen bei R.
Kaufmann, Der Renaissancebegriff in der deutschen Kunstgeschichtsschreibung,
Basel 1932, S. 76 ff; 93 ff.

Nach Abschluß und Drucklegung dieser Abhandlung erschien der Aufsatz

von F. Kaphan, J. Bs. Neubearbeitung von Kuglers Malereigeschichte,
Historische Zeitschrift 166, 1922, S. 24—56. Der Verfasser, der seit
längerem von meinen auf dieses Problem gerichteten Plänen Kenntnis
besaß, hat 1941 von mir auch einen Sonderdruck der in der „Corona" X,
1941, S. 96—112, 212—223 aus der Neubearbeitung herausgehobenen
„Kunstgeschichtlichen Betrachtungen" Bs. erhalten. Er ist mit seinem Aufsatz,

der übrigens, eigener Angabe (S. 31) nach, nicht auf Grund einer
genauen Vergleichung der Fassungen von Wort zu Wort niedergeschrieben
wurde, der Veröffentlichung meiner Forschungen zuvorgekommen.



158 Walther Rehm

aber in Gottes Namen 5 !" Die Aufforderung traf den 28jähri-
gen Gelehrten in einem merkwürdigen Augenblick seines
Lebens: er hatte sich, nach über zweijähriger, ihn nur zum Teil
befriedigender wissenschaftlicher und journalistischer Tätigkeit,

von seiner Vaterstadt Basel und der Dozentur an der
dortigen Universität freigemacht und war nach Italien, und zwar
zum erstenmal nach Rom geeilt, ja geflohen. Wenigstens für
ein Jahr wollte er dort unten die Luft atmen, die er, der
„Modernitätsmüde", brauchte, um nach all den Erlebnissen und
Enttäuschungen der ungeliebten Basler Jahre „die rechte
stählerne Spannkraft" wieder zu erhalten und sich von den
unerfreulichen Eindrücken zu lösen, die er als Redakteur der
konservativen „Basler Zeitung" in den Jahren 1844 und 1845
gesammelt hatte (;. Vor allem aber galt es, den inneren Abstand
von den politischen Zuständen der auf das Jahr 1848
lossteuernden Zeit zu gewinnen, die ihn, ob er wollte oder nicht,
mehr und mehr von seinen deutschen Freunden trennte, von
Kinkel und von Hermann Schauenburg, schließlich auch von
dem zuvor so geliebten „herrlichen Deutschland" und damit
von dem ursprünglichen, bewußt ergriffenen Forschungsraum,
der Geschichte und der Kunst des „germanischen Mittelalters",
wie er es genannt hatte7. „Immer lauter klingt mir in den
Ohren: ich sei nicht für die Wirksamkeit ins Weite und Große
geschaffen und bene vixit qui bene latuit. Das ist es auch, was
mich auf die Länge aus der Schweiz vertreiben muß, dieser
heillose Lärm, diese Öffentlichkeit am unrechten Orte, dieses
verruchte Parteienwesen, welches den Menschen wider Willen
in seine Kreise reißt, um seine Kräfte und seinen guten Mut
aufzureiben und dann die ausgepreßte Zitrone in den Winkel
zu werfen Tadelt mich in Gottes Namen als einen schlechten

Bürger, aber ich habe aller politischen Wirksamkeit auf
ewig entsagt 8."

Wenn Burckhardt damals in den Süden entwich, in das
„Kastanien- und Freskenland", wie er es später wohl hieß, so
nannte er doch auch gleich, wie zur Rechtfertigung vor sich

5 R. Meyer-Krämer, Briefe J. Bs an G. Kinkel, Basel 1921, S. 118;
dazu J. Fr. Hoff, Briefe Bs. an K. Fresenius aus den Jahren 1842/46.
Hist. Zeitschrift 141. 1929, S. 288—314; bes. S. 313.

*> E. Dürr, J. B. als politischer Publizist, Basel 1937.
7 G. Münzel, Briefwechsel J. Bs mit dem Freiburger Historiker

H. Schreiber, Basel 1924, S. 55.

s J. Bs. Briefe und Gedichte an die Brüder Schauenburg. Basel 1923.
S. 66, vgl. S. 40. 69, 70, 72.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 159

und den Freunden, die neue Zielsetzung, die ihn dabei leitete:
es war die „Bildung Alteuropas", der er seine Kräfte widmen
wollte, der „Potenz" der Kultur, nicht der „Potenz" des Staates
und der Macht, der großen Gegenspielerin der Kultur. In dem
„ewigen, unparteiischen, unmodernen tendenzlosen, großartig
abgetanen Rom" — so sah er es damals, zwei Jahre später
schon mußte er auch in ihm die Partei, die Moderne, die Tendenz

wahrnehmen — wollte Burckhardt den Grund für seine

neue Lebensarbeit legen. Nicht umsonst fühlte sich denn auch
der junge Gelehrte, eigenem Geständnis nach, damals, 1846 in
Rom, in einer Harmonie aller Kräfte, wie er sie zuvor nie
gekostet hatte, einige gute Tage seiner Bonner Studienzeit im
Sommer 1841 ausgenommen9. Bedeutete auch der plötzliche
und sehr unerwartete Ruf in den Norden, nach Berlin, mitten
hinein in die politischen Auseinandersetzungen der Zeit, eine
unvorhergesehene Störung des gesuchten Bildungsidylls, der
„Menschwerdungsreise", so begrüßte Burckhardt doch auch
wieder diesen für ihn ehrenvollen Auftrag; denn er bot ihm
Gelegenheit, seine in Basel brachliegenden Kräfte an einer
schönen, großen Aufgabe zu bewähren und sie vor sich selbst zu
erproben. Zudem faßte Burckhardt diesen Aufenthalt in Preußen,

auf weitere Sicht, doch nur als ein Zwischenspiel auf; er
sollte ihm, unter anderm, die wirtschaftliche Grundlage für
einen neuen römisch-italienischen Aufenthalt verschaffen, was
freilich früher, als er zunächst dachte, geschah. In einem
solchen Aufenthalt sollte seine Menschwerdung weitergeführt und
dann, im Besondern, der ursprüngliche Plan einer Kunstarchäologie

von Konstantin bis auf den Übergangsstil (bis auf die
Ottonen und Hohenstaufen10) ausschließlich aus den Autoren
und in unmittelbarem Zusammensein mit den Kunstwerken
selbst vollendet werden.

Nach Erhalt des „Quasirufs" im Mai 1846 kürzte Burckhardt

seinen Rom-Aufenthalt ab, reiste nach Neapel und stellte
die Heimreise über Florenz, Ravenna und Venedig sofort in
den Dienst der neuen, auf ihn wartenden wissenschaftlichen
Aufgabe. Der Besuch von Kirchen, Palästen und Galerien, der
Umgang mit den Dingen und Menschen des Südens füllte die

ganze, noch verbleibende Zeit aus. Über Basel und Bonn, wo
Wiedersehen mit Kinkel gefeiert wurde, reiste Burckhardt nach
Berlin; Ende September 1846 traf er dort ein, um sich sofort an

9 An Kinkel a. a. O. S. 131; an die Schauenburgs a. a. O. S. 85.
10 An Kinkel a. a. O. S. 85, 107; an Schreiber a. a. O. S. 57. Dazu

GA. II, 217 ff; 224 ff und Kunstblatt 1844, S. 434 Anm.



160 Walther Rehm

die zunächst nur auf ein halbes Jahr berechnete Arbeit zu
machen und sich alle „Zeitungen" fern zu halten. „In Berlin wird
es ein sauberes Leben werden. Ich bin zum voraus entschlossen,
mich gegen Berlin vollständig abzuschließen, über Hals und
Kopf zu oxen und außer Kugler so gut wie Niemanden zu
sehen. Sobald ich wieder Geld habe, kratz ich aus nach Rom
und bleibe dort bis auf den letzten Pfennign." Burckhardt
hielt diesen asketischen Vorsatz — im Rückblick hat er es wohl
bedauert —, er mußte ihn halten, wenn er das gewaltige
Arbeitspensum in der in Aussicht genommenen, dann aber um
ein halbes Jahr verlängerten Zeitspanne erledigen wollte. „Die
gewohnte Scheußlichkeit Berlins", das ihm wenig behagende
„geistige Klima" der „odiosen Stadt", die er auch später noch
so e mpfand, der Anblick der politischen Hochspannung und
vor allem die ihn tief befremdende menschlich-revolutionäre
Entwicklung Kinkels erleichterten ihm diesen Entschluß zu
einem völlig zurückgezogenen, nur der Arbeit gewidmeten
Leben. Mit Kugler, der wieder von der „großen Frische des
Naturells" seines Freundes eingenommen war und den Eindruck
einer „ungemein echten und klaren Männlichkeit" von ihm
gewann12, erneuerte er eine liebgewonnene Gewohnheit aus
seiner ersten Berliner Zeit: die gemeinsamen Spaziergänge —
Geibel, den Burckhardt bereits 1842 im Haus Kuglers kennengelernt

hatte, begleitete sie mitunter —, die sich ihm später
in der Widmung zum „Cicerone" samt dem geistigen Austausch
mit dem älteren Freund so verklärt haben 13.

Franz Theodor Kugler, ein gebürtiger Pommer aus Stettin,
war seit 1833 Dozent und Professor der Kunstgeschichte ander
Berliner Akademie der Künste und an der Universität — damals
hatte Burckhardt bei ihm gehört —, 1843 wurde er Hilfsarbeiter
im preußischen Kultusministerium, wenig später Referent für
Kunstangelegenheiten 14. Die ausgebreitete Verwaltungstätigkeit
nahm ihm die Zeit, die er seinen eigenen kunsthistorischen Ar-

11 An Kinkel a. a. O. S. 130; an die Schauenburgs a. a. O. S. 86.
12 H. Schneider, J. B. als Freund E. Geibels, Sonntagsbeilage der

Basler Nationalzeitung 1931, Nr. 566, 578: Briefe Kuglers an Geibel vom
4. 10. 1846 und vom 21. 7. 1847.

lä An die Schauenburgs a. a. O. S. 96, 104. Kaphahn, J. B. Briefe,
Leipzig 1935, S. 34. GA. III, XXVII.

14 Zu Kugler: W. Waetzoldt, Deutsche Kunsthistoriker, II, Leipzig
1924, S. 143—172. O. Markwart, J. B. Persönlichkeit und Jugendjahre, Basel
1920, S. 366—372. A. Philippi a. a. O. S. 134 ff. R. Kaufmann a. a. O.
5. 76—86. Außerdem: E. Kaletra, F. Th. Kugler, Breslau 1937 (Kugler
als Dichter).



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 161

beiten hätte widmen sollen, namentlich den inzwischen
notwendig gewordenen Neuauflagen seiner großen wissenschaftlichen

Werke, von denen das zweibändige „Handbuch der
Geschichte der Malerei" 1837 in Berlin und das einbändige
„Handbuch der Kunstgeschichte" 1842 in Stuttgart erschienen
waren. In solcher Notlage kam Kugler auf den Gedanken, die
dringende Neubearbeitung seinem früheren Schüler und Freund
Burckhardt, damals ao. Professor an der Universität Basel, zu
übertragen. In einer Eingabe an den Minister Eichhorn umriß
er diesen Plan des näheren: die „Geschichte der Malerei"
müsse ein vollständig neues Werk werden; mit einem gewöhnlichen

literarischen Hilfsarbeiter sei nichts zu machen,
vielmehr sei eine solche gemeinschaftliche Tätigkeit nur bei einem
wahrhaft innerlichen Einverständnis möglich; in solchem stehe

er mit Burckhardt, der, ein früherer Schüler von ihm, sich
rücksichtlich des kunsthistorischen Faches an seinen Werken
ausgebildet habe und dieselben ganz genau, mit Einsicht all
ihrer Schwächen und Vorzüge, kenne und der zugleich eigene
geistige Kraft habe, um nicht bloß ein Sklave seiner eventuellen
Vorschriften zu sein. „Durch bedeutendere literarische Arbeiten
ist er zwar noch nicht empfohlen, obgleich er ein paar Bücher
schon geschrieben hat; er ist aber durch eine gründliche
allgemeinhistorische Bildung ausgezeichnet, und für seine
Tüchtigkeit im Fach der Kunstgeschichte glaube ich als Bürge
gelten zu können. Seine allgemeingeschichtliche Bildung läßt
gerade für die Kunstgeschichte, deren Bearbeitern jene nur
zu häufig fehlt, eigentümlich günstige Erfolge hoffen, die er
zunächst in einer umfassenden Arbeit über die Kunst und
Kultur des früheren Mittelalters, mit der er schon lange
beschäftigt ist, deren Studien teilweise schon meinem Handbuch

der Kunstgeschichte zugute gekommen sind, darlegen
wird 15."

Mit dieser Charakterisierung des jungen befreundeten
Gelehrten wies Kugler auf einen wichtigen Umstand hin: auf
die seltene und glückliche Verbindung des historischen und
des kunsthistorischen Blicks, die er selbst in bedeutender Weise
besaß und mit der er auch einst auf den Studenten gewirkt
hatte. Gerade diese Doppelbegabung, von der Burckhardt in
seinen bisherigen Veröffentlichungen verheißungsvolle Proben
geboten hatte, war die Voraussetzung für ein wirklich frucht-

15 Waetzold a. a. O. S. 168 f. Dazu das briefliche Urteil Kuglers über
B. in einem Schreiben an Verlag Duncker vom 19. 5. 1847, faksimiliert bei
W. v. d. Schulenburg, Der,junge B., Stuttgart 1926, nach S. 240.

Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 41. Band. 11



162 W a 11 h e r R e h m

bares inneres Zusammenarbeiten und Sichverstehen- der Beiden.
Seinerseits hat Burckhardt von anfang seines Berliner Studiums
an Kugler gerade neben seiner großen Menschlichkeit und
seinem persönlichen Wert, den er in näherem Umgang bald
immer besser kennen und höher schätzen lernte — einen lieben
Freund voll Geist, Güte und Geduld durfte er ihn 1842 nennen

—, dessen weitaufgetanes gesamthistorisches ökumenisches
Schauen bewundert und beobachtet. Denn in ihm selbst lag
eine ähnliche Schauensart, die die kunstgeschichtlichen
Erscheinungen nicht vereinzelt nehmen, sondern sie stets einem
größeren kulturgeschichtlichen Zusammenhang einordnen wollte
und das ästhetische Element, die „Anleitung zum Genuß der
Kunstwerke", mit dem historischen zu verbinden trachtete.
Noch später, i860, spricht Burckhardt in einem Brief an
Heyse von dem „panoramatischen Blick" Kuglers und
bezeichnet mit diesem Wort treffend dessen weites, beschwingtes
und lebhaft angeregtes Schauen, das nie am Einzelnen, bloß
Vordergründigen haften blieb, sosehr es dieses einbegriff. „Was
ich Gutes habe, das habe ich doch am ehesten von Kugler, der
auch in den vielen Gebieten, wo er nur Dilettant war, die
Ahnung aller wesentlichen Interessen hatte und zu wecken
verstand. Mein Gott, wie genügsam und wie dünkelhaft sind
selbst die meisten großen Spezialgelehrten im Vergleich mit
ihm4?!"

Die eigentliche Bedeutung der Kuglerschen Werke in
der Geschichte der deutschen Kunstwissenschaft liegt denn
auch in der Energie und der freudigen Frische, mit der hier
zum erstenmal, seit Winckelmann, nach einer Epoche eifrigster
Stoffsammlung, die Kugler selbst gefördert und nie gering
geschätzt hat, große Räume und weite Zeiten nicht nur der
europäischen, sondern auch der außereuropäischen Kunstentfaltung

umspannt und zusammengefaßt, universalgeschichtlich
und zugleich sinnenhaft zusammengeschaut wurden. Oder mit
den Worten seines Schülers Burckhardt: Kugler zuerst habe
es versucht, die ganze Kunstgeschichte in einer großen Übersicht

und in Verbindung mit den weltgeschichtlichen Epochen
zu behandeln und ihren Entwicklungsgang im großen und

ganzen nachzuweisen18. Kugler, so sagt Waetzold in seiner

16 An Schreiber a. a. O. S. 55.
17 An Heyse a. a. O. S. 100 f.
18 Brockhaus, Konversationslexikon 9 VIII, 421 f., 436. Kölnische

Zeitung 1845, Nr. 252 vom 9. 9., Beilage. Dazu Bs. energische Verteidigung von
Kuglers Malereihandbuch im Kunstblatt 1846, Nr. 10, S. 42, Anm. Mit



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 163

schönen Charakteristik des Gelehrten, „besaß den wissenschaftlichen

Mut zum Überblick über das Gesamtgebiet, den
moralischen Mut, ein im besten Sinne entwicklungsfähiges Hand-
und Lehrbuch zu schreiben", und er nennt dann etwa das

„Handbuch der Kunstgeschichte" eine Meisterleistung des
Verfassers. In diesem bedeutenden Buch, zuvor aber schon im
„Handbuch der Geschichte der Malerei" sollte die künstlerische

Erscheinung, wie Kugler es einmal ausdrückte 19, möglichst

naiv und gerade heraus aufgefaßt, die Bedingung ihrer
Existenz möglichst in ihr selbst gesucht, ihre Eigentümlichkeit
möglichst einfach aus den zunächst liegenden Motiven erklärt
werden, unter Vermeidung aller philosophischen Konstruktion
und Spekulation, aber unter Wahrung eines ganz persönlichen
Standpunktes, einer sehr unmittelbaren und lebendigen und
praktisch wirksamen Anschauungsform, und mit ausgeprägtem

lehrhaften Zug. Diese „sinnlichere Auffassung der Kunst",
das, was Wölfflin die „Renaissancestimmung" Kuglers nennt 20,

und dazu jener persönliche und zugleich panoramatische Blick
waren es, die Burckhardt von früh an gefesselt hatten, eine
verwandte Anlage in ihm berührten und ihn auch in seinen

kunstgeschichtlichen Neigungen bestärkten — „übrigens wird
die Kunstgeschichte immer ihr Recht auf mich behaupten",
heißt es unter dem ersten Eindruck von Kuglers Kolleg über
die Geschichte der Baukunst, in einem Brief aus dem Januar
184021.

Seit seiner Studienzeit lag Burckhardt daran, geschichtliche

und künstlerische Dinge in ihrer ganzen Buntheit und
Lebensnähe aufzufassen, sie als Äußerungen eines greifbar
durchgehenden Lebensgefühls, einer bestimmten menschlichen
Gesinnung zu nehmen, unbeschadet ihrer inneren formgeschichtlichen,

stilbildenden Kräfte und Triebe, die er sehr scharf
und später immer schärfer ins Auge faßte und dann selbst
als hochwichtige kulturgeschichtliche Aussage gefaßt wissen
wollte. Bereits die frühesten Arbeiten noch des Studenten
Burckhardt, die Beschreibungen der schweizerischen Kathe-

welcher Begierde z. B. Kuglers „Handbuch der Kunstgeschichte" 1842 bei
seinem Erscheinen aufgenommen wurde, weil es wirklich eine empfindliche

Lücke schloß, schildert anschaulich W. H. Riehl, der damals gerade in
Marburg studierte, in seinen Freien Vorträgen, Stuttgart 1885, II, 295 ff.

19 Kunstblatt 1850, S. 334, in der Besprechung von Schnaases

Kunstgeschichte. Vgl. Kaufmann a. a. O. S. 77.

20 GA. III, XIII.
21 An Schreiber a. a. O. S. 47, 55.



164 Walther Rehm

dralen und Münster von Genf, Lausanne, Zürich und Basel 22

lenken nicht zuletzt den Blick auch auf die geschichtlich sichtbare

Stadtgemeinschaft, aus deren Geist und Gesinnung solche
Kunstwerke sich erhoben, auf die inneren und äußeren „Kosten"
solcher Bauten (und diese Frage nach den, oft auch
prosaischnüchternen Triebkräften der Kunst, nach ihren Bedingtheiten
durch das Leben, durch das bürgerliche Dasein, durch die
Besteller und Auftraggeber der Kunstwerke, die Frage nach den
„Kosten" auch einer Kultur im Ganzen wird Burckhardt stets
wieder stellen müssen, wenn er sich später große geschichtliche

Phänomene, wie die der italienischen Renaissance, der
antiken Polis, der sinkenden Antike und des aufsteigenden
Christentums vergegenwärtigt). Als Führer durch die „Kunstwerke

der belgischen Städte" war sich der junge Kunsthistoriker
durchaus bewußt, auch Führer durch eine große, alte,
gewachsene Bürgerkultur zu sein, genau so wie er hernach im
„Cicerone" auch Führer durch die italienische Renaissancekultur

und ihr mächtig strömendes „freistädtisches Lebensgefühl"

wurde. Auch das Büchlein über den Erzbischof Konrad
von Hochstaden war, übrigens unter dem öffentlichen Beifall
Kuglers23, bemüht, gerade die Tatsache augenscheinlich
hervorzuheben, daß es ein sehr herrscherlicher Kirchenfürst und
Politiker des 13. Jahrhunderts war, der zum — vermeintlichen

— Gründer des großartigsten rheinischen Kunstwerkes,
des Kölner Doms, wurde.

Gerade daß der junge Burckhardt sich in seinen ersten
kunstgeschichtlichen Studien fast ausschließlich mit der
Architektur, und zwar mit der des deutschen Mittelalters, als
einem der „edelsten Zeugnisse" dieses mittelalterlichen Geistes
beschäftigt, mit den schweizerischen Munstern, mit den
vorgotischen Kirchen am Niederrhein, mit der Kirche zu Ottmarsheim

im Elsaß und sich hier um eine „Physiognomik des

vorgotischen (d. h. romanischen) Stils24" bemüht, daß er sein
erstes Kolleg in Basel im Sommer 1844 über Geschichte der
Baukunst von den Anfängen bis zum 15. Jahrhundert liest,
ist außerordentlich bezeichnend. Im Grund ist ihm diese Vor-

22 Nicht in GA. aufgenommen, veröffentlicht als „Bemerkungen über
schweizerische Kathedralen" in der Zeitschrift über das gesamte Bauwesen II,
1837, S. 420—427. III, 1839, S. 50—54, 79—84, 214—219. Vgl. Markwart
a. a. O. S. 264—277.

23 Seine Besprechung im Kunstblatt 1844, Nr. 80, wiederholt in Kuglers

Kleinen Schriften, Stuttgart 1854, II, 474.

2* GA. I, 285.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 165

liebe für die Architektur bis in seine reifen und späten Jahre
geblieben: da war es dann die Architektur der Renaissance,
der er 1867 ein Handbuch widmete, und — mit Abstand —
die des Barock. So sehr in den frühen Aufsätzen das rein
ästhetisch-kunstgeschichtliche Element nach Gebühr im Mittelpunkt

steht und so sehr Burckhardt schon hier nach der
Herausarbeitung eines Stilbildes, eben des romanischen strebt, so war
in ihnen doch zugleich auch bereits nach außen die Brücke zur
mittelalterlichen Geschichte und Kulturgeschichte geschlagen. Der
große Plan einer mittelalterlichen Kunstarchäologie führte vollends

stets tiefer in die kulturgeschichtlichen Zusammenhänge
hinein.

Architektur sprich^ nach außen hin deutlicher als Plastik
oder Malerei Größe und Gesinnung, Macht und Geist
vergangener Epochen aus, sie wächst unmittelbar sinnlich aus dem
Gesamt eines Landes, einer Zeit, einer Stadt empor und weist
den aufmerksamen Betrachter auf diesen tragenden Grund hin,
eben auf die geschichtliche Gemeinschaft und auf die Gestalten,
die solche großen Bauwerke opfervoll und stolz zugleich
aufführen ließen. (In seinen späteren Forschungen zur Kunst der
Renaissance sollte dann der gereifte Mann und Forscher
gerade den Ruhmsinn und die großartige Baugesinnung, das
monumentale Pathos der italienischen Städte, Fürsten und
Päpste eindrucksvoll herausarbeiten und die großen Bauten
jener glanzvollen Epoche als Ausdruck eines „politisch-monumentalen

Hochgefühles" würdigen.) Ein großer Dom war für
Burckhardt von Anfang an nicht nur ein kunsthistorisches
Dokument, sondern auch ein historisch-politisches, er war ein
kultur- und universalhistorischer Zeuge im großen „Verhör",
Ausdruck des Pathos einer ganzen Zeit, ja er konnte wohl in
dem Betrachter einen unauslöschlichen mythischen Eindruck
hinterlassen 25. Dem anschauungsbedürftigen jungen Historiker,
der von sich bekannte, er lebe von Bildern und Anschauungen,
erläuterte Architektur wie kaum etwas anderes die mächtige
Vergangenheit gerade des rheinisch-deutschen Mittelalters; dessen

Spuren nahm er auf Schritt und Tritt wahr mit wachsender
Überraschung und jugendlicher romantischer Begeisterung in
seiner rheinischen Zeit von Mainz bis hinab nach Bonn und
Köln, im „Ursprungsland der deutschen kunstgeschichtlichen
Wissenschaft" 26 am großen Strom, der „Lebensader Deutsch-

25 Kaphahn a. a. O. S. 286. Ähnlich über den Regensburger Dom bei
Markwart a. a. O. S. 126 Anm. 2 vom 22. 8. 1877.

2|s F. Rintelen, Reden und Aufsätze, Basel 1927, S. 25.



166 Walther Rehm

lands", die ihm von Jugend an vertraut war, da er doch selbst
am Rhein, im Schatten eines Münsters aufgewachsen war und
bald zu all den herrlichen „oberrheinischen Munstern",
vorzüglich von Freiburg und Straßburg, gepilgert war. Architektur
mußte also diesen jungen Historiker locken und ihn, wenn
er eine starke kunstgeschichtliche Ader besaß und über ein
selten lebendiges Anschauungsvermögen verfügte, zur
Kulturgeschichte führen. Diese zog ihn überhaupt zunächst mächtig
an: er wolle der Kulturgeschichte hauptsächlich seine Kräfte
widmen, schreibt Burckhardt 1842 in einem Brief an Kinkel,
und noch während seiner Arbeit an den Kuglerschen
Handbüchern bekennt er dem gleichen Freund: wahre
Geschichtswissenschaft verlange ein Leben in jenem feinen geistigen
Fluidum, welches aus Monumenten aller andern Art, aus Kunst
und Poesie ebenso gut dem Forscher entgegenwehe wie aus
den eigentlichen Skripturen27. Kinkel schreibt denn auch in
seiner Selbstbiographie: mit Burckhardt Gallerien oder Bauten
zu besehen, sei der höchste Genuß gewesen, „weil er sowohl
die feinste Geistigkeit als den sinnlichen Reiz der Kunst
vollkommen verstand und jedes Werk in seinem Zusammenhang
mit den Ideen und Tendenzen seiner Entstehungszeit begriff 28".

Der wahre Historiker mußte darauf bedacht sein, sämtliche
Quellen der Vergangenheit zu finden. Bereits 1846 schrieb
Burckhardt in der Besprechung einer kunstgeschichtlichen
Arbeit: „Dasjenige Resultat der Kunstgeschichte, durch welches
sie ein integrierender Teil der historischen Wissenschaften im
höchsten Sinne geworden ist und wodurch sie allein diese
Würde behauptet, ist gerade die Nachweisung ihres Zusammenhangs

mit der Kulturgeschichte, vermittelst möglichst allseitiger
Auffassung der Künstler-Individualitäten und der Schultypen

29". Seinen „Konstantin" wollte er später als Beleg für
diejenige Verknüpfung der Kunstgeschichte mit der
Kulturgeschichte im Großen, welche ihm als höchstes Ziel
vorschwebte, verstanden wissen 30.

Burckhardt war in jedem Sinn wohl vorbereitet, die ehrenvolle

Aufgabe der Umarbeitung der beiden erfolgreichen
Handbücher Kuglers zu übernehmen. Nicht nur wegen dieser ausge-

27 An Kinkel a. a. O. S. 10, 27, 142.
2« G. Kinkel, Selbstbiographie, hsg. von R. Sander, Bonn 1931, S. 96 f.
23 Kunstblatt 1846, Nr. 10, S. 41.
30 P. Roth, Aktenstücke zur Laufbahn J. Bs., Basel 1936, S. 44.

Vgl. GA. II, 342 über das Bauen Konstantins als Symbol der Herrschei-
gewalt. GA. VI, 4 f.; 8, 28 über die Bau- und Raumgesinnung der
italienischen Renaissance.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 167

sprochenen und immer stärker hervortretenden Doppelbegabung,
sondern auch noch aus einem weiteren Grund: er besaß in
jungen Jahren eine nicht unbeträchtliche augenscheinliche
Kenntnis der großen deutschen und auch der französischen,
niederländischen und italienischen Kunstdenkmäler, er löste
sich zudem unmittelbar aus einer sehr leidenschaftlichen
Berührung mit der südlichen Kunstwelt und konnte gerade diese
neuen Eindrücke aus Rom, Neapel, Florenz, Ravenna, Venedig
gleich der seiner harrenden Arbeit zuführen. In den Basler Jahren,

zwischen 1844 und 1846, hatte er eifrig für seine
Kunstarchäologie gesammelt, in mehreren, im „Kunstblatt" veröffentlichten

Besprechungen, in einigen Aufsätzen und Büchern seinen
Mann gestanden und überall Beweise seiner selbständigen
Auffassung der Dinge gegeben. Sodann hatte er sich in jener Zeit
durch die sehr umfangreiche, übrigens auch von seinem Lehrer
Kugler vererbte Arbeit an den Kunstartikeln für die neunte
Auflage des Konversationslexikons von Brockhaus an einem
weitschichtigen und vielseitigen Stoff erproben, in ihr seine
Kenntnisse erweitern und seine Fähigkeit des knappen,
zusammenfassenden Beschreibens von künstlerischen Individualitäten,

Typen und Stilen ausbilden können 31. An der Universität
hatte der junge Dozent Geschichte der Baukunst gelesen und
vor einem gemischten Publikum mit beträchtlichem Erfolg im
Winter 1844/45 und 1845/46 Geschichte der Malerei
vorgetragen (die entsprechenden Kollegs hatte er einst bei Kugler in
Berlin gehört: Geschichte der Baukunst 1839/40 und Erklärung
von Gemälden 1840 32). So durfte er, beladen mit neuen
Erkenntnissen und zugleich mit gutem Gewissen und jugendlicher
Frische, die schöne, gewiß nicht leichte Aufgabe in Angriff
nehmen.

II.
Zuerst widmete sich Burckhardt dem „Handbuch der

Geschichte der Malerei". Die Neugestaltung sollte bis Frühjahr
1847 fertig vorliegen. Aus dem Titelblatt wie aus den
Vorworten Kuglers und Burckhardts ergibt sich, daß die zweite

31 Dazu meine beiden, sich ergänzenden Aufsätze: J. B. als Mitarbeiter
des Konversationslexikons von Brockhaus (mit den brieflichen

Unterlagen), im Jahrbuch d. Freunde des Verlags Brockhaus, Leipzig 1938, S.

28—39, und : J. Bs. Mitarbeit am Konversationslexikon von Brockhaus, Archiv
für Kulturgeschichte XXX, 1940, S. 106—141 (mit genauer Aufstellung der
Beitragsgruppen). — Eine Übersicht über Burckhardts frühe literarische
Tätigkeit in GA. I, 414—416.

32 O. Markwart a. a. O S. 397.



168 Walther Rehm

Auflage unter Mitwirkung des Verfassers von Burckhardt
umgearbeitet und vermehrt wurde. Beide haben also Anteil an
der Durchführung der Aufgabe genommen, wenn auch der
Anteil Kuglers sich vermutlich auf die Bereitstellung etwa
gesammelter ergänzender Notizen und auf die gemeinschaftliche
Beratung in Betreff der Aus- und Umgestaltung und Erweiterung

des Ganzen beschränkt haben wird. Offensichtlich hatte
der Jüngere freie Hand, umsomehr als Kugler ja gerade an
ihm das „selbstständige und eigentümliche Wissen" dem
Minister gerühmt und auch einen Bearbeiter gesucht hatte, der
über eigene geistige Kraft verfügte und nicht bloß der Sklave
eventueller Vorschriften des ursprünglichen Autors war. Und
Burckhardt betonte nun gleich, getreu seinen eigenen und seines
Freundes Grundsätzen, er wolle in der neuen Arbeit „womöglich

ein brauchbares Hülfsbuch für die Kulturgeschichte" liefern
— so stark also neigte sich damals die Waage zugunsten des

Allgemeingeschichtlichen ¦—, „in welchem auch das minder
Entwickelte und das Zerfallene, ja selbst das nur durch die
Tradition Bekannte als Zeugnis des betreffenden Jahrhunderts
seine Stelle fand". Dieser Gesichtspunkt mußte auch den .un¬

gleichartigen Maßstab bei der Erweiterung des Buches
rechtfertigen: die alten Mosaiken, die Byzantiner, die Burckhardt
eben noch in Italien sich genauer angesehen hatte, die nordische
Malerei des 14. und des 15. Jahrhunderts und die Anfänge
der neuern italienischen Kunst erhielten eine viel bedeutendere
Vermehrung als selbst wichtigere Teile, etwa auch als das

17. Jahrhundert, „in welchem der Kunstfreund nach
vorhergegangener Verständigung über den allgemeinen Standpunkt
sich von selbst leicht zurechtfindet und wo die ins Breite
gehende Kunst schon an sich eine Beschränkung auf
ausgewählte, bezeichnende Meisterwerke gebietet. Endlich lag äußerliche

Vollständigkeit nirgends in unserem Plan" (I, IX f.) 33.

Innerlich und äußerlich wurde das Handbuch auf eine neue
organische Grundlage gestellt: sie zeigt sofort, wie das Ganze
aus der bloßen Betrachtung der Schulen und ihrer Zusammen-

33 I, IX f. Gleichwohl blieb ein nicht unbeträchtlicher Zwang zur
Vollständigkeit, den Burckhardt auch drückend empfand: er spricht nach
Abschluß der Arbeit in einem Brief an Kinkel (a. a. O. S. 144) von der
Galeerenarbeit der sog. Vollständigkeit. Aber auch noch die Arbeit am „Cicerone"

wurde großenteils vom Verfasser so empfunden; als getreues Lasttier

sei er bemüht gewesen, den Stoff so zusammen zu tragen, daß ein
anderer, der etwas anderes damit anzufangen wisse, ein gut Stück
vorgearbeitet finde. An Vischer vom 19. 12. 1854, mitgeteilt von G. Leyh, Vier
Briefe Bs. an Vischer. Corona VII, 1937, S. 485—509, bes. S. 500 f.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 169

hänge in den großen Raum einer „freieren, zunächst aus der
allgemeinen kunst- und kulturgeschichtlichen Betrachtung
hervorgehenden Auffassungsweise" gerückt wurde, wie sie Kugler
zuerst in seinem 1842 erschienenen „Handbuch der
Kunstgeschichte" hatte erkennen lassen. Die frühere Einteilung in
italienische und außeritalienische Malerei — sie waren in je
einem Band der ersten Auflage behandelt worden — wurde
aufgehoben; statt dessen wurde das umfassendere Einteilungsprinzip

des „Handbuchs der Kunstgeschichte" übernommen
und damit Rechnung getragen den „Anforderungen höherer
geschichtlicher Art, welche eine synchronistische Anordnung,
nicht mehr ausschließlich nach Völkern, sondern nach dem
innern Zusammenhang der Entwickelung verlangten" (I, X).

Dementsprechend ordnete Burckhardt das Ganze um in
fünf Bücher: Kunst des christlichen Altertums, Kunst des
Mittelalters diesseits und jenseits der Alpen, Kunst des 15. und
16. Jahrhunderts in Süden und Norden, Kunst des 17.
Jahrhunderts mit ihren Ausläufern ins 18., Übersicht der neueren
Kunstentwicklungen. Die einzelnen, von Kugler zuvor
getroffenen Einteilungen innerhalb der italienischen und
außeritalienischen Malerei wurden also aufgelöst, und der Stoff wurde
neu in den geschichtlichen Zusammenhang geordnet. Rein
äußerlich, dem Umfang nach, verdoppelte sich das Werk: 376
und 384 Seiten der ersten Auflage stehen gegenüber 661 und
660 Seiten der zweiten. Nahezu 600 Seiten, also ein stattliches
Buch, hatte Burckhardt in sehr kurzer Zeit hinzugesteuert. Er
schätzte später den Anteil am ganzen etwa auf zwei Fünftel,
was eher zu wenig gerechnet ist34. Das Leitwort, das in der
ersten Auflage noch fehlte, wurde Alexander von Humboldts
„Kosmos" entnommen, einem Buch, das Burckhardt auch später
wiederholt mit höchster Ehrerbietung nennt und benutzt. In
ihm wurde gleichsam programmatisch die gegen eine spekulative

Kunstausdeutung gerichtete Tendenz des Handbuchs und
seiner Methode ausgesprochen: Weltgeschichte und
Weltbeschreibung zusammen führen zur Klarheit und Einfachheit der
Ansichten, zur Auffassung von Gesetzen, die in der
Erfahrungswissenschaft als das letzte Ziel menschlicher Forschung
erscheinen.

Demzufolge werden denn auch allgemein einleitende
Erörterungen beiseite gelassen 34a. Der Verfasser und mit ihm der

34 Roth, Aktenstücke S. 44. 34a Spitteler über Burckhardt: „Niemals
Einleitungen (auch in den Büchern nicht). Einleitungen zu hassen, ist
Basler Eigentümlichkeit." Kaphahn a. a. O. S. 114.



170 W a 11 h e r R e h m

Bearbeiter begeben sich mit erstaunlicher Unbefangenheit sofort
in médias res, in die Kunst des christlichen Altertums. Gleich
in diesem ersten Abschnitt setzt die Neubearbeitung sehr energisch

ein. Fast alles wird von Grund auf neu gegeben. Burckhardt

schrieb an Kinkel, den kunsthistorischen Freund, der 1845
selbst den ersten, von Burckhardt auch besprochenen Band
einer „Geschichte der Kunst bei den christlichen Völkern" in
Bonn hatte erscheinen lassen: „Als mein Verdienst nehme ich
hauptsächlich nur die erste Lieferung in Anspruch. Den
Mosaiken und dem Verhältnis der byzantinischen Kunst zur
abendländischen habe ich zuerst einigermaßen auf die Beine geholfen,
zum Teil durch Dich angeregt. Schnaase hat bei den Mosaiken
nach Abbildungen geredet, Du nach Erinnerungen; ich fühlte,
daß ich Euch hierin irgendwie überbieten müßte und reiste in
Gottes Namen den Mosaiken nach35." Das war im Sommer
1846 gewesen; von dem gewaltigen Eindruck Ravennas hatte
denn auch ein Brief an Kinkel vom 12. September 1846 aus
Basel berichtet. „Florenz und Venedig haben mir auf Rom
hin gar nicht mehr recht munden wollen; dagegen hatte ich
in Ravenna einen wahren und echten Nachklang von Rom,
besonders als ich die herrliche, einsame Basilica in classe
besuchte, die so schön und traurig am Rande des großen Pinienwaldes

liegt. Mosaiken sieht man in Ravenna, lieber Urmau!
Es sind die schönsten nächst jenen von St. Cosma e Damiano
in Rom, und Alles datiert. Ich kann Dir nur sagen, daß die
Galla Placidia nahezu das Unbedeutendste darunter ist, so
schön das Ding sein mag. Die zwölf Apostel im Baptisterium
(d. h. im orthodoxen, nicht in dem der Arianer) sind noch von
so außerordentlicher Schönheit, daß man sie dem V. Jh. kaum
mehr zutrauen kann, so herrliche Sachen auch damals noch

geschaffen wurden 3e."

Solch unmittelbar nachschwingende Begegnung mit jener
großen und erhabenen Kunstwelt durchpulst deutlich gerade
die ersten Abschnitte des neugestalteten Handbuchs. Gleich
die Paragraphen 1, 2, 3 (I, 1—5) stammen ganz von Burckhardt

und erweisen den weiteren Raum, in den er die zu
behandelnden Denkmäler einordnen will. Er betont, anders als

Kugler es getan hatte: Kunst war die mächtigste Trägerin des
alten religiösen Glaubens bei den Griechen, die griechische
Kunst wächst aus dem Boden der religiösen Anschauung des

35 An Kinkel, a. a. O. S. 144. Die Besprechung von Kinkels Buch

war erschienen in der Kölnischen Zeitung, 9. 9. 1845, Nr. 252, Beilage.
86 An Kinkel a.a.O. S. 131.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 171

Volkes heraus. Das neuauftretende Christentum muß sich also
mit dieser überlieferten heidnischen Kunst auseinandersetzen.
„Eine Erneuerung der Welt, geistig, von innen heraus, sollte
angebahnt werden. Das Christentum, das nur an den geistigen
Menschen Anspruch machen wollte, hatte kein unmittelbares
Bedürfnis, sich mit der Kunst zu verbrüdern, wie es die
heidnischen Religionen getan. Von der Kunst aber, die es vorfand,
deren ganzes Wesen und Sein bedingt war durch die Religion
des Heidentums, mußte es sich scheu zurückziehen. Künstlerisch

schaffen und sich im Gedankenkreise der Mythe
bewegen, war eins; wie hätte das Christentum solches Tun seinen

Anhängern gestatten, wie hätte es von da her eine
Unterstützung für seine Sendung erwarten können! Und da man gar
wohl erkannte, wie gewichtige Dienste, ja welchen Schutz die
Kunst dem Heidentum leistete, so entwickelte sich in dem

Kampf gegen letzteres auch bald ein heftiger Widerspruch
gegen die Kunst." (I, 2 f.) Es kommt aber schließlich aus dem
nicht unterdrückbaren Bildungstrieb der menschlichen Natur
zu einer Berührung, und § 4 rückt dann die symbolische
Funktion der altchristlichen Kunst ins rechte Licht. §§ 5 und 6

geben eine sehr erweiterte Bearbeitung der betreffenden Partien
der ersten Auflage mit einer neuen Betrachtung des eigentlichen

Christustyps in dieser Kunst, § 7, hauptsächlich mit der
Beschreibung der Calixtus-Katakombe, schließt sich an Kugler
an, § 8 bietet eine ausgestaltete Zusammenfassung, die vor
allem den Anschluß der altchristlichen Symbolik an die spätere

heidnische Kunst herausarbeitet. Von § 9 bis gegen Schluß
des Abschnitts (I, 23—49) hat Burckhardt völlig freie Hand
und baut ganz neu auf : er betrachtet die Mosaiken in Rom und
in Ravenna, die Kugler nur beiläufig und generell (I, 15—20)
behandelt hatte. Gleichfalls ist der zweite Abschnitt: der
byzantinische Stil (I, 53—107) völlig Eigentum des Bearbeiters.
Kuglers entsprechende knappe Partien (I, 20—22) geben nur
einen ganz vorläufigen Eindruck.

Von der Mosaikkunst heißt es (I, 26) : „Die Ausführung
ist die großartigste, die Technik die kostbarste. Freilich ist man
wieder ein Jahrhundert weiter von der Blütezeit der alten Kunst
entfernt, ohne noch ein wesentlich neues Prinzip der Darstellung
gefunden zu haben, allein der antike Geist ist noch mächtig
genug, um die neuen Gestalten und Gegenstände mit Würde, hie
und da selbst mit Majestät zu erfüllen." Die Antike leiht den
deutlichen Wertmaßstab, sie bietet den idealistischen Hintergrund,

von dem sich diese späte eigentümliche Mosaikkunst



172 Walther Rehm

abhebt. Burckhardt beschreibt, nach einer allgemeinen
Schilderung der Basilikalform und ihrer typischen inneren
Ausschmückung, chronologisch vorschreitend die einzelnen
Mosaiken, anhebend mit dem Baptisterium in Ravenna, endend mit
S. Marco in Venedig. Dabei stellt sich heraus, daß diese
Abschnitte über die christlichen Mosaiken, wie später auch andere,
inhaltlich und sachlich die Grundlage für die entsprechenden,
freilich sehr viel knapperen Ausführungen geboten haben, die
Burckhardt acht Jahre hernach in seinem „Cicerone" jener
Kunst gewidmet hat (GA. IV, 128—139). Das kann nicht
wundernehmen, vor allem, wenn man in Rechnung stellt, daß
Burckhardt auf seinen Reisen für den „Cicerone" nicht mehr
nach Ravenna gekommen ist37.

Die chronologische Anordnung ist, sachlich bedingt, hier
und dort im großen und ganzen die gleiche. Die
Einzelcharakteristiken des „Cicerone" nehmen sich bei genauerer
Betrachtung oft wie außerordentlich zusammengedrängte und
gleichzeitig überarbeitete Auszüge aus dem „Handbuch" aus,
oft natürlich mit wörtlichen Übernahmen, oft auch mit neuen
überraschenden Wendungen, die zugleich erkennen lassen, wie
sich im Lauf der Jahre das Urteil des Verfassers und Betrachters

verschärft und gestrafft, wie sich das Lob gemindert oder
gedämpft hat. Während Burckhardt im „Handbuch" streng
chronologisch vorgeht und die beiden Klassen der italienischen
Mosaiken, die altchristliche und die eigentlich byzantinische,
in selbständigen Abschnitten behandelt und dabei auch äußerlich

den künstlerischen Abstand der altchristlichen von den
byzantinischen Denkmälern zum Ausdruck bringt, rückt er
später, im „Cicerone", das Ganze souverän zusammen, wiewohl
er auch hier die Klassen und ihren Abstand sichtbar macht, und
stellt an den Anfang eine Gesamtcharakteristik der altchristlichen

Mosaikkunst, die dann sehr stark von dem dunkler
gezeichneten Bild der byzantinischen Epoche überschattet wird
(GA. IV, 129—131). Da ihm mehr und mehr die Bedeutung
des Individuellen in Kunst und Geschichte wichtig wird und
mit diesem die „goldenen Zeitalter der Kunst", muß ihm eine

Erscheinung wie die Mosaikkunst auch ferner rücken und
37 Am 22. 4. 1862 schreibt Burckhardt an F. S. Vögelin: „Ich bin

einmal vier Tage in Ravenna gewesen; wenn es für Sie nicht eine förmliche

Gewissenssache ist, dort gewesen zu sein, so können Sie den höchst
trostlosen Ort wohl liegen lassen; doch nein — gehen Sie hin, Ravenna
kommt in der altchristlichen Kunst und Archäologie doch zu viel vor,
und bei spätem Reisen hat man den Mut nicht mehr hinzugehen."
Kaphahn a.a.O. S. 270 f.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 173

fremder werden. Burckhardt betont denn auch im „Cicerone"
sehr viel deutlicher das Fehlende: „Es ist ein Rätsel um dieses
fast gänzliche Ersterben der Subjektivität, zugunsten eines bis
in alles Detail durchgeführten gleichartigen TJypus, und man
muß schon die Kunst alter, stillestehender Kulturvölker (der
Ägypter, Chinesen etc.) zur Vergleichung herbeiziehen, um zu
begreifen, wie das ganze Gebiet der Form einem
durchgehenden geheiligten Recht Untertan werden konnte."

Das war zuvor im „Handbuch" nicht so unbedingt gesagt.
1846 ist Burckhardt noch tief beeindruckt von der hierarchischen

Würde und Monumentalität der römischen und besonders

der ravennatischen Mosaiken. Er hebt es daher stärker,
z. B. bei S. Paolo, heraus, daß man hier vor einer zwar
abgelebten und gesunkenen Kunst stehe, daß diese aber aus ihren
schönen Tagen noch Kraft und Würde genug besitze, um sich

von dem Ungeheuerlichen und Formlosen fernzuhalten (I, 36).
Er schlägt es noch nicht so hoch an wie später, daß die Köpfe
der Mosaiken keineswegs jugendlich ideal und allgemein sind,
sondern lebendig, individuell, ja von derjenigen spätrömischen
Häßlichkeit, die sich in den Porträts jener Zeit oft geltend
macht und die von Burckhardt dann zuerst im „Konstantin" und
später im „Cicerone" auf das Sinken der physischen
Durchschnittsbildung zurückgeführt wird 38. Samt der ganzen Kunst
will er sich vor dieser Häßlichkeit abwenden. Anläßlich der
Caracalla-Büste des Vatikans heißt es: „Bei diesem Kopfe steht
die römische Kunst wie vor Entsetzen still; sie hat von da an
kaum mehr ein Bildnis von höherm Lebensgefühl geschaffen"
(GA. III, 458). Der Beschauer ist in seinem humanistisch-ethischen

Kunstgefühl empfindlicher, verletzlicher geworden; die
entscheidende Wendung hin zum Süden war inzwischen, nicht
zuletzt durch den großen Aufenthalt in Rom im Winter 1847/48,
vollzogen. Doch ist sich der junge Gelehrte schon 1846 darüber
im Klaren, daß die altchristliche Kunst eben selbst „tief im
Abendrot" 39 steht und daß das Erstarren in ihren Typen lang-

33 GA. IV, 131; II, 210 ff. Handbuch I, 39 ff.
39 Eine Lieblingswendung Burckhardts, öfters auch in den Briefen

an die Schauenburgs (a. a. O. S. 34, 44) und an Fresenius (a. a. O. S. 306)

gebraucht; sie stammt aus Eichendorffs 1834 erschienenem Roman „Dichter
und ihre Gesellen" (Sämtliche Werke, Hist.-krit. Ausgabe, Bd. IV,

1940, S. 255, Kapitel 25). Auch die Wendung „das große dunkle Gemüt",
die Burckhardt in seinem Murillo-Aufsatz von 1843 (Atlantis 1937,
S. 481—487, bes. S. 484) gebraucht, geht, seinen eigenen Andeutungen
nach, auf eine Stelle des Romans (Kapitel 1, a. a. O. S. 8) zurück. Burckhardt

empfiehlt diese Dichtung, die ihm offenbar mit ihrem romantischen



174 Walther Rehm

sam zum Byzantinischen hinüberleitet. Gleichwohl: „In der
traurigsten Zeit des Despotismus und des Elends der
Völkerwanderung hatten sich diese Typen festgestellt und in den
Mosaiken eine glanzvolle Darstellung gefunden. Voll ruhiger
Würde, mit bedeutsamer Gebärde, in feierlich niederfließenden
Gewändern, riesengroß schauen diese Gestalten, von allem
Beiwerk entblößt, aus den Altarnischen hernieder, ein gewaltiges
Zeugnis des siegreichen Kraftgefühls der damaligen Kirche,
und so üben sie einen Zauber ästhetischer wie historischer Art,
dem sich der unbefangene Betrachter nie entziehen wird" (I, 59).
Der Burckhardt des „Cicerone" aber wird bewußt „befangen":
in seiner klassischen Kunstauffassung. Sie wird ihm zum
unverrückbaren Lebenswert.

Im „Handbuch" 1846/47 beschreibt Burckhardt noch mehr,
als daß er wertet, betont wertet. Man darf dies nicht nur
erklären mit der etwaigen Rücksichtnahme auf den Charakter
eines ihm zunächst fremden „Handbuchs", der man dann die
Freizügigkeit und Subjektivität des eigenen „Handbuchs" und
der erstrebten Anleitung zum Genuß der Kunstwerke entgegenstellt,

sondern diese frühere Haltung ist durchaus auch
begründet in der damaligen Anschauung Burckhardts, der seine

später so stark ausgeprägten Vor-Urteile und Vor-Lieben noch
nicht so ausschließlich als Maßstab an die Kunstdinge heranträgt,

wennschon er, gerade auch im „Handbuch", deutlich auf
dem Weg zu ihnen ist und sie mitunter sprechen läßt. Was er
aber im II. Abschnitt des „Handbuchs" über den byzantinischen
Stil bringt (I, 53—107), bereitet doch die Grundlage und gibt
die Möglichkeit für die Verschärfung des Urteils im „Cicerone".
Zunächst ist Burckhardt geneigt, mehr das Positive als das
Negative des eigentlich „byzantinischen Stils" zu sehen: so wenig
eine Kunst von Überlieferung und massenhaften Aufgaben allein
lebe und so sehr die eigentlichen Quellen ihrer Existenz, das
nationale Leben in Byzanz, getrübt oder versiegt seien — „es
war doch von großem Werte, daß ein Ort in der Welt bestand,
wo die künstlerische Ausführung im Großen nie gestockt hatte,
gerade wie es für das Staats- und Rechtswesen des frühern
abendländischen Mittelalters wichtig war, an Byzanz eine
ungestörte Norm und Regel für streng geordnete Zustände zu
besitzen" (I, 55). In solchen Betrachtungen gibt sich das unter
Rankes Wirkung reifende Bewußtsein der großen kulturellen

Italienbild einen starken Eindruck gemacht hat, noch 1852 der Basler Dichterin

Emma Brenner-Kron zur Lektüre: vgl. J. Bs. Briefwechsel mit E. Br.-
Kr. Basel 1925, S. 44.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 175

und geistigen Bedeutung des christlich-mittelalterlichen Abendlandes,

der römisch-germanischen Völkerfamilie zu erkennen,
jener Völkergemeinschaft römisch-karolingischer Tradition, die
man treffend als die heimatliche Welt gerade Burckhardts
erkannt hat40.

Doch spricht Burckhardt in der zusammenfassenden
Stilcharakteristik der altchristlichen Mosaiken (I, 59) auch von
dem gänzlichen Aufhören des Naturstudiums, von der
zunehmenden Erstarrung der Gelenke, der Extremitäten, des
Gesichts, welches eine grämliche, betagte Miene annehme, von der
Verwandlung des Schritts in ein Stillestehen. Dann heißt es:
der byzantinische Stil sei es gewesen, der diese Verderbnis
erst recht zum Ausbruch gebracht und sie dann in diesem
Zustand auf lange Jahrhunderte stationär gemacht habe (I, 60;
Cicerone, GA. IV, 134: „Der Übergang in das Byzantinische
war begreiflicherweise ein allmählicher; das Erstarren in den
bisherigen Formen war eben der Byzantinismus"). Burckhardt
hebt das Lange, Magere der Figuren hervor, er nimmt die
möglichste Beschränkung auf ruhige Stellung als Zeichen schwindender

Kraft: man glaube oft nicht mehr Gestalten, sondern
halbbelebte Leichen zu sehen, und dieser gespensterhafte
Eindruck werde fast unabweislich bei Betrachtung der Köpfe:
mürrische Askese werde Ideal, Dürre und Magerkeit der
Figuren und eine düstere Morosität der Gesichtszüge trete hinzu,
welch letztere, samt dem oft Tückischen des Ausdrucks, auch
der „Cicerone" erwähnt. Im „Handbuch (I, 62) : „Nun nimmt
auch die Madonna, auf deren Antlitz die Askese und Magerkeit
nicht wohl anzuwenden war, wenigstens einen durchaus mürrischen

Charakter an, ja sie ist trotz des kleinen Mundes nie
so völlig kalt und reizlos gebildet worden wie damals." Im
„Cicerone" (GA. IV, 130): „Selbst die Madonna wird
mürrisch, obschon die kleinen Lippen und die schmale Nase einen
gewissen Anspruch auf Lieblichkeit zu machen scheinen."

Erst hier vermerkt Burckhardt auch die ungeheure
Gebundenheit dieser Kunst und zieht, auch hinsichtlich ihrer steifen
Willkürlichkeit, eine Parallele zur chinesischen Kunst: „Die
Gestalten der byzantinischen Kunst erscheinen nicht wie bei Ur-
völkern durch kindisches Ungeschick gebunden, sondern durch
eine innere knechtische Angst und Bangigkeit des Künstlers,
welche eine Leiche lebendig machen soll und sich vor dem Geiste
fürchtet" (I, 63). Erst hier findet sich auch der quellenmäßig

i0 W. Kaegi, J. B. Sonderabdruck aus : Große Schweizer, Zürich
1938, S. 2. Dazu Kaufmann a. a. O. S. 94 f.



176 Walther Rehm

belegte Hinweis auf die strengen Vorschriften der Kirche, die
Erfindung und Anordnung für sich in Anspruch nimmt und
dem Künstler nur das Redigieren überläßt (I, 64; GA. IV, 129).
Die chronologische Aufzählung der Denkmäler des byzantinischen

Stils im „Handbuch" ist später wiederum die Vorlage
für die betreffenden „Cicerone"-Abschnitte geworden. Auch
die knappe Erwägung (GA. IV, 135) über die kulturgeschichtlich

schwer erklärliche barbarische Rohheit der römischen
Mosaiken zu Beginn des 9. Jahrhunderts stützt sich auf die
Ausführungen des „Handbuchs" (I, 75 ff). Die Verschärfung des
Urteils ist abzulesen nicht so sehr an der auch sonst zu
beobachtenden, an sich gebotenen Straffung der ganzen Darstellung,
sondern gerade auch an Kleinigkeiten, so wenn es im „Handbuch"

beim leonischen Triklinium von den Porträts Leos III.
und Karls des Großen heißt, sie erstrebten unleugbar eine
Porträtähnlichkeit, nur sei Karl der Große darüber zur
Karikatur geworden, dagegen im „Cicerone": sie hätten noch einen
Schimmer von Authentizität, seien aber übel geraten41.

Besonders in der Charakteristik von S. Marco zu Venedig
fällt die größere Bestimmtheit des Urteils auf. Burckhardt
bietet im „Cicerone" (GA. IV, 136) eine genauere Unterscheidung

der einzelnen Stile. Auch entspricht es der inzwischen
ausgeprägten und ungeduldiger gewordenen Gesamtanschauung
Burckhardts, der leidenschaftlich den erhabenen Augenblick im
italienischen Kunstleben erwartet, als man die Mosaizisten
verabschiedet, da man das Heilige wieder aus eigenen Kräften zu
gestalten vermag, wenn ihm das Mosaik in der Chornische zu
S. Ambrogio in Mailand wichtig wird, weil man in ihm ein
letztes, wennschon erfolgloses Aufraffen gegen den Byzantinismus

erkennen könne. „Die Gesichtszüge sind schon in rohen
Umrissen, die Gewänder in einem schroffen Changeant (von
weiß, grün und rot) gegeben, die Verteilung der an Größe sehr

ungleichen Gestalten im Raum schon ganz ungeschickt, und
doch ist noch viel mehr Leben darin als in den gleichzeitigen
römischen Arbeiten" (GA. IV, 135). Dieses, gegen die klassische,
antike Kunst und gegen die frühchristlichen Mosaiken gesprochene

„Schon", das einen Absinkevorgang kennzeichnen soll, ist
für Burckhardt bereits wieder ein verheißungsvolles, wenn auch
vereinzeltes und folgenloses „Schon" im Hinblick auf den
beginnenden Aufstieg der Kunst im Ducento. Im Handbuch (I, 83

« GA. IV, 135.

& XII», 256.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 177

Anm.) heißt es nur: „Die Ausführung scheint sorgfältiger, die
Gestalten lebendiger als in den gleichzeitigen Mosaiken Roms."

Wenn im „Cicerone" (GA. IV, 139) im Anschluß an die
Schilderung des byzantinischen Stils zu lesen ist: wie in der
Architektur und Skulptur, so beginne auch in der Malerei mit
dem zweiten Jahrtausend eine neue Lebensregung, die sich nach
einiger Zeit zu einem Stil gestalte, welchen man auch hier den
romanischen nennen könne, so stützt sich solche Einsicht auf
die frühere Arbeit am „Handbuch". Denn in ihm hat Burckhardt

innerhalb des zweiten Buches: „Die Kunst des Mittelalters"

zum erstenmal den Begriff des romanischen Stils für
eine Epoche eingeführt, der man damals gemeinhin den Namen
„byzantinisch" gab (er selbst sprach etwa 1843 von der »sächsischen

und fränkischen Byzantinik"). Gerade weil Burckhardt,
wie zur gleichen Zeit kaum ein anderer deutscher Kunsthistoriker,

über eine selbständige, anschauliche Kenntnis der
frühchristlichen und der byzantinischen Mosaiken verfügt und ihr
sich gliederndes, aber auch ineinander übergehendes Stilbild
deutlich vor Augen hat, widerstrebt es ihm, jenen Namen
„byzantinisch", der in einer bestimmten Weise pejorativ gemeint
war, auf die Denkmäler anzuwenden, deren Ähnlichkeit mit
dem wirklich byzantinischen Stil ihm hauptsächlich mehr auf
einem zufälligen Zusammentreffen als auf einer inneren
Verwandtschaft zu beruhen scheint. „Beide haben eine gewisse
äußerliche Strenge der Anordnung gemein, nur daß diese in
Byzanz ein Merkmal der Abgestorbenheit, im Abendlande aber
die Gesetzmäßigkeit eines neu beginnenden Kunsttriebes war.
Von einer absichtlichen, willkürlichen Nachahmung der
byzantinischen Kunst ist nicht die Rede Statt des byzantinischen
Greisentums sind die Köpfe fast sämtlich jugendlich aufgefaßt;
statt der Regungslosigkeit byzantinischer Gestalten sehen wir
Bewegung, so ungeschickt sie hie und da sein mag, und die
Anfänge echten Lebens" (I, 144).

Burckhardt hat den Namen „Romanischer Stil" nicht selbst

geprägt, er übernahm ihn von seinem Lehrer Kugler. Dieser
hatte ihn in der ersten, 1842 erschienenen Auflage des „Handbuchs

der Kunstgeschichte" (I, 415 f.) zur Bezeichnung der
frühmittelalterlichen Gesamtkunst angewandt, aber auch nicht
als erster (vgl. I, 416 Anm.), und diese solcherart selbständig
zwischen der altchristlichen und der Kunst des germanischen
Stils Gotik) verankert. Burckhardt, der schon in das
Konversationslexikon von Brockhaus, in den Spuren Kuglers, ganz
kurz den Begriff eines „Romanischen Baustils'' als Bezeichnung

Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 40. Band. 12



178 Walther Rehm

für den Rundbogenstil eingeführt hatte, sagt nun in der
Neubearbeitung des Malerei-Handbuchs: „Am besten bezeichnen
wir diesen Stil als den romanischen, wie wir die Tochtersprachen

des Lateinischen nach Vollendung ihrer Umbildung
romanische und den Baustil des XI. und XII. Jahrhunderts als
einen aus der Antike neugebildeten einen romanischen nennen.
Auch in der Malerei liegen hier die Formen des klassischen
Altertums zugrunde, sind aber von einem neuen Volksgeist
umgestaltet und neu benützt" (I, 144). Dieser letztere Satz, und
ein verwandter anderer43, mutet an wie ein erster Vorklang
jenes Hauptsatzes aus der „Kultur der Renaissance" : nicht die
Renaissance allein, d. h. die Wiedererweckung des Altertums,
sondern ihr enges Bündnis mit dem neben ihr vorhandenen
italienischen Volksgeist habe die abendländische Welt bezwungen.
„Die Freiheit, welche sich dieser Volksgeist dabei bewahrte, ist
eine ungleiche und scheint... oft sehr gering; in der bildenden
Kunst aber und in mehreren andern Sphären ist sie auffallend
groß, und das Bündnis zwischen zwei weit auseinanderliegenden
Kulturepochen desselben Volkes erweist sich als ein, weil
höchst selbständiges, deshalb auch berechtigtes und fruchtbares"
(GA. V, 124). Diese Grundauffassung von dem wechselseitigen
Ineinanderwirken der Antike und des italienischen Volksgeistes
aber war bereits von Kugler angedeutet mit den Worten: der
Geist der neuen Zeit trete innerhalb der romanischen Kunst
weniger in der Bildung von wesentlich neuen Formen als in der
mehr oder mindern freien Umbildung der alten entgegen44.
Auch im „Cicerone" findet diese Frage eine ähnliche
Beantwortung.

Im Gesamten greift die Bearbeitung des Abschnitts „Die
Kunst des Mittelalters" zum Teil sehr tief in den Text Kuglers
ein; dieser gab lediglich stoffliche Anhaltspunkte und mußte
darum auf weite Strecken hin völlig neu gesetzt werden. Da
galt es nun, dem Charakter des Handbuchs und eines
zuverlässigen Nachschlagewerks Rechnung zu tragen und die Denkmäler

möglichst im Gesamten aufzuzählen, also die verhaßte
„Galeerenarbeit der sog. Vollständigkeit" zu leisten, schon
hinsichtlich des festgehaltenen kulturhistorischen Gesichtspunkts.

13 I, 269: romanischer Stil in Italien, insofern auch in Italien erst
jetzt eine Umbildung der antiken Tradition im Geiste des durch die
Völkerwanderung umgewandelten Volkstums vor sich geht. Vgl. auch S. Christ,
J. B. und die Poesie der Italiener, Basel 1940, S. 86 f. mit Stellen aus den

noch unveröffentlichten Kollegheften.
" Handbuch 1 S. 416.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 179

„Hundsföttische Schmierer, die als Persönlichkeit gar kein
Interesse, als Ausdruck der Zeit aber ein sehr großes haben,
mußte ich in Gottes Namen mit aufnehmen, weil sie zufälliger
Weise ihren Namen auf Bildern haben", so heißt es in einem
Brief an Kinkel45. Aber Burckhardt durfte z. B. auch seinen
Liebhabereien nachgehen und seine kunstarchäologischen Kenntnisse,

die er aus der Lesung mittelalterlicher Schriftsteller sich
erworben hatte, ausbreiten; die Abschnitte I, 115—118, 126—

134, 168—175 und der ausdrückliche Hinweis in § 55 (S. 175—
177) auf zwei frühmittelalterliche Kunstschriftsteller, Heraclius
und Theophilus Presbyter, leiten sich aus dieser besonderen,
übrigens später nicht mehr so deutlich erkennbaren
wissenschaftlichen Anteilnahme her40. Sie ermöglicht es Burckhardt,
aus sonst übersehenen oder vergessenen Quellenzeugnissen Licht
zu verbreiten über verlorene Kunstdenkmäler der karolingischen

Zeit, über die nur bruchstückhaft erhaltene frühromanische

Wandmalerei, über Tafelbilder, Teppiche, Stickereien,
Email- und Glasarbeiten der romanischen Epoche. Doch gibt
der Bearbeiter sein kulturhistorisches Interesse auch noch auf
andere Weise zu erkennen: er rückt vor die Hauptabschnitte
kurze, zusammengedrängte geschichtliche Überblicke, die
versuchen, die Kunst jeweils in die Geistesgeschichte einzuordnen47.

Kugler hatte dies nur vereinzelt getan, für manche Strecken
es völlig unterlassen oder sich nur mit ganz allgemeinen
Andeutungen begnügt. Burckhardt setzt hier tiefer an und geht
systematisch vor. Er bietet z.B. in § 35 (I, 108—109) eine
knappe Einführung in die mittelalterliche Kunst und spricht in
ihr von der Bildung und der Herrschaft der romanischen und
germanischen Staaten auf dem Boden des alten Römerreichs,
hebt die Kirche als die geistige Herrscherin auch der Kunst
hervor — die Darstellung kirchlicher Ideen sei fast das einzige
Ziel der mittelalterlichen Kunst — und erwägt die Folgen
solcher Herrschaft gerade etwa für die Malerei: diese habe die
freie, um ihrer selbst willen vorhandene Schönheit, welche eine
sinnliche Vollendung voraussetze, bis zum Ablauf des XIV.
Jahrhunderts nicht erreicht und konnte es auch nicht, solange sie

45 An Kinkel, a.a.O. S. 145. Später noch: „O Gott, das bloße
merkwürdige Altertum dringt beharrlich und immer von neuem in die
Geschichte der Kunst, d. h. des Könnens ein und ist doch so oft nur eine
andere Fasson des Wenig- oder Nichtskönnens". Briefe an einen Architekten
München 1912, S. 105.

« Vgl. Kunstblatt 1844, Nr. 100—102, 104. GA. VI, 42 f. XIII, 173 ff.
17 Neudruck in der „Corona" X, 1940, S. 96—112, 212—223: als

„Kunstgeschichtliche Betrachtungen".



180 Walther Rehm

fast ausschließlich im Dienste der Kirche stand. „Für den
religiösen Zweck genügte auch die unentwickelte Form, sobald sie
die höhere Idee ausdrückte. Die bloße Andeutung konnte die
Stelle einer sinnlich wahren Ausführung vertreten, besonders
wo sie mit so hoher Schönheit im einzelnen verbunden war wie
in manchen Werken des spätem Mittelalters. Erst während des
XV. Jahrhunderts, im Zusammenhang mit andern großen
Bewegungen auf dem Gebiete des Geistes wird einerseits die
treue Nachahmung der Natur, andererseits die freie
Hervorbringung des Schönen der Zweck der Kunst, und nun erst
konnten auch in der kirchlichen Malerei die höchsten und
vollendetsten Meisterwerke entstehen" (I, 109).

Deutlich spürt man in solchen Sätzen die Wünschbarkeiten
des jungen Gelehrten und mit ihm die der ganzen, ihm
übererbten Kunstanschauung. Abgestellt wird schon hier, wenn
auch noch nicht so scharf wie im „Cicerone", auf die klassische
Kunst, auf die antike oder auf die des Cinquecento, eben auf
die „freie, um ihrer selbst willen vorhandene Schönheit, welche
eine sinnliche Vollendung voraussetzt", d.h. auf eine Kunst,
die nicht mehr oder nicht mehr allein Dienerin, sondern
Herrscherin ist. Daß damit von vornherein die südliche Kunst für
Burckhardt, gemäß der europäischen Tradition, in die er
einzuschwenken im Begriffe war, ein Übergewicht erhalten mußte,
ob er wollte oder nicht, ist klar und sollte nicht mehr länger
bezweifelt werden. Daß er zeitlebens sich frei genug fühlte,
aus seiner angeborenen Affinität allem Schönen, wo er es fand,
sich zu erschließen, bleibt bestehen, aber er tat dies auf dem
Grund einer unverrückbar festen weit- und kunstanschaulichen
Haltung, die Freizügigkeit nicht ausschloß. Wenn in der
Bearbeitung der Kuglerschen Handbücher der Standpunkt noch
nicht an allen Stellen gleichmäßig sichtbar oder überall eindeutig

gewählt ist, wenn in der Fülle des Stoffes die Akzente noch
nicht an allen Orten gleich fest gesetzt sind, so darf dies nicht
überraschen oder zu irrigen Annahmen verleiten. Burckhardt
mußte erst einmal das ganze weite Gebiet abgeschritten haben,
ehe er seine Vorlieben und Abneigungen deutlich aussprechen
durfte (zudem war es ja nicht sein eigenes Buch, in dem er das

Wort ergriff) : erst auf dem Grund einer umspannenden Kenntnis,

nach Prüfung des ganzen Bestandes, konnte er es tun, und
dann tat er es auch.

§ 36, der den ersten Abschnitt: „Die Kunst diesseits der
Alpen" einleitet, bringt einige allgemeine Hinweise zum
Verständnis der nordisch-germanischen Kunst; vorzüglich lenkt er



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 181

den Blick auf die Tatsache der gegenüber dem Süden im Norden

mangelnden fortlaufenden Tradition. Sie wird von Burckhardt

zurückgeführt auf die im Leben der nordischen Völker
überwiegende Neigung zu großen allgemeinen Institutionen,
nicht zur Geltendmachung des Individuums und auf die hier
ausschließliche Herrschaft der Idee der Kirche in der Kunst.
„Offenbar sollte und wollte der Maler im XIII. und XIV.
Jahrhundert noch nichts anderes sein als der Träger und Verwalter
einer allgemein gültigen Richtung; was er von persönlicher
Intention hinzutat, geschah zu Gottes Ehre, für die Sache."
Burckhardt berührt hier ein wesentliches, von ihm später
wiederholt aufgegriffenes Thema, das er z. B. für die Griechen
und ihre Künstler später in einem eigenen Vortrag behandelte;
es ist letztlich mit der Frage des Stils und der Stilbildung im
Dienst des Heiligtums, mit der Gestaltung immer wieder der
gleichen bildkünstlerischen Aufgaben eng verknüpft und wird
die treibende Kraft, um der Erkenntnis des Stils willen, die
Betrachtung der Aufgaben in der Geschichte der Kunst in den

Vordergrund zu rücken48.
Abschnitt I: Nachwirkung der antiken Kunst im Norden

(I, 112—135), Abschnitt II: Der byzantinische Einfluß (I,
135—142), Abschnitt III: Die Zeit des romanischen Stils (I,
142—178) sind bis auf einige wenige Teile von Burckhardt neu
gestaltet worden49. Sie behandeln die karolingische Epoche,
die Miniaturen und Wandmalereien, breiten also die Anfänge
der nordisch-germanischen Kunst aus. Auch der große
Abschnitt IV: Der Germanische Stil (I, 178—267) stammt von
Burckhardt: neunzig Seiten seiner Arbeit stehen bloß zwanzig
der ersten Auflage (II, 24—43) gegenüber, die gleichfalls nur
flüchtig als Ansatzpunkte benutzt werden konnten 50.

Im ganzen sieht sich Burckhardt vor die wichtige
Aufgabe gestellt, die frühgotischen Wandmalereien am Rhein, die
ersten Tafelbilder und Glasmalereien, besonders aber den sog.
entwickelten germanischen Stil aus der zweiten Hälfte des XIV.

'8 GA. XIV, 132—138 und III, 48—54. Dazu H. Wölfflin,
Gedanken zur Kunstgeschichte, Basel 1941, S. 147—155.

19 Von Kugler übernommen sind mit leichten Änderungen: I, 121,
Z. 3—11; 125—126; 137—141 (ausgenommen 138, 2); 142—144 (§ 46, 1);
156—158; 160; 161—165; 175 (§ 54, 7).

60 Von Kugler sind übernommen, mit stellenweiser Überarbeitung:
I, 178—180, mit zwei bezeichnenden Einschüben S. 179, Z. 11—19 über
den hierarchischen Geist und S. 180, Z. 6—11 über die Bedeutung des

Bürgertums für die Kunst; S. 215-217 (§ 68, 2); 231 (§ 75, 1); 254—255
(§ 83, 1, 2).



182 Walther Rehm

und vom Anfang des XV. Jahrhunderts, also die Hochgotik
innerhalb der böhmischen, nürnbergischen und kölnischen
Schule zu beschreiben. Er geht auch hier von allgemeinen
Erwägungen aus: „Im Verlaufe des XIV. Jahrhunderts offenbaren
sich die Anfänge einer Zersetzung des mittelalterlichen Wesens,
welche in dem großen kirchlichen Schisma, in der von der
Kirche abseits liegenden Staatenpolitik, in der schärferen
Entwicklung der westeuropäischen Nationalitäten durch hundertjährige

Kämpfe und in dem Emporkommen rein weltlicher
Interessen im ganzen Abendlande eine sichtbare Gestalt gewinnt.
Es wird wohl nicht zu gewagt erscheinen, wenn wir ein
kunstgeschichtliches Phänomen mit dieser großen Wendung der
Weltereignisse in Verbindung bringen, nämlich das erste
entschiedene Auseinandergehen der Malerei in verschiedene Schulen,

worauf sehr bald innerhalb dieser letztern auch die
einzelnen Malerindividualitäten sich kenntlich machen" (I, 217).
Der Maßstab des Individuell-Subjektiven wird immer deutlicher,

er entspricht im tiefsten den geheimen Wünschbarkeiten
Burckhardts, der dieses neue Sichregen der Individualität vor
allem zurückführt darauf, daß die Kirche nun nicht mehr wie
zuvor die Geister ausschließlich beherrscht, wenn sie auch die
Kunst fortwährend fast ausschließlich in ihrem Dienst behält51.
Der Maler habe aber jetzt neben der Verherrlichung der kirchlichen

Idee noch ein anderes, wenn auch nur halbbewußtes Ziel :

die Geltendmachung seiner Mittel, in gewissem Sinn: seiner
Virtuosität 52. „Es erwacht in ihm eine selbständige Freude an
seiner Arbeit als solcher, und mehr und mehr wird er dahin
geführt, sie mit subjektiven Zügen auszustatten. Allerdings
tragen dieselben anfangs noch ein solches Gepräge von
Kindlichkeit und einfacher Anmut, daß der Beschauer oft gerade hier
die höchste Stufe der religiös begeisterten Kunst zu erkennen
glaubt, ähnlich wie die damalige Mystik als eine der höchsten
Blüten der mittelalterlichen Andacht erscheint, obschon sie

51 Vgl. auch I, 179: ,,Der hierarchische Geist als Sieger der Welt
suchte und fand damals seinen künstlerischen Gesamtausdruck in riesigen
Kathedralen. Skulptur und Malerei mochten hier ihren höchsten Glanz
entfalten, aber ihr Verhältnis zur Baukunst war das der vollständigsten
Dienstbarkeit; es galt vielmehr einen Beitrag zum Ganzen, als eine
Entwickelung ihrer eigenen, innern Antriebe."

62 Ähnlich in den Ende 1847 niedergeschriebenen „Andeutungen zur
Geschichte der christlichen Skulptur", Kunstblatt 1848, Nr. 33, 35, von mir
neu herausgegeben in Zeitschrift Italien, II, 1929, S. 498—506; III, 1929,
S. 24—31. Ebd. S. 503: in Italien trete mit dem 14., im Norden mit dem
15. Jahrhundert die Zeit der persönlichen Virtuosität ein.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 183

eine durchaus subjektive und wenn nicht unkirchliche, doch
außerkirchliche Vertiefung in göttlichen Dingen gewesen ist"
(I, 218).

In den Ausführungen über die gotische Malerei verdient
vorzüglich das von Burckhardt entworfene Stilbild der Kölner
Schule Beachtung. Wie schon bei der christlichen Mosaikkunst
bewährt sich auch hier die später im „Cicerone" zu großer
Kunst gesteigerte Fähigkeit Burckhardts, die Physiognomie eines
Stils zu umreißen, aus einer ungemein starken und eindringlichen

Anschauungskraft, die stets danach trachtet, die Phänomene

klar und nahe vor das äußere und das innere Auge zu
rücken und sie dann auf einen allgemeinen geschichtlichen
Hintergrund zu stellen, sie — in diesem Fall — als Zeugen des
mittelalterlichen Gesamtlebensgefühls zu nehmen. Die jeweilige
„geistige Auffassungsweise" fesselt die Anteilnahme des
Beschauers, und da sie diesmal auf die Bezeichnung der seeligen,
paradiesischen Ruhe heiliger Personen, auf den Ausdruck
kindlicher Unschuld und Reinheit ausgeht und die Schönheit nur
als Mittel, nicht als Formenprinzip, nimmt, so bildet sie vor
allem „eine der höchsten sittlichen Erscheinungen in der
Kunstgeschichte" (I, 229)53. Diese Aussage Burckhardts ist
wichtig, weil in ihr eine seiner ältesten und dauerndsten
Überzeugungen ruht: die von der ethischen Bedeutung und Ordnung
wirklich großer Kunst, von ihrem humanistisch-pädagogischen
Rang gerade auch innerhalb solch voll entfalteter Schönheit.
Die sich aussprechende Gesinnung der Kunst — fern von aller
verzwickten „Kunstpiesterei"5i — kann nicht nebensächlich
sein, und ein so leidenschaftliches Buch wie der „Cicerone"
gründet die seelische Macht, die es ausübt, gerade auf diese stets
wieder durchbrechende Überzeugung, daß die Kunst, als
Gestaltung und Offenbarung des Schönen, ein ethisch-gesamtmenschliches

Ereignis allerersten Ranges ist, weil sie die
Aufgabe hat, in jeder ihrer Gestalten durch Hoheit der Form
von selbst an alles Ewige und Unvergängliche zu erinnern55.
Und der junge Burckhardt meint, man könne vielleicht in der

ganzen neuern Kunstgeschichte nirgends mit so vollem Recht
von Idealismus sprechen wie angesichts der Kölner Schule.

53 Über den gesunden naiven Idealismus der Kunst im Stadium ihrer
Kindheit spricht Burckhardt in seinem Murillo-Aufsatz von 1843; Atlantis
a.a.O. S. 485.

64 Dieser Ausdruck fällt, gegen Overbeck, im Murillo-Aufsatz a. a. O.
S. 487 (vgl. auch an Kinkel a.a. O. S. 108) und kehrt noch später, nach

1875, wieder in GA. XIII, 15.
55 GA. II, 221; IV, 130.



184 W a 11 h e r R e h m

„Einen Idealismus der Form hat es noch oft gegeben und
zwar, zumal wo die Antike sich als Vorbild geltend machte,
mit ungleich größerm Erfolge als in der so befangenen
altkölnischen Schule. Diese nimmt dagegen einen Idealismus des
sittlichen Wollens in Anspruch, welchen selbst die größten
Italiener des XVI. Jahrhunderts nicht in so ungeteiltem Sinne
erstrebten noch erreichten. Nur Fra Angelico da Fiesole kommt
hiermit in Vergleich" (I, 230). Man wird kaum noch später
bei Burckhardt eine derart bekenntnishafte Äußerung finden,
in der das Ethische des Wollens so überaus stark betont wird,
auch nicht in dem thematisch verwandten und besonders
eindrucksvollen Angelico-Abschnitt des „Cicerone"56. Sie wiegt
umso schwerer, als sie nicht nur die Grundlagen seines
Schönheitsverlangens und seines Schönheitsgefühls klarlegt, sondern
auch, weil sie getan wird angesichts der Tatsache, daß es sich
hier um einen Idealismus innerhalb einer religiös gebundenen
Kunst handelt, in der sich die für den Betrachter sonst so
wesentliche Entfaltung des Persönlich-Subjektiven noch nicht
kundgibt. Später betont Burckhardt wohl, wie wichtig es sei,
daß die Kunst ihre Jugend im Dienst der Religion, im Tempel
verbringe57. Angesichts der kölnischen Schule mag er sich

vor allem die Einsicht in diesen Sachverhalt erworben haben.
Die Beschreibungen der Kölner Bilder leben nicht nur von
durchgehend eigener, in seiner rheinischen Zeit gewonnener
Anschauung, sondern sie sind auch von einer besondern inneren
Anteilnahme getragen, die bezüglich der nordischen Kunst
später bei Burckhardt nur noch in seinen Vorträgen etwa über
Holbein, über Grünewald, über die Dome und Münster des
Oberrheins zu erkennen gewesen sein mag. Doch sind gerade
diese Vorträge, mangels geeigneter Unterlagen, nicht im Druck
erschienen.

Der ethische Idealismus dieser Tafelbilder muß Burckhardt
damals unmittelbar berührt haben, und er, der das Dombild
Lochners einen Markstein nordischer Kunst nennt, darf sich

5S GA. IV, 180—184. Auch Brockhaus V, 286 (Fiesole) bringt nichts
Entsprechendes. Aber vielleicht darf man eine Sublimierung dieses
Gedankens in der von Wölfflin (Gedanken S. 143) mitgeteilten Briefstelle
aus dem Jahr 1877 sehen: „In der Kunstgeschichte ist meine individuelle
Aufgabe, wie mir vorkommt, diejenige, über die Phantasie vergangener
Zeiten Rechenschaft zu geben; zu sagen, was diese und jene Meister und
Schulen für eine Vision der Welt gehabt haben. Andere schildern mehr
die Mittel der vergangenen Kunst, ich mehr den Willen (das heißt so gut
ich kann)".

37 GA. VII, 78 f.; 80. Ähnlich XII, 36.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 185

dann auch die Frage vorlegen, wieso dieser groß angelegte
germanische Idealismus so bald und so völlig vor dem rasch
eindringenden flandrischen Realismus verschwinden konnte58.
Das ganze künstlerische und nicht nur das künstlerische Mittelalter

gewinnt von der Kölnischen Schule aus eine
traumhaftromantische Verklärung im Diesseitigen, jedenfalls fehlen in
Burckhardts Mittelalterbild damals und meist auch später
alle düster-asketischen und weltverneinenden Züge. Schon früh
wehrte er sich gegen die Nachklänge jener
rationalistischfortschrittlichen Mittelalter-Verschätzung und -Feindschaft. „Ich
habe die historischen Beweise in Händen", so schreibt er an
Hermann Schauenburg gerade während seiner Arbeit an den
Handbüchern Kuglers, „daß man im Mittelalter sich ganz göttlich

amüsiert hat, und daß das Leben so farbig und reich
war, wie man es sich jetzt gar nicht mehr vorstellen kann 59."

Darum ja auch seine Jugend-Neigung zum deutsch-germanischen
Mittelalter und sein Vorsatz, in diesem Gebiet seine größeren
wissenschaftlichen Leistungen zu schaffen, das Mittelalter auf
eine neue Weise darzustellen. Doch all dies schließt, was
ausdrücklich betont sei, nicht aus, daß Burckhardt festhält an
der Einsicht in den wesentlich gebundenen, überindividuellen
Charakter dieser Epoche und ihr, ohne dem Mittelalter Abbruch
tun zu wollen, das folgende neue Zeitalter, das der Renaissance

und des entfalteten Individuums, gegenüberstellt.
Im übrigen erblickt der junge Kunstforscher in der höheren

Ausbildung des „deutsch-germanischen Stils", wie er in Kuglers
Terminologie die Gotik, übrigens auch noch im „Cicerone",
nennt, eine der großen dauernden, wenn auch partiellen
Kunsterscheinungen, wie sie bei den Germanen, „welche neben den
Hellenen das erste Kunstvolk der Weltgeschichte heißen
können" (GA. I, 287), nicht überrascht. Freilich ist für Burckhardt
diese Höhe und „Glanzzeit des germanischen Stils" nicht
dauernd gewahrt. Ihr Lebensprinzip wird in seinen Augen nicht

68 Dazu auch I, 255 über das Zurückweichen des germanischen
Idealismus vor dem flandrischen Realismus. Auch GA. I, 141 ff.

5» An Schauenburg a.a.O. 100; an Kinkel a.a.O. S. 30. Doch darf
auch die Stelle der „Kultur der Renaissance" (GA. V, 124) über die
Sehnsucht der Moderne nach dem Mittelalter nicht vergessen werden.
Vgl. R. Stadelmann, J.B. und das Mittelalter, Hist. Zeitschrift 148, 1930,
S. 457—515; bes. S. 473 ff. — Als Parallele eine Stelle aus Kellers
„Grünem Heinrich": „Überhaupt machte der ganze Festzug (in der
süddeutschen Kunststadt) durch die bloße Tracht einen ganz anderen
Eindruck, als unsere neuesten frömmelnden Romantiker in ihren unkundigen
und siechen Schilderungen des Mittelalters beabsichtigen."



186 Walther Rehm

nur durch flandrischen Einfluß, sondern mindestens eben so
stark durch innere Neigung zum Naturalismus rasch zersetzt
und durch eine neue, einheimische Entwicklung bestimmt, die
allerdings über kein inneres Gesetz der Schönheit mehr
verfügt. Bereits von diesen Erwägungen aus und zudem geleitet
durch den immanenten Maßstab des klassischen
Schönheitsempfindens, findet sich Burckhardt am Ende des Abschnitts
veranlaßt, kurz die Ergebnisse der nordischen Malerei des

germanischen Stils mit dem Zustand der italienischen Kunst
in den letzten Zeiten des XIV. Jahrhunderts zu vergleichen
(I, 266—267). In mehreren wichtigen Beziehungen muß er der
letzteren doch einen Vorsprung einräumen und dies, wie
überhaupt die Verschiedenheit der Ausbildung, als kulturgeschichtliche

Tatsache, als geistesgeschichtliche Aussage fassen, die ihm
mit den tiefsten Grundlagen des Völkerlebens zusammenzuhängen

scheint. Mag die Schönheit, die Milde und Reinheit gerade
der kölnischen Schule den gleichzeitigen italienischen Meistern
unerreichbar und ein unveräußerliches Lebensprinzip dieser
nordischen Kunst sein, Burckhardt verkennt nicht, daß ihre
Größe eine höchst einseitige ist. „Die fortwährende
Darstellung eines doch etwas beschränkten Kreises von
Stimmungen hatte ihre höchsten Bemühungen auf die Behandlung
der Gesichtszüge konzentriert, welchen alles übrige, selbst
bei der liebevollsten und glänzendsten Ausstattung im einzelnen,

sich unternehmen muß." Die italienische Kunst sei damals
auf ganz andern Pfaden ihrer höchsten Entwicklung entgegen
gegangen, in Giotto, Orcagna, d'Avanzo: Menschengestalt,
Bewegung und Gebärde, Geschehen waren hier die neuen
künstlerischen Elemente, die der ganzen südlichen Kunst gewaltigen
Auftrieb brachten, ohne daß sie in den kruden Naturalismus
und in die trübe befangene Phantastik der späteren nordischen
Malerei verfiel. Doch bemerkt Burckhardt sehr bezeichnend:
es lasse sich freilich sehr bezweifeln, ob irgend einer dieser
südlichen Maler an subjektiver Tiefe des Gefühls dem Stephan
von Köln gleichgekommen sei (I, 267). Bei einem Vergleich
geht dem Betrachter begreiflicherweise die Rechnung nicht glatt
auf. Auf beiden Seiten bleibt ein ungelöster, unübertragbarer
Rest, der die jeweilige Größe und Einmaligkeit der Völker als

kulturgeschichtliche Tatsache deutlich aufzeigt. Nur daß Burckhardt,

je näher er an den „Cicerone" herankommt, den Blick
mehr und mehr auf den im Süden verbleibenden Rest lenkt

60 Vor allem etwa mit I, 392 ff. Dazu auch Kaufmann a.a.O.
S. 100 ff., 106.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 187

und die entsprechenden nordischen Imponderabilien im
Bewußtsein etwas zurückdrängt.

Burckhardt schickt sich nun an, im zweiten Abschnitt der
„Kunst des Mittelalters" eben jene italienische Malerei des
Ducento und Trecento zu überblicken. Der erste Teil:
Romanischer Stil ist fast über die Hälfte (I, 268—289) so gut wie
neu gearbeitet, und auch die andere Hälfte (I, 290—301) zeigt
wesentliche Einschübe in den sonst übernommenen Text Kuglers
(namentlich S. 295, 296, 300—301). Im ganzen aber konnte
der Bearbeiter von nun ab mehr denn zuvor sich den
Darlegungen Kuglers anschließen, denn gerade in den Abschnitten
über die südlich-italienische Kunst und in der Herausarbeitung
des klassischen Schönheitsprinzips kam der selbständig
gewordene Schüler aus eigener Anlage mit den inneren
Voraussetzungen seines Lehrers und Freundes überein01. Er konnte
vielfältigen neuen Stoff beibringen oder den alten vervollständigen,

er konnte auch hier panoramatisch-kulturhistorische
Umblicke und Ausblicke einschalten, aber im Grundsätzlichen
war an diesen Teilen des großen Werkes nichts zu ändern..

In der Schilderung der langsam aufbrechenden, rein
abendländisch-italienischen „Auffassungsweise" innerhalb der Malerei,
die sich aus dem byzantinischen, d. h. dem romanischen Stil
loslöst, „insofern auch in Italien erst jetzt eine Umbildung der
antiken Tradition im Geiste des durch die Völkerwanderung
umgewandelten Volkstums vor sich geht" (I, 269), erwarb sich

Burckhardt, wie zuvor bereits bei der Behandlung der altchristlichen

Kunst, die schriftstellerische Fähigkeit, die ihn später im
„Cicerone" die großzügig zusammendrängenden Stilbilder der
entsprechenden südlichen Zeiträume und Schulen verhältnismäßig

rasch und scheinbar mühelos niederschrieben ließ. Die
stofflichen Massen waren hier zum Teil bereitgestellt und
schon vorgeordnet. Zudem hatte der angehende Dozent in
Basel verschiedentlich die fraglichen Zusammenhänge in seinen

Vorlesungen und Vorträgen über die „Geschichte der Malerei"
überdacht und ausgebreitet. Es lassen sich also gerade bei
diesen Abschnitten des „Handbuchs" Verbindungslinien nach

rückwärts, in die Basler Kolleghefte, und auch nach
vorwärts, zum „Cicerone", aufzeigen, und letztere mögen die
wichtigeren sein. Vielleicht hat Burckhardt 1853 und 1854 auf
seinen Reisen in Italien das „Handbuch" Kuglers, das in-

61 Man vergleiche etwa Handbuch I, 269 mit Cicerone GA. IV, 139

oben; oder I, 271 f. mit GA. IV, 139 f.; oder I, 274 mit GA. IV, 140;

oder I, 276 mit GA. IV, 140; oder I, 277 f. mit GA. IV, 136 f.



188 Walther Rehm

zwischen auch bis zu einem gewissen Grad „sein eigenes
vorläufiges Handbuch" geworden war, mit sich geführt und bei
der Abfassung des neuen Kunstführers, wie es sein gutes Recht

war, zu Rate gezogen. Er hat ihm, und durch dieses Werk
hindurch auch seinen Kollegniederschriften, die chronologische
Anordnung, mitunter auch einige Charakteristiken entnommen,
diesen letzteren jedoch unter dem erneuten Anblick der Kunstwerke

größere Knappheit und Schlagkraft hinzugewonnen.
Beidemale, im „Handbuch" und im „Cicerone", hebt Burckhardt

die Keime eben jener „reinabendländisch-italienischen
Auffassungsweise" hervor, die neuen Elemente der Bewegung und
Gebärden, die freien, neuen Motive, die Anfänge eines
individuellen Lebens, das Wirken einer jugendlich kräftigen Phantasie,
eines naiven, mit einer gewissen Großartigkeit sich äußernden
Lebensgefühls, einer gewissen Leidenschaftlichkeit, das beginnende

Wehen eines Geistes, den er, ebenso wie die ganze
deutsch-klassische und klassizistische Ästhetik, als den eigenen
begrüßte. Es ist das alte, aus der Renaissancetheorie der Klassik
überkommene Bild vom Wiederaufleben der Künste, von ihrer
Befreiung aus den Banden des byzantinischen Stils, der
„maniera greca". Und zwar geschieht die „Renaissance" der Kunst
eben als „Umbildung der antiken Tradition im Geiste des durch
die Völkerwanderung umgewandelten Volkstums" (I, 269). Bei
solcher Auffassung durfte sich der Bearbeiter völlig dem Text
Kuglers anvertrauen und seinen Beschreibungen etwa Cimabues
oder Duccios folgen. Hier war nur zu ergänzen oder zu
berichtigen oder ein helleres Licht aufzusetzen.

Gleiches gilt grundsätzlich auch für die Darstellung der
Malerei des germanischen (gotischen) Stils in Italien (I, 301
bis 387). Kugler spricht in diesem Abschnitt über Giotto und
Orcagna oder über die Sieneser, und zwar im Geist Burckhardts,
aber doch wieder anders als dieser hernach im „Cicerone ,;3".

Man muß die betreffenden Darlegungen, etwa die
Gesamtcharakteristik Giottos (GA. IV, 155—169), neben Kuglers Text
legen, um die freie, höchst persönliche Auffassung Burckhardts,
die gesteigerte Kraft der Schilderung zu erkennen, die dieser,
von den Kunstwerken gleichsam selbst befeuert, entfaltet. Das

62 Handbuch I, 272: „Das Auge wird überrascht von freien und
neuen Motiven, selbst von ganz tüchtigen Anfängen individuellen Lebens."
GA. IV, 140: „Bei aller Roheit der Formen begrüßt man doch gerne
die neuen Motive, ja das beginnende individuelle Leben."

63 Neu: I, 315, 5; 317, 2; 326, 5; 341 Z. 4 v. u. bis 342 Schluß;
347, 12; 352, 8; 353, 1, 2.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 189

besonders Künstlerische, der wesentlich abendländische, frische
und freie Geist in der ganzen Haltung, der neue individualisierende

Stil Giottos kommt bei Burckhardt sehr viel eindringlicher
und entschiedener heraus als bei Kugler, wiewohl der

„Cicerone" doch keine zusammenhängende Kunstgeschichte zu
geben hatte 6i. Kugler bietet sehr oft nur eine einfache, wenn
auch geschmackvolle Bildbeschreibung, Burckhardt gelangt
durch die „klare und großartige Verarbeitung des Stoffes",
„durch die Intensität des Sehens" zu einer einprägsamen
Umreißung des giottesken Stils, zum Bild dieses Stils 65.

Was der Bearbeiter bereits für den Wortlaut Kuglers an
neuen Einsichten beizusteuern hat, zeigt deutlich etwa die
Einschaltung in den einleitenden Paragraphen ioo (I, 303—304).
Die neue subjektive Richtung, von der Kugler spricht, wird
mit der nordischen zusammengehalten und auch als germanische,

d. h. gotische, wenn schon einheimische, gekennzeichnet.
„Es ist auch hier eine Vollendung und ein Schlußstein des rein
mittelalterlichen Kunstlebens und somit des germanischen Geistes

in der Geschichte der Kunst überhaupt." Die wesentlichen
Bezüge, in denen der italienisch-germanische Stil mit dem
nordisch-germanischen zusammenstimme, lägen in einer
gesetzmäßigen, auf das Allgemeine gehenden, vom Zufälligen
absehenden, vorherrschend statuarisch feierlichen Formenbildung,
in einer prinzipiell einfachen, auf das Wesentliche gerichteten
Anschauungsweise, in der diesem Zeitalter eignen
Gefühlsrichtung. Aber dann entfaltete sich im Süden „eine Welt der
Tat, die zugleich das Gebiet der Stimmung mit umfaßte und
Konzeptionen der wunderbarsten Größe und Fülle hervorbrachte

66".

Im Abschnitt über die oberitalienischen Schulen mußte
Burckhardt gerade an dem von ihm vermehrten Material
schärfer als Kugler die neue Macht des Individualisierens
(I, 372) kennzeichnen, und zwar an den Paduanern. Die ihnen
gewidmeten Seiten (I, 364—375) sind fast ganz neu und
berühren sich notwendig wieder mit den entsprechenden Teilen
des „Cicerone" (GA. IV, 176—178). Der Text des ganzen
dritten Buchs, das die Kunst des 15. und 16. Jahrhunderts in

64 Einschaltungen zu Giotto: I, 303, Z. 14 v. o. bis 304, Schluß von
§ 100. Ebenso bezeichnend die Einschaltung in § 101, S. 304, Z. 11 v. u.
bis 305, Z. 8 v. o.: Unterschied von Florenz und Siena; dazu GA. IV, 145.

66 E. Heidrich, Beiträge zur Geschichte und Methode der
Kunstgeschichte, Basel 1917, S. 69 f.

66 I, 304; dazu GA. IV, 146 f., wo auch nordisch-germanischer und
südlicher-italienischer Stil gegeneinander abgegrenzt werden.



190 Walther Rehm

Italien umschließt, also gerade auch in den Augen Kuglers die
Höhepunkte, das gültige Zielbild überhaupt der italienischen
und in ihr der abendländischen, humanistischen Kunstentwicklung,

mit den großen Florentinern, Ghirlandajo, Botticelli, mit
Lionardo und Raffael, kann von dem Bearbeiter fast unverändert

übernommen werden, er bietet ihm selbst später für den
„Cicerone" manche Ansätze zur Darstellung und Akzentverteilung67.

Was Burckhardt in Kuglers Wortlaut an Eigenem und
Neuem einzuarbeiten hat, sind, neben den jeweils vermehrten
oder vervollständigten Werk-Katalogen, die kulturhistorischen
Einleitungen (I, 388—391 ; 493—495 oben), in denen übrigens
das Wort „Renaissance" als Stil-, Kunst- oder gar als Kulturbegriff

noch nicht begegnet (Burckhardt wird das Wort erst
im „Cicerone" als festen Stilbegriff und erst in der „Kultur der
Renaissance" als umfassenderen Kulturbegriff verwerten und in
seine Rechte einsetzen08). In diesen eingeschobenen Sätzen
versucht Burckhardt die langsame Loslösung der Kunst aus
dem Heiligtum, aus dem bis dahin herrschenden innerlichen
Dienst der Kirche als die große, hintergründig treibende Kraft
sichtbar zu machen, sie als die „Kosten" für den Umstand zu
benennen, daß die Kunst sich selbst Zweck geworden war und
Werke schuf, die „nur noch durch den Gegenstand mit der
kirchlichen Bestimmung zusammenhängen, sonst aber das

Ergebnis eines wesentlich unabhängigen Kunstlebens sind". Die
Individualisierung gibt sich auch in der Funktion und Haltung
der Kunst selbst zu erkennen. „Das Geheimnis der höchsten
Schönheit und Freiheit" aber war für die Malerei nur erreichbar,

wenn sie tief untertauchte „in die Wirklichkeit der äußeren

Dinge" und ein Läuterungsbad in der unmittelbaren Natur
nahm. Der Realismus des Quattrocento erscheint als notwendige
Voraussetzung, als ein Teil der unvermeidlichen „Kosten" für die
Heraufkunft der Kunst des Cinquecento. „Wunderähnlich steigt
dann am Ende des Jahrhunderts die gleichsam neu geborene
Kunst empor, um nach kurzer, aber gewaltiger Blüte wieder in
Äußerlichkeit zu versinken" (I, 389). Der „Cicerone" setzt
später die Akzente ganz ähnlich: nur daß das Aufsteigen
jener neu geborenen Kunst zur vollendeten Schönheit noch

67 Neu: I, 361, 376, 380 oben und die kulturhistorischen
Bemerkungen auf S. 383, 386. — Übernommen sind: § 131, 3—9; 132, 1, 2;
133, 2—8; 134, 13—16; 135, 17—22; 137, 1, '2, 4 (teilweise), 8, 9;
138, 4 (teilweise); 139, 4; 140, 1, 4, 10 (teilweise), 11; 141, 16; 142,

3—5, 10, 15 — 18; 149, S. 461 Z. 5 v. u. bis 462, Z. 8 v.u. 149, 5;
150 1—9; 151 (S. 468).

es Dazu Philippi a.a.O. S. 134 ff.; 154 ff. Kaufmann a.a.O. S.103 ff.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 191

feierlich-ergriffener mit nachdrücklichen Worten begrüßt wird
(GA. IV, 243).

Wenn Burckhardt in diesem allgemeinen Zusammenhang
den durchgreifenden und bezeichnenden Unterschied von
nordisch-germanischer und südlich-italienischer Kunst zu umschreiben

sucht, dann kommt er auf Dinge zu sprechen, die ihn
zeitlebens beschäftigt haben und die er mit wenigen
Abschattungen immer gleich gesehen hat. Bereits in seinen ersten
Vorlesungen und Vorträgen über die Geschichte der Malerei
aus dem Winter 1844/1845 und 1845/1846 sieht sich der
junge Dozent vor dieses brennende Wertproblem gestellt, und
manches aus den damals niedergeschriebenen Aufzeichnungen
mag auch der Umarbeitung des „Handbuchs" zugut gekommen
sein. Das ihm sich aufdrängende und ihm unabweisbar gestellte
Problem enthält ja nichts anderes und tieferes als die Notwendigkeit

der Wertung des nordischen und des südlichen Wesens
und der ihnen jeweils zugeordneten Kunst- und
Erfüllungsmöglichkeiten. Gerade diese Frage aber greift hinein in Burckhardts

eigenen Lebenszusammenhang; sie wurde beantwortet,
mußte beantwortet werden von den eigenen Nöten und Erlebnissen

innerhalb jener Jahre, da er sich, schmerzlich genug, von
dem alten „herrlichen Deutschland" und seinem Weg trennte
und den Süden, Italien, mehr und mehr als das Andere, Tröstliche,

ihm Eigene erkennen sollte. Während seines ersten, nur
zu kurzen römischen Aufenthalts, aus dem er vorschnell durch
den „Quasiruf" nach Berlin gerissen worden war und der dem
Berliner Arbeitswinter 1846/1847 unmittelbar vorausging, war
es ihm deutlich geworden: es sei die Schönheit, die ihn in allen
Gestalten mächtiger und mächtiger ergreife — „ich kann
nichts dafür, Italien hat mir die Augen geöffnet, und seitdem
ist mein ganzes Wesen lauter Sehnsucht nach dem goldenen
Zeitalter, nach der Harmonie der Dinge .". Er bedürfe des

Schönen in Kunst und Natur unablässig, es gelte daher, den
Durst dieser Seele nach allem Schönen zu stillen, ehe sie von
hinnen scheide. „Italien hat mir für tausend Dinge einen ganz
neuen Maßstab gegeben C9." Das Wesen der antiken und damit
aller späteren Kunst war ihm in Rom aufgegangen. Mochte
Burckhardt auch damals während seiner Arbeit an Kuglers
Handbüchern noch nicht diesen eben erst zur Hand genommenen
Maßstab gleichmäßig auf alle Erscheinungen der Kunst
anwenden, mochte er mitunter eine gewisse Unausgeglichenheit,

69 An Schauenburg a. a. O. S. 93, 94, 98, 99, 105.



192 Walther Rehm

ein leises Schwanken des Urteils zu erkennen geben, spürbar
war jener Maßstab schon jetzt, und im „Cicerone" wird Burckhardt

sich nicht mehr scheuen, mit ihm alles zu messen und die
Entscheidungen und Urteile im Gebiet des Schönen zu fällen,
wie sie ihn das Leben und sein eigener Werdegang gelehrt
hatten. An Heyse hatte er schon 1852 geschrieben, es sei für
ihn die höchste Zeit, von dem allgemeinen, falsch-objektiven
Geltenlassen von Allem und Jedem endlich frei und wieder
recht intolerant zu werden70 — im „Cicerone" ist diese
Einseitigkeit oder mit Goethe zu sprechen, das „strenge Urteil"
allenthalben wirksam.

Damals in Basel, für seine Vorlesungen und Vorträge,
vergleicht Burckhardt den Italiener und den Deutschen an Hand
der Selbstbiographie Cellinis und der persönlichen Aufzeichnungen

Dürers, und der Vergleich gibt zunächst dem Deutschen
noch den Vorrang. Allein bei der Gegenüberstellung der
deutschen und der italienischen Malerei zwischen 1400 und 1500
gewinnen die Italiener: es fehle ihnen das Phantastisch-Willkür-'
liehe — Kugler hatte von ihm im „Handbuch" und Burckhardt
in den Kunstartikeln für das Lexikon von Brockhaus gesprochen

71 —, es bleibe der Raum für eine freie und edle Gestaltung,

ein Raum, der dann mit dem mählichen Aufsteigen der
leuchtenden Gestirne am Kunsthimmel immer herrlicher erfüllt
wird. „Ein Hauch ewiger Jugend weht über dieser Zeit wie
über der Epoche des Perikles; verklärt durch einen unvergäng- '

liehen Sternenkranz der Schönheit und Poesie steht sie vor den

Augen aller kommenden Geschlechter" (GA. V, XXVII ff.).
Und dann scheint der junge Burckhardt bereits entschlossen zu
einer genauen Verrechnung, zu einer möglichst gewissenhaften
Gewichtsverteilung zwischen dem Norden und dem Süden mit
seiner in Rafael sichtbaren „Herrlichkeit des profanen Geistes 7-"\

„Gegensatz: Die italienische Kunst ist wesentlich frei,
gegenüber der nordischen, in sich selbst befangenen und durch
sich selbst unfreien." Die Freiheit der nordischen Kunst
bestehe in der Mannigfaltigkeit und Tiefe der dargestellten
Charaktere, dem Reichtum der Umgebung, gehe jedoch hinaus über
sich selbst ins Willküi-lich-Phantastische, welches ihrer höchsten

70 An Heyse a.a.O. S. 27.
71 Handbuch II \ 85 ff. II 2, 199 ff.). Burckhardt spricht vom

Phantastischen im Eyck-Artikel des Brockhaus V, 158 — 160. Vgl. dazu
GA. I, XLIV: Geist und Stil der „romantischen" Periode des Mittelalters

werde beherrscht von der „Phantasie".
72 Dazu S. Christ a.a.O. S. 34 ff.; 103.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 193

Entwicklung hemmend in den Weg trete. Beim Italiener aber
trete die höchste denkbare Leistung der Kunst ins Leben, denn
hier fehle dies Phantastisch-Märchenhafte im Volksbewußtsein,
und die Antike läutere die Form, die an sich schon dem
Italiener näher stehe als der Inhalt. Erreicht ist „die erhöhte, über
alle Zufälligkeiten, über alles kleinliche Beiwerk hinausgehobene

Auffassung der Menschengestalt, nicht bloß als eines
Charakters, eines Individuums, sondern als des Wohnsitzes und
Ausdruckes einer hohen göttlichen Kraft".

Solche schon sehr bestimmt anmutenden Wertsetzungen und
Einsichten, die man als goethisch-klassizistisch ansprechen darf
und die dann durch den dazwischen liegenden ersten römischen
Aufenthalt noch befestigt und verstärkt worden waren, ohne im
Orthodoxen zu erstarren73, konnten der Neubearbeitung der
Kuglerschen Handbücher nicht verloren gehen, um so weniger,
als sie von Kuglers eigenen Darlegungen und Urteilen sich nur
bestätigt finden mußten. So greift denn Burckhardt jene früher
getroffenen Entscheidungen und Abgrenzungen wieder auf und
flicht sie jenem erwähnten, allgemeinen Einleitungsabschnitt
(I, 388—391) ein. Auch jetzt lenkt er den Blick des Betrachters
auf die große Ungleichartigkeit der Behandlung in der nordischen

Malerei seit ihrer Umgestaltung durch die flandrische
Schule, auf den immer stärker hervortretenden phantastischen
Zug in allen höheren Gattungen seit Anfang des 15.
Jahrhunderts mit seinem auch im Norden großen und vielseitigen
Kunstbedürfnis. „Große, tiefpoetische Intentionen lassen wohl
hin und wieder erkennen, daß es die Kunst eines überaus geist-
vollen, selbständigen Volkes ist, welche zu uns spricht, aber
kein einziges dieser Werke macht einen harmonischen Eindruck,
weil der Grad der Durchbildung in den einzelnen Teilen ein
zu verschiedener ist74." Eine unheilbare Willkür hindere den
Aufstieg zur vollkommenen Schönheit — „nur der einzige
Albrecht Dürer habe nach einem Leben voller Kämpfe und
Mühen in seinem letzten Werke jene höhere Vollendung
erreicht, welche auf der Vereinigung eines großen Gedankens
mit der ihm angemessenen großen Form beruht" (I, 390).

73 Wölfflin GA. III, XVIII: „Soviel im Cicerone von der ,wahren
Architektur' und den ,ewigen Gesetzen' der Kunst die Rede ist, in einer
orthodoxen Dogmatik des Klassischen ist Burckhardt nicht befangen
gewesen."

74 Ähnlich Goethe an Cornelius vom 8. 5. 1811: „Die deutsche
Kunstwelt des 16. Jahrhunderts kann in sich nicht für vollkommen
gehalten werden. Sie ging ihrer Entwicklung entgegen, die sie aber niemals,
so wie es der transalpinischen glückte, völlig erreicht hat."

Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 40. Band. IO



194 Walther Rehm

In den gleichsam privaten Kolleg-Aufzeichnungen heißt
es: freie und unfreie Kunst und Kunstentwicklung, im Buch
wird, etwas zurückhaltender, von harmonischer Entwicklung
im Süden und von partieller im Norden gesprochen. Der
Betrachter getraut sich hier nicht die Frage zu beantworten,
warum die Entwicklung der italienischen Malerei eine
harmonische war und zu einer mit dem perikleischen Zeitalter zu
vergleichenden Blütezeit führte, die Entwicklung der nordischen
nur eine partielle war und nicht zu jener Höhe führte. Er
begnügt sich mit dem Geheimnis — „in der Entwickelung der
verschiedenen Völkercharaktere wird manches auf ewig ein
Geheimnis bleiben, manches, auch wenn man es zu erkennen
glaubt, schwer in Worte zu fassen sein" (I, 391).

„Ich will schauen und suche das Harmonische" — so
schreibt Burckhardt gerade nach seiner Rückkehr vom zweiten
südlichen Aufenthalt, den er sich vom Oktober 1847 bis zum
Mai 1848 in Rom und Italien nach dem angestrengten Berliner
Arbeitsjahr gegönnt hatte, um „noch einen Trunk aus diesem

goldnen Zauberbecher zu tun75." Nimmt man ein derartiges
Bekenntnis zusammen mit den schon angeführten Briefstellen,
in denen seine Sehnsucht zum Schönen spricht, so ermißt man
leicht, welche Bedeutung das Harmonische und das Gebiet der
schönen Formen für den jungen Burckhardt besaß und mit
fortschreitenden Jahren immer mehr besitzen sollte und wie
gerade sein Verlangen durch die Kunst des „goldenen Zeitalters",
gestillt wurde, weil er dieser eine „neue Sinnlichkeit" entgegenbrachte

76. In seinem Lebens- und Kunstbuch, dem „Cicerone",
dort wo von Tizian einleitungsweise gesprochen wird, heißt
es: der göttliche Zug an Tizian bestehe darin, daß er den

Dingen und Menschen diejenige Harmonie des Daseins anfühle,
welche in ihnen nach Anlage ihres Wesens sein sollte oder noch

getrübt und unkenntlich in ihnen lebe. „Was in der Wirklichkeit

zerfallen, zerstreut, bedingt ist, das stellt er als ganz,
glückselig und frei dar. Die Kunst hat diese Aufgabe wohl
durchgängig" (GA. IV, 336). Tizian ist neben Rafael
zeitlebens für Burckhardt ein Zeuge für diese, der bloßen
partiellen nordischen Entwicklung überlegenen Kunstentfaltung
des Südens geblieben. Daß Burckhardt an solcher Entgegensetzung

festhält, ja daß er sie sorgar auf die Beurteilung der
südlichen und der nordischen Gesamtkultur überträgt, das

zeigen Abschnitte aus den spätem Kollegniederschriften, in
75 An Schauenburg a. a. O. S. 108. Vgl. Kaphahn a. a. O. S. 225.
76 Wölfflin, GA. VI, S. XIX.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 195

denen er Italien und das außeritalienische Europa miteinander
vergleicht. Da muß er wieder den Italiener einen Vorsprung
einräumen, sie, wie zuvor in der „Kultur der Renaissance", als
das erstgeborene Volk des modernen Europa gelten lassen. „Die
außeritalienische Kultur ist im Ganzen noch eine disharmonische,

wenn auch bei großen partiellen und latenten Kräften.
Italien aber ist das Land einer gemeinsamen Kultur, welche
zugleich eine in sich harmonische ist. Gegen Ende des

15. Jahrhunderts war dem Italiener das, was den übrigen
Europäern noch ein Wähnen und Phantasieren war, bereits Wissen
und ein freies Objekt des Gedankens. Die Phantasie war schön
ausgeschieden in Poesie und Kunst77." Florenz wird zum Bild
einer höchsten, harmonischen, im Norden so nie erreichten und
nie gefundenen Kultur.

Burckhardt wußte also wohl, wo er die durchgängige und
dauernde Harmonie, das „allzeit Beglückende" fand. Der vollen
Hoheit der Intentionen in der mittelalterlich-nordischen Kunst,
ihrer partiellen Harmonie erfreute er sich von Herzen, wo sie
ihm nur immer entgegentrat, und er wollte sie bis ins hohe
Alter hinein nie missen, allein eben stets im wachen Bewußtsein,
daß sie eine partielle war, auf dem Grund einer überwiegenden
Disharmonie. Burckhardt konnte weitherzig sein, auch gegenüber

der Kunst des Barock und des Rokoko, und war — das
betont z. B. Spitteler in der tiefen Charakteristik seines
ehemaligen Lehrers — absolut unabhängig von Vorurteilen, aber
nicht von Vorlieben. Er vermochte vieles zu lieben im Gebiet
des Schönen aus der ihm angeborenen Affinität zu allem Schönen

und Hohen, aber der Vorlieben begab er sich darum nicht,
und die seine eben gehörte seit jenen Jahren der südlich-italienischen

Kunst des „goldenen Zeitalters". Ihr war seine

eigene Lebensstimmung, seine eigene Lebensentscheidung immer
tiefer und nachhaltiger verpflichtet, ihr war er, eingestandenermaßen,

durch unzerstörbare geistige Bande verbunden 78. Es ist
auch wohl kein Zufall, daß Burckhardt eben nicht die in seinen Ju-

77 GA. VII, 309. Dazu GA. IV, 163 anläßlich Giottos: „Wir aber
sind nicht verpflichtet, die Empfindungsweise einer zwar strebenden, aber
doch nicht harmonischen Zeit und noch viel weniger ihre zu einer
wunderlichen Enzyklopädie geordneten Bildungselemente zur Norm für uns
selber zu machen."

78 GA. IV, 423 aus dem Entwurf der Cicerone-Vorrede. — Dazu
Spitteler in seiner Charakteristik Burckhardts: „...eine absolute
Unabhängigkeit (zwar nicht von Vorlieben), wohl aber von Vorurteilen. Er
hatte den Wahrheitsgeist (nicht immer freilich den Wahrheitsmut)." Kaphahn

a. a. O. S. 113.



196 Walther Rehm

gendjahren geplante Kulturgeschichte des Mittelalters, sondern
nur das Abschlußstück, die der Renaissance, geschrieben hat, zu
der ihm der Gedanke übrigens gerade in Rom 1847 bei der Lektüre

der Biographien des Vespasiano da Bisticci gekommen
war 79. Und ebensowenig ist es ein Zufall, daß der alte Burckhardt,

als er sein Leben kurz überschaute, nicht seiner frühen
mittelalterlich-nordischen Pläne und Neigungen gedachte,
sondern schlicht bekannte: der Geschichte und den Denkmälern
Italiens habe er nach bestem Vermögen seine Kräfte geweiht
und dies nie zu bereuen gehabt. Wozu die Äußerung paßt, er
sei unter Goethes Einwirkung jung gewesen, als die Anschauung
Italiens als eine Ergänzung des deutschen Wesens gegolten
habe, als ein nötiges Supplement, wie er es schon in jungen
Jahren, nach seiner ersten Italienfahrt im Sommer 1838, gesagt
hatte80. Tatsächlich wollte der alte, hochbetagte Mann dann
in seinen letzten Arbeiten nur noch mit dem Raum Zwiesprache
halten, dem seine Vorliebe gehörte, mit der Kunst der
„goldenen Zeit", ihrer Plastik, ihrer Malerei, mit der Kunst des

Südens, in dem, seinen Worten nach (GA. VI, 81), das Große
und Schöne von selber heilig war. Das entsprach zu tiefst seiner
konservativen, eigentlichst bewahrenden Art. Und wenn von
Burckhardt gesagt worden ist, er sei der nordischen Welt nichts
schuldig geblieben80a, so liegt in solcher Aussage schon der
Hinweis, daß er zwar die Verpflichtung fühlte, dem Norden
und seiner reichen großartigen Kunst gerecht zu werden, daß
aber angesichts der „goldenen Kunstzeit" nicht mehr von
Pflicht und Schuld, sondern nur von Dank und innerlicher
Hingabe gesprochen werden kann.

In der zweiten kulturgeschichtlichen Einschaltung (I, 493 —

494) hat Burckhardt noch über Kugler hinaus, der ihm sonst
im Preis der südlichen Kunstentfaltung völlig entsprach, einige,
ihm wichtig erscheinenden Gesichtspunkte zur Beurteilung dieser

Kunstblüte aufgezählt. Er weist nicht nur auf die
unzerstörbare Jugendlichkeit, die unendliche Frische und Spannkraft
des italienischen Volkes hin, die alle zeitweise Entartung
überwindet, nicht nur auf das echte Gefühl für Schönheit und
Würde des Lebens, auf die neue gelockerte Haltung der Kirche,
die nun von der Kunst nicht mehr das Erbauliche als solches

verlangte, sondern die schöne und lebendige Form, welche schon

79 Nach L. von Pastor, Erinnerungen an J. B. Basler Nachrichten,
7. 3. 1920, Sonntagsblatt Nr. 10.

so GA. I, VIII; V, XXII; Kaphahn a.a.O. S. 17.
»».i Wölfflin in GA. XIII, 369.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 197

an sich als ein Symbol des Höchsten und Unvergänglichen gilt.
Burckhardt lenkt vor allem nachdrücklich den Blick auch auf
die Begeisterung für das Altertum und auf die freie und
selbständige Art, mit der Poesie und Kunst es sich aneignen. „Von
mühseligem Nachzeichnen findet sich keine Spur, weil man
dessen nicht bedurfte, denn alles Einzelne der Formenbildung
besaß man schon als eigene Errungenschaft; das Zeitalter Raf-
faels lernte nicht erst von der Antike, sondern es fühlte sich
auf wundersame Weise von ihrem Geiste berührt, und nahm
von ihr nicht das Zufällige und Nationale, sondern das
Dauernde und Ewige an. Und nun gelang es auch ihm selbst,
Dauerndes und Ewiges hervorzubringen." In solchen, überdies
bereits im unverkennbaren Stil des späteren Burckhardt
niedergeschriebenen Sätzen liegen schon die Antworten beschlossen
auf die nachher wiedererhobenen Fragen nach Art und Bau
der Renaissancekultur81. Burckhardt hatte sich hier die wesentlichen

Leiteinsichten aus der Beschäftigung mit der Kunst jener
Jahrhunderte erworben, sie bedurften jetzt nur einer einläßlichen

Erprobung an einem umfassenderen Material, am Ganzen

dieser geschichtlichen Erscheinung. Und die Leiteinsichten
hielten stand und bildeten sich an der Darstellung der „Kultur
der Renaissance" nur noch deutlicher aus.

Auch die ersten Abschnitte des zweiten Bandes des „Handbuchs",

die noch die italienische Malerei des 16. Jahrhunderts
zum Gegenstand haben, folgen zumeist dem Text Kuglers.
Burckhardt sieht sich höchstens veranlaßt, einige Ergänzungen
zum Werk Correggios oder Tizians oder Veroneses zu bringen,
und fügt vielleicht hier und dort in die vorgefundene Charakteristik

der großen südlichen Maler einige bezeichnende Züge
ein, so etwa bei Correggio. Angesichts dieses Malers beginnt
schon die Auseinandersetzung des ästhetischen und des
ethischen Urteils, die dann im „Cicerone" zu so scharfen Sätzen

führt, ohne doch je den einheitlichen Künstlercharakter
Correggios aufzulösen. Burckhardt ist durchaus bereit, Correggio
als ein Ganzes zu nehmen, aber freilich, dieser bleibt der Kritik
nicht überhoben. Auch bemüht sich der Bearbeiter in einem
besondern Zusatz, den Unterschied von Correggio und Tizian
klar zu machen: er liegt ihm im verschiedenen Wollen. „Wo
der Lombarde ein nervös aufgeregtes Leben schildert, gibt der
Venetianer ruhiges Behagen; wenn bei jenem die Gestalten nur
deshalb geschaffen erscheinen, um daran das Spiel der Empfindung

und des Naturlebens darzustellen, nehmen sie bei diesem
81 Ähnlich im Cicerone: GA. IV, 243 f.



198 Walther Rehm

vor allem eine grandiose, volle Existenz in Anspruch und sind
dann in der Bewegung um so gewaltiger; wo jener vor hastiger
Leidenschaft nicht zur Entwicklung schöner Formen kommt
und deshalb modern erscheint, da behält dieser seine
unerschütterliche Grundlage dauernder und notwendiger Schönheit;
wie endlich Correggios Helldunkel etwas an sich Bedingtes,
Mittelbares, ein Phänomen an den Körpern ist, so ist bei Tizian
die Farbe der Ausdruck der Existenz selber" (II, 38).

Das Ethische in der ästhetischen Wertung schlägt bereits
in solchen Bemerkungen durch, wennschon noch nicht mit der
Stärke der entsprechenden Cicerone-Abschnitte. Burckhardt
vermag auch an der „Malerei der höchsten Augenlust", der
venezianischen, das Sittliche, mitten in ihrer berauschenden
Sinnlichkeit, zu spüren. Von Correggio aber heißt es dann später:

er sei der erste, ganz verbuhlte Maler (GA. IV, 326), er
nehme den Charakteren ihre Würde, man finde bei ihm nichts
von der großen, befreienden Schönheit, während von Tizian
gesagt wird: er habe seinen Gestalten, seinen Porträts über den

scharfen, groß gefaßten, in schönem Stil behandelten Charakteren

auch noch das Gefühl würdevollen Behagens gegeben,
sie alle zu guter Stunde aufgefaßt und auf diese Weise einen

Begriff von den alten Venetianern hinterlassen, woneben alle
Sozietät der jetzigen Welt arm und klein erscheine (II, 47).

Gerade der Blick durch das Porträt hin auf die Zeit, die
dieses selbst zuerst in gesteigertem Maß verlangt und bestellt
— und solcher Blick wird noch vom alten Burckhardt als ein
sehr wesentlicher und aufschlußreicher festgehalten8- —, legt
dem Bearbeiter die Pflicht auf, wie zuvor, so auch jetzt, den
Gründen des schnellen Verfalls der Kunst nachzugehen (§ 213,
II, 73—75). Er sieht ihn nicht so sehr in äußern Einwirkungen,
im Nachlassen etwa der öffentlichen und privaten Anteilnahme
an den Schöpfungen der Kunst, sondern in anderm: einmal in
der auch später immer wieder betonten Notwendigkeit alles

Lebendigen, abzuschneiden — „einmal muß es Abend werden" —,
sodann in dem krampfhaften Nachahmen und Festhaltenwollen
der Wirkung der großen Kunst durch die Epigonen und
Manieristen, die vergessen hatten, „daß die Grundlage aller
künstlerischen Größe auf dem geheimnisvollen Einklang zwischen
der Persönlichkeit des Künstlers und seinem Gegenstande, auf
dem eigenen innern Erworbenhaben alles Einzelnen beruht",
schließlich aber auf der veränderten Sinnesweise der Besteller
selbst und der daraus hervorgehenden äußeren Stellung del¬

usa ga. xii, 141—291; XIV, 316—330.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 199

Künstler. Es beginnt die massenhafte Luxusbestellung und die
ebenso massenhafte und unwürdige Schnellmalerei. Künstler
und Besteller demoralisieren einander gegenseitig immer mehr,
der erstere wird Hofmann und Intrigant, der letztere ein
launenhafter Gebieter. Der „Cicerone" hält diese Linie der
Begründung und Erklärung ein, greift aber zu noch viel stärkeren
Worten (GA. IV, 360 f.).

Burckhardt macht nun den Weg über die Alpen zurück
und führt die nordische Malerei durch das 15. und 16.
Jahrhundert. Er hat auch in diesen Abschnitten wieder eine größere
Arbeit zu bewältigen als in jenen, die der südlichen Kunst
gewidmet sind. Sehr viel mehr muß neu aufgebaut, gegliedert
und schärfer charakterisiert werden: so bei den Holbeins, bei
Grünewald und Baidung.

Doch versucht Burckhardt, trotz des Zwangs zum
Charakterisieren der Schulen, auch die „gegenständliche Betrachtungsweise"

aufzugreifen und nach dem Geist des 16. Jahrhunderts
in der Malerei zu fragen, die bloße Künstlergeschichte
zumindest durch einen Blick auf die Geschichte der Formen und
Stile, auf die bewegenden Kräfte und Gesamtgrade des Könnens
zu ergänzen83. Eine neu eingerückte Vorbemerkung gibt den
Zusammenhang mit dem gleichzeitigen Geschehen im Süden
und mit dem vorangehenden im Norden: auch im Norden ein
durchbrechender Realismus, Darstellung der natürlichen
Erscheinung, doch in anderer Art und mit anderer Entwicklung.
Wie durch einen Zauberspruch sei hier der Maler in einen
Kreis gebannt, den er nicht überschreiten könne, was nicht
den mangelnden antiken Vorbildern zuzuschreiben sei, denn
die Sinnesweise der nordischen Malerei im 15. Jahrhundert
hätte von vornherein damit nichts anzufangen gewußt. „Im
Einzelnen ist die Malerei das ganze XV. Jahrhundert hindurch
nicht über das von der flandrischen Schule Geleistete
hinausgekommen, ja innerhalb derselben steht Johann van Eyck in
gewissen Dingen allein." Bei allem Reichtum an Charakter,
Schönheit, Würde, Poesie schreite die Darstellung des Lebendigen,

organisch Bewegten nicht vor, sondern eher zurück — „die
Gestalt ist und bleibt ein conventionelles Schema ohne wahre
Lebensfähigkeit" (II, 87).

Auch jetzt wieder muß Burckhardt, getreu seiner
Grundauffassung, das gebundene, nur partiell entfaltete und oft
willkürliche Wesen des Nordischen, innerhalb der allmählichen

83 An Kinkel: a.a.O. S. 144; vgl. später ähnlich an A. von Zahn:
Kaphahn a.a.O. S. 303 f.; 306, 378.



200 Walther Rehm

Ablösung der geistigen und künstlerischen Bestrebungen von
der Kirche und der damit verbundenen Steigerung des Subjektiven

bis zum Phantastischen, dem großartig freien und
harmonischen Sein des Kunst-Südens entgegenrücken. In dem
Augenblick der mächtigsten Entwicklung aber, da gegen Ende des
Säkulums mit Dürer und Holbein die Fesseln fallen und die
Geister erwachen, da die harmonische Durchbildung des Ganzen

sichtbar wird und die Anordnung die schönste Freiheit und
Gemessenheit erreicht, da tritt mit den Kämpfen der Reformation

„eine gewaltige Wendung der geistigen Interessen ein,
welche alles Große und alle Begabung der Nation in ihren
Kreis zieht und die Kunst ihrer wichtigsten Kräfte beraubt"
(II, 88). Wobei Burckhardt eigens in einer Anmerkung sich

gegen auftauchendes Mißverständnis sichert, den Vergleich der
nordischen mit der italienischen Kunst begründet — ihn zu
unterlassen, wäre eine Unbilligkeit gegen die italienische Kunst —
und hinsichtlich des Verhältnisses der Kunst zur Reformation
nicht Unmeßbares gegen Unmeßbares abwägen, sondern die
Dinge in ihrer weltgeschichtlichen Größe und Notwendigkeit
erkennen will. „Nur liegt es nicht in unserer Aufgabe, den
ungeheuren geistigen Ersatz nachzuweisen, welcher dem Norden für
die sinkende Kunst zuteil wurde81." Ausdrücklich betont hier
der Bearbeiter sein Bemühen, bei den nordischen Malern
ebensosehr auf den ihnen eigentümlichen Standpunkt einzugehen wie
bei den italienischen, und dies Bemühen hat wohl auch wertvolle

Früchte gezeitigt. Allein Burckhardt kann und will nicht,
schon in diesen seinen jungen Jahren nicht, das große Schöne
und Beglückend-Mögliche der harmonisch-südlichen Kunstentfaltung

vergessen. Das schließt nicht aus, daß er sich damals
und, wenn auch seltener, noch später mit Freude und Genuß
in eben jene partielle nordische Kunstschönheit vertiefte und
sie in sich aufnahm. Trotz aller Beschränkungen im Gesamten
fesselte den Betrachter diese nordische Kunst immer von
neuem. „Köpfe und Bewegungen sind oft der Ausdruck eines

Tiefsinns, einer Reinheit, eines sittlichen Wollens, welcher trotz
anderweitiger Mängel solchen Werken einen allgemeingültigen,
ewigen Wert verleiht. Und wer verlöre sich nicht gerne in dieses

glänzende, farbige, fabelhafte Leben hinein, welches, von den
Gerätschaften des Zimmers bis in die ferne lichtglühende Landschaft

so wunderbar aus handgreiflicher Wahrheit und bunter
Phantasie gemischt ist?" (I, 91). Auch diese nordische Welt hat
ihren geschlossenen, freilich anders akzentuierten Stil.

sTvgl. GA. VII, 314, 328, 344.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 201

Die innere, gleichsam heimatlich-physische Bindung an
das Reich nordisch-germanischer Kunst bleibt also bestehen
und wird von Burckhardt auch festgehalten. Aus seinen ersten
geschichtlichen Studien weiß der junge Forscher von dem eigentlichen

Wesen des Mittelalters, von seinem Reichtum, seiner
sinnlichen Buntheit und Dichte. Daß die Kunde vom Mittelalter,

als einem Vermittlungsalter zwischen Antike und
Moderne, mit zum Teuersten gehöre, was wir besitzen, nämlich
zu der großen allgemeinen Kunde von der Kontinuation des

Geistes, dies Wissen eben hat sich Burckhardt damals erworben,
um es nie zu verlieren und um es später noch, und zwar betont,
wiederholen zu können. Das Mittelalter, so heißt es dann, sei ein
Teil vom Ganzen des Lebens der Menschheit; was uns lebenswert

sei, das wurzle dort. „Was uns lebenswert ist" — wohlgemerkt

: Burckhardt unterscheidet genau, er meint damit die
physische Bindung, das Leben als solches, die Existenz. Dies wurzle
im Mittelalter, „mochte auch die moderne Bildung überwiegend
vom Altertum entlehnt sein85".

So gewinnt gerade die Neubearbeitung dieser der nordischen

Malerei gewidmeten Abschnitte einen warmen,
sympathischen Zug: sei es, daß Burckhardt bei den übrigens schon
in den „Kunstwerken der belgischen Städte" und in einem
Artikel für Brockhaus behandelten Eycks 8fi gleich auf die Ermöglichung

ihrer Kunst durch das Leben der flandrischen Städte
hinweist (also wieder die „Kosten" berechnet), sei es, daß er
die ans Wunderbare grenzende Landschaftsschilderung auf dem
Genter Altar ins rechte Licht rückt, sei es, daß er liebevoll das
Werk des Justus von Gent, des Rogier van der Weyden oder
des Hugo van der Goes sammelt und ausbreitet, sei es, daß

er die tiefgreifende Wirkung der flandrischen Schule im
Norden verfolgt und reichlich belegt. Diese letztere begründet
er nicht nur durch die politisch-kulturelle Tatsache, daß Flandern

damals seine Schiffe auf allen Meeren, seine Faktoreien
in allen Handelsstätten hatte, sondern vornehmlich durch den
inneren, später auch im „Cicerone" hervorgehobenen Wert dieser
Bilder. „Die Herrlichkeit der äußern Welt war darin auf
einmal mit einer Fülle des Reichtums widergespiegelt, welche kein
Deutscher und kein Italiener bis jetzt auch nur annäherungsweise

erreicht hatte; zudem mußte die unerhörte Pracht und
Feinheit der Ausführung in jener prunkliebenden Zeit die
höchste Bewunderung erregen" (II, 146). Kölner und Ulmer

85 GA. VII, 248 f.; 471. Dazu Stadelmann a.a.O. S. 484 ff.
86 Vgl. GA. I, 146 ff.; 180, 194. Brockhaus9 V, 158-60.



202 W a 11 h e r R e h m

Provinz werden neu gemustert, ebenso Schongauer mit seinem
Streben nach voller, gereifter Schönheit in den Gesichtszügen,
mit seinem tiefen Ernst, seiner Milde und Frömmigkeit;
anschließend der ältere Holbein und die fränkische Schule mit
Wohlgemut.

Dann aber kann sich der Bearbeiter dem deutschen und
nordischen 16. Jahrhundert zuwenden. Dem einleitenden
Abschnitt Kuglers, in dem dieser gerade jenes phantastische Wesen
der nordischen Malerei gegen die südliche Klarheit hielt und
sie aus den allgemeinen, auch klimatischen Verhältnissen
ableitete, setzt Burckhardt einige Worte vor. Mit ihnen verschärft
er den Unterschied durch den Hinweis auf die Antike und hebt
die ganz andere Aufgabe des nordisch-deutschen Jahrhunderts
gegenüber dem südlich-italienischen hervor. „Wenn hier auf
eine rastlose Aneignung aller Formen des sinnlichen und geistigen

Lebens, welche die Aufgabe des XV. Jahrhunderts
ausmachte, eine freie und großartige Anwendung des Errungenen
folgen konnte, so mußten die nordischen Maler um den Anfang
des XVI. Jahrhunderts vor allem das nachholen, was ihre im
Realismus der van Eyckschen Zeit stabil gebliebenen Vorgänger
und Lehrer versäumt hatten, und stehen somit in ihrer
Durchbildung erst den Italienern seit der Mitte des XV. Jahrhunderts
parallel. Überdies galt es nicht bloß, Fehlendes zu ergänzen;
eine schwergelagerte Schicht konventioneller Manier, in welche
sich die nordische Malerei des XV. Jahrhunderts hineingelebt
hatte, mußte mit unsäglicher Anstrengung beseitigt werden.
Von diesem Gesichtspunkte aus gewinnen Dürer und der
jüngere Holbein erst ihre ganze Größe" (II, 198). Noch im
„Cicerone" klingt dies anläßlich Dürers, nach: „Alles selbst
erworben! ein Mensch und ein Stil, die in jedem Augenblick
identisch sind87!" Auch den Schluß der Vorbemerkung bereichert

der Bearbeiter durch einen Hinweis auf die innere, stoffliche

Gliederung der Malerei (profane Geschichtsmalerei neben
.der religiösen) und auf die neue Bedeutung des dekorativen
Elements, das aus der „italienischen Renaissance" herüberstrahlt.

„Bei weitem das Größte und Wichtigste bleibt jedoch
die selbständige, einheimische Entwicklung, dieses neue tiefe
Eindringen in die Wirklichkeit der Dinge sowohl als in den
höhern geistigen Gehalt der Aufgaben. Daß der Goldgrund
jetzt wegbleibt, daß der Faltenwurf wieder seine naturgemäße

87 GA. IV, 239; dazu aber auch das scharfe, freilich für die
Öffentlichkeit nicht bestimmte Wort über Dürer: GA. IV, 417.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 203

Rundung erhält, sind nur äußere Züge dieses bedeutsamen
innern Übergangs" (II, 203).

Die Hauptcharakteristiken der großen Maler konnte der
Bearbeiter seitenweise von Kugler völlig übernehmen; das hat
dazu geführt, daß man über Dürer von Burckhardt, außer den
freilich bedeutsamen Bemerkungen im „Cicerone." (IV, 238 f.),
nichts Größeres, Zusammenhängendes besitzt (denn den
betreffenden Artikel im Brockhaus hatte noch Kugler geschrieben,

und auch hier fand der Nachfolger nichts zu verbessern).
Nur wenige sachliche Einschübe, etwa bei der Dürerschule,
werden notwendig. Allein gleich Grünewald muß von Burckhardt

neu eingeführt werden, denn Kugler (II, 123) bringt
von ihm so gut wie nichts. Der Maler war dem jungen Basler,
der in der Nachbarschaft der großen oberrheinischen Kunstwerke

aufgewachsen war, längst vertraut, ebenso Hans
Baidung Grien88. Einen der bedeutendsten Meister jener Zeit
nennt ihn Burckhardt — „an Freiheit und Großartigkeit der
Auffassung, an Breite der Behandlung... Dürer und Holbein
völlig gleichzustellen; volle, reiche Formen, grandiose
Gewänder, mächtige, tiefe Farben (in schwäbischer Art) sind hier
Zu einer wahrhaft kühnen, auf die Wirkung ausgehenden und
oft nur keck andeutenden, oft aber auch liebevoll durchgeführten

Darstellungsweise benützt. In betreff des geistigen Fonds
muß er jenen beiden großen Zeitgenossen allerdings nachstehen,
doch sind seine Charaktere immerhin bedeutend genug" (II,
248) — letzteres eine bezeichnende Einschränkung: Burckhardt
spürt das Elementarisch-Übergewaltige, Unbildungshafte an
Grünewald und distanziert sich von diesen dunklen Kräften wie
später von Michelangelo oder Rembrandt.

In der Zuweisung der Werke geht Burckhardt damals noch
nicht ganz sicher. Von den bei ihm aufgezählten Gemälden
Grünewalds gelten heute nur die Münchner Tafeln und der
Isenheimer Altar als eigenhändig; diesen nennt Burckhardt ein
„sehr großes rätselhaftes Altarwerk", in dem er verschiedentlich

dürerischen oder altdorferischen Stil erkennen zu können
glaubt. Die völlige Eigenmacht und der elementare Wuchs
Grünewalds ist gewiß erst von der späteren Forschung gefaßt
worden. Burckhardt aber hat, gemessen an dem, was bis dahin
über Grünewald gewußt und gesagt worden war, die
Bedeutung des Künstlers in wenigen Seiten treffend herausge-

88 Über Burckhardt-Grünewald vgl. jetzt das neue Material bei
K. Martin, J. B. und die Karlsruher Galerie, Karlsruhe 1941 [1942],
S. 96—109.



204 Walther Rehm

hoben, seinen Rang zu bestimmen gesucht und der späteren
Forschung nicht unbeträchtlich vorgearbeitet.

Auch die Oeuvrebeschreibung und Charakteristik Cranachs
wird vervollständigt, sein volkstümlicher Sinn — „Hans Sachs
der Malerei" —, seine Schranken auch im Kolorit — oft
unharmonisch bis ins Grelle — angedeutet (II, 254). Bei den
Oberdeutschen wird Baidung aus der oberrheinisch-alemannischen

Nachbarschaft als Schöpfer des Freiburger Altars
(„Kleinod der deutschen Malerei") behandelt; auch hier sprechen

unverminderte frühe, immer wieder erneuerte
Kunsteindrücke mit. „Bei der Geburt Christi geht das Licht, vielleicht
zum ersten Male in der nordischen Kunst, allein vom Kinde
aus, welches wie ein überaus heller Mondglanz die ganze
Gruppe beleuchtet" (II, 269). Die Kenntnis des Gesamtwerks
selbst bleibt noch unvollständig. Gleiches gilt für die Burgk-
mayr gewidmeten Seiten (II, 270—272). Der Holbein-Abschnitt

(II, 272—291) ist fast völlig neugeformt. Dieser Künstler
steht Burckhardt schon aus den Basler Zusammenhängen näher
als Grünewald, er rückt, diesem gegenüber, mit Dürer zusammen
vermöge des „geistigen Fonds", den er besitzt, und so erblickt
denn Burckhardt in ihm neben Dürer und den Eycks einen

Höhepunkt der nordischen Malerei jener Jahrzehnte. Schon
der Artikel für Brockhaus hatte die glückliche Sonderstellung
dieses Meisters im Rahmen der nordischen Malerei betont: wie
er durch ihre enge Befangenheit hindurchgedrungen sei und
sich in hoher künstlerischer Freiheit bewege und seine
Darstellung aus einer tiefen geistigen Auffassung des Objekts
schöpfe (VII, 255). Jetzt weist Burckhardt wieder auf die
günstige Stellung Holbeins vor Dürer hin: wie er als Erbe schon
einen sehr ausgebildeten Naturalismus, eine vielseitige Charakteristik,

ein harmonisches Kolorit vorfindet, während Dürer
seine besten Jahre daran setzen mußte, die Wohlgemutschen
Manieren zu überwinden. „Aber auch in andern Beziehungen
ist Holbein das vollständige Gegenbild, die Ergänzung zu
Dürer. Die Grundlage seines Wesens ist die Freude an dem
individuellen Dasein, an der Äußerung des geistigen und
körperlichen Lebens als solcher; von diesem Punkte aus gehen
seine Streifzüge in die höchsten Aufgaben der Kunst, in die
dramatisch bewegte Geschichtskomposition hinein; auf jenen
Punkt bezog er sich in seiner spätem Zeit fast in einseitiger
Weise zurück, und die Bildnismalerei genügte ihm fortan als
Ausdruck seines höchsten innern Reichtums. Auch als Zeugnis
der Zeit erscheint Holbeins Streben bezeichnend genug; von



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 205

den nordischen Malern ist Er zuerst vollkommen innerlich
profan im edlern Sinne; selbt an den kirchlichen Aufgaben
begeistert ihn rein das psychologische und malerische Interesse;
der Glaubensstreit scheint ihn in seiner sozusagen kosmopolitischen

Sicherheit gar nicht berührt zu haben. Seine Gestalten
haben, wie diejenigen Shakespeares, ihre innere, von aller
Konvention unabhängige Notwendigkeit. Eine unmittelbare Richtung
auf ideale Schönheit und Größe ist daran nicht zu erkennen; wo
diese Eigenschaften aber geboten waren, treten sie auf das

Ergreifendste hervor" (II, 273). Der umrissenen Bedeutung
entsprechend, gibt dann Burckhardt eine im Rahmen eines
Handbuchs erstaunlich umfangreiche Darstellung des ihm
bekannt gewordenen Werkes (der Umfang des Abschnitts
beleuchtet die innere Wertschätzung, die der > Betrachter dem
Künstler entgegenbringt) : zuerst der festländischen, namentlich
auch der historischen Malereien, dann der Portraits, bei denen,
wie bereits im Lexikon, gesagt wird: die tiefste Neigung des
Malers habe sich schon mit der Darstellung der einzelnen
Menschengestalt zufriedengegeben, während zugleich jene Epoche
der Geistergährung und der subjektiven Geltendmachung von
der Kunst wesentlich die Darstellung von Einzelcharakteren
verlangt haben (II, 288).

Einem andern Alemannen, seinem schweizerischen Landsmann,

Niklaus Manuel Deutsch, sichert Burckhardt im Handbuch

(II, 292—296) den ihm gebührenden Raum. Kurz zuvor
hatte er ihn in den Brockhaus (IX, 300) überhaupt erst
eingeführt, Kugler hatte ihn im „Handbuch der Kunstgeschichte"
(S. 757) schon einläßlicher gekennzeichnet. Burckhardt nimmt
den Künstler als Ausdruck der reformatorisch erregten Zeit,
nennt ihn einen bedeutenden und geistreichen Anhänger der
Reformation, spricht von seinem Humor, der mitunter die
Grenzen des Naturalismus erreiche oder sich im Gelinden
ergehe wie etwa in den Totentanzbildern. Dabei wird besonders
der Verlust des großen Totentanzes beklagt, der sich von dem
Holbeins unterscheide. Dieser habe das Bittre, Manuel nur das
Unausweichliche hervorgehoben. „Jener ist tiefer, vielseitiger
und führt auch auf dem Gebiete des Phantastischen seine
unerschütterliche Beobachtung des Lebens bis in alle Einzelheiten
selbst der Lokalität durch; dieser vermeidet das Allzuwirkliche,
vereinfacht die Szenen und gibt ihnen einen halbidealen Hintergrund:

eine Bogenhalle mit herrlicher Aussicht auf die
Gebirge, Städte und Seen der Heimat" (II, 295). Das wertet
Burckhardt besonders, denn immer schlägt, bis ins hohe Alter,



206 Walther Rehm

sein Herz höher, wo er der modernen Landschaftsmalerei
ihrem Werden und Wachsen ins Auge schaut. So glaubt er
in jenen „höchst edel und einfach komponierten Landschaften"
des Schweizers Anklänge unmittelbar an Giorgione oder Tizian
zu vernehmen; ja, sie lassen ihn in Manuel einen jener in
Vasaris Tizianbiographie erwähnten deutschen Landschafter
vermuten, die sich im Haus Tizians aufhielten89.

Im vierten Kapitel (II, 296—307) wendet sich Burckhardt
den rheinischen und westfälischen Schulen zu, hebt zunächst
in einem allgemeinen Stilüberblick ihr Zurückbleiben hinter der
glanzvolleren Entwicklung der oberdeutschen Malerei hervor
und sagt dann: man begegne hier dem verfeinerten, im Einzelnen

selbst veredelten, oft aber auch abgeschwächten und
verwilderten Ausdruck der Inspirationen des XV. Jahrhunderts und
einer ungleich geringeren Tiefe. Hier fehlen vor allem die
„großen, neuschaffenden Genien", denn Schorel oder der
Pseudo-Lukas von Leyden, Anton von Worms, Johann von
Calcar oder Heinrich Dünwegge könnten als solche nicht
betrachtet werden.

Das fünfte Kapitel (II, 307—322) umschließt die
Niederländischen Schulen. Die Einleitungscharakteristik (II, 307—308
Mitte) hat wieder der Bearbeiter beigesteuert. Sie rückt den
Zustand des Gedeihens in den Niederlanden zu Anfang des
16. Jahrhunderts ins rechte Licht: ihm mußte eine außerordentlich

blühende, ins Breite gehende Kunstübung entsprechen, freilich

ohne große Potenzen und ohne neue Kunstprinzipien, welche
die Richtung des 15. Jahrhunderts wesentlich umgestaltet hätten.
Die einzelnen Gattungen gehen — eine von Burckhardt auch

später immer wieder beobachtete und betonte Tatsache — in
selbständige Darstellungen auseinander; Genrebild, Landschaft,
Stilleben treten zuerst in den Niederlanden mit abgesonderter
Gültigkeit hervor. Die Ausführungen Kuglers über Lukas von
Leyden, den Burckhardt im entsprechenden Artikel des
Konversationslexikons (IX, 156—157) einen verweltlichten Dürer
genannt hatte, ebenso die über Orley, Mabuse, Scorel bleiben
unverändert stehen, dagegen bietet der Abschnitt über Messys
Gelegenheit, die seinerzeit schon im Lexikon (IX, 527) neu

83 Die Vermutung, die Burckhardt auf Grund seines Gewährsmanns,
des Manuel-Biographen Grüneisen aussprach, ist irrig. Die von Vasari nur
allgemein, dagegen von Carlo Ridolfi namentlich genannten deutschen
oder nordischen Maler konnten zwar identifiziert werden, aber keiner von
ihnen mit Manuel. Vgl. Mandach-Koegler, Niklaus Manuel Deutsch,
Leipzig 1941, S. IX, XXV.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 207

hinzugefügte Charakteristik mit andern Worten zu wiederholen:
„Was bei Rogier noch unfreie Ahnung ist, wird hier zur freien,
bewußten Meisterschaft. Messys erscheint als ein tiefer,
unabhängiger Geist, dem die Äußerlichkeit der spätem
Nachfolger der van Eycks nicht gefiel, der es müde war,
hergebrachte kleine Gestalten auf einen prunkvollen miniaturartigen
Hintergrund zu verteilen, und der nun — wenn auch nicht mit
ungeteiltem Erfolge — dem höchsten Ziele seiner Kunst
nachstrebte: der vollen, allseitigen Entwicklung der Körperform,
ihrer Beseelung durch mächtigen Ausdruck, und einer ebensowohl

nach geistigen Bezügen als nach dem rein malerischen
Bedürfnis abgewogenen Komposition. Einem so freien Standpunkte
konnte auch die kindliche Pracht des bisherigen Kolorits nicht
genügen; Messys Hebt einfache, lichte Farben, in welche seine

meisterhafte, mit Lorenzo di Credi zu vergleichende Modellierung

alle Spiele der Form gleichsam hineinzuhauchen weiß"
(II, 312)90.

Auch das letzte, sechste Kapitel des III. Buchs: Die
außeritalienische Kunst des XVI. Jahrhunderts unter italienischem
Einfluß (IL 322—343) baut für einige Strecken neu auf; nur
die Ausführungen über Spanien (II, 328—343) sind im Wesentlichen

aus der ersten Auflage (II, 251 ff.) übernommen worden.
In den neugeschriebenen Einleitungssätzen (II, 322 u.—324 o.)
sucht der Bearbeiter, auch unter Hinweis auf die einschlägigen
Arbeiten Schnaases und Waagens, den Standpunkt zur
Beurteilung der an sich „wenig erfreulichen" Epoche: sie ist ihm
merkwürdig, „nicht bloß durch ihren Zusammenhang mit der
Zeitgeschichte, sondern und hauptsächlich durch den innern
Kampf, welchen der noch immer zu Grunde liegende, zu
baldigem neuem Aufblühen bestimmte Realismus gegen die von
Italien ausgegangenen allgemeinen Ideale führt, indem er sie

an zahlreichen Stellen durchbricht und durch Abenteuerlichkeiten

oft auf komische Weise stört". Es sind die sogenannten
niederländischen Romanisten Lombard, Floris, Franck, de Vos,
Veen, denen vorwegbescheinigt wird, daß ihnen „der innerliche,
ethische Lebenspunkt" fehle, aus dem jene freiere Schönheit
der großen Meister Italiens hervorgegangen sei, daß sie in der
Nachahmung äußerlicher Typen verharrten und daß das Ideal,
zu dessen Höhe sie sich allerdings emporschwangen, nur als
ein formelles, inhaltloses, innerlich totes zu betrachten sei.

Einige Porträtbilder, einige Darstellungen des Abraham Bloe-
mart nimmt Burckhardt aus. In Deutschland aber gewähre

9° Vgl. auch GA. IV, 234 ff.



208 Walther Rehm

diese Periode manieristischen Verfalls und innerer Eschöpfung
noch einen ungleich dürftigern und traurigem Anblick als in
den Niederlanden (II, 328) : nur Kräfte untergeordneten Rangs
seien der Malerei treu geblieben, Bruyn, Offinger, Schwarz und
Rottenhammer. Elzheimer aber, der später bei den Landschaftern

nocheinmal erscheint, wird schon hier wegen seiner
zierlichen, miniaturartigen Historienbilder erwähnt — „dieselben
sind verhältnismäßig frei von Manier und reich an einzelnen
geistvollen Zügen, einige auch von kunstreichem Lichteffekt"
(II, 331). Ein Blick auf die französische und englische Malerei
des Manierismus und Romanismus rundet das etwas morose
Bild ab.

Einen neuen großen Ansatz gewährt dagegen nun das
vierte Buch: Die Kunst des XVII. Jahrhunderts mit ihren
Ausläufern ins XVIII. In ihm übertrifft zwar das von Kugler
Übernommene oder nur Überholte den eigenen Beitrag bei
weitem, allein der Bearbeiter befindet sich wieder auf einem
Boden, der ihm in manchem mehr entspricht als der der
vorangehenden nordischen Schulen. Die Vorbemerkung (II, 344—352)
stammt von Burckhardt: es ist ein freier und geistreicher
Ausblick ins Gesamtreich des zu behandelnden Zeitraums, in dem
die Richtlinien betont und die Gesichtspunkte verdeutlicht werden,

die das weite Gebiet ordnen und halten sollen. Stark und
mit Nachdruck setzt es ein: „Die Kunst des XVII. Jahrhunderts
ist eines der herrlichsten Zeugnisse für die Macht und
Unabhängigkeit des Geistes gegenüber den äußern Schicksalen
der Völker." Damit wird ein Thema angeschlagen, das dann

später im Grundsätzlichen die „Weltgeschichtlichen Betrachtungen"

innerhalb der großen Verrechnung der geschichtlichen
Potenzen aufnehmen. „Gleich als wäre die bildende Kunst ein
tröstender Ersatz, ein Asyl der Geister bei äußerlich gesunkenen

Zuständen, entfaltet sie sich hier in einer reichen, gewaltigen

Nachblüte, während von den aufstrebenden Staaten jener
Zeit Frankreich nur eine Maierschule zweiten Ranges hervorbringt,

England die Malerei durch die dramatische Poesie —
freilich die größte der neuern Zeit — ersetzt, und bloß das

einzige Holland mitten unter Kämpfen aller Art einen hohen
äußern Blütezustand mit einer eigentümlichen Kunstvollendung
verbindet." Gerade Holland konnte zeigen, was die Kunst durch
all die großen geistigen Krisen und Erschütterungen seit der
Reformation, durch den Protestantismus zu werden und zu
leisten vermochte. „Hier, wo der Protestantismus in seiner

91 Besonders GA. IV, 368 ff.; 375 ff.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 209

schärfsten Form zur Macht gelangt war, wo mitten in den
Gefahren eines äußerlich gewährlosen Zustandes der Geist der
neuen Zeit in Forschen, Wagen und Wissen einen Sieg nach
dem andern errang, hier entstand eine Blüte der Malerei,
welche man den größten Leistungen dieses Jahrhunderts immer
als ein mit besonderer Waage zu wägendes Ganzes zur Seite
stellen muß. Diese Malerei gibt eine unmittelbare Wirklichkeit,
wie sie der scharfe Verstand verlangt, aber sie zeigt auch,
wie viel innere Schöpferkraft zu Grunde liegen muß, um auch
nur das Unmittelbare auf die rechte Weise zu fassen, um den
Geist in der Natur zu deuten und künstlerisch festzuhalten."
Innerhalb der katholisch gebliebenen Länder erhält die Kunst
gleichfalls einen neuen, machtvollen Impuls durch die Restauration

des alten Glaubens, die Gegenreformation — „als höchstes

Ideal galt wieder die Inbrunst der Andacht, die ekstatische
Verzückung". Ihre Auswirkungen im Künstlerischen sind —
ähnlich hatte es bereits 1843 der noch zu erwähnende Murillo-
Aufsatz gesehen — ein neuer Naturalismus (denn die Kunst
wollte allen verständlich sein, unmittelbar ergreifen und
hinreißen) und die mächtige Ausbildung des Kolorits.
„Ausschließlicher als irgend eine andere, ist dies eine Zeit der
Koloristen gewesen, und so viel dieselbe auch hierin den
Venetianern verdankt, so erscheint sie doch wiederum unabhängig
durch ihre besondere Absicht. Wenn bei Tizian die Farbe einen
erhöhten idealen Zustand ausdrücken hilft, so ist sie hier
gleichsam in den Kampf der Affekte hineingezogen" (II, 347).

Die Stilbezeichnung Barocco-Barock hat Burckhardt hier
noch nicht, aber die Sache selbst sieht er, und zwar ähnlich wie
bereits in seinem Murillo-Aufsatz so offen und unbefangen, wie
später auf höherer Stufe erst wieder im Alter, als sein
Respekt vor dem „Barocco" (und dem Rokoko) jährlich und
stündlich zunimmt. Die entsprechenden Abschnitte im
„Cicerone" bedeuten dem gegenüber eine merkliche, wohl auch
bewußte Verschärfung und Vereiuseitigung des Urteils bei aller
fördernden Meisterschaft der dort gebotenen Gesamtcharakteristik

jenes europäischen Herrschaftsstils. Im „Handbuch"
heißt es: „Dieser äußern Elemente (Naturalismus und Kolorit)
mußte sich der damalige Künstler vollkommen bemächtigt
haben, um dem eigentlichen Ziel seiner Epoche irgendwie nahe

zu kommen, und so findet sich in diesem XVII. Jahrhundert
eine Fülle freier Meisterschaft, welche die unwahre Bravour
der untergeordneten Künstler reichlich gutzumachen im Stande
ist. Wer nun aber behaupten wollte, diese ganze Kunstepoche

Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 41. Band. 14



210 Walther Rehm

sei in der äußern Meisterschaft, in einem teils akademischen,
teils naturalistischen Streben aufgegangen, ohne zu einem höhern
realen Inhalt zu gelangen, sie biete nur das Bild eines gedankenlosen,

hohlen Treibens dar, der müßte für den Pulsschlag der
Zeit, welcher in den verschiedenen Kunstepochen lebt, und für die
Poesie, sobald sie sich etwas fremdartiger Zungen bedient, kein
Verständnis mehr haben. Es ist schon irrig genug, z. B. das
Kolorit bei Rembrandt oder Murillo für eine äußerliche, rein
technische Errungenschaft zu halten, während es bereits eine
Äußerung freier Poesie ist, zu welcher das bloße handfertige
Talent nicht gelangt. Noch unbilliger aber wäre es, das Große
und Neue in Erfindung, Auffassung und Darstellung zu
verkennen" (II, 347 f.).

Dieses Große und Neue hat Burckhardt schon in seinem
Murillo-Aufsatz von 1843 und später 1847 in seinen „Andeutungen

zur Geschichte der christlichen Skulptur" fesl gehalten,

nur mit etwas anderen Worten92. Er nennt es jetzt, im
„Handbuch", einmal die Verlagerung des religiösen Ausdrucks
vom anzubetenden Objekt in das anbetende Subjekt (wobei
Burckhardt wie im Murillo-Aufsatz die Annahme zurückweist,
all diese Bilder des schwärmerischen Glaubens, der Andacht
seien ohne innere Teilnahme des Künstlers, bloß als malerisches

Problem zustandegekommen93), sodann die große
dramatische Lebendigkeit der Komposition — in der ergreifenden
Kulmination all dieser feurig bewegten Charaktere zu einem
mächtigen Moment habe man eine innere Verwandtschaft mit
Shakespeare und Calderon zu erkennen 94 —, schließlich in der

92 Murillo (Atlantis a. a. O. S. 487) : „Je weniger die anbetungswürdigen

Gestalten gelangen, um so besser gelangen jetzt die Anbetenden

Keine Epoche hat so tief und umfassend die religiöse Andacht
dargestellt." — Anmerkungen zur Geschichte a.a.O. S. 27: Affekt-Naturalismus

als die beiden großen Zeitrichtungen. Vgl. auch GA. IV, 96:
Naturalismus der Formen und der Auffassung des Geschehenden-Affekt.

93 Man nehme aber dazu die sehr merkwürdige Note zu Perugino im
„Cicerone": GA. IV, 222.

94 II, 349 f.: „Wenn über dem Ungestüm des Malers auch manche
feinere geistige Bezüge aufgegeben und die mehr auf die äußere Wirkung
berechneten vorgezogen werden, so ist diese Zeit dafür vor allem
Mattherzigen und weichlich Passiven freier als irgend eine andere. In allen,

irgend bedeutenden Schöpfungen derselben drückt sich eine imposante
Energie des Daseins, eine freie Kraftfülle aus, deren Übertreibungen man
gerne übersieht. Das göttlich Reine und Große, wodurch die Kunstwerke
der raphaelischen Zeit den Beschauer über die Erdenschranken emporheben,

ist in den Gestalten des XVII. Jahrhunderts nicht mehr zu finden;
aber sie gemahnen immer noch an ein kräftiges Heroengeschlecht im Voll-
genusse seiner Existenz."



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 211

Landschaftsmalerei, deren „Glanzepoche" nun beginnt (Burckhardt

hatte bereits im Brockhaus-Artikel: Landschaftsmalerei,
VIII, 541—543, dies kurz entwickelt) und die er sein ganzes
Leben hindurch mit besonderer Anteilnahme und ungeminderter
Liebe begleitet. „Daß die Landschaft von Anfang an ihr höchstes

Ziel, die freie Komposition verfolgte und daß die Vedute
daneben nur eine geringe Stelle einnimmt, ist wiederum eins
der edelsten Zeugnisse für die künstlerische Größe dieser
Zeit" (II, 350). Ein Ausblick auf die soziale Stellung des
Barockkünstlers beschließt den wichtigen Abschnitt.

Die Einschaltungen im einzelnen sind nicht sehr umfangreich,

doch stets bezeichnend für die Grundauffassung des
Bearbeiters: so etwa die eingefügte Rechtfertigung der Bologneser,
der beiden Caracci, von denen der „Cicerone" sagt, sie hätten
zu ihrer ewigen Ehre der Kunst den sittlichen Halt zurückgegeben

(GA. IV, 377; im Handbuch, II, 356: „Sie hatten ein
wahres und großes Gefühl für die Darstellung erhöhter Le-
benszustände ; mit unglaublicher Energie errangen sie sich
allmählich eine bedeutende, wenn auch noch nicht vollständige
Harmonie des entsprechenden Styles. Auch in ihnen lebte der
kühne Naturalismus des Jahrhunderts, nur durch die großen
Vorbilder der Antike und der raphaelischen Zeit gemäßigt und
eingeschüchtert"), oder bei Domenichino (II, 363) die Einfügung

über die leider wieder überhand nehmenden Marterbilder,
aus dem Bestreben nach Affekt und Leidenschaft, oder die

paar Zeilen bei Francesco Albani 95 (II, 364, Z. 4, u. bis 365
Z. 2 v. o.) oder der kleine Schlußabschnitt (II, 380 unten).
Auch der Wortlaut des zweiten Kapitels (II, 381—395) wird
im wesentlichen beibehalten, nur leicht überarbeitet und in der
Oeuvreaufzählung vervollständigt. Auch hier erhellend etwa
die kleine Einfügung über Ribera (II, 386: „Vorzüglich widrig,
bei aller Meisterschaft der Darstellung, sind insgemein Riberas
mythologische Scenen, sein Siien in den Studj zu Neapel, seine

Klage der Venus über den toten Adonis in der Galerie Corsini
zu Rom; hier, wo entweder Adel und Schönheit oder heiterer
Humor vorgeschrieben war, konnte er am allerwenigsten
genügen"; im „Cicerone" heißt es sehr viel deutlicher: sein
abscheulicher Bacchus [GA. IV, 380]), oder bei Salvator Rosa ein

95 II, 364 f. : „Seine meisten Schöpfungen sind der Ausdruck
desselben idyllischen Gefühls, desselben Conventionellen, aber nicht ungraziösen

Gegensatzes, gegen das künstlich-ceremoniöse Weltleben, welcher
Tasso's Aminta und Guarini's Patsor fido hervorbrachte und der Akademie
der Arkadier ihre äußere Form gab."



212 Walther Rehm

im Mund Jacob Burckhardts recht zweifelhaftes Lob (II, 388:
das wilde, düstere Bildnis eines Geharnischten im Palast Pitti
erreiche beinahe Rembrandt; vgl. Cicerone GA. IV, 385 und
408), oder bei Varotari (II, 393: edler Ausdruck sehnsüchtiger
Wonne, im Cicerone GA. IV, 356 etwas gedämpft).

Das dritte Kapitel (II, 395—438) : Niederländische und
deutsche Historienmalerei vereinigt zwei so gegensätzliche,
auch von Burckhardt tief entgegengesetzt empfundene Gestalten
wie Rubens und Rembrandt; deren von Kugler gebotenen
Charakteristiken durfte der Bearbeiter übernehmen, gerade weil
sie in ihrer Anlage seinem eigenen, sehr ausgesprochenen Urteil
entgegenkamen. Bei Rubens ist es die innige Zustimmung zu
dessen „nobler Lebensfülle", zu seinem Adel, seiner Gemessenheit,

zu dem leuchtenden Abglanz des Daseins in seinen
Landschaften, zu den gewaltigen naturgeschichtlichen Tragödien
seiner Tierstücke (II, 397), bei Rembrandt die reservierte
Haltung angesichts seiner Ablehnung des Studiums idealer,
gereinigter Formenschönheit, wie Kugler (II, 423) sagt (bezeichnend

der Zusatz Burckhardts, II, 430 : „ein Gastmahl in Em-
maus erreicht jedoch in den Charakteren wirklich einen
gewissen Adel, soweit dies bei Rembrandt möglich ist", oder II,
428: die zwar lebendig erzielte, aber „völlig gemeine" Auffassung

des Vorgangs im Bild des von den Philistern Überfallenen
Simson). Die Seiten über Dyck bereichert Burckhardt namentlich

in der Aufzählung der Werke (II, 416—418 Mitte).
Im vierten Kapitel (II, 438—466), das den Spanischen

Schulen gewidmet ist, fällt bei Zurbaran (II, 445, Z. 16 v. o. —
446, Z. 16 v. o.) der Zusatz auf, in dem Burckhardt, das Thema
aus dem Einleitungsabschnitt und seinem Murillo-Aufsatz 97

aufnehmend, die Bezüge zwischen dieser ekstatischen Andachtsmalerei

und dem restaurierten Katholizismus bloßlegt; bei
Velasquez (II, 448, Z. 1—5 v. o.) setzt er in wenigen Zeilen dem
etwas leblosen Bild bei Kugler einige verdeutlichende Lichter
auf („Allem Gesuchten steht er ferne; Gestalten und Bewegungen

sind durchaus leicht und bequem, das Individuelle geistvoll

und nobel gefaßt, und auch in der unmittelbarsten
Wirklichkeit alles Wüste und Grelle vermieden"). Bei Murillo kann

96 Vgl. bereits die früheren Äußerungen über Rubens und Rembrandt
GA. I, 140, 153; 160; 177 f. Brockhaus9 XII, 304—306; 58—59. Dazu:
Archiv für Kulturgeschichte a. a. O. 121 ff. Die „dämonische Gewalt der
Charakteristik" Rembrandts wird aber bei Kugler II, 484 ausdrücklich
hervorgehoben.

" Murillo a.a.O. S. 486 f.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 213

sich Burckhardt nicht versagen, dem Text Kuglers die eigenen,
aus wahrer innerer Begegnung mit dem Maler in Paris während
des Sommers 1843 erwachsenen Einsichten einzuarbeiten und
den Werkkatalog stark zu ergänzen. Die Vorliebe ist ganz sichtlich

und spricht sich in jeder Zeile aus. Der Ton der inneren
Hingabe ist gegenüber dem Aufsatz kaum gemindert: vielleicht
den ersten Maler seines Jahrhunderts möchte der Betrachter
Murillo wegen seiner Eigentümlichkeit nennen. „An äußerer
dramatischer Energie übertrifft ihn Rubens, an vielseitiger
Entwickelung der Form und an Größe des Styles sind ihm die
bessern italienischen Eklektiker überlegen, dagegen ist kein
Maler dieser großen Zeit so voll von ewig frischer, unversiegbarer

Inspiration, keiner so frei von leerer Prätension und
Nüchternheit*). Bei ihm ist die Leidenschaft, welche durch die
Kunst seines Jahrhunderts geht, in ihrer schönsten Form
ausgeprägt; sie ist Andacht, Liebe, Hingebung und süße, göttlich
naive Sinnenfreude geworden; sehr selten, nur wo der Gegenstand

es ausdrücklich verlangte, trübt der Fanatismus und die
Bigotterie diese reine Welt, niemals aber wird Murillo gemein
und roh. Er ergründet alle Tiefen des Naturalismus und taucht
doch immer gleich dem Schwan unbefleckt wieder empor...
Murillo ist allerdings Naturalist, und dem Geist der damaligen
spanischen Kunst gemäß mußte er es sein, aber er drang zu
einer sinnlichen Schönheit durch, welche verbunden mit dem
Ausdruck der Begeisterung alle Stilregeln zum Schweigen
bringt. Seine Gestalten sind nicht Ideale erhöhter Menschlichkeit,

wie diejenige Raphaels, — selbst durch ihre heiligste
Verzückung blickt irdische Bedürftigkeit hindurch, — aber sie
reißen die Seele hin, weil sie das schönste, üppigste Erdendasein
in unmittelbarer Verknüpfung mit dem Himmlischen darstellen.
Sie sind ganz durchglüht von Sensibilität, wie diejenigen Cor-
reggios, und dabei von Licht umflutet wie diese, aber es hat sie
ein edleres Gemüt erschaffen und die Devotion einer neuen
Zeit mächtig darin ausgedrückt" (II, 453). Noch im „Cicerone"

(GA. IV, 386) spricht Burckhardt von dem Wunder der
Farbe und der Wonne des Tones bei Murillo.

Das fünfte Kapitel (II, 466—481): Französische und
englische Historienmalerei gab zu größeren Einschüben keinen
Anlaß; erst wieder der zweite Abschnitt des IV. Buches: Die

*) In diesem Betracht kann man Murillo wohl den Raphael seines
Jahrhunderts nennen. Mehrere Maler erreichen und übertreffen ihn in einzelnen
Beziehungen und in einzelnen Werken, aber keiner hat wohl so viele allgemein

ansprechende Gemälde hinterlassen als er.



214 Walther Rehm

Cabinetsmalerei des XVII. und XVIII. Jahrhunderts (II, 482—
563) verlangte einige Nachträge, vor allem im zweiten Kapitel;
es war der Landschaftsmalerei gewidmet, die Burckhardt
bereits in einem Artikel des Brockhaus (VIII, 541—543) dargestellt

hatte. Die Ausbildung der Landschaft in der Malerei des

17. Jahrhunderts nennt der Bearbeiter etwas eigentümlich Großes,

ja „ein kulturgeschichtliches Ereignis, welches, ähnlich den
gleichzeitigen Entwickelungen der modernen Musik, einen ganzen

Zeitraum charakterisieren hilft" (II, 519). Burckhardt mußte
darauf verzichten, der sehr schön empfundenen Darstellung
Claude Lorrains bei Kugler irgend etwas Nennenswertes
zuzufügen, sie war ihm völlig aus dem Herzen gesprochen. Ebenso
konnte er die Ausführungen über Caspar Dughet unverändert
stehen lassen. Lediglich den kurzen Abschnitt über den Marinemaler

van de Velde d. J. (II, 552) hat er beigesteuert und
dem dritten, Tierleben und Stilleben behandelnden Kapitel
einen kleinen Anhang (II, 562, § 339) beigegeben, in dem
mittelbar die Einzigartigkeit der niederländischen Stillebenmalerei
festgehalten wurde. Im übrigen aber stand ihm wohl gerade
dieser Kreis etwas fern. Wölfflin sagt mit Recht, daß sich
Burckhardt in der Welt der holländischen Kleinmeister weniger
heimisch gefühlt habe 98.

Im letzten und fünften Buch: Übersicht der neuern Malerei
(II, 564—591) ist die überarbeitende Hand Burckhardts kaum
mehr zu spüren. Lediglich die Einführung zur „klassischen
Periode" (II, 564—565 oben) und der kleine Absatz unten auf
Seite 584 gehören ihm. Die „Allgemeinen Bemerkungen über
die gegenwärtigen Verhältnisse der Kunst zum Leben", mit
denen Kugler die erste Auflage (II, 318—362) abgeschlossen
hatte, wurden nicht wieder aufgenommen. Es folgen Nachträge
zu den beiden Bänden (II, 592—596) und, in dieser Form neu
gegenüber der ersten Auflage, ein ausführlicheres
Literaturverzeichnis (II, 597—605), weiterhin eine kurze Übersicht über
die wichtigsten Schulen, ein Orts- und Namensverzeichnis, auf
das Kugler anscheinend besondern Wert legte; denn er spielt
in seinem Widmungsschreiben an Burckhardt zum ersten Band
seiner „Kleinen Schriften" auf diese seine Leidenschaft für gute
Register und die erforderliche Resignation bei solcher Registerfabrik

launig an 99.

93 Wölfflin a.a.O. S. 141.

99 Kugler, Kleine Schriften I, VI.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 215

III.
Sofort nach Beendigung der Arbeit am „Handbuch der

Geschichte der Malerei", vermutlich im Juni 1847, wendete
Burckhardt sich der noch verbleibenden restlichen Aufgabe zu,
der Durchsicht und Vervollständigung des „Handbuchs der
Kunstgeschichte". Kuglers Vorwort datiert vom 15. September,
das Burckhardts aus Berlin vom Oktober 1847 (eine kleine
Vorausdatierung, denn Burckhardt verließ Berlin nachweislich
am 30. September und traf am 10. Oktober in Rom ein). Er
berechnet hier die beigefügten Zusätze etwa auf den zehnten
Teil des Ganzen, und betont, daß er sich dabei an den Maßstab
und die Darstellungsweise der ersten Auflage nach Kräften zu
halten gesucht habe 10°. In der Tat tritt in diesen Zusätzen das

eigentliche Temperament des Bearbeiters nicht so deutlich
heraus wie in der von ihm geleisteten Neufassung der Malerei-
Geschichte. Das liegt zumeist wohl an dem außerordentlich
weitgespannten Rahmen des Werks, das nichts geringeres als eine
Weltkunstgeschichte im Grundriß sein wollte, und an der damit
verknüpften Tatsache, daß Kugler und nach ihm Burckhardt
für weite Strecken, besonders für die ganze außereuropäische
Kunst nicht aus eigener Anschauung urteilen konnten, sondern
auf die Publikationen und Darstellungen anderer, meist englischer

und französischer Forscher angewiesen waren. Zudem,
blieb infolge des außerordentlich gedrängten Darstellungsstils
nur wenig Raum, die eigene Ansicht deutlicher sprechen zu
lassen. Und dann trug dieses Werk vielleicht am stärksten das

Gepräge seines Schöpfers. Es war der erste kühne Wurf des
Universalkunsthistorikers Kugler, wohl dessen Lieblingsbuch, das

er denn auch später, in der dritten Auflage, 1856, wieder selbst
in die Hand nahm, freilich ohne die Umarbeitung ganz
vollenden zu dürfen. Auch hier bedurfte es nach dem Tod des
Verfassers, 1858, der Mithilfe Burckhardts.

Das „Handbuch der Kunstgeschichte" gibt das Neue in der
Auffassungs- und Darstellungsweise Kuglers, seine Fähigkeit
zur überschauenden Gliederung weiterer Räume und zur
Beherrschung beträchtlicher Stoffmassen besonders deutlich zu
erkennen. Der Bearbeiter hat sich, im Unterschied zum Malerei-

100 So auch noch später bei Roth, Aktenstücke S. 44. — Zur Arbeit
am Handbuch der Kunstgeschichte: Briefe an Kinkel a.a.O. S. 140, 146;
und der bei Schulenburg a. a. O. bei S. 240 faksimilierte Brief Kuglers
an Duncker vom 19. 5. 1847, in dem dieser schreibt, Burckhardt werde
in etwa vier Wochen mit der Geschichte der Malerei fertig sein und dann
sich sofort an das Handbuch machen.



216 W a 11 h e r R e h m

Handbuch, wirklich nur auf „Zusätze" beschränkt und nirgends
tiefer in die Anlage und den Bau des Ganzen eingegriffen.
Nur so ist es zu erklären, daß binnen knapp eines Vierteljahrs
die erforderliche Arbeit bewältigt war. Man möchte bezweifeln,
daß sie dem jungen Gelehrten eine sonderliche Befriedigung
gewährt habe, er war hier doch zu stark in eine unvermeidbare
Systematik hineingezwungen; er konnte nur eine, freilich
meisterlich angelegte Straße noch einmal rasch verfolgen, aber nur
sehr selten sein eigenes Gefühl in dieser fast erdrückenden,
wenn auch beherrschten Stoffsammlung sprechen lassen.

Die Hand Burckhardts wird, abgesehen von einigen Ein-
schüben in die Darstellung der mexikanischen Kunst, sichtbar
erst im 5. Kapitel (Die Kunst bei den alten Völkern des
westlichen Asiens). In ihm erweitert er den die Denkmäler von
Assyrien und Babylon behandelnden Abschnitt um zwei
Paragraphen, § 4 (Die neuem Entdeckungen in der Gegend von
Ninive) und an Hand der neuen ausländischen Literatur § 5

(Styl der assyrischen Plastik, S. 71—76). Hier versucht Burckhardt,

auf Grund des bis dahin bekannt gewordenen Denkmälerbestands,

die assyrische Plastik in ihrer Eigenart zu fassen, sie

von der ägyptischen abzuheben und sie als Vorstufe der persischen

Plastik zu begreifen. Er tut es genau, sachlich, mit
bemerkenswertem Willen, sich dem fremden Kunstausdruck
objektiv zu nähern, auch hier das Stilbild zu gewinnen, wie zuvor
etwa schon in dem Brockhaus-Artikel „Indische Kunst" (VII,
423—425). Dem Abschnitt: Die Kunst unter den Phöniziern
(76—79) fügt Burckhardt die Beschreibung zweier Baudenkmäler

bei (S. 78—79), von denen er das eine, den Turm der
Riesen auf der Insel Gozzo bereits schon früher nach Gailha-
baud bearbeitet hatte101; das andere ist der Bau Hagiar-Chem
auf Malta.

Ebenfalls neu ist der Abschnitt E: Die Kunst der
kleinasiatischen Völker (S. 97—102). Auch er wird geschrieben auf
Grund neuerer englischer und französischer Werke; er behandelt

die Denkmäler von Phrygien, Lycien und die kleinasiatische

Skulptur, mit deutlichem Hinblick auf die griechische
Kunst. Diese selbst wird nur mit einigen kurzen Zusätzen
versehen, ebenso die Kunst der Etrusker und der Abschnitt über
römische Architektur. Dem Schluß der römischen Kunst fügt
Burckhardt einen Anhang hinzu: Die Kunst des Sassaniden-
reiches (S. 315—318) und teilt ihn nach Architektur und

Skulptur, an Hand der Darstellungen anderer Forscher; er faßt
101 Über Burckhardts Arbeit an diesem Werk vgl. den Anhang.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 217

sie „als Spiegelbild einer ritterlich-kriegerischen, um einen
despotischen Hof gescharten Nation, welche von der Kunst
weniger eine Veredlung des Lebens, als einen symbolischen
Ausdruck ihres nationalen Ausdrucks verlangt zu haben scheint,
sich aber dabei aufdie ausländische Form angewiesen sah" (318).

In den nächsten Abschnitten, die von der altchristlichen
Kunst berichten, stammen von Burckhardt einige Einschaltungen

zum christlichen Zentralbau, zu den Monumenten von
Ravenna, vor allem zu S. Apollinare in Classe, das der
Bearbeiter erst kurz zuvor hatte kennen lernen (S. 346), und
eine kurze, aber bezeichnende Bemerkung zu San Lorenzo in
Mailand (S. 347), deren „ruhige Schönheit" es ihm auch
noch später im „Cicerone" (GA. III, 50) angetan hat, und,
von kleineren Nachträgen abgesehen, die Darstellung der
armenischen und georgischen Architektur (S. 369—375), die als
Abzweigung des byzantinischen Baustils erklärt wird: sie weisen

Bauwerke auf, „welche sich bei einem durchgehend kleinen
Maßstab doch in Betreff der Konzeption manchen gleichzeitigen
abendländischen kühnlich zur Seite stellen lassen" (S. 369).
Nach zahlreichen verstreuten Zusätzen und Werkvervollständigungen

102 zur byzantinischen und zur islamischen Kunst, zu
den romanischen Bauten in Italien, vor allem zu den Bauten
der Normannen und Hohenstaufen in Unteritalien (S. 452—453),
in Spanien, Frankreich (S. 465—546) und besonders in Deutschland,

vor allem für die Nieder-Rheingegend (S. 484—469), zur
romanischen Skulptur (mit der Anmerkung auf S. 502, 503, 504
über ihr Verhältnis zum byzantinischen Stil), zur gotischen
Kirchenbaukunst und ihrer Skulptur und Malerei in allen
europäischen Ländern greift Burckhardt ein erst wieder zu Beginn
des 15. Kapitels, das die moderne Baukunst bis gegen Ende des
18. Jahrhunderts umfaßt, und zwar mit einem Zusatz zur
Vorbemerkung (S. 660, Z. 3 v.o. bis 661, Z. 7. v. o.). In ihm kommt
er bezeichnenderweise wieder auf sein großes, schon im „Handbuch

der Geschichte der Malerei" berührtes Thema, die
abwägende Wertung von nordischer und südlicher Kunst, hier der
neueren Architektur in Italien um 1500 gegenüber dem rein-
germanischen, d. h. gotischen Stil. Burckhardt sieht zwar, wie
sein Lehrer Kugler, in diesem gotisch-germanischen Stil den
eigentlichen und allein streng organischen Stil, auch noch im

102 Die sehr minutiöse und langwierige Einzelaufzählung der
zahlreichen, sich überwiegend nur auf neuen Stoff beziehenden Zusätze und
Einschöbe Burckhardts darf hier beiseite gelassen werden. Das Wichtigere
wird im Text jeweils vermerkt.



218 W a 11 h e r R e h m

„Cicerone" und später in der „Kunst der Renaissance", aber
er möchte doch auch das Fruchtbare, Andere des neuen,
südlichen Architekturausdruckes zu Wort kommen lassen: es

spreche selbst neben jenem reingermanischen Stil mit all seiner
Hoheit und Fülle doch auch manches zu Gunsten dieser
modernen Architektur, mochte sie auch gegenüber dem
organischen, unmittelbaren und unabgeleiteten Stil des Nordens
als nur mittelbar und abgeleitet gelten. Hätte die moderne
Baukunst, so heißt es in einem anderen Einschub (S. 662), sich
späterhin nicht einem vorgeblich antiken, in der Tat aber
einseitig von einer geringen Anzahl antiker Gebäude abstrahierten

Kanon gefügt, so würde sie neben den schönen rhythmischen
Verhältnissen auch einen lebensvollem und schönern Organismus

des einzelnen beibehalten und weiter ausgebildet haben.
Wenn der germanische Stil für Burckhardt den Rhythmus

der Bewegung ausgebildet hat, so der an sich sekundäre,
unorganische, aber zum Organischen mehr und mehr
vorstoßende Stil der Renaissance den Rhythmus der Massen —
später, in der „Kunst der Renaissance" wird treffender von
Raumstil gesprochen, die Gegenüberstellung: Rhythmus der
Bewegung und Rhythmus der Massen aber beibehalten 103 — „eine
neue Schönheit der Verhältnisse, welche der germanische Stil
schon um seines Prinzips willen nicht in dieser Weise gekannt
hatte. Und dieser Vorzug konnte nur sehr geringen Teiles aus
dem Studium der antiken Bautrümmer hervorgehen, vielmehr
ist er eine der Aeußerungen jenes hohen Sinnes für Maß und
Schönheit, welcher jener Epoche der italienischen Kunst
durchdrang". Aber Burckhardt geht noch weiter und sagt: „In der
Folgezeit, als Barockformen aller Art die moderne Kunst
getrübt hatten, wirken noch sehr oft die harmonischen Verhältnisse

mit geheimnisvollem Reiz auf das Auge, ja jene Formen
selbst beleidigen beim unmittelbaren Anblick ungleich weniger
als z. B. im geometrischen Aufriß, weil sie den Verhältnissen
untertan und je nach Umständen sogar der Ausdruck eines

mächtigen individuellen Gedankens sind. Endlich hat dieser
Stil vor dem germanischen eine unbestrittene Vielseitigkeit voraus,

wie dies die Lebensformen einer neuen Zeit verlangten;
heilige und weltliche Gebäude, Fassaden und Binnenräume
erhalten die jedesmal passende Ausbildung, nur daß diese nicht

103 Vgl. GA. VI, 43, 45, 86 f. GA. II, 114 f.; 120, 123, 127, 153,
266. Dazu Wölfflin GA. VI, XXI ff. Außerdem O. Höver, Organischer
Stil und Raumstil. Zwei architekturgeschichtliche Grundbegriffe J. Bs.

Neue Züricher Zeitung 26. und 27. Mai 1922.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 219

mehr der Ausdruck einer organisch entfalteten Bewegung,
sondern nur eine mehr oder weniger geistreich erdachte, mehr
oder weniger harmonisch gestaltete Dekoration ist, welche die
architektonische Masse bedeckt101". Während Burckhardt in
diesen Sätzen, die die Waage deutlich zugunsten des Südens
sich neigen lassen, das neue verdeutlichende Stilwort „Renaissance"

noch nicht gebraucht, spricht er innerhalb der Handbücher
zum ersten Mal von „Renaissancestil" in engerem Sinn in einem
Zusatz, der die moderne Architektur außerhalb Italiens berührt
(S. 678) lü5. Er wendet damit den Stilbegriff in ganz der gleichen

Weise an wie schon früher in den „Kunstwerken der
belgischen Städte" und dann 1846/47 in dem Artikel Renaissance

des Konversationslexikons von Brockhaus (XII, 62—63) :

nämlich in der Hauptsache zur Bezeichnung eines anmutig
spielenden Dekorationsstil, der die Folge eines ersten südlichen
Anstoßes ist und sich noch den germanischen Grundformen auf
harmlose Weise anschließt — „manches der Art ist barocke
Mischung germanischer und moderner Bestandteile, manches
aber auch von höchster Eleganz". Burckhardt ist also hier noch
weit entfernt, die Renaissance als ein übergeordnetes kunst-
und kulturgeschichtliches Phänomen, als eine Art von Weltstil
zu fassen, er distanziert sich sogar von dem Ausdruck und
spricht von einem „sog. Renaissance-Stil", etwa in Frankreich
(S. 678, Anm. 1).

Im übrigen fällt auf, daß Burckhardt auch sonst in beiden
Handbüchern fast völlig ohne die Stilbezeichnungen „Renaissance"

oder „Barock" auszukommen versteht. So hat er zum
Beispiel in das ganze 17. Kapitel, das die italienische Kunst in
der ersten Hälfte des Cinquecento zum Thema hat, das Wort
Renaissance nicht eingeführt, obschon hier doch dauernd von
der Sache Renaissance gesprochen wird.

Die folgenden Abschnitte, die die moderne Architektur in
Frankreich, Spanien, Deutschland, England und in den Niederlanden

besprechen (S. 679—686), stammen von Burckhardt
und übernehmen nur ganz weniges aus dem Text Kuglers.

10i Dazu die neueingefügte bezeichnende Stelle über Palladio (S. 674) :

„Nur war es allerdings ihm so wenig als irgend einem seiner Zeitgenossen
gegeben, sich über eine wenn auch edle und kraftvolle Dekoration hinaus
zu einem vollkommenen architektonischen Organismus zu erheben. Für
Aufgaben aller Dimensionen und Gattungen aber fand Palladio neue und
geistvolle Lösungen; seine Werke haben ein Gepräge von Würde, welches
nicht bloß in den antiken Formen liegt, sondern die Schönheit der
Verhältnisse und der Disposition zum Grunde hat." Ähnlich GA. III, 313 ff.

"5 Dazu Philippi a.a.O. S. 139 ff. Kaufmann a.a.O. S. 104 ff.



220 Walther Rehm

Innerhalb der spanischen Baukunst wird geschieden zwischen
einer unglaublich reichen und prachtvollen Frührenaissance
und einem schweren imposanten, sog. klassischen Stil, dessen

vollständiger Sieg über die Renaissance jedoch erst gegen Ende
des 16. Jahrhunderts falle. „Eines freilich, was die Renaissance
Überhaupt nur in beschränktem Maße leistet, nämlich den
durchgeordneten Organismus der Form, darf man hier weniger
suchen als irgendwo, dafür ist aber die spanische Renaissance
die kühnste und freiste, man möchte sagen, die leidenschaftlichste;

keinen architektonischen Gegenstand gibt es, den sie
nicht in lebendig überquellenden Schmuck zu verwandeln wüßte.
Maurische und germanische Formen nimmt sie massenweise
in sich auf und bildet daraus mit spielender Leichtigkeit etwas
Neues, was durch innere Vitalität und Lebenslust selbst da
hinreißt, wo es nahe an das Barocke und Sinnlose streift. Der
Zustand Spaniens unter Ximenes und Karl V. kann ohne diese
Bauten nicht vollkommen gewürdigt werden" (S. 682).

In die Ausführungen über die deutsche Renaissancebaukunst
schob Burckhardt nur die Bemerkung über das Belvedere in Prag
ein (S .685)—es gehöre zu dem Anmutigsten in dieser Gattung
— und über den Ott-Heinrichs- und Friedrichsbau in Heidelberg

und über zwei weitere Denkmäler in Mainz und Köln.
Aber irgend eine nennenswerte Vervollständigung der ganzen
süddeutschen und österreichischen Barockbaukunst, die Kugler
auf einer knappen halben Seite behandelte, hat auch Burckhardt
nicht zu geben. Nach der Aufzählung einiger Namen und Werke
von Fischer von Erlach, Neumann — das besonders prachtvoll
wirkende Treppenhaus der Würzburger Residenz hebt der
Bearbeiter noch eigens hervor — heißt es in beiden Auflagen nur:
„U. a. m." 10(i. Aber Burckhardt fühlt dann doch das etwas Dürftige

dieser Auskunft; er hängt noch einen kleinen Abschnitt
an, in dem er, ähnlich wie in dem Beitrag zum Lexikon (XII,
194), den sog. Rococostil betrachtet. Da heißt es (S. 686 f) :

„Die Grenzen dieses Buches erlauben uns nicht, auf all die
Nuancen des Styles einzugehen, welche in den genannten und

106 Auch innerhalb des Konversationslexikons von Brockhaus fällt
die Barockarchitektur Süddeutschlands und Österreichs fast ganz aus, ein
Artikel: „Jesuitenstil" (VII, 617) ist kein Ersatz; vgl. Rehm a.a.O.
S. 118 ff. Später hat Burckhardt in Vorträgen sich wiederholt mit dieser
Barockbaukunst beschäftigt: 1864 spricht er über Fischer von Erlach, 1877

über den Rokoko, und noch 1890 über Barockbaukunst: GA. XIV, 511,
513, 514. Ganz unzureichend sind die Abschnitte über Burckhardt in der
Dissertation von E. Padtberg, Die Beurteilung der Barockarchitektur, Münster

1932, S. 3 ff.; 12 ff.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 221

andern Architekturen des siebenzehnten und achtzehnten
Jahrhunderts offenbaren, und welche man als spanischen Barockstyl,
als Jesuitenstyl, als Kapuzinerstyl usw. zu bezeichnen angefangen

hat. Nur der letzten Blüte der modernen Architektur vor
der Wiedererweckung des klassischen Styles, dem sog. Rococo,
muß hier seine besondere Stelle angewiesen werden. Derselbe
besteht in einer mehr oder weniger vollständigen Befreiung
des Ornamentes von dem architektonischen Organismus; er ist
das unabhängig gewordene Leben der Dekoration. Dies Leben
aber verträgt sich nicht nur mit einer möglicherweise sehr
bedeutenden Schönheit der Verhältnisse, sondern es entwickelte
auch in sich eine, ob oft auch kokett gaukelnde, so doch nicht
selten durchaus folgerechte Eleganz, welche die neuerlich so
vielfach versuchte Nachahmung weder immer zu verstehen,
noch zu erreichen vermocht hat. Ganz besonders die
Ausschmückung von Binnenräumen gelang diesem Styl oft in einer
Weise, welche Staunen erregt. Mit den klassischen
Grundformen, welche bei all ihrer barocken Umgestaltung doch diesen

Styl vor dem Versinken in das Sinnlose und Wüste schützten,
kombiniert sich hier eine Verzierung von willkürlichem Laubwerk,

Muscheln, Cartouchen, Frucht- und Blumenschnüren, kleinen

figürlichen Sinnbildern u. s. w., welche mit vollkommener
Überzeugung und Sicherheit vorgetragen, ein fest geschlossenes
malerisches Ganzes bildet, — eine Eigenschaft, welche manchen

spätem Bauten von reinstem Detailstyl vollkommen abgeht. —
Man kann hinzusetzen, daß bei manchen Gebäuden des Rococo-
styles sogar die architektonische Komposition selbst nach den
Gesetzen der Dekoration, der malerischen Wirkung entworfen,
ja, daß hier das Prinzip des Malerischen in der Architektur zu
seiner entschiedensten, ob allerdings auch einseitigsten Äußerung
gelangt. Ein Hauptbeispiel liefert der Zwinger zu Dresden."

Solche Sätze zeigen die jugendliche Schmiegsamkeit des
künstlerischen Urteils. Zwar legt Burckhardt aus einer inneren
Verwandtschaft, die er mitunter wohl aus einem verdünnten
Tropfen italienischen Bluts sich zu erklären suchte107, auch
hier den klassischen Maßstab zugrunde, er wird dabei doch
nicht doktrinär, er hält sich den Blick für das Schöne auch
dort frei, wo es einem Boden entwächst, der an sich jenen
Prinzipien klassisch-goethischer Aesthetik widersprach (nur
Beleidigungen des Schönheitssinnes gegenüber blieb er
eingestandenermaßen hart108). Zeitweise, besonders im „Cicerone", im

i»' Briefe an Preen, München 1922, S. 167.

"S Briefe an einen Architekten (Alioth), München 1912, S. 173.



222 Walther Rehm

Entwurf der dort gebotenen „Physiognomie des Barockstils"
(GA. III, 323) vermochte Burckhardt das Großartig-Neue am
„Barocco", am „italienischen Hoffartsgeschmack", wie Mörike,
Burckhardt in manchem verwandt und darum von diesem auch
höchlichst geschätzt, sich einmal ausdrückt109, nur zögernd,
nur mit Vorbehalten anzuerkennen, allein diese Vorbehalte
wichen mit den Jahren, ungefähr seit 1870, angesichts der Bauten,

Treppen, Innenräume und Deckenmalereien süddeutscher
und österreichischer geistlicher Residenzen und Bischofssitze,
wie Würzburg, Bamberg, Bruchsal, Feldkirch, Innsbruck, einer
steigenden, entzückten Bewunderung. Sie ließ Burckhardt etwa
vom prächtigsten, heitersten Barocco oder vom herrlichsten
Rokoko sprechen und ihn im Barock selbst das Haupt- und
Endresultat der ganzen bisherigen Architektur, in der „vorgeblichen

Ausartung" geniale letzte Konsequenzen und Fortschritte
des Stils fassen. Das war, wie Wölfflin bemerktno, eine

Entspannung, doch nicht etwa ein völliger Frontwechsel im Urteil. —
Was Burckhardt schließlich in diesem und den folgenden
Abschnitten noch zu ändern oder nachzutragen hat, beschränkt sich

nur auf Vervollständigung des Materials, nirgends mehr werden
grundsätzliche Fragen berührt.

Auch das „Handbuch der Kunstgeschichte" erschien in

Lieferungen. Ob Burckhardt die Korrekturen selbst gelesen hat,
steht nicht fest, fast möchte man es verneinen, denn er war ja

109 Mörike an Hartlaub am 4. 5. 1844: in: Freundeslieb und Treu.
Briefe Mörikes an Hartlaub, Leipzig 1938, S. 211.

uo Vgl. an Alioth S. 7, 11, 15, 19, 35—38, 49 f.; 61, 76, 171,

191, 193. Briefe an Preen, S. 11. 44, 168. — Dazu GA. XII, 139. Wölfflin
II, XXII, XXIV. A. Lichtwark, Die Seele und das Kunstwerk, Berlin 1911,
S. 24 berichtet von seinem unauslöschlichen Eindruck, als ihm Burckhardt
gestand, wie widerwärtig ihm einst alle Kunst der Spätrenaissance, des

Barock und Rokoko gewesen sei. Aufschlußreich ist auch eine

Bemerkung von Nietzsches Freund P. Gast, der Burckhardt selbst in Basel

wiederholt in Vorlesungen gehört hat; nachdem er Nietzsches Erklärung
des Barockstils in „Menschlich-Allzumenschliches (II. 144; I, 219 gelesen
hatte, äußert er, er wünsche sehr, daß Burckhardt (der einzige
wahrscheinlich, der es mit Geist und entsprechender Kenntnis wagen dürfte)
auch eine Cultur des Barocco schriebe. Briefe P. Gasts an Nietzsche,
ed. A. Mendt, München 1923, I, 74 vom 11.4.1879. Nietzsche geht auf
diesen Gedanken nicht ein. In der dritten Auflage von Kuglers Handbuch

der Kunstgeschichte 1858, II, 589 Anmerkung hatte Burckhardt, wenn
auch an etwas versteckter Stelle für die Barockbaukunst ein gutes Wort
eingelegt. S. unten S. 55. — Vgl. auch S. Christ a. a. O. S. 165 ff. und
die Barockthemata der Vorträge, verzeichnet in GA. XIV, 511 f.; als wichtige
Ergänzung die Seiten über die Kultur der Gegenreformation und des

europäischen Barock in GA. VII, 344 ff; 367 390.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 223

weit entfernt von Berlin und Stuttgart — in Rom. Aber er hat
aus Rom mit anderm einen längeren Nachtrag eingeschickt
(S. 899—902), eine „gedrängte Übersicht der wichtigern Skulpturen

Roms aus dem 15. Jahrhundert", wie sich ihm dieselbe bei
Betrachtung des Stiles ergeben hatte. Daß sich Burckhardt
gerade während des neuen römischen Aufenthaltes mit der
Skulptur eingehend beschäftigte, geht aus dem in Rom
geschriebenen und noch vom Dezember 1847 datierten „Andeutungen

zur Geschichte der christlichen Skulptur" hervor, die im
folgenden Jahr im 29. Jahrgang des „Kunstblattes" (Nr. 33
und 35) veröffentlicht wurden. Jene Anhangsübersicht, die in
ihrer relativen Ausführlichkeit eigentlich nicht zur Art des
Handbuchs paßt, verzeichnet im wesentlichen die römischen
Werke von Paolo Romano, Pollajuolo, Mino da Fiesole und
seinen Nachfolgern und von Sansovino; dazu wird eine Reihe
von römischen Grabmälern unbekannter Meister erwähnt.
Burckhardt sucht an der gleichbleibenden Aufgabe, hier des

Grabmals, das Stilbild im ganzen während eines bestimmten
Zeitraums zu gewinnen. So sind denn auch diese knappen
Ausführungen teils wörtlich, teils in leichter Überarbeitung und
Umstellung in die entsprechenden Abschnitte des „Cicerone" (G. A.
VI, 28—31, 17, 19, 22, 51 mit Anm. 3) übergegangen. Hier
heißt es dann: die Gleichartigkeit des Inhalts dieser
Grabplastiken, der doch hundertfach variiert werde, errege das
tröstliche Bewußtsein einer dauernden Kunstsitte, bei welcher
das Gute und Schöne so viel sicherer gedeihe als bei der
Verpflichtung, stets originell in neuerem Sinn sein zu müssen (G. A.
IV, 29). An solch kleinem Zug erkennt man sehr schön die
Vertiefung der kunsthistorischen und menschlichen Einsichten.
Das Material hatte schon jener Anhang zum fremden Handbuch

bereitgestellt, den Sinn und das Bleibende der Erscheinung
gibt erst das eigene Handbuch von 1855. Am Rand noch dies:
die beiden „lieblichen Mädchenbüsten" an den Gräbern der
Familie Ponzetti in S. Maria della Pace, die schon das Handbuch
(S. 901) benennt, kehren wieder im „Cicerone" (die lieblichsten
Mädchenköpfe, GA. IV, 30) und werden noch nach
Jahrzehnten in den Reigen der anmutigen und unermüdlichen
Kunstbetrachtung dieses „freundlichen Führers" durch die „reichen
Auen der großen Kunst" aufgenommen (GA. XIII, 310).

IV.
Was bereits von der sehr umfangreichen, verschwiegenen

Arbeit Burckhardts am Konversationslexikon von Brockhaus



224 Walther Rehm

gesagt werden konnte, daß sie nämlich bis zu einem gewissen
Grad die unverhältnismäßig rasche und bewundernswürdige
Durchführung der Arbeit am „Cicerone" erst ermöglicht hat
und erklärt, das gilt noch in erhöhtem Maß von der Arbeit an
den beiden Werken Kuglers und von der Bewältigung der in ihr
gestellten gesamtkunstgeschichtlichen Aufgabe. Ihre Lösung war
mit eine Grundlage und Vorbedingung des „Cicerone". Sie

gehört zur Vorgeschichte dieses Buches. Über die entsagungsreiche

Arbeit an dem fremden Handbuch geht der Weg zum
eigenen Lebens- und Stationenbuch. Das eine läßt sich vom
anderen nicht mehr trennen, und die Behauptung wird von
allen Seiten erhärtet: daß ohne Kugler Burckhardt den „Cicerone"

nicht hätte schreiben könnenul. Er war hier aufgefordert,

sich seiner eigenen Kräfte zu versichern, gleichsam
Heerschau über sie zu halten. Tatsächlich bedeutete „die Notwendigkeit,

das gesamte kunstgeschichtliche Gebiet mit der vollen
Verantwortung des Autors durchzuarbeiten, einen zweiten,
nochmaligen Studienabschluß höchsten Grades für den jungen
Gelehrten112". Erst im „Cicerone" ist Burckhardt dann innerlich
und äußerlich völlig frei, Herr im eigenen Reich, auf der Höhe
und in der Mitte seiner Kräfte, mit der Möglichkeit, sich klar
und entschieden ohne Rücksicht und Bindungen auszusprechen
und die mächtige Kunstvision der abendländischen Völker
nacherlebend zu gestalten.

Im ganzen ist die Bearbeitung der beiden Werke Kuglers
das Dokument eines Übergangs, der beginnenden
Interessenverlagerung vom Norden zum Süden; sie gewinnt daher auch

biographische Bedeutung für Burckhardt. Mag der Übergang
und die ihm unlöslich verbundene sehr schwere Auseinandersetzung

zwischen Norden und Süden, Kunst des Mittelalters und
Kunst der Renaissance auch erst im „Cicerone" selbst
abgeschlossen, mag erst hier das „falsche objektive Geltenlassen"
aller Dinge durch betonte, mitunter einseitige Stellungnahme
ersetzt worden sein, der Ansatz zu dieser Haltung, d. h. das
allmähliche Übergehen von einem zum andern, wird mit allen,
einem solchen Übergangsstadium eigentümlichen Schwankungen
und Unausgeglichenheiten gerade in den Bearbeitungen der
Handbücher Kuglers sehr deutlich. Vor allem: die Vorliebe für
den Süden, die Affinität zu ihm, war unbeschadet aller Liebe
zum heimischen Norden, aller Affinität zu jedem Schönen,

m Wölfflin GA. III, S. XIII.
112 E. Rothacker, J.B. in: Die Großen Deutschen, Berlin 1936, III,

620—635; bes. S. 623.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 225

bereits wirksam. Durch „unablässiges Parallelisieren der Facta"
war die Gegenüberstellung von harmonischer südlicher und
disharmonischer nördlicher Kultur- und Kunstentfaltung gewonnen
und als fruchtbare „polare Spannung" für immer festgehalten

113. Die völlig eindeutige Auswirkung der entscheidenden
Akzentverlagerung, der Umstellung von dem Norden auf den
Süden in allen Bereichen, im Geschichts- und im Kunstgeschichtsbild

wird freilich — das war schon gesagt — erst im
Jahrzehnt zwischen 1846 und 1856 ganz sichtbar, aber — und
darauf kommt es an — im Ansatz ist sie sehr deutlich schon
1846 vorhanden. Sie nimmt ihren Ausgang vom ersten römischen

Aufenthalt, von dem Burckhardt ja bekannt hat, er habe
ihm für tausend Dinge einen ganz neuen Maßstab gegeben. Und
der zweite römische Aufenthalt sollte ihn darin nur noch
bestärken.

Der innere und biographische Gewinn dieser mühseligen
und entsagungsreichen Berliner Monate läßt sich also deutlich
fassen. Der eigentlich erhoffte äußere blieb aus, abgesehen von
dem Honorar, das dem Bearbeiter von Kugler in der ganzen
Höhe von 400 Thlr. abgetreten wurde 1M. Kugler hatte seinem
jungen Freund in jenem Brief, der diesen zur Übernahme der
Arbeit an den beiden Handbüchern aufforderte, eine freilich erst
zu schaffende „Halbprofessur an der Berliner Kunstakademie"
mit einstweilen 500 Rthlr. Wartegeld in Aussicht gestellt. Nicht
zuletzt diese Aussicht hatte Burckhardt, der sich in seiner Vaterstadt

Basel damals noch unbefriedigt fühlte, zur Annahme des

„Quasirufs" ermuntert. Zwar die vertrauliche Zusage des
Ministers Eichhorn hatte Kugler sich bereits erwirkt, aber, wie es

zu gehen pflegt, die Sache zerschlug sich. Burckhardt konnte
noch im Dezember 1846 an Kinkel berichten, für sein weiteres
Auskommen schienen gute Aspekte da zu sein, der Minister,
habe sich günstig über ihn geäußert. Er hatte sogar in einem
Schreiben vom 28. März 1847 an die Curatel der Basler
Hochschule der Vaterstadt gleichsam aufgekündigt und seine
Professur niederzulegen gewünscht, da die Zeit seiner Rückkehr
nach Basel zu ungewiß sei, als daß er um eine fernere Ver-

iis Dazu auch W. Kaegi, GA. V; XXIII, XXXI, XXXIII, XXXVIII.
Ders. J. B.: in Große Schweizer a. a .O., S. 5. Auch Dürr GA. I, LIV.
H. Bächtold, Gesammelte Schriften. Aarau 1939, S. 319: „1846 war
bereits das entscheidende Jahr der Wende [zur romanischen Seite .der
abendländischen Kultur] gewesen, dessen halbhundertjähriges Jubiläum
er deshalb noch in hohem Lebensalter (natürlich stille für sich) feierte".
Eine andere Ansicht bei Kaphahn a.a.O., S. 63 f; 65.

11* An Heyse a.a.O., S. 132 f., 174.

Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 4t. Band. 10



226 Walther Rehm

längerung des ihm gewährten Urlaubs einkommen dürfe. Noch
im Juli meldet Burckhardt dem Ratsherrn Heusler, seine
Aussichten in Berlin seien sehr gut und sozusagen sicher. Allein,
als dann die vaterstädtische Behörde durch Heusler ihn
ersuchte, die Professur beizubehalten, nahm Burckhardt das als
ein Zeichen des Wohlwollens an, um so mehr, als seine Berliner
Sache, wie er an Heusler am 21. August 1847 berichten mußte,
durch die Langsamkeit der Kunstakademie und die Ferienreise
des Ministers und des Königs auf die lange Bank geschoben
schien. Wenige Tage später, am 23. August, heißt es an Kinkel:
Eichhorn sei noch in den Ferien bis zum 10. September, seine
Sache rücke nicht — „ich fange an, zweifelhaft zu werden. Dem
Wartegeld gehe ich aus dem Wege, den 1. Oktober, wenn
nichts dazwischen kömmt, reise ich nach Rom115". Burckhardt
machte sich also auch äußerlich frei, indem er auf das Wartegeld

verzichtete, das ihn zumindest moralisch gebunden hätte.
Wohl nicht allzu schweren Herzens begrub Burckhardt diese
seine preußischen Pläne und Hoffnungen. Die Stadt war ihm
nicht angenehmer geworden und vor allem: die Sehnsucht nach
Rom nahm stündlich zu, er hatte, wie er noch zwei Jahre später,
1849, rückschauend bekannte, damals, als er in Berlin über
seinen Büchern im Sommer saß, einen wahren Heißhunger, bald
nach Italien zu kommen, in das „Kastanien- und Freskenland",
die „magna parens", wie er es später nannte, er war mit seinem

ganzen Wesen „lauter Sehnsucht nach dem goldenen Zeitalter,
nach der Harmonie der Dinge". „Ich oxe jetzt wie ein Pferd, ich

spare wie ein Harpax, ich gehe einher ohne alle Zierlichkeit,
denn es gilt die künftige Freiheit, es gilt den Durst dieser Seele

nach allem Schönen zu stillen, ehe ich von hinnen scheide."
„Eine griechische Statue kann mich ganz wehmütig machen."
Kugler bezeugte es am 17. September 1847 gegenüber Geibel:
„Burckhardt ist eigentlich nur noch mit einem kleinen Zehen
hier und im übrigen schon ganz in Italien." Und am 30.
September: „Burckhardt reist heute abend. Er geht nun doch und
trotz seiner brennenden Sehnsucht nach Italien in einer halb
melancholischen Sehnsucht von dannen. Möge er dort, wenn
auch nur vorläufig finden, was ihm behagt, hier hat er sich

auf keine Weise akklimatisiert116".
W Zum Vorhergehenden: an Kinkel a.a.O., S. 135, 148. Roth, Aktenstücke

S. 18 f; Corona IX, 1939, S. 105.
116 Vgl. die Stellen: bei Kaphahn a.a.O., S. 191; an die Schauenburgs

a.a.O., S. 94, 98 f; 105. Kugler an Heyse: Sonntagsbedage der
Basler National-Zeitung, 13. 12. 1931, Nr. 578. — An Heyse a. a. O.,
S. 103, 113, 126. Basler Jahrbuch 1914, S. 48.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 227

Tatsächlich verließ Burckhardt am 30. September abends
Berlin und eilte auf dem direkten Weg, ohne den Umwug über
Basel, über Wien und Triest nach Italien. Schon am 10.
Oktober, mittags gegen 2 Uhr, durfte er, der „Romano per
Sehnsucht", durch Porta del Popolo in der ewigen Stadt
einfahren117. Er brachte die feste Absicht mit, diesmal wenigstens
sein italienisch-römisches Dasein voll auszuleben, eine
Luftreinigung großen Stils, wie er an Kinkel schrieb, vorzunehmen
und einiges Gute zu produzieren. „Es wird diesmal keine
Vergnügungspartie ; Arbeit und Studium hängt daran 118." Noch fast
30 Jahre später sprach Burckhardt von der edlen Muße zu
wahrer Meditation, die er in jenem Winter 1847/48 in Rom
gefunden habe119. Eine der ersten Früchte solcher Meditation
waren, neben den Nachträgen für das „Handbuch der
Kunstgeschichte", die im Dezember 1847 niedergeschriebenen
„Andeutungen zur Geschichte der christlichen Skulptur", denen
man die gelöste Stimmung, das freie Aufatmen in Gegenwart
der großen Kunstwerke und auch die immer stärkere
Hinwendung zum Süden bei allem Willen zu gleichmäßiger Überschau

anmerkt. Er lebe in vergnüglichster römischer Laune, so
berichtete Kugler über Burckhardt an Geibel, im schönen Dolce
far niente (was freilich bei ihm ein niente sei) hin120.

Überdies wurde auch der zweite Aufenthalt des
„Modernitätsmüden" im „ewigen, unparteiischen, unmodernen, tendenzlosen,

großartig abgetanen Rom" erheblich gestört und ihm
auch diesmal das Ausleben seines römischen, italischen Daseins
unmöglich gemacht. Es waren die Vorboten des großen
Revolutionsjahres 1848, die Burckhardt, ob er wollte oder nicht,
bedrängten und ihm auch einige interessante Einblicke ins
politisch-revolutionäre Treiben Roms und des Kirchenstaats
gestatteten, in dem eben Pio nono die Herrschaft angetreten
hatte. In Berichten für die Basler Zeitung hat Burckhardt seine
Eindrücke sogar sehr lebendig, wenn auch sehr distanziert,
niedergelegt121; aber die Ruhe und die Sammlung zum
Arbeiten waren doch erheblich beeinträchtigt. Da außerdem im
Februar aus Berlin von Kugler die endgültige Absage kam, auf

ii' H. Trog, J. B., Basel, 1898, 57.
"8 An Kinkel: a.a.O., S. 137, 148.
119 Kaphahn, S. 372. Vgl. an Kinkel a.a.O. S. 131: Harmonie

aller Kräfte während des ersten römischen Aufenthalts.
120 Sonntagsbeilage der Basler Nationalzeitung 1931. Nr. 578: Brief

vom 18. 1. 1848.
121 Neuaufgefunden und neugedruckt von M.Burckhardt: Rom 1848.

Berichte von J. B., in Corona IX, 1939, S. 105—127, 207—233.



228 W a 11 h e r R e h m

der andern Seite aber Basel den jungen „gelehrten Mitbürger"
wieder an sich binden wollte und ihm durch den Ratsherrn
Heusler im März 1848 eine kombinierte Stellung als Lehrer
am Pädagogium, als Konservator und als Universitätsprofessor
anbot, sagte Burckhardt unbedenklich zu und erbat sich
zunächst nur noch bis Juli des Jahres Urlaub 122. Da die politischen

Verhältnisse ihn im März in Rom abzuschneiden drohten,
machte er sich zeitig, Anfang April, auf den Heimweg und
reiste gemächlich durch Umbrien und Toscana nach Genua
und von dort über Mailand nach Basel, wo er am 9. Mai, nach
fast zweijähriger Abwesenheit, wieder eintraf: die Sehnsucht
nach dem Süden, nach Rom unverlierbar und stärker denn je
im Herzen, einer dunklen, unbeglückten Zeit entgegengehend,
da er freiwillig vereinsamt unter seinen deutschen
Jugendfreunden dastand und spürte, wie sehr er sich von ihnen durch
Schicksal und Anlage entfernte. Dereinst wollte er wieder als
ein Pilgrim über die Alpen pilgern — „vielleicht lebe ich dann
als Bettler im Süden. Diese Jahre der dumpfen Leidenschaft
werden ja wohl auch vorübergehen123". Sie sollten sich im
Lebensbuch des „Cicerone" später herrlich klären. In ihm durfte
Burckhardt sein eigenes, sehr entschiedenes, hochpersönliches
Bild des ganzen abendländischen Kunstverlaufs bieten, in ihm
sein eigenes Handbuch geben, nachdem er zuvor den Dienst
an andern, an denen Kuglers, so hingebend geleistet, in diesem
Dienst so vieles gelernt hatte. Kein Wunder also, daß Burckhardt

dieses sein Lebensbuch dem älteren Freund vor aller
Augen in die Hand legte, als Zeichen eines noblen und schöpferischen

Dankes, der den Beschenkten gleichermaßen wie den
Schenker ehrte. Der „Cicerone" brachte seinem Verfasser die
erste feste Lebensstellung, das kunsthistorische Ordinariat an
dem damals neugegründeten Eidgenössischen Polytechnikum
in Zürich. So sehr das Werk an sich den Verfasser empfahl,
Kugler hat doch mit leiser Hand bei der Wahl Burckhardts
mitgewirkt.

Soweit Burckhardt überhaupt je einen Dank von Kugler
für seine einst geleistete Arbeit an den Handbüchern erwartete,
hatte er ihn auf schöne sichtbare Weise erhalten in jener schon
erwähnten Widmung, mit der der frühere Lehrer und Freund
ihm den ersten Band seiner „Kleinen Schriften" 1852
übersandte (Burckhardts Cicerone-Widmung war gleichsam die
Antwort). Aber Kugler dankte auch im Verschwiegenen. Fast ein

i22 Roth, Aktenstücke S. 20 ff. Trog a. a. O., S. 57.
123 An die Schauenburgs a.a.O., S. HO, gl. ebd. S. 96.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 229

Jahrzehnt nach seinem ersten Gutachten über Burckhardt für
den Minister Eichhorn von 1846, wurde Kugler von der Züricher

Behörde, die sich einer Vielfalt von Bewerbern für den
Lehrstuhl für Kunstgeschichte und Archäologie gegenübersah,
nämlich außer Burckhardt auch Hettner, Brunn, Stark, Braun,
als maßgebliche Autorität um ein Gutachten gebeten, das dieser

auch unter dem 27. Dezember 1854, nachdem er den ihm
gewidmeten „Cicerone" schon in der Hand hielt, erstattete 12<1.

In ihm durfte der Ministerialgewaltige und der Freund erneut
guten Gewissens seine hohe Wertschätzung des inzwischen zum
vollgültigen Gelehrten gereiften einstigen Schülers ausdrücken,
und sein Votum gab wohl den Ausschlag. Ein Archäolog im
engeren Sinn des Wortes, hieß es da, sei Burckhardt zwar
nicht, aber mit echt künstlerischem und historischem Gefühle
begabt, habe er sich einen Blick auch für die Antike und ihr
inneres Wesen bewahrt, um den manch ein Archäologe ihn
beneiden dürfte. „Sein Standpunkt wird einfach als der des
Kunsthistorikers zu bezeichnen sein (derart, daß sich der des Archäologen

diesem einordnet). Er ist überall in der Kunst zu Hause,
in der alten und mittleren wie in der neueren Kunst, in der
Architektur (deren genauere Kenntnis so selten mit der der
übrigen Künste vereinigt erscheint), wie in der Skulptur und
Malerei, wie in den dekorativen Künsten (denen noch selten
ein Eingehen von diesem allgemeinen Standpunkt aus zuteil
ward), wie in den Kleinkünsten, den nachbildenden usw. Er
hat für alles das vielfach Zeugnis abgelegt: meine Geschichte
der Malerei ist durch ihn (als ich auf Jahre an der
Wiederaufnahme meiner wissenschaftlichen Arbeiten verhindert war)
ein neues Werk geworden, dem die Anerkennung der berufensten

Beurteiler in deutscher und fremder Sprache nicht gefehlt

121 Veröffentlicht bei W. Oechsli, Geschichte der Gründung des

Eidgenössischen Polytechnikums, Frauenfeld 1905, S. 209—211. Man halte
daneben die behutsam lobenden Sätze, die Ranke kurz zuvor, Anfang
1854, über seinen frühern Schüler Burckhardt schrieb, als es sich um die
Besetzung des historischen Lehrstuhls in München handelte; mitgeteilt
von B. Hoeft, Rankes Berufung nach München, München 1940, S. 113.

— Burckhardts Bewerbungsschreiben für die offene Stelle vom 18. 11. 1854,
bei Roth Aktenstücke S. 42 ff. Ebenda die weiteren Urkunden. Bezeichnend
auch das Urteil Vischers über den „Cicerone", das Burckhardt umso wichtiger

sein mußte, als es aus dem Lager spekulativer Ästhetik kam : ,,Das
ist eine Frucht jener männlichen Reife, die in der gehaltensten Konzision
nur das Wesentliche, aber dieses auch recht sagt, die Frucht der reichsten
Anschauung und eines Formgefühls, das mit seinen Tastern den Kern
der Erscheinungen der Stile erfaßt ." (Brief vom 28. 12. 1854, mitgeteilt
in der Corona VII, 1937, S. 502).



230 Walther Rehm

hat; mein Handbuch der Kunstgeschichte, welches das Gesamtgebiet

derselben behandelt, hat durch ihn in der zweiten Auflage

die schätzbarsten Bereicherungen empfangen. Mancherlei
kleinere Arbeiten haben dies bestätigt, jetzt in vorzüglichst
umfassender Weise sein eben erschienener Cicerone, dem sich
für die Kenntnis und das Verständnis des übergroßen italischen
Kunstmaterials gar kein Werk in der gesamten Kunstliteratur
vergleichen läßt und dessen kurze Andeutungen überall auf
eine noch viel größere Fülle des Wissens zurückführen. Seine
kunsthistorische Anschauung beruht ferner durchaus auf einer
reifen geschichtlichen Kenntnis, die, indem sie besonders auf
das Kulturgeschichtliche eingeht, das Hervorwachsen der Kunst
aus den historischen Lebensbedingungen so tief und schön
darzulegen weiß. Seine Meisterarbeit über „Konstantin den Großen
und seine Zeit" enthält hierüber, abgesehen von allen sonstigen
Verdiensten des Buches, die schlagendsten Belege; der eine

Bogen dieses Buches, welcher das Künstlerische jener Zeit
behandelt, wiegt manche Bücher auf. Worauf ich aber bei der
vorliegenden Frage das meiste Gewicht legen möchte, das
ist die Ursprünglichkeit und die reine Gesundheit seiner
Auffassung. In ihm ist nichts Angelerntes, nichts Gemachtes, nichts
Mißdeutendes, nichts von all den Phrasen, die heutzutage auch
diese Disziplin nur zu häufig beherrschen. Man fühlt überall
seine individuelle Empfindung mit und man fühlt es, daß diese
ohne Umschweif auf den Kern der Sache losgeht; man wird
dadurch, auch bei dem schlichtesten Worte, miterwärmt, und
man hat die Überzeugung, daß man einem solchen Führer sich
sicher anvertrauen darf. Wie sehr dies von Haus aus sein Eigentum

ist, hat sich mir noch in diesen Tagen schlagend ergeben.
Ich hatte ihm, als er noch Student war, für eine kleine Reise

einige Aufträge zur Untersuchung gewisser kunsthistorischer
Lokalitäten mitgegeben 125, und er hatte mir darüber geschrieben;

jetzt aber hatte ich diesen Brief für einen besondern
wissenschaftlichen Zweck wieder vorgenommen und mich aufs

neue der sicheren Schärfe des Blickes und der klaren Besonnenheit

des Urteils erfreut, die er schon damals ebenso besaß, wie
sie jetzt, ob auch viel gereifter, z. B. in seinem Cicerone zu
Tage liegt. Wenn ich im übrigen auf die edle Harmlosigkeit
seines Charakters, die auch für wissenschaftliche Tätigkeit
nicht in letzter Reihe mitzählt (und die sich leider nicht überall
von selbst versteht), auf seine ganz außerordentliche Arbeits-

126 Der Sachverhalt ist nicht mehr festzustellen. Vielleicht war er
die Harzreise im August 1841; s. an Schreiber a.a.O., S. 51 f.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 231

kraft und Ausdauer, auf seine bis jetzt wenigstens rüstige
Gesundheit hindeute, so glaube ich wenigstens in allgemeinen
Zügen erschöpft zu haben, was ich über ihn zu sagen weiß."
Und Kugler fügt hinzu, er habe vor 1848 für eine Stelle Burckhardts

in Berlin alles vorbereitet gehabt, aber die Verwirrung
jenes Jahres habe die Sache unausführbar gemacht. „Sollte er
an Ihrer Anstalt eine passende Stellung finden, so würde ich
Sie nur beneiden, Ihnen aber zu dieser Erwerbung auch ebenso

aufrichtig Glück wünschen können." Schon am 22. Januar 1855
teilte der Präsident des Schulrats des Eidgenössischen
Polytechnikums, Dr. Kern, der das Gutachten bei Kugler
eingefordert hatte, Burckhardt mit, daß er für die freie Stelle
vorgeschlagen worden sei. Die Ernennungsurkunde wurde am
9. März 1855 ausgefertigt. Sie war, über manche Zwischenglieder

hinweg, eine späte Wirkung jener Arbeit an den
Handbüchern Kuglers.

Mit dem Erfolg der Bearbeitung der beiden Handbücher
durften sowohl Kugler wie der junge Burckhardt zufrieden
sein. Die Aufnahme war günstig. Schnaase, der große Gegenspieler

Kuglers im Gebiet der Kunstgeschichte, der gleichzeitig

mit den „Handbüchern", 1843, seine weitangelegte und
spekulativ unterbaute „Geschichte der bildenden Künste"
begonnen hatte und bis 1864 an ihr weiterarbeitete, widmete dem
„Handbuch der Geschichte der Malerei" 1849 im „Kunstblatt",
einem der damals führenden kunsthistorischen Rezensionsblätter,

eine ausführliche, weitausgreifende, durch verschiedene
Nummern hindurchlaufende Besprechung, die der Anlage und
der Leistung, bei aller Wahrung des eigenen Standpunkts, in
vornehmer Weise gerecht wurde126. Schnaase meinte, nicht ganz
zu Unrecht, aus einem Handbuch sei in der zweiten Auflage
ein Lehrbuch geworden; er hob vor allen Dingen die innere
Umgestaltung des weitschichtigen Stoffes hervor, schied jedoch
im übrigen nicht zwischen dem Anteil Kuglers und dem des
Bearbeiters, sondern wandte sich im Referat und in seiner
Betrachtung der vorgenommenen Periodisierungen stets an „die
Verfasser". Bezeichnend etwa, daß Schnaase zu der Charakteristik

der Kölnischen Schule, die Burckhardt gegeben hatte,
und zu dessen Wort; es herrsche in ihr ein Idealismus nicht
der Form, sondern des sittlichen Wollens (I, 229 f.) eine
Ausstellung macht; er möchte die Richtigkeit solcher Bezeichnung
bezweifeln: sittliches Wollen setze eine durchgebildete Kraft

»« Kunstblatt 1849, Nr. 9, 11, 12, 13, 14.



232 Walther Rehm

voraus, und eine solche sei weder in den Werken der Kölner
Schule noch in denen des Fra Angelico erkennbar. „Es herrscht
hier vielmehr ein kindlicher Sinn, eine ungetrübte Heiterkeit,
welche den Durchgang durch die Prüfungen und Kämpfe, in
denen höhere Sittlichkeit erstarkt, noch nicht gemacht hat; selbst
in den Gestalten der Geistlichen und altem männlichen
Heiligen ist der Ernst zwar ein ganz ehrbarer und selbst würdiger,
aber keineswegs ein tiefer. Das männliche Element sittlichen
Wollens ist keineswegs, vielmehr eine weibliche Weichheit
vorwaltend, welche in einzelnen Gestalten (man denke nur an die
Veronica) einen Anflug von Sehnsucht, in den meisten aber den
einer behaglichen, ruhigen, keuschen Sinnlichkeit hat" (Nr. 126,
S. 47). Schnaase interpretierte das Ethische anders, spekulativer,

als es Burckhardt oder Kugler meinten und wollten. Und
später wendet sich Schnaase vor allem gegen die seiner Ansicht
nach etwas ungerechte Behandlung der nordischen Kunstübung
gegenüber den südlichen in den einleitenden Seiten zu dem
Abschnitt: Die Kunst diesseits der Alpen im XV. Jahrhundert (II,
86—91): der Verfasser sei hier wohl mit allzu raschem Übergang

von der italienischen Kunst vor die Niederländer getreten,
„er hat sie mit italienischen Augen und, wenn man will, mit
italienischen Vorurteilen betrachtet". Doch räumt der Rezensent
ein, daß diese etwas ungünstige Betrachtung der nordischen
Schulen auf die weitere Behandlung selbst keinen störenden
Einfluß genommen habe, die Betrachtung werde mit derselben
Sorgfalt und mit richtiger Würdigung des einzelnen fortgeführt.

„Es scheint fast, als ob der Berichterstatter, indem er
sich in das einzelne versenkt, sein allgemeines Vorurteil vergißt,
und mit Wärme und Liebe auf die Eigentümlichkeiten auch
dieser Schule eingeht" (Nr. 14, S. 54, 55). Hier trifft Schnaase
zweifellos etwas Richtiges; noch später nimmt er Anlaß, den
„Vorurteilen" Burckhardts zu begegnen, als er dessen

Renaissancekonzeption i860 und 1867 kennen lernt"127.

12' Schnaases Besprechung der „Kunst der Renaissance" steht in der
Zeitschrift für bildende Kunst 2, 1867, S. 156 ff. Vgl. auch R. Kaufmann
a.a.O., S. 107-115. — Ein knappes Urteil über die „Kultur der Renaissance"

findet sich in einem Schreiben Schnaases an F. von Uechtritz vom
25.7.1864 aus Salzungen (in: Erinnerungen an F. von Uechtritz, Leipzig
1884, S. 261): „Meine Studien gelten der Einleitung in den nächsten
Band, in das 15. und 16. Jahrhundert. — Unter den wenigen Büchern,
die ich zu diesem Zwecke mitgenommen, befindet sich Burckhardts Cultur
der Renaissance in Italien, das ich Dir, obgleich ich mit der Tendenz
im Ganzen nicht einverstanden bin, wegen der vielen geistreichen Einzelheiten

empfehle." Dies als Ergänzung zu GA. V, LVI.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 233

Neben dem Geschichts-Philosophen wandte noch ein großer

„Kenner", nämlich Waagen, den Burckhardt stets hoch
schätzte und um seines Bildergedächtnisses willen sehr beneidete,

dem Malereihandbuch seine Aufmerksamkeit zu, aber
nicht theoretisch wie Schnaase, sondern unmittelbar praktisch,
durch seine „Nachträge zur 2. Ausgabe von Kuglers Handbuch
der Malerei, vornehmlich mit Beziehung auf Deutschland und

ganz besonders auf Böhmen128". Sie erschienen 1851 ebenfalls
im „Kunstblatt".

Der äußere Erfolg aber wurde sichtbar in der Tatsache,
daß sich schon einige Jahre nach Erscheinen Neuauflagen nötig
machten, und zwar zuerst bei dem „Handbuch der
Kunstgeschichte". Kugler konnte diesmal seinem Freund wohl kaum
mehr die Neubearbeitung zumuten; überdies lag ihm vorzüglich
an diesem Buch, daher nahm er die Vorarbeiten für eine dritte
Auflage selbst auf und gestaltete das ganze Werk bedeutsam
um. Er legte den freilich sehr umfangreichen Band der zweiten
Auflage auseinander in zwei Bände, von denen der zweite selbst
wieder in zwei Teile zerfiel, gab Bilder bei, ordnete den
inzwischen bekannt gewordenen neuen Stoff der Weltkunstgeschichte

ein und zog auf der andern Seite die architekturgeschichtlichen

Teile zusammen, weil er gleichzeitig auch eine

weitgespannte „Geschichte der Baukunst" plante, in der der
gesamte Fragenkomplex ausführlich und zusammenhängend
dargestellt werden sollte. Die Beiträge, die einst Burckhardt
der zweiten Auflage hinzugefügt hatte, gingen im großen und

ganzen in der neuen Darstellung auf. Der erste Band des

neugeformten Werkes erschien bei Ebner in Stuttgart 1856, das
Erscheinen des zweiten Bandes aber sollte Kugler, der rastlos
Schaffende und sich Überarbeitende, nicht mehr erleben. Der
Tod nahm ihm am 18. März 1858, nach kurzer Krankheit, im
Alter von knapp fünfzig Jahren die Feder aus der Hand. Das
große Lebenswerk war verwaist, die Wissenschaft eines
bedeutenden Forschers, Burckhardt eines wahren Freundes
beraubt. Die Familie Kugler, seine Frau Clara und vor allem der
Schwiegersohn, Paul Heyse, dem Burckhardt seit dem Berliner
Arbeitswinter 1846/1847 freundschaftlich verbunden war,
wünschten die würdige Vollendung der beiden Lebenswerke des

Verstorbenen, und keiner schien ihnen geeigneter, das geistige
Vermächtnis zu verwalten als Burckhardt, der als Schüler und
dann als Freund dem Älteren zur Seite getreten war und schon

i28 Kunstblatt 1851, Nr. 11—13, 17, 19, 20, 37—39, 41, 50, 52. Burckhardt

über Waagen: Briefe an Preen a.a.O., S. 12, 241.



234 WaltherRehm
einmal dessen Werke vorbildlich betreut hatte. Es ist daher
kein Wunder, daß Heyse sich schon zehn Tage nach dem Tod
Kuglers, am 28. März 1858, an Burckhardt wandte und ihm
sagte, alle seien darin einig, daß er der einzige sei, der die
Fortführung der Werke, d. h. des „Handbuchs der
Kunstgeschichte" und der begonnenen „Geschichte der Baukunst" im
Geist ihres Urhebers auf seine Schultern nehmen könne und
müsse. Der zweite Band des Handbuchs, die Kunst des occi-
dentalischen Mittelalters, d. h. die Kunst des romanischen und
des gotischen Stils enthaltend, war von Kugler zu zwei Dritteln,
bis tief in die Darstellung des gotischen Stils, weitergeführt worden,

und von der „Geschichte der Baukunst", deren erster Band
1856 erschienen war, hatte der Verstorbene den zweiten und
dritten Band, das Mittelalter umfassend, noch abschließen können.

Hier fehlte der letzte Band, der die neuere Zeit behandeln
sollte. Eine Neuauflage des „Handbuchs der Geschichte der
Malerei" war vorerst noch nicht nötig, wartete aber auch schon
im Hintergrund. Die Arbeitslast, die Burckhardt auferlegt werden

sollte — er trat damals gerade seine neue historische
Professur in Basel an und war damit der Kunstgeschichte ex officio

ferngerückt worden —, war daher beträchtlich. Er konnte
und wollte sie, mit Rücksicht auf sein neues Amt und seine

eigenen literarischen Pläne, nicht annehmen. Er mußte sich
dem Umfang der von Heyse vorgeschlagenen Hilfsleistung
versagen und diesen von der Unmöglichkeit solcher Vorschläge
überzeugen129: er könne nicht statt 8 Stunden per Tag, 16 Stunden

arbeiten und sei überhaupt nicht gesonnen, aus irgend
einem Grunde der Welt seine bis jetzt noch leidliche Gesundheit
am Schreibtisch zu opfern, wie der arme Kugler getan habe.
Und überdies „vollende" ein Werk wie die Geschichte der
Baukunst überhaupt niemand, wenn der Autor gestorben sei

(dieser sei eben doch an kolossalem systematischen Arbeiten
gestorben, meinte Burckhardt noch 1862 und wollte sich das zum
warnenden Beispiel nehmen). Burckhardt schlug im Lauf des
Briefwechsels vor, man solle das vorhandene Manuskript der
Baukunst in Druck geben, da es gar nicht notwendig sei, sie

durchaus fertig zu machen. Dies geschah auch; bereits 1858/
1859 konnten die beiden hinterlassenen, dem Mittelalter
gewidmeten Bände erscheinen (daß Burckhardt später doch noch
mit der Fortführung dieses Werkes zu tun bekommen sollte,
konnte er damals noch nicht wissen). Für das „Handbuch der

129 Zum Folgenden: Briefwechsel Burckhardt-Heyse a.a.O., S. 43 ff.,
51 ff., 59, 61, 66, 116.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 235

Kunstgeschichte" aber machte Burckhardt folgenden Vorschlag:
den letzten Abschnitt des Mittelalters, d. h. die dritte und vierte
Periode des gotischen Stils (II3, i, 411—452; 499 bis Ende)
sollte Wilhelm Lübke als spezieller Kenner des Gegenstandes
und als Schüler Kuglers übernehmen. „Die moderne Kunst muß
nach der II. Auflage revidiert werden, und diese Revision selbst
der Umarbeitung eines Teils des Abschnittes über moderne
Baukunst übernehme ich so gut es geht, wenn Ihr nicht einen
andern findet. Die Indices muß aber irgend ein Stuttgarter"
Literat machen. Mein Name soll auf keinen "Citel kommen."
Und er fügt hinzu: „Was ich thue — es ist zwar wenig, aber
bei meiner jetzigen Zeitbedrängnis soviel als ich kann — thue
ich ohne Vergütung, dem Abgeschiedenen zu Ehren." Diese
Vorschläge Burckhardts vom 9. April 1858 nahm Heyse an,
und sie wurden dann auch im wesentlichen verwirklicht; er bat
nur noch, Burckhardt möge eine Korrektur der Baugeschichts-
bände mitlesen. Dieser erklärte sich damit einverstanden und
war noch nachträglich, bei der Lektüre der Bögen, froh, sich
nicht auf eine Fortführung des Werkes eingelassen zu haben.
„Das hätte eine saubere Geschichte gegeben, wenn ich die hätte
fortsetzen wollen 130."

Mit der Arbeit am „Handbuch der Kunstgeschichte"
begann Burckhardt sofort. Schon Anfang Juni schickte er an den
Verleger die überarbeiteten Abschnitte: „Skulptur und Malerei
in der letzten Zeit des Mittelalters", die im Druck die Seiten
II, 1, 452—498 umfassen. Er hatte die Vorarbeiten Kuglers
benutzen können — „aber Eins fällt mir immer schwerer aufs
Herz, nämlich der klaffende Abstand der Redaktion zwischen
der II. und III. Auflage und die gänzliche Unmöglichkeit, das
Fehlende im Sinne der begonnenen III. Auflage umzuarbeiten.
Kugler hatte einen ganz neuen Maßstab angenommen, kurz
Alles umgedacht." Gleichwohl mußte auch noch die
Revision des ganzen verbleibenden Schlußbandes mit der modernen
Kunst geleistet werden; es sollte bloß ein revidierter Abdruck
der II. Auflage werden, nur in der Architektur und vielleicht
auch in der Skulptur sollte einiges umgearbeitet werden. Am
4. Juli 1858 schreibt Burckhardt an Heyse: „Die Redaction des
Handbuches wird hoffentlich in 2—3 Wochen fertig sein,
wenn ich nur diese Last vom Genicke hätte! sie stört mein ganzes

Semester131." Und dann bat er noch um die Verbrennung
seiner Briefe an Kugler. Die beiden Teile des zweiten Bandes

130 Burckhardt-Heyse S. 61.
131 Burckhardt-Heyse S. 66.



236 Walther Rehm

des Handbuchs konnten, dank des raschen Eingreifens von
Burckhardt und Lübke, im Lauf des Jahres 1859 ausgegeben
werden. Die Mitarbeit der beiden Gelehrten wurde nur
anmerkungsweise, nicht auf den Titelblättern vermerkt. Und
als Clara Kugler Burckhardt einen „schönen, wahrhaft
beschämenden Dankbrief" geschrieben hatte, meinte dieser gegenüber
Heyse: er möge seine Verdienste auf das geringe Maß
herabsetzen, das ihnen zukomme — „nichts auf der Welt fürchte ich
mehr, als überschätzt zu werden132."

Die Arbeit Burckhardts beginnt in der ersten Hälfte des

zweiten Bandes, sie hat zum Gegenstand die bildende Kunst,
d. h. Skulptur und Malerei in der dritten Periode des gotischen
Stils, also am Ausgang des Mittelalters (II, 1, 452—499). In
einer Anmerkung (S. 453), unterzeichnet: „Jac. Burckhardt",
heißt es: „Der Unterzeichnete, entfernt von den wesentlichsten
Hilfsmitteln und anderweitig beschäftigt, durfte nicht daran
denken, diese dritte Auflage in dem Sinne vollenden zu wollen,
in welchem der Verewigte sie begonnen hatte, zumal da die

vorgefundenen handschriftlichen Vorarbeiten sich auf sehr
Weniges beschränkten." Das Wesentliche sind die Umgruppierungen

innerhalb der einzelnen Abschnitte Skulptur und Malerei;
an neuem Stoff wird nur verhältnismäßig wenig beigefügt, die
eigenen früheren Zutaten wurden zumeist unverändert
abgedruckt. Neu geschrieben sind die allgemeinen Vorbemerkungen
zu dem Abschnitt: Bildende Kunst, Skulptur, Malerei (II,
45,2—454; 476). In ihnen nimmt Burckhardt in kurzen Zügen
die Einordnung des nachfolgenden Stoffes in den größeren, von
Kugler angedeuteten Zusammenhang vor. Wie in der
Architektur, so auch in den bildenden Künsten bewege man sich jetzt
innerhalb des vom 13. Jahrhundert aufgestellten Formensystems

reicher, vielseitiger, aber kaum freier. „Die bildende
Kunst wird jetzt nach allen Seiten hin kräftig geschult, um dem

großen Hauptzweck: dem Schmuck mächtiger Kirchen, rasch
und in massenhafter Verwendung zu dienen. Dies bestimmt ihre
Physiognomie, auch wo sie andern, z. B. weltlichen Zwecken
dient. Hiebei ergeben sich aber partielle Rückschritte; die
Kunst des 13. Jahrhunderts hatte im ganzen vielleicht mehr
subjektiven Schönheitstrieb, mehr Lust an der vollkommenen
Erscheinung gehabt, wohl auch (im allgemeinen gerechnet)
genauer gearbeitet, während jetzt die Auffassung und Behandlung
gar zu einseitig von der Verwendung des betreffenden Gegen-

iä2 Burckhardt-Heyse S. 72.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 237

Standes vom Bauwerk bedingt wird." Ein knapper Überblick,
der Versuch einer Stilaufnahme der Skulptur folgt, und für
Italien schreibt Burckhardt eine eigene kurze Einleitung (S.
467—469), in der nicht nur das Vorherrschen des weißen
Marmors, die Bedeutung des Reliefs, die größere Freiheit des
Sachinhalts berührt, sondern auch die wesentlich andere Stellung
der Kunst zum Leben als im Norden betont wird. „Das Kunstwerk

wird mehr und mehr als isolierte Leistung des subjektiven
Genius betrachtet, als wesentlich unabhängig von dem Kirchenbau,

welchem es angehört; es unterliegt auch bei weitem nicht
einer so strengen, so unerbittlich gegebenen Einrahmung und
Aufstellung wie das Kunstwerk der nordischen Kathedralen.
In notwendiger Parallele mit dieser größern individuellen Freiheit

erwächst beim Volk eine vergleichende Betrachtung und
Beurteilung, welche mit Hilfe der schon sehr häufig an den
Werken selbst angebrachten Namensunterschriften und
Jahrzahlen allmählich zu einer Art von Künstlergeschichte und
Kunstgeschichte erwächst, dergleichen im Norden völlig fehlt.
So wenig nun ein solcher Unterschied über den absoluten Wert
der einen oder der andern Kunstwelt entscheidet, so sehr kam
durch denselben die italienische Kunst in Vorteil, indem sich
das Interesse der Menschen überhaupt leichter dem
Individuellen und Festdatierten zuwendet." Freilich muß dann
Burckhardt diesen Beobachtungen, die er früher bereits an
anderer Stelle (G. A. III, 494) mitgeteilt hatte, hinzufügen,
daß jene Bewegung nach Entfesselung des Subjektiven auf
merkwürdige Weise durch eine Gegenbewegung im Sinn des

nordisch-gotischen Skulpturstils durchkreuzt worden sei. „Dieser
kam im Gefolge der nordischen Bauweise, gelangte jedoch erst
um Jahrzehnte später zu allgemeiner Geltung, offenbar durch
den (historisch erwiesenen) häufigen Aufenthalt deutscher
Bildhauer in Italien. Die eigentümlich geschwungene Stellung, die
bestimmte Kadenz des Faltenwurfes, selbst der nordische Typus
der Kopf- und Gesichtsbildung finden sich nun auch hier. Es

war ein fremder Tropfen Blutes, indem die italienische Skulptur
die architektonischen Prämissen der nordischen .nur in

geringerem Grade teilte."
Auch für die Malerei bietet der Bearbeiter einen knappen

Stilumriß: in dieser rege sich später als in der Skulptur mit dem

14. Jahrhundert noch innerhalb der Grenzen des gotischen
Stils der Genius der einzelnen Nationalitäten und Landschaften.
„Weit am meisten ist in dieser Spezialisierung der Kräfte
Italien voran, doch zeigt auch der Norden eine ähnliche Ent-



238 WaltherRehm

wicklung." Das Fehlen der Wandmalerei hindert hier die
Entfaltung, während im Süden diese natürliche und freieste
Hauptäußerung der Malerei, das Fresco, keinen Augenblick
mehr aufhört, die Kunst wesentlich zu beherrschen. Italien
steht also auch hier voran im Gang der Kunstentwicklung 133.

Der zweite Teil des zweiten Bandes (II, 559—828), die
moderne Kunst umfassend, ist tatsächlich dann nur ein
revidierter Neudruck des Textes aus der zweiten Auflage. Man
darf wohl annehmen, daß es Burckhardt keine allzugroße
Freude bereitet hat, noch einmal die gleichen vorgeschriebenen
Pfade zu wandeln, die er ein Jahrzehnt zuvor schon einmal
ziemlich eilig begangen hatte. Große Teile der in diesem
Abschnitte behandelten Kunstlandschaft waren von ihm eben erst
auf seine eigene Art und Weise beschrieben worden, aus
besonderer innerer Nähe, im „Cicerone". Burckhardt konnte all
seine neuen Kenntnisse und Einsichten, seine Einteilung in
Früh- und Hochrenaissance nicht einfach in das Buch
hineinarbeiten, dem er doch schließlich entwachsen war und das ihn,
gerade nach dem „Cicerone", etwas fremd und unpersönlich
anschauen mußte; er konnte sich auch nicht einfach selbst
ausschreiben, vor allem kaum einen Ausgleich zwischen Kuglers
und seiner Ansicht etwa in Fragen der Renaissancekunst
erzielen. Burckhardt ließ daher aus inneren und äußeren Gründen
stehen, was er vorfand, gab nur hie und da in einer Anmerkung

seinen abweichenden Standpunkt kund oder schob da
und dort einiges neues Material ein. Die Fremdheit aber, die
Kugler eingestandenermaßen gegenüber der nichtmittelalterlichen,

nichtgotischen „modernen Kunst" der Renaissance und
des Barock empfunden 134 und die sich wie ein kühler Schauer
auch über seine universalgeschichtliche Behandlung dieser neueren

Jahrhunderte gelegt hatte, vermochte Burckhardt nicht zu
tilgen: er hätte von Grund auf neu bauen und schreiben müssen,
und das wollte er nicht. Immerhin mußte er, sollte er nicht
seine eigene Forschung und Sicht ganz verleugnen, den Weg
weiter beschreiten, den er verborgen schon 1847 betreten hatte:
er mußte, wo es angängig war, das Positive der Renaissancearchitektur

stärker zu Wort kommen lassen, wenn schon er
diesen Architekturstil immer noch als einen unorganischen

133 Neu, außer den oben erwähnten Abschnitten: S. 454 Mitte; 455,
2. 11—16 v. O. 468—470 oben; 474. Z. 14 v. u.—10. v. u., 475, Z. 9—18

v. u., 475. Z. 3 v. u. bis 476 oben; 479, Z. 2—11 v. o.
13J Kugler, Kleine Schriften I, S. VII in der Zueignung an J. Burckhardt.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 239

gegenüber dem gotischen bezeichnete. So hat er denn seinen
wichtigen Einschub von 1847 (ü2> 66°) unverändert in die
dritte Auflage (S. 564) übernommen, aber zuvor in die
allgemeinen Bemerkungen Kuglers (S. 560) ein paar Zeilen
eingesetzt: „Die Gotik, welche bisher mit ihren Zier- und
Bauformen die Malerei und Skulptur beherbergt und beherrscht
hatte, war schon an sich der Ausgelebtheit nahe und paßte
nicht mehr zu der veränderten allgemeinen Sinnesrichtung; der
Realismus aber, welcher jetzt die Oberhand bekam, ist schlechthin

geneigt, sich gegen jede Umgebung und Einrahmung zu
isolieren und unabhängig zu erklären. Zugleich jedoch brachte,
eine große allgemeine, wesentlich von Italien ausgehende
Kulturströmung: die Verehrung des Altertums, auch die antike
Architektur wieder empor, und diese erschien nun als das ewig
Neutrale und Weltgültige sowohl gegenüber den beiden andern
Künsten, als in ihren besondern Aufgaben." 1847 hatte der
junge Burckhardt hier noch nichts zu ergänzen gefunden. Jetzt
aber hatte sich dem Verfasser des „Cicerone", der zugleich an
einem Werk über die italienische Renaissance arbeitete, die
Bedeutung der Antike im Rahmen der ganzen Bewegung zu
sehr aufgedrängt, als daß er sie hätte übergehen können135.
Wenn Burckhardt mit dem folgenden Satz: die Größe und
Originalität, mit welcher die Renaissance die antiken Formen handhabe,

könne es doch nie vergessen machen, „daß diese zu den
architektonischen Maßen nur in einem dekorativen Verhältnis
standen", in den Text und in die Urteilsführung Kuglers wieder
einzuschwenken suchte, so hieß dies, falls der vorhergehende
Passus nicht auf eine nachgelassene Korrektur des Verstorbenen
zurückgeht: schweigen, wo eigentlich zu reden gewesen wäre.
Aber dann hätte statt einer Bearbeitung ein Neubau gegeben
werden müssen. Burckhardt aber verweist nicht einmal auf seine

eigene Darstellung der Zusammenhänge im „Cicerone".
135 Hieher gehört auch Anm. S. 607, mit der der Bearbeiter einen

Gesichtspunkt seines Renaissancewerkes, an dem er gerade arbeitete,
aufgriff. Kugler: „Der italienischen Kunst dieser Zeit ist im allgemeinen
eine gewisse Großheit des Sinnes eigen, welche dem Studium der Antike
ihre vorzüglichste Nahrung verdankt." Dazu Burckhardt: „Der
Überarbeiter glaubt dies einigermaßen beschränken zu müssen. Bei näherer
Untersuchung erstaunt man eher darüber, daß die italienische Kunst des
15. Jahrhunderts von dem Altertum, das sie kannte und verehrte,
verhältnismäßig so wenig bestimmt und bedingt worden ist. Insbesondere jene
„Großheit des Sinnes" ist wohl dem damaligen italienischen Lebensgeist
von Hause aus eigen und schon in der Schule Giottos vorhanden gewesen."
Wozu zu vergleichen GA. IV, 154 ff., 160. Auch Philippi a. a. O., S. 139 ff.,
über die Zusätze Burckhardts von 1859 für die Renaissance-Abschnitte.



240 Walther Rehm

Ganz neu sind die Seiten über die Dekoration (S. 576 bis
580), der schon im „Cicerone" und dann in der „Kunst der
Renaissance" Burckhardts besonders liebevolle Anteilnahme
galt; sie berühren sich natürlich inhaltlich und darstellerisch
mit der dort gebotenen, viel ausführlicheren Übersicht G. A. III,
202.). Auch dort, wo der junge Burckhardt 1847 das Verdikt
Kuglers über die Barockbaukunst (S. 678) hatte stehen lassen,
weil es seiner eigenen Ansicht nach entsprach, fühlte sich der
gereifte Forscher, der inzwischen in seinem Stationenbuch auch
das relativ Positive dieses Stils hatte anerkennen und in einer
höchst geistreichen Stilphysiognomie hatte umreißen müssen,
zu einer mildernden Anerkennung verpflichtet: „Gegenüber
diesen von der einen Seite nur allzuwahren Anklagen glaubt
der Überarbeiter hier wenigstens im allgemeinen auf gewisse
Vorzüge der bessern Bauten des Barockstyles hindeuten zu
sollen: das Gefühl für Verhältnisse und Linie im Großen, die
bedeutende Behandlung des Raumes, die perspektivisch-malerische

Wirkung mit Hilfe einer oft sehr glücklichen Beleuchtung,

endlich die mächtige, technisch solide Ausführung. In
der Dekoration zeigen sich neben entsprechender Ausartung
ebenfalls entsprechende Lichtseiten; das Willkürliche wird
wenigstens energisch und sicher gehandhabt" (S. 589). Aber mehr
tut Burckhardt nicht; auch in der knappen Übersicht über die
deutsche Barockbaukunst bleibt es wie seinerzeit in der zweiten
Auflage bei dem: „U.a.m." und bei der damals neu geschriebenen

halben Seite über das Rokoko: keine Zeile mehr und
keine weniger. Die Zusätze zu allem folgenden bis zum Ende
sind kaum noch nennenswert; S. 750 bis 752 bieten eine kurze neue
Aufzählung kleinerer Skulpturen des 15. Jahrhunderts in Frankreich

und Spanien. Der Schluß: Blick auf die Kunstbestrebungen
der Gegenwart (S.821—828) blieb, wie schon 1847,
unverändert; eine Anmerkung der Verlagsbuchhandlung auf S. 828

begründet dies damit, daß keiner der beiden Bearbeiter, weder
Burckhardt noch Lübke, sich dazu hätten verstehen können,
dieses letzte Kapitel gemäß den Anforderungen des Tages
umzuarbeiten 136. Es war Notarbeit, die Burckhardt hier leistete

136 Neu ist folgendes, außer dem schon Erwähnten: S. 566, Z. 3 v.u.
bis 567, Z. 14 v. o. 570, Z. 6—Z. 28 v. o. 572, Z. 19—15 v. u. 573,
letzter Abschnitt. 574—576 (Architektur in Oberitalien); 576—580 oben
(Dekoration). 581, Z. 10—12 v. u. 584, Z. 4—12 v. u. 585, Z. 15--21 v.

o. 586, Z. 4—19, 20—26 v. o. 587, Z. 17—21 v. o. 589. Anm. 1, Anm. 2,

Schluß. 591, Z. 7—8 v. o. 592, Anm. 1. 598, Z. 1—3 v. o: 600, Z. 3--11
v. o. 601. Z. 8 v. u. bis 602, Z. 5 v. o. 610, Z 5—6 v. o. 611, Z. 5.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 241

und leisten mußte, sicher nicht zu seiner eigenen Befriedigung.
So nimmt es nicht wunder, wenn die bald schon notwendig
werdende vierte Auflage des „Handbuchs", die 1861 erschien,
von Lübke allein besorgt wurde. Burckhardt konnte sich nicht
mehr zu neuer Hilfeleistung verstehen. An seine Stelle trat
teilweise ein sehr gründlicher und gewissenhafter Kunstkenner,
der später auch an der zweiten Auflage des „Cicerone"
mitarbeitete und für sie Nachträge und neues Material zur
Verfügung stellte, der von Burckhardt sehr geschätzte Otto Mündler

136a. Lübke aber ließ es sich angelegen sein, die einstigen
Beiträge seines Freundes Burckhardt nach Möglichkeit zu
verwässern, abzumildern oder zu übermalen.

VI.

Mit dieser mühsamen und undankbaren Arbeit am Handbuch

war die Bindung an das Gesamtwerk Kuglers aber noch
nicht gelöst. Burckhardt blieb ihm, willentlich und unwillentlich

zugleich, noch weiterhin verknüpft, nachdem er einmal
in frühen Jahren sich so tief in dies Werk eingelebt und es in
bestimmten Zügen mitgeprägt hatte. Es ließ ihn nicht los,
obwohl es für ihn selbst durch die eigene universalhistorische
Leistung des „Cicerone" überholt und seine Arbeit an ihm in
diesem Buch gleichsam aufgehoben war. Hinter das „Stationenbuch"

in die Jahre seiner eigenen Anfänge wieder
zurückzukehren, das konnte ihm wenig verlockend erscheinen, er
konnte nicht sich selbst zurückleben. So hat Burckhardt auch

von dem „Handbuch der Geschichte der Malerei", an der er
viel stärker beteiligt gewesen war als am andern „Handbuch",
kaum viel Notiz genommen. Zwar besaß er ein durchschossenes
Exemplar des Werks, hatte aber nichts nachgetragen oder
hineingeschrieben, so daß er später den Durchschuß wieder
herausnehmen ließ: ein deutliches Zeichen für seine eigene Stellung

6 v. u. 613, Z. 17-24 v. u. 619, Z. 13—21 v. o. 620, Z. 10—19 v. o.
623, Z. 8—14 v. o. 629, Z. 17—19 v. o. 632, Z. 10 v. u. bis 633, Z. 3

v. o. 656, Z. 7—10 v. u. 658, Z. 10—14 v. o. 662 Anm. 1. 700, Anm.l:
Schluß. 677, Z. 20—25 v. o. 709, Z. 3—6 v. u. 711, Z. 8—22 v. o. 733,
Z. 9—12 v. u. 737, Z. 21-29 v. o. 740, Z. 19 v. u. 741, Z. 2

v. o. 742, Z. 1—5 v. u. 74Ó, Anm. 1: Schluß. 747, Z. 2 v. u. bis 748,
Z. 11 v. o. 750, Z. 16 v. u. bis 752. Schluß. 776, Z. 5 v. u. bis 777, Z. 4

V. o.
i3Ga Burckhardts Urteil über Mündler, der bereits 1870 starb : Briefe

an Preen a.a.O. S. 12 f.; an Kugler S. 374: „der herrliche Mündler".
Dazu H. Schrade, Zwei unbekannte Briefe. J. Bs. [an Mündler], Historische

Zeitschrift 148, 1933, S. 89—94.

Hasler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 41. Band. 16



242 Walther Rehm

zu dem Buch und der ihm einstmals gewidmeten Arbeit137. Im
„Konstantin" hat Burckhardt in einer Fußnote noch einmal auf
das Buch hinweisen und sich selbst richtig stellen müssen, im
„Cicerone" wird es nie erwähnt, da dem gleichen Stoff ja nun
zum Teil das eigene, geräumige Haus gebaut wurde. 1866 zitiert
Burckhardt in einem Brief an Widmann einmal einen Passus
aus dem ersten Band der zweiten Auflage über die
Wandgemälde in S. Urbano in Rom (II, 270) ; das überrascht, denn
er hätte die Angaben auch dem „Cicerone" (G.A. IV, 139)
entnehmen können138. Die Wahl des älteren, von ihm seinerzeit
verfaßten Textes war wohl nur durch die etwas größere
Ausführlichkeit der Beschreibung bedingt. Jedenfalls hatte sich
Burckhardt inzwischen innerlich von dem Buch und der von
ihm gebotenen Arbeitweise entfernt und dieser Tatsache auch
Ausdruck verleihen, als Heyse im November 1864 an ihn
mit der Bitte herantrat, die nach siebzehn Jahren notwendig

gewordene dritte Auflage zu übernehmen, zu der der
Verlag entschlossen war. Das Werk sollte auf den Stand der
kunstgeschichtlichen Forschung gebracht werden, so wie das
einst Burckhardt in jenem Winter 1846/47 mit Freuden getan
hatte139. Aus den bereits angedeuteten Gründen, im Hinblick
auf neue, ihm wichtigere Arbeiten und weil die Kunstgeschichte
in jenen Jahren ihm ferngerückt war, überrascht es nicht, wenn
Burckhardt, der wenige Zeit später schon seine eigenen Werke
aus der Hand zu geben begann, die Verlagsbuchhandlung und
Heyse abschlägig beschied, seinen einst verfaßten Text völlig
zur Bearbeitung oder Tilgung freigab, auf etwaige Nennung
seines Namens im Titel verzichtete und als neuen Bearbeiter
entweder Lübke oder den jungen Woltmann in Berlin
vorschlug. Heyse war bestürzt und mit der vorgeschlagenen Lösung
nicht einverstanden: „Könntest Du es übers Herz bringen, dies
Werk, was Dir nun schon so gut wie eigen ist, in fremde Pflege
zu geben, die ihm vielleicht jeden Lebenssaft vertrocknen läßt
und Euer lebendiges Geschöpf zu einem dürren ausgestopften
Notizenbalg machte ?" Aber diese bewegliche Vorstellung
verschlug bei Burckhardt nicht, schaute er doch später zu, wie sich

an den eigenen Werken erfüllte, was Heyse als drohende
Gefahr dem Malerei-Handbuch Kuglers weissagte und dann an
diesem auch erleben mußte. Heyse irrte. Es konnte Burckhardt,

137 Burckhardt-Heyse S. 140.
«s GA. II, 226, Anm. 30. An Widmann vom 13. 5. 1866, veröffentlicht

in Corona V, 1935, S. 473.
im Burckhardt-Heyse S. 136 ff. auch zum Folgenden.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 243

kein „Bedürfnis" mehr sein, die Hand auch fernerhin über ein
Werk zu halten, dem er zeitlich und inhaltlich entwachsen war,
das ihn, hätte er es erneut vornehmen müssen, nur belastet
hätte, so wie ihn seinerzeit schon die Revision des „Handbuchs

der Kunstgeschichte" gequält hatte. Mit Abgelebtem sich
zu befassen, die Galeerenarbeit der Vollständigkeit zu leisten,
konnte ihn nicht reizen, da er sich absolut nur noch mit dem
beschäftigte, was ihn interessierte, und nicht mehr in fremden
Häusern zu Gast sein mochte; er war inzwischen Herr im
eigenen Haus geworden. Die längere Entfernung von der
Spezialforschung, die Burckhardt dem Verlag gegenüber mit
als Grund für seine Weigerung anführte 140, konnte kaum
ausschlaggebend sein; sie wäre, soweit sie wirklich vorlag, zu
überwinden gewesen.

Sei es, daß der von Burckhardt vorgeschlagene Woltmann
sich versagte, sei es, daß Heyse nicht auf die Lösung einging,
die Bearbeitung des Malereihandbuchs wurde einem andern
anvertraut, keinem Gelehrten, sondern einem Maler und Dichter,
Hugo von Blomberg, der, wie einst Kugler, dem Berliner
„Tunnel über der Spree" angehörte und dem Verstorbenen
befreundet gewesen war. Mehr schlecht als recht entledigte er
sich der Aufgabe, in erster Linie bedacht, den Handbuchcharakter

möglichst zu bewahren, den inzwischen neu bekannt
gewordenen Stoff namentlich für die nordische Kunst des

15. Jahrhunderts — Burckhardt hatte Heyse gegenüber auf
diese Notwendigkeit hingewiesen — einzuarbeiten, aber nicht
gewillt, wie es in der Vorrede heißt, „an dem trefflichen
inneren Bau des Buches zu rühren oder den Grundsätzen und
Anschauungen des verewigten Verfassers wie des hochverdienten
ersten Bearbeiters entgegenzutreten" (I, XI). So blieb das

Gepräge, das einst der junge Burckhardt dem Buch gegeben
hatte, etwa auch durch die allgemeinen Einleitungen, zwar
erhalten, aber das Werk geriet, aufs Ganze gesehen, als Handbuch

doch in Rückstand. Die Bearbeitung Blombergs konnte
sich in gar keiner Weise mit der originellen und selbständigen
Art vergleichen, mit der einst der zünftige junge Gelehrte
seine nicht leichte Aufgabe gelöst hatte. Ein anderer Freund
und Tunnelgenosse Kuglers, Friedrich Eggers, bot im ersten
Band des nun in drei Bände auseinandergelegten Handbuches
ein sympathisches Lebensbild des zu früh verstorbenen Autors,
es konnte freilich nicht für die sonstigen Mängel der Bear-

no Burckhardt-Heyse S. 136.



244 W a 11 h e r R e h m

beitung entschädigen. Diese dritte Auflage sollte auch die
letzte bleiben.

Doch stand Burckhardt auch jetzt noch im Bannkreis von
Kuglers Plänen und Entwürfen und fragmentarisch
hinterlassenen Werken. Als Heyse nach dem Tod Kuglers im März
1858 sich an Burckhardt wegen der Fortführung dieser Werke
gewandt hatte, da war es in erster Linie die von Kugler 1856
mit einem ersten Band begonnene „Geschichte der Baukunst"
gewesen, deren Weiterführung und Beendigung ihm und der
Familie Kugler am Herzen lag. Gerade auf den letzten Band,
die moderne Baukunst, kam es ihm an, und da erschien es ihm,
wie er schrieb, wahrhaft providentiell, daß sich Burckhardt
damals so eingehend mit der Renaissance beschäftigte U1. Heyse
glaubte, der Freund könne seine eigenen Pläne innerhalb des

weitangelegten Werkes von Kugler ausführen und die
Geschichte der Renaissancebaukunst schreiben. Mit solchem
Ansinnen aber traf Heyse, ohne daß er es wußte, einen schmerzlichen
Punkt in Burckhardts Konzeption seiner Renaissancestudien.
Ursprünglich sollten diese das geschichtliche Phänomen der
Renaissance nicht nur in der Kultur, sondern auch in der bildenden
Kunst zur Darstellung bringen, aber gerade in jenen Monaten
nach dem Tod Kuglers hatte Burckhardt den Entschluß
gefaßt, die kunstgeschichtlichen Teile auszuscheiden und vorerst
nur die kulturgeschichtlichen niederzuschreiben U2. Es war ein
Opfer, das er seiner neuen Basler Stellung bringen zu müssen
glaubte. Noch in der Einleitung zu der i860 erschienenen
„Kultur der Renaissance" hieß es: der größten Lücke des
Buches gedenke der Verfasser in einiger Zeit durch ein besonderes

Werk über „Die Kunst der Renaissance" abzuhelfen
(GA. V, 411), allein die Hoffnung, das notgedrungen als „Fragment"

hinausgegebene Renaissancebuch in dem ursprünglich
geplanten Sinn abzurunden, erfüllte sich ihm nicht. Bei der
Zweiten Auflage, 1868, heißt es an der gleichen Stelle der
Einleitung: der Vorsatz habe nur geringernteils ausgeführt werden
können, und die dazugehörige Anmerkung nennt dann:
Geschichte der Baukunst von Franz Kugler (des vierten Bandes
erste Hälfte, die Architektur und Dekoration der italienischen
Renaissance enthaltend) (GA. V, 1). Es war die 1867 edierte
„Geschichte der Renaissance in Italien". Auch sie war wiederum
nur ein Fragment der zuerst geplanten und von Burckhardt

141 Burckhardt-Heyse S. 43.
142 Vgl. Kaegi in GA. V, XLIII—XLVIII.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 245

auch im Winter 1862/63 in Angriff genommenen
Gesamtdarstellung der italienischen Renaissancekunst in Plastik, Malerei
und Architektur, die nicht, wie ursprünglich vorgesehen, in zwei
bis drei Bänden, sondern nur als einbändiger Grundriß von
höchstens 500 Seiten ans Licht treten sollte. So äußerte sich
Burckhardt gegenüber Heyse im November 1862 143. Als dieser

genau zwei Jahre später wegen der Neubearbeitung des
Malereihandbuchs anfrug und im weitern Verlauf des Briefwechsels
dem Freund die Unmöglichkeit vorrückte, ein Werk, das so gut
wie schon sein eigen sei, in fremde Pflege zu geben, da konnte
und mußte der also Beschworene gestehen, daß er mit seinen
eigenen Kindern nicht anders umgehe und vor kurzem sein zu
sieben Achtel vollendetes, aber als ungenügend befunden ins
Pult verschlossenes Manuskript der „Kunst der Renaissance" an
Lübke auf dessen Bitte und Vorschlag zur freien Verfügung
übergeben habe, damit dieser das Material wenigstens teilweise
zu einem vierten Band von Kuglers Baugeschichte vernütze11*.
In einer vorübergehenden Niedergeschlagenheit hatte Burckhardt
1863 tatsächlich auf die Vollendung seines Planes einer
systematischen Renaissancekunstgeschichte verzichtet. Doch ganz
wollte er das Gesammelte auch nicht in der Versenkung
verschwinden lassen, und da er anscheinend noch von 1858 her das
Bewußtsein in sich trug, er solle eigentlich an Kuglers viertem,
noch ausstehenden Baugeschichtsband irgendwie Hand leisten,
was er seinerzeit Heyse abgeschlagen hatte, so kam ihm wohl
die Bitte Lübkes und mit ihm des Verlags Ebner nicht ganz
ungelegen, den Architekturabschnitt seiner systematischen
Darstellung der Renaissancekunst aus dem geplanten Gesamtverband

auszuscheiden und jener allgemeinen Baugeschichte Kuglers

einzuverleiben.
Burckhardt ging auf den Vorschlag ein, und zwar in einer

Weise, die einer Selbstaufgabe gleichkam : er wollte Lübke nicht
nur den ganzen, in langen Jahren gesammelten Stoff, sondern
auch die aus ihm gewonnenen Einsichten, Grundsätze und

113 Burckhardt-Heyse S. 115. Vgl. Wölfflin in GA. VI, XV ff.
und XIII, 169 ff.

114 Vgl. die Dokumente: GA. VI, XVI ff ; Burckhardt-Heyse S. 119,
Basler Jahrbuch 1914, S. 55 und die Stelle in einem Brief an Bernhard
Kugler vom 3. 2. 1867: „Auf alle Autorschaft habe ich völlig verzichtet,
und zu dem 4ten Band zur Geschichte der Baukunst würde ich die eine
Hälfte nicht geliefert haben, wenn es sich nicht um die Vervollständigung
eines Werkes Kuglers gehandelt hätte." Basler Zeitschrift für Geschichte
und Altertumskunde XIII, 1915, S. 351-377: R. Wackernagel, Briefe
von J. B. an Bernhard Kugler, S. 352.



246 Walther Rehm

Ideen zu beliebiger Verwendung oder Verwerfung überlassen
und sich aller Prioritätsrechte begeben. Glücklicherweise kam
es dann nicht zu dieser Abdankung des Autors. Burckhardt
nahm die Sache selbst in die Hand, und so konnte das Buch als
ein Fragment des ursprünglich beabsichtigten Ganzen 1867
hinausgehen. (Die systematische Darstellung der Skulptur der
italienischen Renaissance, die damals zurückbehalten wurde,
arbeitete Burckhardt später, nach seiner Emeritierung, um und
aus, die der Malerei, in der der Autor 1863 nicht weitergekommen

war, blieb unvollendet, nur Teile von ihr wurden später
in die Altersarbeit, die „Beiträge zur Kunstgeschichte Italiens"
eingeschmolzen i4*a.) rjas Architektur-Werk lag dem Verfasser
besonders und mehr als seine andern Bücher am Herzen; er
besorgte sogar 1878 eine zweite Auflage und gab erst die dritte
von 1891 aus der Hand, beteiligte sich aber noch an deren
Redaktion und hoffte sogar noch eine weitere, vierte Auflage
zu erleben145.

So war also Burckhardt noch einmal in die Bahnen Kuglers
eingelenkt und mit seinem eigenen Werk in den Dienst eines
Planes getreten, den der zu früh Verstorbene nicht mehr hatte
ausführen können. Es ist hier nicht der Ort, die Bedeutung des
Buches zu umreißen und Burckhardts Beitrag zur systematischen
Kunstgeschichte zu würdigen oder davon zu sprechen, wie
wenig sich das Buch in die von Kugler begonnene Linie innerlich

einfügt110. Aber: der Gedanke einer systematischen
Behandlung und Darstellung der Kunstgeschichte nach Sachen,
Gegenständen, Gattungen, nach Mitteln und Kräften, der
bereits in Winckelmanns Kunstgeschichte angedeutet war — und
auf diesen Namen beruft sich auch der Verfasser — und den
Burckhardt später als seinen eigentlichsten Beitrag, als sein
Vermächtnis betrachtet wissen wollte, hat auch durch Kuglers
kunsthistorische Bemühungen neuen Antrieb erhalten. Denn
die formgeschichtliche Betrachtung, wie sie etwa rudimentär in
Kuglers Malereihandbuch und dann stärker in seiner
Baugeschichte hervortrat, zielte unverkennbar auf systematischprinzipielle

Behandlung hin, und gerade die Betonung der
Triebkräfte und Bedingungen, genauer, der von der Sinnesweise

i«a GA. VI, 269—300; XII; XIII, 167—366.
148 GA. VI, 305 f.
146 Vgl. Wölfflin, J.B. und die systematische Kunstgeschichte in:

Gedanken zur Kunstgeschichte, a. a. O. S. 147—155. Auch Waetzoldt,
a.a.O. S. 196 ff. Burckhardts eigene Aussagen in GA. VI, XIX f.;
303 f. Dazu auch GA. III, 502; IV, 29; XIII, 212 ff.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 247

der Auftraggeber immer wieder der Kunst gestellten großen
Themen, d. h. die formale, gegenstandsgebundene Betrachtung
ließ klarer als sonst auch die besonderen Gesetze der
künstlerischen Formbildung hervortreten. Der Begriff des Stils und
die Ursachen seines Wachstums innerhalb eines bestimmten
Themen- und Bilderkreises, der für die Kunst eine
„selbstverständliche und glückliche Heimat" (GA. XIII, 212)
bedeutete, erhielten eine neue Beleuchtung, das besonders
Künstlerische konnte schärfer ins Auge gefaßt werden.

Daß Burckhardt aber in der Frage der Renaissance und
ihrer Bewertung andere Wege ging als sein Lehrer Kugler, war
bereits in jenen Zusätzen spürbar gewesen, die er als junger
Gelehrter dem „Handbuch der Kunstgeschichte" eingefügt hatte.
Vielleicht hätte sich auch Kugler bei längerem Leben und bei
stärkerer Beschäftigung mit dieser Kunst des „modernen
Zeitalters" zu einer positiveren Beurteilung durchgerungen. Seine
stark entwickelte Formsinnlichkeit hätte ihm vielleicht mit der
Zeit gestattet, auch das ganz andere, „Unorganische" dieser
Kunst- und Bauweise geschichtlich zu fassen und zu verstehen.

Jedenfalls: Burckhardt stand bis weit über die Mitte seines
Lebens in einer geistigen Gemeinschaft mit Kugler und hielt
mit ihm und seinem freien Geist auch noch nach dessen Tod
Zwiesprache, gerade dann, wenn in diesem stillen Gespräch
die Verschiedenheit der Ansichten zu Worte kam.

VII.
Doch ist damit die Geschichte der Beziehungen Kugler-

Burckhardt noch nicht erschöpft. Es gibt noch ein Nachspiel,
und nun hätten die Rollen fast gewechselt. Jetzt wäre nicht nur
und nicht mehr Burckhardts Name auf den Titelblättern der
Bücher Kuglers als Bearbeiter oder als posthumer Mitarbeiter
und Fortsetzer erschienen, sondern jetzt wäre der Name Kugler
als Bearbeiter eines Werkes von Burckhardt genannt worden.
Burckhardt selbst hat die Möglichkeit und Aussicht „als ein
Omen bester Qualität" genommen, daß die Namen Kugler
und. Burckhardt wieder auf einem und demselben Titelblatt

erscheinen sollten147. Es handelte sich um kein geringeres
Buch als um die „Kultur der Renaissance", deren Neubearbeitung

für die dritte Auflage — die zweite von 1869 hatte Burckhardt

noch selbst besorgt — Franz Kuglers Sohn, Bernhard
Kugler, übernehmen sollte. Dieser war seit 1861 Privatdozent,

147 Burckhardt-Kugler a. a. O. S. 364, 370. Dazu Kaegi in GA. V,
LIX. ff.



248 Walther Rehm

seit 1867 außerordentlicher Professor für Geschichte im
benachbarten Tübingen, wohin Burckhardt übrigens 1868 einen
Ruf abgelehnt hatte. Die Hoffnung, die Burckhardt hegte und
über deren Verwirklichung er sich so sehr gefreut hätte, hat
sich nicht erfüllt. Kugler, durch andere Arbeiten festgehalten
und überdies kränkelnd — er hat Burckhardt nur um ein Jahr
überlebt — gab die zunächst übernommene Aufgabe 1874 an
Ludwig Geiger ab. Soll man es bedauern? Seine Wege als
Historiker entfernten sich mit der Zeit zu stark von denen Burckhardts

und von den Vorschlägen und Ratschlägen, die dieser
dem Sohn seines einstigen Lehrers und Freundes zu wiederholten

Malen sehr nachdrücklich gegeben hatte. Während Burckhardt

dem jungen Dozenten, der ihm seine ersten wissenschaftlichen

Arbeiten (aus der württembergischen Landesgeschichte)
übersandte und ihn selbst um das Thema eines großen
wissenschaftlichen Werkes, des Lebenswerkes gleichsam, gebeten hatte,
das Zeitalter Karls des Kühnen oder die Zeit des Konzils von
Konstanz nannte, „Themata, die rittlings auf der Grenzscheide
zwischen Mittelalter und neuerer Zeit schweben 148"; während
er ihn damit und auch sonst immer wieder ermunterte, sich
dem hohen Meer der Forschung anzuvertrauen und durchaus
eine Arbeit von universalgeschichtlichem, europäischem Interesse

in Angriff zu nehmen, allem Aktuellen fernzubleiben, sich
loszumachen von allem, „was mit der preußischen Monarchie
und deren mehr oder weniger providentiellem Lebensgang, mit
den Vorbereitungen von 1815 bis 1866, mit constitutionellem
Haarspalten, mit deutschem Confessionshader und dergleichen
mehr zusammenhängt 149", kehrte dieser, der „Gunst der Zeit"
und dem „Schwung der Tagesstimmung" nachgehend und
dem Pathos des neugegründeten deutschen Kaiserreichs
antwortend, in die Nähe des weitverbreiteten Buchs seines Vaters,
der von Menzel illustrierten „Geschichte Friedrichs des Großen"
(1840) zurück und folgte dieser mit zwei populären Werken,
die gerade den providentiellen Lebensgang der preußischen
Monarchie behandelten, „Kaiser Wilhelm Lund seine Zeit" (1888)
und „Die Hohenzollern und das deutsche Vaterland" (1882,83).
Er wird Burckhardt, wenn dieser jene Bücher je zu Gesicht
bekommen hat (geschickt hat der Verfasser sie ihm wohl nicht)
keine Freude bereitet haben. Schon 1871 hatte Burckhardt Bernhard

Kugler geschrieben: „Ich fürchte, wir gehen in unsern

1« Burckhardt-Kugler S. 357.
149 Burckhardt-Kugler S. 355.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 249

Grundanschauungen über das Wünschenswerte in unserer
Wissenschaft zu weit auseinander 15°".

Was jedoch die wenigen Briefe Burckhardts an Bernhard
Kugler zu unersetzlichen Dokumenten macht, um so mehr, als
die an den Vater vernichtet worden sind, ist die Tatsache, daß
dieser hier dem Sohn des Freundes mit seltener Offenheit über
die Grundsätze und höchst persönlichen Beweggründe seines

eigenen Forschens, Dozierens, Bücherschreibens oder Nichtmehr-
bücherschreibens sprach und dadurch manches Licht für die
Erkenntnis seiner eigenen Gestalt verbreitete. „Ich spreche in
Büchern absolut nur von dem, was mich interessiert und
behandle die Sachen nur danach, ob sie mir und nicht ob sie dem
Gelehrten Kunz oder dem Professor Benz wichtig scheinen 151".

Burckhardt wußte um seine „Eigenwilligkeit". Auch den
Jüngeren wollte er zu ihr erziehen, zumindest ihm die ungeheuren
Vorteile einer solchen selbständigen Haltung klar machen.
Freilich — diese Eigenwilligkeit ließ sich nicht anerziehen,
höchstens, wo sie vorhanden war, hervorlocken.

Wenn er dem Sohn des einstigen Freundes von der Freude
und Genugtuung sprach, die „die Fahrten auf das hohe Meer
der universalhistorischen Forschung" dem brachten, der ihnen
gewachsen war und nicht seekrank wurde oder Schiffbruch
erlitt, wenn er zu den umfassenden, universalhistorischen,
ökumenischen Themen riet, ja eines von ihnen, „Das Zeitalter Karls
des Kühnen", sogar genauer — vor allem in einem freilich dann
zurückbehaltenen Briefentwurf — näher umriß152, dann gab
er im wesentlichen nur die Anregungen zurück, die er als junger
Student und angehender Gelehrter zuvor im Haus des Vaters,
bei Franz Kugler, in so reichem Maß gefunden hatte: den
Ausgriff ins Ökumenische, Europäische, Gesamtgeschichtliche, das
universale Interesse, den „panoramatischen Blick,153"

„Ich habe länger und unvorsichtiger geschrieben, als ich
hätte tun sollen", heißt es in jenem Schreiben vom 30. März
1870, in dem Burckhardt die Frage Bernhard Kuglers nach

460 Burckhardt-Kugler S. 355.

i" Burckhardt-Kugler S. 367.
162 Burckhardt-Kugler S. 353 ff.; 359, 361 f. Auch den jungen S.

Vögelin ermunterte Burckhardt am 14. 1. 1866 dazu: sich so recht auf
das hohe Meer der Forschung hinauszuwagen, das stärke. Basler Jahrbuch

1914, S. 57. Vgl. W. Kaegi, Ein Plan J. Bs. zu einem Werk über
Karl den Kühnen. Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde
XXX, 1931, S. 393—398.

i63 ,,Universal sein heißt nicht, möglichst viel wissen, sondern
möglichst viel lieben." Zu A. von Salis, Basler Jahrbuch 1918, S. 292.



250 Walther Rehm

einem Hauptthema geschichtlicher Studien zu beantworten
suchte — „mir war aber, als spräche ich mit Ihrem lieben
Vater154". Auf den Sohn — das mußte Burckhardt bald
erkennen — durfte er nicht als auf einen Partner oder
Fortsetzer dieses Gesprächs hoffen. Aber das Gespräch mit dem
Vater, dem Burckhardt so Entscheidendes verdankte, daß er
seiner noch als alter Mann im selbstgeschriebenen Lebensbericht

gedachte, dieses ein Leben lang dauernde Gespräch mit
Franz Kugler hielt er als eine unverlierbare und ungetrübte
Erinnerung fest.

Anhang.

Zu den Arbeiten, die der durch seine Ministerialstellung
stark beschäftigte Kugler dem jungen Burckhardt während
dessen Berliner Studentenzeit und auch noch später abtrat oder
übertrug, gehört außer dem langen Bericht über die Berliner
Kunstausstellung vom Herbst 1842 (veröffentlicht im „Kunstblatt"

1843, Nr. 1—4, 20—23) und den Kunstartikeln des
Brockhaus in der neunten Auflage, auch die Mitwirkung an
der Verdeutschung eines monumentalen französischen
Architekturwerkes, das der französische Kunsthistoriker Jules Gailha-

464 Burckhardt-Kugler, S. 357. — Zum Schluß mag hier vermerkt
werden, daß z. B. der junge Dilthey 1862 in seiner freilich sehr
verklausulierten und schwerfälligen Besprechung der „Kultur der Renaissance"
(Ges. Schriften XI, 70—76, bes. S. 72) von dem Buch sagt, es liege ein
Duft feinster ästhetischer und geselliger Kultur, wie er in den Schriften
Kuglers, Rankes, Heyses zu empfinden sei, nur zuweilen etwas zu künstlich,
über dieser Geschichte der schönsten Zeit der Kunst und vielleicht auch der
Geselligkeit in der modernen Welt. Dilthey war einige Zeit später,
1867/1868, in Basel der Kollege Burckhardts, der den jüngeren Gelehrten
sehr schätzte und die „superbe literaturhistorische Ader" an ihm rühmte
(Kaphahn S. 295). Dilthey war gleichfalls von der bedeutenden Gestalt des

Baslers angetan, verhielt sich aber etwas reserviert, vor allem, weil ihn,
den Reichsdeutschen, Burckhardts ablehnende Stellung zu den Zeitereignissen

befremdete und der Mangel an Glauben, an Zuversicht auf die
Welt: „So war mir ganz überraschend, wie ein Mensch wie Burckhardt
plötzlich damit hervorkam: er habe wenig Hoffnungen in irgend eine Art,
Europa werde alt, mit unserer Kultur neige es zu Ende." Er schildert
Burckhardt in einem Brief vom Frühjahr 1867 folgendermaßen: „Ein
Vierziger im Anfang [tatsächlich war B. damals fast 50 Jahre alt] mit
schon ' ganz weißem Haar, das er kurzabgeschnitten trägt, muskulöse,
schlanke Gestalt, lebendige Manieren, eine wundervolle Art zu sprechen.
Wie ich bis jetzt sehe, kein großer ihn tragender Lebensinhalt" (C. Misch,
Der junge Dilthey, Leipzig 1933, S. 237 f, 243). Die Berührungen zwischen
den beiden behandelt Bodo Sartorius von Waltershausen, Die Publizistik
W. Diltheys, in: Blättern für deutsche Philosophie XII, 1938, S. 50—93,
bes. S. 70 ff.



Jacob Burckhardt und Franz Kugler 251

baud (1810—1888) unter dem Titel „Monuments anciens et
modernes" von 1839 bis 1850 zu Paris in vier großen Bänden,
mit 400 Tafeln, herausgab. Es war eine Geschichte der Architektur

in Einzelmonographien, die heftweise, in nachträglich
zusammengefaßten Bänden erschien: jeweils mehrere Tafeln mit
eingehender Beschreibung. Kugler interessierte sich gerade als
Architekturhistoriker für das Unternehmen und leitete eine
deutsche Übertragung in die Wege, deren Redaktion er zusammen

mit dem Architekten Ludwig Lohde besorgte. Das Werk
kam lieferungsweise in Hamburg von 1842—1852 heraus, unter
dem Titel: Jules Gailhabaud, Denkmäler der Baukunst. Unter
Mitwirkung von Franz Kugler und Jacob Burckhardt
herausgegeben von Ludwig Lohde. Dem Vorwort (IV, VII), datiert
aus Berlin, Juni 1852, entnimmt man, daß Kugler nur die ersten
dreißig Lieferungen redigiert, dann aber die Redaktion an
Lohde abgegeben hatte und sich später als Mitarbeiter nicht
mehr beteiligen konnte. „Dr. Burckhardt hatte schon vor dieser
Zeit (1843) Berlin verlassen und war dadurch dem
Unternehmen entrückt". Den größeren Teil der ersten Lieferungen
aber hat er bestritten. Im Dezember 1842 berichtet Burckhardt
an Kinkel: „Die Übersetzung des französischen Prachtwerkes,
von welchem ich Ihnen schrieb (der Brief ist nicht erhalten)
geht ruhig ihren nichtssagenden Gang fort"155. Es war eine
reine Verdienstarbeit, bei der freilich der angehende Forscher
einiges lernen konnte, da er genötigt war, sich auch einmal mit
ägyptischen, arabischen und persischen Bauten zu beschäftigen,
was ihm später bei der Bearbeitung der entsprechenden
Abschnitte von Kuglers „Handbuch der Kunstgeschichte" wieder
zugute kommen sollte. Außerdem kam er zum ersten Mal mit
den altgriechischen und ravennatischen Bauten in nähere
Berührung. Im übrigen war es nicht reine Übersetzung, sondern,
soweit geboten, eine Bearbeitung der jeweiligen französischen
Vorlage156.

Burckhardt hat folgende Nummern übertragen:
Band I: Denkmäler aus alter Zeit. 2. Abteilung: Pelasgische

Denkmäler: 1. Tempel auf der Insel Gozzo, gewöhn-

i" An Kinkel: a.a.O., S. 23, vgl. auch. S. 107.
166 Tm Vorwort S. V. heißt es: „Wo der französische Text dem

deutschen Herausgeber ungenügend erschien, da hat er wohl auch die
französischen Texte ganz auf die Seite gelegt und Auszüge aus deutschen,
oft sehr umfangreichen Monographien gegeben." In den von Burckhardt
übersetzten Lieferungen gehen die Änderungen und Zusätze, etwa in den
Anmerkungen, auf Kugler zurück.



252 WaltherRehm

lieh Giganteia oder Turm der Riesen genannt. Text
nach Albert Lenoir. Erschienen als 4. Lieferung 1842.

3. Abteilung: Ägyptische Denkmäler. 6. Kleiner
Felstempel zu Abu-Simbel (Ebsambul), der Göttin Athor
geweiht. Text nach Jomard. Erschienen als i.
Lieferung 1842.

4. Abteilung: Griechische Denkmäler. 3. Der Tempel
zu Segeste in Sizilien. Text nach Raoul-Rochette.
Erschienen als 5. Lieferung 1842.

6. Abteilung: Persische Denkmäler. 2. Das Felsengrab
von Nakschi-Rustam. Text nach L. Dubeux. Erschienen
als 3. Lieferung 1842.

8. Abteilung: Römische Denkmäler. 6. Die römischen
Basiliken. Text nach L. Vaudoyer. Erchienen als 6.

Lieferung 1843.

Bandii: Denkmäler des Mittelalters.
1. Abteilung: Altchristliche Denkmäler. 2. Die Kirche
5. Vitale in Ravenna. Text nach A. Lenoir. Erschienen
als 8. Lieferung 1843. 3. Die Basilika S. demente in
Rom. Text nach A. Lenoir. Erschienen als 7. Lieferung
1843-

3.Abteilung: Arabische Denkmäler. B) Sarazenische.

3. Die Moschee Ebn Tulun in Cairo. Text nach G. de

Prangey. Erschienen als 11. Lieferung 1843. 5. Die
Moschee El-Moyed in Cairo. Text nach G. de Prangey.
Erschienen als 25. Lieferung 1845.

Band IV : Denkmäler der neueren Zeit.

2. Abteilung: Denkmäler des 17. und 18. Jahrhunderts.
4. Die Kirche der Invaliden zu Paris. Text nach J. Gail-
habaud. Erschienen als 15. Lieferung 1843.


	Jacob Burckhardt und Franz Kugler
	
	
	
	
	
	
	
	


