
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 41 (1942)

Artikel: Polen in Basel zur Zeit des Königs Sigismund August (1548-1572) und
die Anfänge kritischen Denkens in Polen

Autor: Kot, Stanislaw

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Polen in Basel

zur Zeit des Königs Sigismund August (1548—1572)
und die Anfänge kritischen Denkens in Polen

Stanislaw Kot
(Deutsch von Alice Mayzel)

Vorbemerkung. Der folgende Aufsatz ist zuerst im Jahre 1928 in der
Zeitschrift „Die Reformation in Polen" — Reformacja w Polsce —
erschienen und seither überall zitiert worden, wo die Frage der polnischen
Studenten im Basel des 16. Jahrhunderts berührt wurde. Die wenigsten
Kenner der schweizerischen und allgemeinen westeuropäischen
Geistesgeschichte, in deren Zusammenhang er gehört, vermochten sich indessen
seinen Inhalt zu eigen zu machen, nicht nur, weil sie nicht polnisch
konnten, sondern auch, weil die betreffende Zeitschrift für viele schwer
erreichbar war. Als daher eine glückliche Fügung die Möglichkeit der
Übersetzung bot, zögerte ich nicht, die Arbeit zu veranlassen und freue
mich, daß sie nun auch einem weiteren Kreis zugänglich gemacht werden

kann. Hätte der Verfasser, einer der verdientesten Kenner der
Geschichte des osteuropäischen Humanismus und frühere Professor in
Krakau, Dr. Stanislaw Kot, die Möglichkeit von Korrekturen gehabt,
so hätte er zweifellos dem Text und den Anmerkungen manches
beifügen wollen. Unter den gegebenen Umständen danken wir ihm, daß er
die Erlaubnis zu Übersetzung und Abdruck von Kujbyschew aus, wo er
als polnischer Gesandter bei der russischen Regierung weilte, gegeben
hat und hoffen mit dieser Arbeit der Kenntnis der polnisch-schweizerischen

und zugleich der italienisch-polnischen Beziehungen im 16.
Jahrhundert einen kleinen Dienst zu erweisen. Werner Kaegi.

Zur Aussprache der polnischen Eigennamen. Bei den polnischen
Namen liest man:

cz wie tsch, also Frycz wie Frytsch
rz wie französisch „j" also Modrzewski wie Modjewski,
sz wie „sch" z. B. Myszkowski wie Myschkowski,
% wie franz. „on" z. B. Zbaski wie Zbonski,
g wie franz. „in" z. B. Sep wie Sinp,
ò wie u, z. B. Ostroròg wie Ostrorug.

Lange standen die Historiker, welche die goldene Periode
in der Geschichte Polens ergründen wollten, ratlos vor jener
Überschwemmung, welche die gewaltige Flut des geistigen
Lebens zur Zeit der Renaissance in Polen hervorgebracht hat.
Nach vielen Jahrhunderten, in denen ein nur selten aufleuchtendes,

lebhafteres Denken das Licht ausländischer Bildung —
meistens nur schwach — widergespiegelt hatte, kam die Re-



106 Stanislaw Kot

gierung des Königs Sigismund August und mit ihr die Zeit,
in der es plötzlich von regen Gedanken, mutiger Kritik und
Propaganda, großartigen Ideen und wunderlichen Einfällen
wimmelte. In der zweiten Hälfte seiner Regierung nahm diese

Bewegung einen mächtigen Umfang an. Als der Humanismus
die mittelalterlichen Autoritäten auf dem Gebiete der
Philosophie, der Politik, der Schule, der Kunst und der Literatur
umstürzte und die Reformation den tief eingewurzelten Glauben
an Lehre und Autorität der Kirche erschütterte, wurde auch
der polnische Geist unsicher. Mit jedem Jahr erschienen neue,
unbekannte Personen aus dem Adel wie aus dem Pöbel auf der
Bildfläche, die mit Leidenschaft ihre Parolen in die große
Menge schleuderten. Der Adel aus den Landstrichen von
Dunajec und Nida, von San, Pilica und Warta erdreistete sich
nicht nur, der eigenen Vernunft gemäß zu denken, sondern er
vertraute überdies dieser Vernunft so unbeschränkt, wie es nur
einer Nation möglich war, die fast keine Tradition der geistigen
Auseinandersetzungen hinter sich hatte und die sich dem Objekt
ihres plötzlich erweckten Interesses gegenüber weder kritisch
noch skeptisch zu verhalten vermochte. Die Führer dieser
Bewegung wußten wohl, woher sie kamen, aber sie versuchten
nicht im geringsten, sich klar zu machen, wohin sie in ihrer
Neuerungssucht gelangen würden. Die Entdeckung neuer
Probleme und Wege blendete sie. Es war mehr Liebe zur
Bewegung, mehr Streben nach Abwechslung in dieser Erscheinung,
als die tatsächlich empfundene Notwendigkeit, eine neue Welt-
und Lebensanschauung zu gestalten und eine andere Stellung
Gott und Menschheit gegenüber zu gewinnen.

Nicht in allem ist hier die spontane Entwicklung des

nationalen Geistes zu ersehen. Die Probleme, die ihn erchütter-
ten, sind nur teilweise dem heimatlichen Boden entsprungen.
Ihre Entstehung war weder erlebt noch gründlich durchdacht.
Viele dieser Fragen sind auf den noch ungebrochenen polnischen

Acker vom Westen her verweht worden, von Italien und
Frankreich, von der Schweiz und Deutschland her, wo sie

bereits ihre Geschichte, ihre Erfolge und Niederlagen hinter
sich hatten. Belebt und entflammt durch das gleichzeitige
Wiederaufblühen der heidnischen Kultur und durch den
Rückkehrdrang zum Glauben des Urchristentums, haben sie dem

polnischen Geist Feuer und Flamme geliehen. Von der eigenen
Heimat verstoßen, flogen sie herüber, um hier im Schatten der
Freiheiten, die der Adel genoß, sich zu entwickeln, zu
verbreiten und in der polnischen Seele Wurzel zu fassen.



Polen in Basel 107

Aus welchen Quellen, durch welche Wege und Vermittler,
in welcher Zeit diese Ideen nach Polen drangen, das ist eine

Frage, die erst die Historiker der Gegenwart genau zu
beantworten versuchen, indem sie sich bemühen, ein Bild der
kulturellen Verbindungen wiederherzustellen, die in jener
Epoche das geistige Leben Polens mit dem des Westens
verknüpften.1 Wenn noch heute, trotz der enormen Entwicklung
von Post und Telegraph, trotz aller Zeitungen und Bücher, in
der Hauptsache immer noch Menschen die eigentlichen
Austräger der neuen Ideen sind, und zwar Persönlichkeiten, welche
im Verkehr mit fremden Kreisen, die von sich aus schon kritisch
zu denken und auch schneller zu handeln vermochten, sich von
einem Bewegungsstrom hinreißen ließen, umso ausschließlicher
ist diese Vermittlerrolle im 16. Jahrhundert dem Einzelnen
eigen gewesen, der mit einer bestimmten Bewegung an ihrer
Quelle persönlichen Kontakt genommen hatte. Nachrichten,
Broschüren, Bücher und Pamphlete verfehlten ihre Wirkung
nicht, aber zuerst mußte sie der Mensch überbringen, der von
ihnen auf ihrer heimatlichen Scholle beeinflußt und bewegt
worden war. Diesem Kontakt also, der seltener durch die in
unsere Heimat kommenden Ausländer, viel öfter aber durch
die Wanderungen der Polen in die Zentren der neuen Ideen
entstand, muß man unbedingt auf die Spur kommen, wenn man
die Genesis dieser Bewegung in unserer Geistesbildung erforschen

und die Art und Weise ihrer Verbreitung und ihrer
Evolution, sei es zur größeren oder geringeren Autarkie,
verstehen will. Ohne diese analytischen Forschungen würde unsere
geistige Entwicklung im 16. Jahrhundert weiterhin im Nebel
der Vermutungen und Rätsel schweben. Diese Aufgabe muß
begreiflicherweise sehr genau und gründlich durchgeführt werden,

denn es gilt, für die vorhandenen, sehr spärlichen und
fragmentarischen Dokumente Namen, Daten, Fakten und
Ursprungsorte festzustellen, was infolge des Fehlens von Familienarchiven

in Polen ganz besonders erschwert wird. Denn gerade
der private Briefwechsel, die persönlichen Erinnerungen und
Familienchroniken wären hier eine richtige Schatzkammer.

Die vielen politischen Stürme, die über Polen dahinfegten,
haben diese Quellen leider zerstört und uns zum mühseligen

1 Nach dem Beispiel von S. Tomkowicz, der die Polen in Leipzig
betrachtet hatte und angeregt von K. Morawski auf der Zusammenkunft
zum Gedächtnis Kochanowskis (1884), erschienen die Mitteilungen J. Kal-
lenbachs über Basel und Köln, J. Karlowicz's über Heidelberg und S. Win-
dakiewicz's über Padua, Bologna usw.



108 StanislawKot
Suchen in den Archiven und Bibliotheken des Auslandes
verurteilt. Das dort verborgene Material ist zwar oft recht einseitig,
doch erlaubt es uns manche Beziehung festzustellen und manches

Rätsel aufzuklären. Das Ergebnis dieser Forschungen ist
allzu gering, als daß man daraus ein vollständiges Bild von
der Wirkung fremder Bildungszentren auf unsere
Geistesentwicklung wiederherstellen könnte. Immerhin genügt es, um
sich ein Mosaik zurechtzulegen, das, wenn auch bescheiden und
unvollständig, doch für den Forscher und Liebhaber unserer
Vergangenheit durch seinen Farbenreichtum und die daraus
aufsteigenden Perspektiven einen gewissen Reiz hat.

Wir wählen hier als Beispiel nur einen scheinbar beschränkten

Kreis, um an ihm zu zeigen, was er dem polnischen Geist
im Zeitraum von zwanzig Jahren gegeben hat: in der Zeit des

Königs Sigismund August und für eine Generation, die am
Ende seiner Regierung die Keime äußerst extremer,
philosophisch-religiöser Ideen pflanzte und ein vor und nachher
unerhörtes Chaos in Glaubensfragen entfesselte, bis sie sich dann,
ihrer Kühnheit bewußt, den von Rom oder von Calvin
festgesetzten Doktrinen zugewendet hat. Andererseits aber hat sie
in ihren Erlebnissen den Antrieb gefunden, eine so unerhörte
Glaubensfreiheit in Polen einzuführen, daß selbst die
zivilisiertesten Nationen Europas darüber in Schrecken und
Entsetzen geraten sind.

Basel war weder Rom noch Wittenberg, weder Genf noch
Paris. Solange hier Erasmus von Rotterdam lebte und wirkte,
um den sich sowohl die Söhne der polnischen Würdenträger,
als auch die armen, literarisch begabten Jünglinge aus Krakau
zusammenscharten, blühte die Stadt für eine kurze Dauer als

Mittelpunkt der philosophisch-humanistischen Bewegung auf.
Aber noch zu seinen Lebzeiten haben die Stürme, welche die
Reformation brachte, die Angriffe Luthers auf die sowieso
schwache Position dieses Humanistenfürsten und die Einführung
des Protestantismus im eigenen Hause die wissenschaftliche
Autorität Basels untergraben und im Gefolge davon den
allmählichen Untergang der Bewegung und den Niedergang der
jungen Universität verursacht. Basel besaß weder hervorragende
Kämpfer für den Katholizismus, noch Reformatoren vom
Schlage Luthers, Calvins oder Zwinglis. Es besaß weder eine
so hervorragende Kunst, die ihm jenen Zauber verliehen hätte,
durch den z. B. Florenz blendete, noch einen Hof, der wie
derjenige von Paris durch sein feierliches Zeremoniell geglänzt



Polen in Basel 109

hätte. Die nicht gar große Stadt am schönen Rheinbogen,
bewohnt durch eine wohlhabende Bürgerschaft — meistens Kaufleute

— konnte stolz sein auf die Gemälde ihres berühmten
Holbein, auf die prachtvolle, bei all ihrer Feierlichkeit fröhliche
Kathedralkirche, die von der Höhe ihres steilen Hügels milde
auf die sich zu ihren Füßen zusammendrängenden kleinen
gotischen Häuschen, auf Wiesen und fremde Felder
niederschaute. Am meisten aber durfte sie sich ihrer Druckerpressen
rühmen — Froben, Oporin, Episcopius, Herwagen, Perna,
Henricpetri—, welche die Welt mit den Ausgaben der Klassi-
siker bereicherten.

Aber der Geist des Erasmus, dessen körperliche Hülle im
Münster eine goldbeschriebene Grabplatte deckte, hat Base]
nicht nur den Aufschwung der Druckerpressen hinterlassen,
sondern auch die kostbare Tradition mancher Toleranz für die
Verschiedenheiten in Glauben und Ansichten, jene Atmosphäre
der Ruhe und des Friedens, — die in jenem Jahrhundert der
entfesselten Leidenschaften so selten war — Gaben, mit denen
die Basler auch die verschiedenen Ankömmlinge und Flüchtlinge

aus der Fremde beschenkten, die den Segen des Friedens
in ihrer Heimat vermissen mußten. So geschah es also, daß
Basel um die Mitte des 16. Jahrhunderts ein Asyl für manchen

gequälten Geist wurde, der hier ein zwar bescheidenes
Dasein, aber doch die Sicherheit des Schreibens und
Unterrichtens finden konnte, wenn er der Helvetischen Konfession
gegenüber wenigstens einen Schein der Loyalität wahrte. Die
Gelehrten durften ihren kritischen Gedanken entwickeln und
ihn einer Handvoll williger Zuhörer durch Vorlesungen,
Belehrungen und Druckerpressen mitteilen. Es waren unter ihnen
Franzosen und Holländer, aber den Mittelpunkt dieser
Kolonie bildeten jene italienischen Humanisten und Emigranten,
die-als Protestanten ihre Heimat hatten verlassen müssen. All
diese Ankömmünge unterhielten, mochten ihre Ansichten oft
verschieden sein, untereinander enge und freundschaftliche
Beziehungen; den Baslern gegenüber waren sie aber im
allgemeinen recht wenig mitteilsam. Außer den bekannten liberalen
Humanisten, wie Bonifacius Amerbach, Oporinus, Münster und
Zwinger, bildeten meistens Ausländer ihre Gesellschaft : junge
Leute und Durchreisende. Mit ihrer Hilfe verschafften sie sich

Beziehungen und Einflüsse in der ganzen Welt; durch
Korrespondenzen, Schriften und Bücher knüpften und unterhielten
sie ihre Verbindungen; in ihnen versuchten sie für ihre Ideen
Interesse zu wecken, und Zweifel und Kritik wachzurufen.



110 Stanislaw Kot

So wurden sie Initiatoren manchen Gedankens, der — während
ihm unter dem heimatlichen Himmel sein Wirkungsfeld
verschlossen wurde und er sich nur mit großer Vorsicht in der
ihm Zuflucht gewährenden Stadt Basel entwickeln konnte —
manchmal unerwartet an einer entfernten Peripherie Europas
aufblitzt.

Wer die Polen waren, die nach dieser neuaufblühenden
hohen Schule gewandert sind, erfahren wir aus der
Universitätsmatrikel.2 Mit welchen der Professoren die polnische
Jugend näher verkehrte, darüber belehren uns die Fragmente, die
aus der damaligen zahlreichen Korrespondenz 3 gerettet wurden
und die noch manchen Reflex auf die geistigen und religiösen
Probleme der damaligen baslerischen Atmosphäre werfen.
Verschiedene Einzelheiten erfahren wir aus den Publikationen der
Lehrer jener Zeit, die oftmals den polnischen Schülern
gewidmet waren. Im allgemeinen aber darf man sich keine
Illusion darüber machen, als könnte man etwa ein volles Bild
von der Erziehung, welche die polnische Jugend in Basel genoß,
hervorzaubern. Immerhin zeigt uns die Zusammenstellung und
Beleuchtung dieser Fragmente, bei wievielen kulturellen
Erscheinungen die Polen in Basel Zeugen, Vertraute und sogar
Mitwirkende waren; sie zeigt uns, wie in der Berührung mit
dem scharfsinnigen Geiste ihrer bedeutenden Erzieher roma
nischer Herkunft in ihnen bis dahin ungeahnte Zweifel
erwachten, wie viele fruchtbare Fragen des Geistes auftauchten
und wie der Horizont ihrer Gedanken sich immer weiter auftat.

2 Einen leider nicht vollständigen Auszug aus den Matrikeln
veröffentlichte unter dem Titel „Polacy w Bazylei" (Die Polen in Basel) (Ar-
chiwum do dziejow lit. i osw. VI 1—9) Prof. J. Kallenbach, der das
Verdienst hat, als Erster die Aufmerksamkeit auf die Einwanderung der
Polen nach Basel gelenkt zu haben. In dieser Abhandlung halte ich mich
an meine eigenen Forschungen in den Basler Handschriften. Über die
Universität in Basel zur Zeit der Reformation informiert Rudolf Thommen,
Geschichte der Universität Basel 1532 -1632, Basel 1889.

3 Einen Teil dieser Korrespondenz veröffentlichte z. T. nach den
fehlerhaften Abschriften der Zürcher Simleriana unter dem Titel
„Briefwechsel der Schweizer mit den Polen" (Leipzig 1908) T. Wotschke, der
höchst verdiente Sammler des Quellenmaterials zur Geschichte der
Reformation in Polen, soweit es sich in schweizerischen und deutschen
Archiven befindet. Auch hat er in seinen zahlreichen Abhandlungen viele
Einzelheiten über die in Basel studierende polnische Jugend zusammengestellt.

Der Zweck dieser meiner Arbeit, welche übrigens auf einer
selbständigen Erforschung der originalen Archivquellen beruht, war eine
kritische Beleuchtung aller vorhandenen Angaben und die Zusammenstellung
eines synthetischen Bildes.



Polen in Basel 111

Unter dem Einfluß des Celio Secundo Curione.

Im Wintersemester 1546/47 haben sich drei Italiener in
die Universitätsmatrikel eingetragen, deren Namen einmal mit
der Geschichte des fernen Polen verbunden werden sollten.
Es waren Bernardino Ochino aus Siena, Celio Secundo Curione
und Francesco Stancaro aus Mantua. Jeden von diesen Flüchtlingen,

die in die gastfreundliche Schweiz vor dem drohenden
Arm des Kardinals Caraffa und der römischen Inquisition
geflohen waren, erwartete ein anderes Schicksal. Der hochbejahrte
Ochino begab sich schon im Jahre 1547 nach England, von
Erzbischof Thomas Cranmer als Prediger der italienischen
Gemeinde nach London berufen. Den streitsüchtigen Stancaro
findet man nach kurzer Zeit in Ungarn, von wo er durch
Samuel Maciejowski als Professor der Hebraistik nach Krakau
eingeladen wurde. Für die Dauer hat sich nur Curione in Basel
niedergelassen, der an der Basler Artistenfakultät Vorlesungen
halten sollte. Die Studien dieser Fakultät, die einen dreijährigen
festen Kursus umfaßten, hatten damals eigentlich eine höhere
Rhetorik zum Ziel und sollten der Jugend eine allgemeine
humanistische Bildung geben. Curione wurde Seele und Glanz
dieser Fakultät und bald auch eine Anziehung für die Studenten
aus fremden Ländern. Gleichzeitig hat er enge Beziehungen zu
Oporinus, dem größten Drucker der Basilea, der das Erbe
Frobens angetreten hatte, angeknüpft und arbeitete in der
Druckerei als ihr literarischer Berater und Korrektor.
Vollständiges Vertrauen und innige, herzliche Freundschaft, die ihn
mit Oporin verband, erlaubten es ihm, eine lebhafte literarische
und verlegerische Tätigkeit zu entfalten.

Die ersten Ankömmlinge aus polnischen Ländern, denen
wir in den Basler Universitätsmatrikeln begegnen, sind die
Abgesandten der böhmischen Brüder, die in den Grenzen der
polnischen Respublica eben erst vor der Verfolgung des
habsburgischen Königs Ferdinand aufgenommen worden waren.
Dem Rat des preußischen lutherischen Bischofs Speratus
folgend, haben die Brüder im Jahre 1549 drei Jünglinge nach
Basel gesandt, die sich hier zu Dienern am Wort ausbilden
sollten. Es waren dies die später in der Geschichte der
böhmischen Brüder in Polen bekannt gewordenen Jan Rokita, Jan
von Przeoròw und Simon Felinus. Mit seinem Brief aus St.
Quirin (4. IX. 1549) empfahl sie Speratus dem besonderen
Schutz der Universität, indem er von dem schweren Schicksal
der Unität berichtete. Dementsprechend hat die Fakultät den



112 Stanislaw Kot

Fortgehenden ein Zeugnis für ihre Vorgesetzten ausgestellt, in
welchem von ihren Fähigkeiten und ihrem Fleiß die Rede war. 4

Nicht eine allzu hohe Meinung scheinen indessen die Basler
Meister von der Wissenschaft ihrer slavischen Glaubensgenossen

gehabt zu haben, da sie den Brief in einem allereinfachsten
Latein verfaßt und pro memoria auf der Kopie vorgemerkt
haben: „der Stil ist absichtlich ihren — es waren die Senioren
der bömischen Brüder gemeint — Fähigkeiten angepaßt, da sich

unter ihnen nur wenige befinden, die das Latein beherrschen."
Den ersten Polen auf der Basler Universität begegnen wir

erst im Jahre 1551. Gleich zu Beginn der Inskriptionen, die im
Sommersemester — vom 1. Mai an — erfolgten, finden wir
in der Matrikel Abraham Zb^ski mit seinem Famulus Stanislaw
Grosz. Er war der Sohn des Piotr aus der wohlhabenden
Familie der Herren auf Zb^szyn, die dafür bekannt waren, daß
sie traditionsgemäß zur Kirche in Opposition standen. Kein
anderer als sein Vorahne, der ebenfalls den Namen Abraham
trug, ist bereits im 15. Jahrhundert Führer der bewaffneten

hussitischen Bewegung in Großpolen gewesen. Piotrs
Witwe, Helene von Ostroròg, die Schwester des bedeutenden
Führers der Reformation in Großpolen, hat ihre Söhne im
protestantischen Geiste erzogen. Der ältere, Stanislaw,
Kastellan von Chelm und seit dem Jahre 1551 auch von Lublin,
der Besitzer von Kurow, gehörte zu den ersten Protestanten in
der Provinz Lublin. Der jüngere Abraham hat seine
langjährigen Studien an den protestantischen hohen Schulen des

Auslandes zuerst in Wittenberg (1544) 5 begonnen, von wo er
im Jahre 1547 nach Königsberg zog. Im Jahre 1551 begab er
sich, wahrscheinlich dem Rat der böhmischen Brüder folgend,
welche die Vertrauten seines Onkels Jakob Ostroròg waren,
nach Basel. Hier war er bei Curione untergebracht und von
Sorgfalt und einer wahrhaft häuslichen Atmosphäre umgeben.
Eingelebt, näherte er sich dessen Söhnen und Töchtern,
erzählte ihnen von seiner Familie, vom Bruder und der über alles
geliebten Schwester Zofia. Zugleich sandte er seiner Familie
Berichte über den herzlichen Empfang bei den italienischen
Flüchtlingen in Basel. Zofia Zb^ska, davon gerührt, beeilte sich,
der jungen Angelica Curione den Ausdruck ihrer ganz beson-

4 Basel, Universitätsarchiv V, 1.
5 Sämtliche hier beigefügten Angaben über die Einschreibungen der

polnischen Studenten auf ausländischen Hochschulen beziehen sich auf die
Matrikeln der einzelnen Universitäten, welche ich um den überflüssigen
Ballast zu vermeiden hier ausführlich nicht zitiere.



Polen in Basel 113

deren Dankbarkeit zu übermitteln und verehrte ihr eine prachtvolle

goldene Kette. So hat die Korrespondenz zwischen den
beiden jungen Mädchen angefangen .6 Im Hause des Curione
hatte Zb^ski Gelegenheit gehabt, Persönlichkeiten zu begegnen,
die sich dauernd in Basel niedergelassen haben oder sich auf
der Durchreise befanden, Persönlichkeiten, die sich vom Hintergrund

der damaligen geistigen Atmosphäre durch ihre freiheitlichen

Ideen abhoben. Dort lernte er auch den Professor der
Hebraistik, Sebastian Münster, kennen, den Verfasser der ,,Kos-
mographie". Dort kam er überdies in Berührung mit jenem
französischen Verbannten, der einer der mutigsten und zugleich
humansten Geister der Epoche war, mit Sebastian Castellio
(Châtillon). Vor allem aber näherte er sich den italienischen
Protestanten und Freidenkern, unter welchen der junge Jurist

6 Als einzige Spur dieser Korrespondenz ist ein Brief Angelicas an
Zofia Zb%ska vom 1. November 1553 erhalten geblieben, veröffentlicht in
Schelhorns Amoenitates literariae XIV, 366—7. Angelica, die damals
erst elf Jahre zählte, galt für ein Wunderkind : sie schrieb lateinisch,
italienisch, französisch und deutsch und half dem Vater bei der Korrektur
der lateinischen Dichter. Es ist ein anmutsvoller und geistreicher Brief an
ihren Vater erhalten, etwa folgenden Inhaltes : „ich schreibe lateinisch,
weil du es verlangtest, ich bin dumm, daß ich den Mut dazu habe, aber
ich wäre dumm, wenn ich aus diesem Grund, so wie Du es erlaubt hast,
Dich um das, was ich mir wünsche, nicht ersucht hätte : ich bitte Dich
denn für mich und meine Schwestern um ein Kleid, qua ab hiimeris ad
cingulum totae vestimur, cujus ego nomen Latinum nescio." Angelica starb
an der Pest im Alter von 21 Jahren.

Dieser denkwürdige Rest einer Korrespondenz zwischen einer
Italienerin und Polin aus der Epoche des Humanismus lautet:

Nobilissimae puellae Sophiae Sbasiae Polonae, Angela Curionia S. D.P.
Si mihi esset ea facultas, generosa Sophia, qua tibi pro magnifico

et praestantissimo dono ad me misso, gratiam possem referre. id multo
facerem libentius, quam nudis verbis, ac rudi meo et impolito sermone.
Verum cum meae praesentes rationes id non ferant, huius mei grati animi
significationem qualemcumque, ne team istam eximiam erga me, sine ullo
meo merito, benignitatem, silentio praeteream, eadem generositate, qua
munus dedisti, accipias oro. Famulus vester Stanislaus mihi tuo nomine
auream catenam, turn pondère tum artificio praestantem, donavit, Regale
sane munus, et tua ista animi generosi altitudine dignum: pro quo
hactenus tibi non egi gratias, propterea quod cum is in Italiani ad fratrem
tuum transiret, eum hac via in patriam rediturum sperabam. Nunc autem
cum intelligam eos alia via domum rediisse, tibi eorum optatissimum
adventum gratulor, et pro immortali dono, gratias, si possum, ago immor-
tales, agamque dum vivam, spondeoque me, si alia ratione referre non
poterò, memoria perpetuaque observantia culturam. Pater meus et mater
mihi mandarunt, ut te ipsorum nomine, amanter atque officiose sanitärem.

Idem fecerunt meae sorores, Coelia ac Felicilla. Vale Sophia nobilissima.

Basileae die 1 Novemb. MDLIII.
Rasier Zeitschr. f. Geschichte u Altertum. 41. Band. 8



114 Stanislaw Kot

aus Siena, Lelio Sozzini, sich durch scharfsinnigen Geist
auszeichnete. Von der beginnenden innigen Sympathie zwischen
Zb%ski und Sozzini zeugt uns folgender Abschnitt in einem
Briefe, den Curione an Zb^ski kurz nach dessen Abreise
geschrieben hat: „In Italien entstand infolge der Besetzung durch
die Franzosen in Siena, der sehr berühmten Stadt in Etrurien,
ein großer Krieg. Sie ist die Heimat unseres lieben Lelio, von
welchem ich eben einen Brief bekommen habe. Er gedenkt dort
Deiner, lieber Zb^ski, voller Sympathie und Sehnsucht und
bittet mich, es ihm mitzuteilen, sobald ich eine Nachricht von
Dir bekomme. Er gibt der Hoffnung Ausdruck, daß er zu uns
zurückkommen werde."

Andererseits belehrte Zb%ski seine Basler Freunde über die
Verhältnisse und Fortschritte der Reformation in seinem Vaterland.

Wenn im Dezember 1551 die Welt jene Sammlung
flammender Reden des Stanislaw Orzechowski im Druck des Opo-
rinus zu sehen bekam, in der sich auch die in Polen im Jahre
1547 verbrannte ,,Rede über das Recht des Zölibates", wie
auch die frisch — im Mai 1551 — verfaßte Bittschrift an den

Papst Julius III. um Anerkennung seiner Ehe befand, so
erfolgte diese Herausgabe zweifellos nicht ohne Vermittlung des

Zb^ski. Die als Beigabe zu dieser Rede mitgedruckten spöttischen

anonymen Verslein gegen die Päpste und den Zölibat
verraten die nahe Verwandtschaft mit einer ganzen Flut derartiger
Bosheiten, an deren Erfindung Curione sich ergötzte."

Im Frühling des Jahres 1552 zog Zb^ski nach einem
einjährigen Aufenthalt in Basel in die Heimat zurück, nachdem er
von Curione und seiner Familie herzlichen Abschied genommen
hatte. Schon auf dem Wege, von Schaffhausen aus, schrieb er
ihm einen Brief, und in Frankfurt an der Oder übergab er dem
Stancaro ein Schreiben seines Meisters. Als dann mehrere Monate

lang keine weiteren Nachrichten von ihm folgten, schickte
ihm Curione einen Brief nach dem andern. Einer vom 1.

Dezember 1552, der erhalten blieb8, zeigt vortrefflich die echt
brüderliche Zuneigung Curiones zu seinem polnischen Schüler.
Auch Zb^ski hat seinen Meister nicht vergessen; er stellte seinen

Mitbürgern Curione und die Stadt Basel im schmeichelhaftesten

7 Über seine Pasquille über Rom vgl. den Artikel Benraths in der
Realenzyklopädie für protest. Theologie IV 353—357, wo sich eine kurze
Biographie und eine ausführliche Bibliographie Curiones finden.

s C. S. Curionis Selectarum epistolarum libri duo, Basel 1553, S. 78

bis 81, Abdruck in der Beilage zu den Olympiae Moratae Opera, Basel

1570, S. 339—342.



Polen in Basel 115

Lichte dar und munterte seine Bekannten und Verwandten auf,
die Wissenschaft an der schweizerischen hohen Schule am
Rhein zu erlernen.9

Im Jahre 1553 herrschte unter den freisinnigen Basler
Humanisten eine nicht geringe Unruhe. Die Nachricht von der
Verbrennung des Servet in Genf (27. Oktober), die erfolgte,
weil er das Dogma der heiligen Dreieinigkeit verwarf,
erregte unter ihnen Empörung. Sie haben es gespürt, daß in der
Geschichte der protestantischen Ideen die bisherige Periode zu
Ende sei, in welcher die Reformation der ungezwungenen Kritik
freien Lauf gelassen hatte. Diejenigen, in denen der Humanismus

auf dem Gebiete von Kirche und Glauben ihren
Oppositionsgeist erweckt hatte, sie, die gelernt hatten, auf die
Religion kritisch-philosophische und historische Methoden
anzuwenden, erschauderten zutiefst beim Anblick des Sieges, den
der rücksichtslose Dogmatismus im protestantischen Glauben

errungen hatte, als sie nun sehen mußten, daß man innerhalb
des Protestantismus gegen Andersgläubige dieselben Methoden
anwende, die man bei der römischen Kirche so streng verurteilte.

Während von allen Seiten, von Lausanne, Zürich und
Wittenberg her die protestantischen Kirchen die Tat Calvins
lobten, wurde ein Kreis protestantischer Basler Humanisten
mit Schrecken die Gefahren der neuen Situation gewahr.
Damals erschien aus ihrer Mitte jener herrliche Protest gegen die
Anwendung physischer Strafen — und insbesondere der Todesstrafe

— gegen die Häretiker. Es war dies das Büchlein ,,De
haereticis quid sit cum eis agendum", welches im Geheimen
anfangs 1554 in Basel unter dem Pseudonym von Martin Bel-

9 Im Jahre 1553 machte Zbaski einen kurzen Ausflug nach Italien.
Grosz, der ihm dorthin folgte, kam absichtlich nach Basel, um der
Angelica das Geschenk von Zofia Zbaska zu überreichen. Das nächste Jahr
begegnen wir Zbaski in Leipzig, damals in der Gesellschaft eines
unbemittelten Studenten aus dem Erbgut Zbaszyn, der mit den Jahren eine
bedeutende Rolle als Führer der Anabaptisten und nachher der polnischen
Arianer spielen sollte. Hier enden indessen die Wanderjahre des Zbaski
noch nicht. Ungefähr im Jahre 1559, nachdem er Hosius in Trient besucht
hatte (Hosii Opera omnia 1584, II, Brief 131) erschien er in Genf, wo
er mit den italienischen Emigranten, den Freunden des Curione
(insbesondere aus Lucca) Fühlung nahm. Von hier zieht er nach Italien
weiter und gewinnt in Bologna und auch anderwärts die polnischen
Studenten für den Protestantismus. Beinahe fünfzehn Jahre dauerte die
Auslandswanderung dieses zukünftigen Kandidaten für den polnischen Thron.
Die Einzelheiten bei Wotschke, „Die Geschichte der evangelischen
Gemeinde Meseritz (Zeitschrift hist. Ges. Posen 1906, S. 102--104) sind
nach diesen Angaben zu verbessern.



116 Stanislaw Kot

lius und mit seiner Einleitung erschien und sogleich ins
Französische unter dem Titel „Traité des hérétiques à savoir si l'on
doit les persécuter" übersetzt wurde. Es enthält heftige, von
bitterer Enttäuschung durchdrungene Ausführungen gegen die
neuen Fesseln, in die man den menschlichen Geist legen wolle.
Calvin, gegen welchen dieser Traktat gerichtet war, konnte
leicht erraten, wen der Name Bellius decken sollte; von manchen

Seiten bezeichnete man Castellio und Curione als
Verfasser; andere vermuteten die Mitwirkung des Sozzini. Gegen
die mutigen Basler wurde eine Campagne eröffnet, jede ihrer
literarischen Arbeiten verfolgt, jeder Gedanke verdächtigt.
Prozesse wurden eingeleitet; die politische Regierung gegen sie

gehetzt.
Die Humanisten waren erschrocken und mußten von nun

an jedes Wort genau prüfen. Aus Angst um Existenz und Leben
mußten sie alle Anklagen vermeiden, doch den Geist beugten
sie nicht. Im Gegenteil, einmal erregt, hat er sie zur Aufhellung
all dessen, was die Reformation unausgesprochen ließ, geführt,
zur Aufdeckung der schwachen Seiten in ihrer Dogmatik und
zur Bezweiflung von Wahrheiten, von denen die Kritik bis jetzt
ängstlich Abstand genommen hatte. Als Frucht dieses
selbständigen Strebens entstand das schon seit Jahren überdachte
Werk des Curione: „De amplitudine regni Dei". In seinem Brief
an Zbaski vom i. Dezember 1552 berichtet ihm Curione: „Ich
habe ein Werk über die Weite des Gottesreiches, welches ich
aus dem Wesen der göttlichen Aussprüche heraus entwickelt
habe, verfaßt, voll tiefen Trostes und Belehrung. Die Sache ist
in zwei Dialogen ernsthaft erforscht, aber dem Gespräch habe
ich einen gewissen anmutigen Reiz verliehen. Das Werk wird
mit allerhübschester Schrift gedruckt und wird etwa 30 Bogen
in Oktav umfassen. Du weißt ja, wem ich es zu widmen
gedenke; vorher aber möchte ich Deine Meinung darüber hören,
und wenn es Dir gefällt, durch wessen Vermittlung ich es widmen

soll, durch Dich selbst, oder durch einen anderen? Und
wenn es ein anderer sein sollte, wen würdest Du dafür
gewinnen Ich beschwöre Dich, antworte mir, damit ich spätestens
im März (1553) Deinen Brief erhalte. Gleichzeitig teile mir alle
seine Titel mit, damit ich sie der Reihe nach ordnen kann."

Dieser hohe Gönner, unter dessen Schutz das Werk
erscheinen sollte, war kein Geringerer als König Sigismund
August in eigener Person, von dessen Toleranz und Freisinnigkeit
die Kunde zu den beunruhigten Basler Humanisten gedrungen
war. Zbaski hat die Bitte seines Meisters nicht vergessen und



Polen in Basel 117

für ihn die Zustimmung des jungen Königs errungen. Die
Rolle des Vermittlers übernahm der Onkel Zb^skis, der einflußreiche

Unter-Hofschatzmeister, damaliger Kastellan von Brze-
ziny — Jan Lutomirski. Dieser hohe Würdenträger stand im
Zentrum der polnischen Reformationsbewegung. Er war der
Vetter und die Stütze des berühmten Stanislaw Lutomirski,
ehemaligen Pfarrers in Konin, welcher an der Spitze der
protestantischen Bewegung auf Kujawy stand; zugleich war er
der Freund des Frycz Modrzewski, dessen Werk „Von
Verbesserung des gemeinen Nütz" — wer weiß, ob nicht durch
seine und Zb^skis Vermittlung — Oporinus im Jahre 1553 als

Manuskript für den Druck erhalten und, nachdem Curione sich
darüber wohlwollend geäußert hatte, im Laufe des Jahres 1554
veröffentlicht hat.

Jan Lutomirski, der schon vorher durch seinen Neffen für
Curione eingenommen war, hat dem König den Inhalt des
Werkes dargelegt und auf seine Anweisung hin und in seinem
Namen ihm zustimmend geantwortet. Alsbald kam dieses Werk
mit einer feierlichen Anrede an die Öffentlichkeit, tatsächlich
sehr schön herausgegeben, obwohl der Druckort aus Angst vor
der Verfolgung nicht angegeben war.10 Um die Spuren zu
verwischen, verbreitete es Oporinus auf den entferntesten
Büchermärkten. Doch das Werk hat durch die unorthodoxen Ideen
rasch die Aufmerksamkeit der Eiferer auf sich gelenkt und dem
Verfasser manche Scherereien verursacht. Am meisten hat ihn
der Bischof von Istria, P. P. Vergerio, angegriffen.11 Das Werk
Curiones enthielt tatsächlich kühne Ansichten, die übrigens
ziemlich unmittelbar aus der allgemeinen Religionsphilosophie
des Humanismus flössen, aber im Gegensatz zu der Dogmatik
der damaligen Kirche standen. Curione hat verschiedene Thesen

zusammengestellt, aus denen er den Schluß zog, daß die
Menschen aus eigener Kraft, dank ihrer angeborenen Vernunft,
erlöst werden könnten, sogar ohne Christi Hilfe, ohne
Offenbarung. Gott sei ein so guter Vater und sein Reich so weit und
breit, daß dort Platz für alle sei, die sittlich leben, wenn sie
auch die Grundlagen des geoffenbarten Glaubens nicht kennen.
Wenn die Heiden der Gegenwart die Naturgesetze beachteten,
keine Ungerechtigkeiten und Laster begingen, so dürften auch
sie nicht verdammt werden. Wenn ein gerechtes Gericht sich

10 Der Sohn Curiones, Horazio, soll sie in Poschiavo in Graubünden
gedruckt haben.

11 F. Trechsel, Lelio Sozini und die Antitrinitarier seiner Zeit, 1844,
S. 463—465, Briefe des Vergerio an Amerbach.



118 Stanislaw Kot

an das Prinzip halte, daß nur diejenigen dem Gesetz
unterstehen, die verpflichtet seien, sich an dieses Gesetz zu halten,
wieviel mehr könne man Gott vertrauen, dem allergerechtesten
und allerbesten Vater? Solcher Art waren die Ansichten, die im
XVII. Jahrhundert zur Untergrabung der Autorität der
Offenbarung und der Kirche, zur Abschwächung des überlieferten
Glaubens führten, und dann zur Begründung der rationalistischen

Theologie und einer angeborenen Sittlichkeit mitwirkten.
Sie waren unmittelbar aus dem humanistischen Denken
hervorgegangen, aus dem Kritizismus, der durch die Lektüre und die
Betrachtungen des Morallebens der alten Griechen und Römer
erweckt worden war, und sie durften auf die Anerkennung
weder katholischer noch protestantischer Theologen des XVI.
Jahrhunderts rechnen. Nur weniger dogmatisch veranlagte
Gemüter waren fähig, sie aufzunehmen, und zweifellos am
leichtesten fanden sie Verständnis in den weltlichen, besonders in
den skeptisch denkenden Kreisen. So konnten sie auch bei
Sigmund August und seinem Gefolge Gefallen finden. Die
protestantischen Theologen ärgerten sich ferner über die so oft von
Curione betonten Zweifel an der Abgeschlossenheit der
theologischen Wissenschaft. Er war der Ansicht, daß noch manche
Thesen der Aufklärung bedürften. So hielten seine Gegner das
Werk „De amplitudine regni Dei" für ein Ungeheuer, das neue
und vermessene Ideen verbreite. Als diese Verärgerung durch
lange Jahre hindurch nicht aufhörte, suchte Curione, der auf
einen guten Empfang seines Werkes in Polen Wert legte, Jan
Laski auf seine Seite zu bringen.1- Dieser gewandte Theologe
der selbst aus der humanistischen Schule stammte, verurteilte
Curione nicht, machte aber manche Vorbehalte. Er zweifelte
z. B., „ob es ganz gleich wäre, ob Peter oder Paulus, Cicero
oder Aristoteles das Evangelium ausgelegt hätten." 13

Am polnischen Hofe aber wurde das Werk Curiones mit
Wohlwollen aufgenommen. Der König verehrte dem Verfasser
ioo Dukaten 11, und sein Name hat in der Elite des polnischen
Adels, hauptsächlich dank dem Eintreten Lutomirskis, eine
große Berühmtheit erlangt. Daraufhin folgten immer häufigere
Reisen von Polen nach Basel.

Schon im Jahre 1553 kam ein anderer Verwandter des

12 Laski hatte seinerzeit Curione in Basel kennen gelernt und
versuchte, ihn und Castellio nach England hinüberzuziehen.

13 Brief Curiones an Laski in dieser Angelegenheit, vom 1. November

1558, gedruckt in Gabbema's Epistolae illustrium virorum 1669, S. 135.
11 Brief Vergerios vom 7. Juni 1556, vgl. Trechsel I.e.



Polen in Basel 119

Lutomirski, Michal Zaleski, nach Basel, um hier zu studieren.
Auch er wurde von dieser kritischen Stimmung erfaßt, die
Curione verbreitete. Im Verkehr mit den freidenkerischen
Italienern befreundete er sich mit dem Juristen aus Padua, Matteo
Gribaldi, der in Genf weilte und eine Opposition gegen Calvin
im antitrinitarischen Geiste inspirierte. Gemeinsam mit ihm verließ

er die Schweiz und begab sich im Jahre 1556 nach
Tübingen, wo er am 11. März 1559 ermordet wurde. In seinem
Nachlaß hat man antitrinitarische Schriften gefunden, die er
nach Polen zu überbringen gedachte15, um sie dort zu
verbreiten. Man vermutet, daß manche dieser Schriften und Ideen,
die schon vorher nach Polen gedrungen waren, die Sympathie
des Jan und Stanislaw Lutomirski für den Antitrinitarismus
bewirkt hatten.

Außer Zaleski kam gleichzeitig ins Haus des Curione,
wahrscheinlich ebenfalls unter dem Einfluß des Zbaski, Mikolaj
Uhrowiecki aus dem Gebiete von Chelm, ein naher Verwandter
des Zamoyski, der sich vorher, am 15. Januar 1552, in Wittenberg

eingeschrieben hatte; er war vorübergehend Hörer des

Camerarius in Leipzig gewesen und wurde nach zweijährigem
Aufenthalt bei Curione 16 Schüler des Turnebus im Collège de
France. Seine Mutter war die Schwester des berühmten polnischen

„Demosthenes", des Marschalls der vielen Sejms, des
Arianers Mikolaj Siennicki. Dank einer besonderen Empfehlung
des Hetman Jan Tarnowski17, dessen Sohn, Jan Krzysztof, im
Jahre 1554 auf der Durchreise aus England nach Italien in
Begleitung des Stanislaw Latalski und des Mikolaj Mielecki in
Basel ebenfalls den Curione besucht hatte, nahm der letztere
den jungen Uhrowiecki in sein Haus auf. Curione, der sich dem
Hetman für das erwiesene Wohlwollen erkenntlich zeigen wollte,
widmete demselben sein im Jahre 1555 erschienenes Werk
„Schola sive de perfecto grammatico libri très." 18

16 Kausler-Schott, Briefwechsel zwischen Herzog Christoph und Ver-
gerius, Tübingen 1875, S. 200.

16 „Operino vel Frobenio — schreibt er an Camerarius — ad me
tea mandata deferantur, quos ego cum Coelii Secundi Curionis per bienni-
um hospicio et contubernio usus essem Basileae non solum cognitos sed
amicissimos etiam habeo." Staatsbibliothek in München, Camerariana
XVI f. 81.

17 Curio, Schola sive de perfecto grammatico 1555, Tarnowski
gewidmet.

18 Wir erfahren aus dieser Widmung, daß Jan Seculicius der
Hofmeister des Jan Krzysztof Tarnowski und zugleich Leiter seiner
Erziehung war.



120 Stanislaw Kot

Den Kreis der polnischen Jugend in Basel vergrößerte im
Jahre 1554 Bazyli Drzewinski. Die Gestalt dieses Ruthenen —
als „Ruthenus" unterzeichnete er sich immer — interessiert uns
insofern, als er einer jener Studenten der Akademie war, die
Krakau infolge des Vorfalles mit dem Kanonikus Czarnkowski
im Jahre 1549 verlassen haben.

Diese Studentenauswanderung, die Orzechowski als eine
der Hauptursachen für den Untergang der Jagiellonischen
Akademie und zugleich für die Auswanderung der rebellischen
Jugend nach den protestantischen Universitäten des Auslandes
in so schwarzen Farben geschildert hat, stellt sich eigentlich als

ganz unbedeutender Vorgang dar, wenn wir die Namen der
ehemaligen Studenten der Krakauer Alma Mater, die vom
Jahre 1549 an auf den protestantischen Universitäten erscheinen,

vergleichen. Es kann sein, daß die weiteren Schicksalswege
des Bazyli Drzewinski, den Orzechowski als seinen Mitbürger
näher kennen mußte, der Grund gewesen sind, warum er der
Studentenauswanderung vom Jahre 1549 eine so große
Bedeutung beigemessen hat. Denn — wie aus dem Briefe des
Melanchthon an Curione hervorgeht — es ist wirklich wahr, daß
Drzewinski direkt aus Krakau in den Mittelpunkt der
protestantischen Erziehung geraten ist. „Ich empfehle Dir jetzt",
schrieb Melanchthon am i.Mai 1554 19, „diesen Ruthenen
Bazyli Drzewinski, einen ehrbaren Mann, aus adligem Geschlecht,
der am Hofe des polnischen Königs zu den der russischen Sprache
mächtigen Schreibern gehört hat. Er beabsichtigt, zu Euch zu
kommen, um Dich zu hören und je nach Deiner Meinung sich
in der Sprache weiterzubilden. Er weilte im Hause des überall
angesehenen Trotzendorf in Schlesien; nachher lebte er mit uns
zusammen, so daß wir seine Unbescholtenheit empfehlen können.
Nimm Dich seiner so an, wie Du es Deinen anderen Schülern

gegenüber trefflich tatest."
Den Namen Drzewinski finden wir in der Basler Matrikel

im Frühling 1554, aber über seinen Basler Aufenthalt besitzen
wir keine anderen Einzelheiten. Zweifellos befand sich bereits
eine viel größere Schar polnischer Jugend hier, als es aus
der Universitätsmatrikel ersichtlich ist. So studierte z. B. im
Jahre 1555 unter Curiones Augen der in die Matrikel nicht
eingetragene, in unserer Literatur des 16. Jahrhunderts aber
bekannte Humanist, Stanislaw Ilowski, ein Graecist und erster

19 Hummels Neue Bibliothek von seltenen Büchern III, Nürnberg
1782, S. 574. Drzewinski hat sich in die Universitätsmatrikel in
Wittenberg am 27. Januar 1554 eingetragen.



Polen in Basel 121

polnischer Geschichtstheoretiker.20 Eine seiner ersten
Federproben — die Übertragung des Briefes des Dionysios von Hali-
karnass über den Stil des Piaton (die sogenannte Responsio ad
Cnaei Pompei epistolam) aus dem Griechischen ins Lateinische —
widmete Ilowski dem Curione, um seinem „überaus
wohlwollenden Lehrer" zu zeigen, daß dieser sich einen „dankbaren
Menschen verpflichtet habe und daß er sich nicht täuschte, als
er ihm seine Gunst schenkte." 21 Nach seinen Studien in Paris
und Italien kehrt er wiederum nach Basel zurück, um sich den
Geschichtsstudien zu widmen 22, nachdem er bereits die Dissertation

„De historica facultate", eine Verherrlichung der
juristischen Wissenschaft, verfaßt und Werke des Demetrius
von Phaleron, des Synesius und Basilius des Großen übersetzt
hatte.

Inzwischen aber war er nach Paris gegangen, wo er im
Kreise der Humanisten verkehrt hatte. Dort hat er die
Bekanntschaft des jungen Jan Tçczynski gemacht, des Sohnes des
Woiwoden von Krakau, der anfangs 1556 dort studieren kam.
Unterwegs ließ sich Tçczynski mit seinem Gefolge in Basel
nieder. Curione, der ihn besuchte, konnte seinem Vater gegenüber

nicht genug des Lobes für seine ausgezeichnete
Auffassungsgabe finden. Er rühmte auch die Tugenden seiner
Begleiter, des Hofmeisters Marcin Swiçcicki, der bei dieser
Gelegenheit sich in die Basler Matrikel eintragen ließ, und des
Lehrers Andrzej Siemicki. In Paris meldete sich bei Tçczynski
Horazio, Sohn des Curione, der nach seinen Studien in Italien
hier seine Medizinkenntnisse ergänzte. Er wurde am Hof des

jungen Magnaten aufgenommen, reiste mit ihm nach Italien und

zog zuletzt mit ihm nach Polen. Dort lernte er die Sprache,
nahm Teil am Krieg um Livland, am moldauischen Feldzug
des Basilik, bis sein Vater, der inzwischen die Kinder verloren
hatte, ihn zurück nach Basel rief. Solange er in Polen weilte,
bildete er ein Verbindungsglied zwischen seinem Vater und
dessen polnischen Freunden. Er hat z. B. seinem Vater die Mei-

20 T. Grabowski, Krytyka literacka w Polsce 1918, S. 68—72. In
Ilowski könnte man einen Vermittler zwischen Oporin und Kromer sehen,
dessen De origine et rebus gestis Polotiorum zum erstenmal in Basel im
Jahre 1555 erscheint.

21 Dionysii Halic. Opuscula, Basel 1557. Widmungsbriefe Ilowskis
an Radziwill und Teczynski, Paris im Juni 1556.

22 C. S. Curionis In Çiceronis oratorias partitiones explicationum
libri très, Basel 1556, mit einem Widmungsbrief an den Woiwoden
Stanislaw Teczynski vom 1. September 1556.



122 Stanislaw Kot

nung Laskis über „De amplitudine regni Dei" übermittelt.23
Curione hat dem Vater Tçczynski seine Dankbarkeit in einem
langen Lobbrief ausgedrückt und ihm seine Vorlesung über
Ciceros „Partitiones oratoriae" (1556) gewidmet. Der junge
Tçczynski, in dessen Gefolge sich Ilowski und Horazio
befanden, die ihn an den Basler Humanisten erinnerten, hat
Curione auch seinem jungen Freund, der mit ihm im Auslande
studierte, Andrzej Dudycz, empfohlen, der später in Polen so
viel Aufsehen erregen sollte.21

Im Februar des Jahres 1556 kam Francesco Lismanin nach
Basel, der zum zweiten Superintendenten der kleinpolnischen
Synoden ernannt worden war, und der auf seiner Rückreise die
schweizerischen Kirchen besichtigte. Der Kreis der in Basel
weilenden Polen hat ein Essen zu seinen Ehren gespendet25,
worauf auch er seinerseits mit einem Empfang antwortete.
Curione, der damals seine Bekanntschaft machte, lauschte mit
Interesse seinen Berichten über die Fortschritte der Reformation
in Polen und über ihre berühmtesten Führer. Er bat ihn, seinen

Glaubensgenossen die herzlichsten Grüße zu überbringen. „Wie
gerne möchte ich ihnen helfen", schrieb er an Lismanin gleich
nach dessen Abreise 2Ü, „oder ihnen einen Gefallen tun, wenn
mir meine schwachen Kräfte dies erlaubten; Seufzer und
Gebete für sie werde ich keinen Augenblick vergessen — eine so

große Freude empfinde ich durch ihren Glauben und ihre
Bekehrung, aber gleichzeitig so eine Angst ob den ihnen drohenden

Gefahren, von denen sie wohl nur der Herr und König,
dem sie sich anvertraut haben, erlösen könnte."

Aus der polnischen Jugend, die nach Basel strömte, ist uns
der Name des Stanislaw Kokoszko aus Krakau bekannt, der
am 17. Juni 1557, unter dem Rektorat des Wolfgang Wissenburg,

in die Matrikel eingetragen wurde. Wissenburg selbst
hatte um diese Zeit bei Brylinger seine deutsche Übersetzung
des Frycz „Von Verbesserung des gemeinen Nütz" 27 drucken
lassen. Kokoszka, vermutlich ein unbemittelter junger Mann,
begab sich in die Dienste des Lelio Sozzini, und es wurde ihm,
als in Polen der Streit um die Trinitätslehre und die Göttlich

23 Schelhorn, Amoenitates liter. XII, 592, XIV, 371.
24 Vgl. bei diesem Anlaß den Brief Curiones an Jan Teczynski vom

25. Juli 1557, Wotschke, Briefwechsel S. 68, veröffentlicht nach einer
fehlerhaften Kopie; eine bessere findet sich in Basler Universitätsbibliothek.

G2 II, 43.
25 Vgl. Wotschke Briefwechsel, S. 44.
26 Ebenda.
-'• Kot, A., Frycz Modrzewski 1919, S. 137.



Polen in Basel 123

keit_Jesu_Christi aufflammte, die Überbringung der Served-
schen und ähnlicher Schriften zugemutet.28

Im Jahre 1557 frischte Curione seine Verbindung mit Jan
Lutomirski wieder auf, indem er ihm den mächtigen Folianten
der Gesamtausgabe der Schriften Senecas widmete29, als
Beweis seiner Dankbarkeit für die Gewinnung der königlichen
Gunst und für die Protektion seiner literarischen Tätigkeit.
„Ich übersende Dir" — schloß er seinen Brief vom 2.
September 1557 — „den Seneca, hoffentlich mit mehr Glück, als es

Erasmus von Rotterdam mit dem seinen, den er an den Bischof
Peter von Krakau übersandte, gehabt hat. Du wirst ihn mit
demselben Wohlwollen annehmen, mit welchem Du mich ehemals
behandelt und Sigismund August, den großen und weisen

König, für mich gewonnen hast." Offensichtlich war Curione
von der Art, wie Lutomirski sein Werk empfangen hat, zufrieden;

denn von diesem Zeitpunkt an wurden ihre Beziehungen
lebhafter und sie dauerten bis zu dem tragischen Tod, den der
Kastellan von Sieradz durch Mörderhand gefunden hat.

Das Jahr 1558 zeichnete sich durch einen zahlreichen
Zustrom polnischer Jugend nach Basel aus. Viele von ihnen
kamen dank dem Rat des Jan Lutomirski hieher. In dieser Zeit
hat die Basler Universität europäische Bedeutung gewonnen.
Zwar ist die Zahl der Jünglinge, die sich in ihre Matrikel
eingetragen haben, im Vergleich mit dem Andrang nach Wittenberg

oder Leipzig noch immer gering: die Eintragungen
erreichten nicht einmal ein Hundert im Halbjahr30; aber dafür
wuchs ihr Einfluß, da die Elite der fremden Nationen —
Holländer, Engländer, Polen, Ungarn — ihre Gastfreundschaft
genoß. Diese Abkömmlinge hervorragender Geschlechter haben
nachher in ihrer Heimat auf manchen Gebieten oft eine bedeutende

Rolle gespielt. In der fröhlichen Stadt am Rhein findet
manche Diskussion statt; und manches Ereignis von allgemein
europäischer Bedeutung spielt sich hier ab, so z. B. in den Jahren
1558—1559, wo der Rektor Sphyractes gegen die sich in
Basel versteckt haltende Joristengruppe viel Energie aufwandte.
Es waren dies Anhänger des Sektengründers und Visionärs

28 Aus dem Brief des Jan Lasicki an Beza vom 30. Mai 1566, vgl.
Wotschke, Briefwechsel S. 271. Lasicki erwähnt dort, daß Kokoszka plötzlich

in Italien gestorben sei.
29 L. Annaei Senecae Opera quae extant omnia C. S. Curionis cura

castigata. Basel 1557.
30 Die Universität in Basel, die öfters eine hervorragende Rolle

gespielt hat, hat während ihres ganzen Bestehens nie mit der Stedentenzahl
imponiert.



124 Stanislaw Kot

David Joris, der durch die niederländischen Staaten als ein für
die soziale Ordnung und Sittlichkeit gefährlicher Revolutionär
verfolgt, seit vielen Jahren unter einem angenommenen Namen
in Basel geweilt und bis zu seinem Tode (1554) Kontakt mit
seinen Anhängern unterhalten hatte.

Neben Curione gewinnt inzwischen an Bedeutung unter den
zuströmenden Fremden der liberale Castellio, der im Jahre 1553
zum Professor des Griechischen ernannt wurde. Er führte in
Basel eine Pension, in der die französische, flandrische und
polnische Jugend Unterkunft fand. Jan Utenhove, der treue
Kamerad des Laski, überließ auf der Durchreise nach Polen,
wo er mit seinem geliebten Freund zusammen arbeiten wollte,
dem Castellio seine zwei Söhne.

Im Herbst 1557 kam Mikolaj Diuski nach Basel, der
bereits seit zwei Jahren mit seinem Bruder Wojciech sich bei
Wolf in Zürich ausbildete. Die Diuski aus Iwanowice bei
Krakau, Neffen des Stanislaw Myszkowski, des mächtigen
Beschützers der Reformation, blieben unter dem ganz besonderen
Schutz der kleinpolnischen calvinischen Synode. Ihre Mutter
Agnes, eine eifrige Protestantin, bemühte sich, ihnen die
sorgfältigste Erziehung angedeihen zu lassen. Ihre Bemühungen, ihr
Briefwechsel mit den schweizerischen Reformatoren —
Bullinger, Calvin u. a. — würde ein interessantes Bild von der
Erziehung protestantischer Aristokraten im 16. Jahrhundert
ergeben. Bei all der sorgsamen Überwachung machten aber die

Jünglinge nicht die entsprechenden Fortschritte in Zürich;
darum hieß die Mutter den Älteren nach Basel, den Jüngeren
nach Genf ziehen. Der letztere folgte aber bald seinem Bruder
nach Basel. Man hat sie im Hause des Basler Geistlichen Junius,
der seine Bildung leiten sollte, untergebracht. Die unerfreulichen
Nachrichten über ihr Benehmen erweckten große Sorge in
Polen. Um ihre Erziehung ins richtige Geleise zu bringen, hat
die Synode in Wlodzislaw im Jahre 1558 den Jan Luzenski,
Pastor von Iwanowice, nach Basel geschickt; zwei Jahre später
reiste Stanislaw Silnicki nach der Schweiz, ein Verwandter des

Primarius Przerembski. Er hatte den Auftrag, die Diuski nach
Polen zurückzubringen. An dem Jüngern Wojciech hat man
keine Freude erlebt. Mikolaj, den die schweizerischen
Professoren mit besonderer Sorgfalt umgaben — der Basler Dichter
Hertel hat ihm das Gedicht über Frycz Modrzewski gewidmet,
das später in die Gesamtausgabe von dessen Schriften (1559)
aufgenommen wurde — hat sich, als er sein Gleichgewicht
wieder fand, ihre Anerkennung als tapferer Beschützer des



Polen in Basel 125

Calvinismus verdient. Paprocki nannte ihn „einen angesehenen
und gelehrten Mann." 31

Den Dluskis folgte im Sommer 1558 von Zürich nach
Basel der später in unserer Literatur bekannte Jan Lasicki, der
sich mit den zwei Söhnen eines protestantischen Adligen
Wojciech Gnojenski aus Kurozwçk und Stanislaw Lipnicki, deren
Mentor er vermutlich war, einschreiben ließ. Ganz besonders
schloß sich Lasicki Castellio an, dem er sehr zugetan war, und
er hat, wie wir uns überzeugen werden, auch nach dessen Tode
diese Freundschaft nicht verleugnet. Der stetige Umgang mit
dieser Persönlichkeit hat ihm eine tiefere Erkenntnis des
Protestantismus und eine vollkommene Toleranz eingeflößt, die
ihn auch in seinem späteren Leben auszeichnete.

Im Winterhalbjahr 1558/59 kam eine ganze Schar
polnischer Jünglinge nach Basel, durch den Unterschatzmeister
Lutomirski dahin gelenkt. Es waren dies Baltazar und Piotr
Lutomirski, die Söhne des Mikolaj, des Kastellans von Czchow
(Vetters des Jan), welcher auf seinen Gütern Kazimierz, Wielki
und Maly32 die Reformation eingeführt hatte, Jan Slupecki
aus der einflußreichen Schlachta von Lublin, Krzysztof Osso-
linski aus der Familie des bekannten Sejm-Führers Jarsz, und
der weniger bekannte Jan Gozdycz und Zbigniew Kaszycki.
Mit ihnen kam, vermutlich als Vormund dieser ganzen Gruppe,
Stanislaw Paklepka (Paclesius), den Jan Lutomirski sich zum
Geistlichen ausbilden wollte. Die Stütze dieser Ankömmlinge war
selbstverständlich Curione, bei dem sie wahrscheinlich auch
Unterkunft fanden. Mit der Zeit siedelte Paklepka nach Zürich
über, wo er bei Martire Vermigli studierte (dorthin kam auch
Gozdycz, der sich gleichfalls zum protestantischen Geistlichen
ausbilden wollte); im Jahre 1560 kam er nach Polen zurück,
von wo er sofort an Curione schrieb.33 Nach einer kurz
dauernden Predigertätigkeit in Wolbor wurde er als Senior des
Sandomierschen Distriktes und als Pfarrer nach Lublin
berufen. In den Disputationen, die um das Dogma der Trinität
entbrannten, hat Paklepka gemeinsam mit Lutomirski den

31 Vgl. Geschichte der Reformation in Polen, S. 37, Wotschke,
Briefwechsel, passim.

32 Baltazar Lutomirski, später königlicher Sekretär, Starost vom
Lezajsk und Sieradz, verheiratet mit Barbara Tarnowska, Tochter des
Woiwoden von Sieradz, hat in Lutomiersk den Protestantismus eingeführt.
Sein Sohn Jan Baltazar kam nach Basel, um zu studieren, im Jahre 1596
im Gefolge des Radziwill aus Birze.

33 Wotschke, Briefwechsel S. 124.



126 StanislawKot
arianischen Standpunkt eingenommen. In diesem Sinne hat er
auch die Synode von Lublin geführt. Diese Synode stand unter
dem Patronat des Woiwoden von Beiz, Jan Tçczyhskis, der
durch seine tragische Liebe zu der schwedischen Königstochter
bekannt ist. Paklepka war jener flammende Prediger aus
Lublin, der den jungen Dichter Erasmus Oftinowski zu seinem
Überfall auf den katholischen Priester, der die Monstranz trug,
verleitete.

Ende 1559 kam nach einjährigen Studien in Tübingen eine

neue Gruppe polnischer Studenten nach Basel. Vermutlich waren
sie von dort durch die Untersuchungen verscheucht worden, die
Vergerio, welcher der antitrinitarischen Conspiration auf die
Spur kommen wollte, nach dem Tode des Zalewski unter den
Polen einleitete. Es waren unter ihnen Stanislaw und Jan
Pieniazkowie aus S^dek, Marcin Strzelecki, Mikolaj Kotkowski
aus Rudultowice31 —: alle unter dem Schutz des Präzeptors
Wojciech Sylvius und des Jan Rozdrazewski aus Nowe Miasto
und in Begleitung des Kaspar Laetus aus Cieszyn.35 Im März
1560 erschienen Tomasz Drohojowski 3R, Jan Chryzostom Rzepi-
szowski aus Zawada und Zygmunt Czyzowski.37 Am Jahresende
machte sich der erste Litauer, Fiedor Skumin (Tyszkiewicz),
der spätere litauische Unterschatzmeister und Woiwode von
Nowogrod, von Tübingen los und kam nach Basel. Im Jahre
1590 schickte er mit einem zahlreichen Gefolge seinen Sohn

Jan ebendahin.
In derselben Zeit lebten die literarisch-verlegerischen

Beziehungen zwischen Polen und Basel von neuem auf. Kaum war

3i Sohn Peters, des königlichen Höflings und des Schenk aus Sieradz,
im Jahre 1557 war er in Leipzig.

35 Man könnte in ihm nur den späteren Suffragan aus Wloclawek
und den Erneuerer der Lubran'schen Akademie sehen, denn nur diesen

Jan R. Nowomiejski kennen in der damaligen Zeit die geschichtlichen
Quellen. Dieser Student kann nicht, wie es Wotschke vermutet (J. Tur-
nowski, Leszno 1911, S. 83), Jan R. der spätere Unterkämmerer aus
Poznan gewesen sein, da dieser einem ganz anderen Zweig, den Herren
auf Krotoszyn, entstammte.

36 Jan Tomasz Drohojowski, Sohn des Krzystof, eingeschrieben im
Jahre 1555 in Wittenberg, später Student in Tübingen, samt seinem Bruder

Kiljan in die Untersuchungen über Zaleski verwickelt. (Kausler-Schott,
Briefwechsel zwischen Christoph und Vergerius, S. 200), später Starost
von Przemysl und Referendar, Ritter und Diplomat. Laut Paprocki:
„Anständiger Staatsmann, gelehrt, zahlreicher Länder Sitten kundig, beherrschte
die italienische, französische und lateinische Sprache".

37 Zuerst in Leipzig im Jahre 1557 eingetragen, wahrscheinlich Sohn
des Kastellans von Polaniec und später selbst Kastellan.



Polen in Basel 127

der umfangreiche Foliant der Werke des Frycz erschienen,
druckte Oporinus bereits die „Responsio ad calumnias West-
phalii" des Jan Laski und die „Narratio de peregrinorum in
Anglia ecclesia" (1560) des Utenhove, die ebenfalls zum größten

Teil Laski diktiert hatte. An Kromer, dessen zweite Ausgabe
der Geschichte Polens bereits im Jahre 1558 erschien, wandte
sich jetzt Oporin mit dem Auftrag, ihm eine Beschreibung
Polens zukommen zu lassen, das allem Anschein nach schon
damals für die Gelehrten kein unbekanntes Land mehr war.
„Auf meine Polonia brauchst Du in der jetzigen Zeit nicht mehr
zu warten" — schrieb ihm Kromer in einem freundschaftlichen

Brief38 — „sie wird aus gewissen Gründen verschoben".
Er forderte Oporin dagegen auf, die Karte Polens herauszugeben,

die bereits vor ein paar Jahren auf seine Aufforderung
hin von den Gebrüdern Stanislaw (Waclaw?) und Jan Gro-
decki angefertigt worden war und mit deren Herausgabe
Oporinus aus unbekannten Gründen zögerte. Am Schluß des

Jahres 1560 schickte hinwiederum Frycz dem Oporinus seine

Abhandlungen „De Mediatore" zum Druck, aber da die Zürcher

Theologen Einspruch dagegen erhoben, weil es nach der
Stancarischen Ketzerei „rieche", durften sie nicht veröffentlicht
werden. Sie erschienen geheim erst im Jahre 1562, beträchtlich
vergrößert, anscheinend bei demselben Oporin.39

Mit dem Namen eines Polen bringt man noch einen
anderen Basler Druck in Verbindung: die erste lateinische
Übersetzung von Machiavellis „Principe". Sie war von dem
italienischen Schriftsteller Silvestro Tegli aus Foligno besorgt worden,

und dieser suchte einen Mäzen, unter dessen Namen er sie

herausgeben könnte. Curione lenkte seine Aufmerksamkeit auf
Abraham Zbaski. Teglio, welcher vor nicht langer Zeit Zbaski
in Genf kennengelernt hatte und außerdem viele gemeinsame
Freunde mit ihm unter den italienischen Emigranten aus Lucca
besaß, folgte dem Rat Curiones, und so erschien im Jahre 1560
in der Basler Druckerei des Pietro Perna jenes Werk „De
Principe libellus". Wie bereits der Titel anzeigte, sei „dieses
Büchlein insbesondere für unser Jahrhundert, nicht nur, um
die fürstliche Macht zu erlangen, notwendig, sondern auch,
um diese auszuüben und zu erhalten" — und werde gegenwärtig
zum erstenmal aus dem Italienischen ins Latein übersetzt.

38 Der Brief vom 6. X. 1561 aus Prag an Oporin „amico suo",
befindet sich in dem Stadtarchiv in Straßburg (Epp. ad hist. eccl. XVI s.,
II, Nr. 133).

39 Kot, A., Frycz Modrzewski, S. 195, 214, 296.



128 Stanislaw Kot

In der umständlichen Vorrede an Abraham Zbaski, vom
20. März 1560, erklärte der Übersetzer Tegli, warum er sich
erlaubt habe, ihn zum Patron seiner Arbeit zu wählen; gleichzeitig

verteidigt er sich gegen die Einwände, die ihm begegnen
könnten, weil er den Machiavelli der Welt, die der italienischen
Sprache noch nicht geläufig war, verständlich und zugänglich
gemacht habe. Es war noch vor der Bartholomäusnacht. Noch
war der Name Machiavellis in der breiten Öffentlichkeit mit
dem „Machiavellismus" der Katharina von Medici nicht
verwachsen, und doch fühlte Teglio das Bedürfnis, sich wegen der
Verbreitung des „Principe" zu rechtfertigen. „Ich weiß gut",
schrieb er, „was für ein Lärm erhoben wird, daß dieser
Dichter verschiedener Verbrechen verdächtigt wird, und was
für Gründe angeführt werden, um die Leute vom Lesen
dieses Werkes abzuhalten". Tegli übernimmt die Verteidigung
Machiavellis nicht, aber er glaubt, daß, wer Gott ehre, an
keiner Lektüre Schaden nehmen und auch aus dieser manchen
Nutzen ziehen werde — gleich der Biene, die aus den Wiesenblumen

den Honig zu nehmen verstehe, das Gift aber
vermeide. Die Erkenntnis des Bösen sei keine Sünde, wohl aber
sein Begehren und Vollführen. Mit der Verheimlichung dieser
Art Schriften würden schlechte Seelen nicht vor dem
Verderben bewahrt." Es ist uns nicht bekannt, wie Zbaski die
Arbeit Teglios angenommen hat. Wahrscheinlich nicht schlecht,
da dreißig Jahre später auf demselben Basler Boden, ebenfalls
unter dem Schutz eines polnischen Namens, die lateinische
Übersetzung des anderen Meisterwerkes Machiavellis, der „Discorsi",
erscheinen konnte.

In derselben Woche, da Tegli sein Büchlein dem Zbaski,
widmete C. S. Curione dem König Sigismund August seine

Gesamtausgabe der Schriften Sabellicos in vier mächtigen
Foliobänden. Schon die erste Ausgabe der historischen Schriften
dieses Venezianers knüpfte sich an den Namen des polnischen
Königs: ihr Herausgeber, Kasper Hedio, hatte sie ihm im
Jahre 1538 gewidmet, ermuntert von einem gewissen Decius.
Curione beruft sich auf diese Tradition und widmete Sigismund
August die vollständige und verbesserte Ausgabe 40, zu der ihn
— wie er sagte — der König selbst durch Vermittlung des
Lutomirski angeregt habe. Nach dieser Dedikation zu schließen

10 Vgl. des M. Antonii Coccii Sabellici Opera in duos digesta tomos
cum C. Hedionis historica synopsi, Basel, bei Herwagen 1538 und dazu

Opera omnia in tomos quatuor digesta per C. S. Curione, Basel bei Oporin

1560.



Polen in Basel 129

hatte sich der Briefwechsel Curiones mit Lutomirski41 wieder
lebhafter entwickelt. Curione dankt ihm dafür, daß er seinen
Sohn Horazio dem König empfohlen habe, und ersucht ihn, dem
König das prachtvoll eingebundene Buch mitsamt seinem Schreiben

zu überreichen. Besonderes Gewicht legte der Humanist
darauf, daß ihn der König diesmal durch einen besonderen
Brief auszeichne, indem er auf diese Weise der Wissenschaft
Ehre erweise. Er dankte auch Lutomirski für sein
langjähriges Wohlwollen und bemerkte dazu, daß die gütige
Vorsehung sie, trotzdem sie „durch so große Entfernung getrennt
seien, durch Ähnlichkeit der Gesinnung und des Denkens und
sogar, wie ich hörte, einigermaßen durch Ähnlichkeit der
Gestalt verbunden habe." (Curione war von großer Statur und
kräftigem Körperbau.) Bei dieser Gelegenheit antwortete
Curione auch dem Paklepka, und machte den jungen Lutomirskis
Vorwürfe, weil sie seine Briefe nicht beantwortet hätten.42

Castellio.

Im Jahre 1561 trafen in Basel neue Gäste aus Polen ein:
Stanislaw Starzechowski, der Sohn des Woiwoden von Podolien,
mit seinem Famulus Stanislaw Kerner. Ihnen folgten, vielleicht
schon anfangs des Jahres 1562, Herkules Jurczynski und
Zygmunt Wargowski, und am Schluß des Jahres 1562 Jerzy
Niemsta aus Chrzczçcice43 in Gesellschaft von Andreas Balicki
und Stanislaw Skorulski.44 (Balicki war bereits gemeinsam mit
den Ostrorogs im Jahre 1558 in Wittenberg und im Jahre 1562
in Heidelberg gewesen; Niemsta war mit dem zweiten
Begleiter im Jahre 1559 nach Wittenberg und im Jahre 1560,
allein, nach Leipzig gekommen.) Kurz darauf zog aus Zürich
Mikolaj Kula aus Wojciechowice, ein Sohn des eifrigen
Förderers der Reformation in Krakau, nach Basel.

44 Vgl. Briefe des Curione, Wotschke, Briefwechsel, S. 122 und
Archiv für Reformationsgeschichte III, 170.

42 Wotschke Briefwechsel S. 125, Brief an Paklepka vom 7. März 1561.
43 Durch ihn übersandte Sarnicki den Bericht vom 6. November 1562

über die Bewegung in Polen nach der Schweiz. Vgl. Opera Calvini XIX,
572 und 722.

44 Dieser Name weckt Zweifel. In Wittenberg lautet es „Zborbofski",
in Basel „Sbortuski", wahrscheinlich kommt hier Stanislaw Skorulski, der
Freund des Lasicki (vgl. Wotschke, Briefwechsel S. 419) in Frage, dessen

Name ähnlich verstümmelt war (Sborulski), als er als Erzieher des jungen
Skumin Tyszkiewicz und der Massalski sich im Jahre 1590 in die Basler

Universitätsmatrikel eintragen ließ.

Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 41. Band. "



130 Stanislaw Kot
Sie wurden alle rasch mit den Basler Verhältnissen

vertraut. Es erleichterte dies der Umstand, daß sie bei Oporin
wohnten, wo man Curione als vertrauten Freund betrachtete.
Der hochbetagte Humanist beweist dem Starzechowski seine

Zuneigung auf die damals übliche Art: er widmete ihm seinen

umfangreichen Band der Reden Ciceros.45 „Sieh nur,
allerliebster Starzechowski" — schrieb er — „wie hoch ich Eure
Nation, Euch Polen und Sarmaten schätze, so hoch, daß ich
von allem, was ich je verfasse, einen Teil, und zwar immer den
bedeutendsten, unter dem Namen eines von Euch in der Welt
verbreite. Und so ist es recht. Denn es fehlt Euch weder an
Talenten, um die edlen Künste zu verstehen, noch an der
Höflichkeit, welche die Menschen gewinnt, noch an dem guten
Willen, sich erkenntlich zu zeigen."

Am nächsten aber trat Starzechowski dem jungen,
charmanten und gelehrten Professor Theodor Zwinger, dem Neffen
des Oporinus, dem eben der Lehrstuhl der Medizin anvertraut
worden war, und der gleichzeitig die wissenschaftlichen Kreise
mit seinem 20 Bücher umfassenden „Theatrum mundi" in
Erstaunen setzte. Es war dies eine Art Enzyklopädie, die den
Menschen allseitig vom Standpunkt der Physik, Medizin,
Metaphysik, Theologie und Mathematik aus betrachtete. Zwinger,
der viel die Welt durchwandert hat und mit unersättlicher
Neugier verschiedene Richtungen ergründete, hörte den Ramus
in Paris, aber mit kritischem Geiste; dann wieder betrachtete er
den Katholizismus in Frankreich und Italien. Er war der Mann
jener liberalen Ansichten, in denen das Haus und die
Umgebung des Oporinus atmete. Es war typisch für diesen in der
Schule von Padua ausgebildeten Medicus, daß er ungeachtet der
scharfen Angriffe seiner Zeitgenossen sich nicht scheute, als
Verteidiger des Paracelsus aufzutreten. Er versuchte zu beweisen,
wieviel die Medizin besonders auf dem Gebiete der Heilmittel
ihm zu verdanken habe. Die damaligen Ärzte, die den
Paracelsus immer noch, und seit 1561 von neuem wieder, als einen
Ketzer betrachteten, waren empört, daß in Basel — auch

Oporinus hatte in seiner Jugend zu den Schülern des Paracelsus

gehört — „viele und sogar gebildete Männer, besonders die

jüngeren, der Häresie des Paracelsus sich zuneigen."46
Starzechowski zog nicht nur aus den Vorlesungen Zwingers

Nutzen, er genoß auch seine Freundschaft. An seiner Seite ver-
15 Ciceronis Orationum pars I a C. S. C. emendata, Basel 1562.
46 Conradi Gesneri Epistolarum medicinalium libri III, Zürich; Briefe

an den Breslauer Arzt, S. 282. 16. VIII. und 18. X. 1561. <



Polen in Basel 131

brachte er fast drei ununterbrochene Jahre; nachdem er dann
nach Zürich und Padua gezogen war, kam er auf seiner Heimreise

nach Polen wiederum über Basel zu einem längeren
Aufenthalt, wobei er das Söhniein des Zwinger aus der Taufe hob.
Sowohl von Italien, wie von der Reise aus und sogar nach
seiner Rückkehr nach Ruthenien vom Sambor aus, unterließ
er nicht, seinem Professor und Freund zu schreiben. Er betonte
dauernd seine Dankbarkeit den Baslern gegenüber: „Ihr habt
mich erzogen, genährt, und Du, mein Gevatter, hast mich
überdies in Deinen hervorragenden Schriften geehrt."47

Im Jahre 1563 herrschte eine lebhaftere Bewegung unter
der polnischen Jugend in Basel. Im Monat Mai hielt sich hier
ein paar Tage der sehr regsame Abgesandte der Krakauer
Calvinisten, Krzysztof Trecy, auf, der die jungen Cikowski von
Zürich aus nach Straßburg brachte. Hier hat er, wahrscheinlich
durch Starzechowski, das frisch von Polen herübergeschickte
Werk des Orzechowski „Chimera" erhalten und legte es
mitsamt den Briefen an Bullinger und Simler in die Hände Kerners
mit dem Auftrag, es nach Zürich zu senden, damit sie dort
sehen sollten, „was dieser Ruthene mit seinem dummen Stancaro
schwatze." 48 Das Haus des Oporin war jener Mittelpunkt, an
dem der durchreisende Pole einen Augenblick hängen blieb.
Als anfangs August Waciaw Ostroròg, von seinem Ausflug nach
Genf kommend, auf der Rückreise nach Heidelberg auch Basel
besuchte, hielt er sich bei Oporinus auf, bei dem sein früherer
Hausgenosse, damals der Erzieher des Niemsta, Andrzej
Balicki 49, wohnte. Er sollte später das Verbindungsglied zwischen
Ostroròg und Bullinger bilden.50

Durch die reizvolle Lage der Stadt Basel und die dort
blühenden Studien angelockt, zugleich aber durch die Pestluft,
die sich bereits in Heidelberg spürbar machte, erschreckt,
brachte Ostroròg Mitte September eine ganze Reihe polnischer
junger Leute nach Basel mit. Es kam also schon zum zweitenmal

Jan Lasicki mit seinen Zöglingen Jan und Justa Paczko und
Stanislaw Zawacki, den Sprößlingen von Krakauer Patriziern,
und überdies ein aus vier Personen bestehendes Gefolge der
Ostrorògs. Waciaw und Jan Ostroròg, die Söhne des mächtigen

47 Wotschke, Briefwechsel, S. 282.
48 Wotschke, Briefwechsel, S. 186—189, 203.
49 Nach dem Tode Castellios zog Niemsta zusammen mit Balicki zu

Simon Sulzer, dem Professor des Neuen Testaments (Olearius, Scrinium
antiquarium, Halle, 1761, S. 149).

60 Wotschke, Briefwechsel, S. 208.



132 Stanislaw Kot

Protestantenführers in Großpolen, Jakob, der in Kürze zum
Generalstarosten von Großpolen ernannt werden sollte, waren
bereits gewandte Jünglinge, die schon seit Jahren an den
ausländischen Akademien ihr Wissen schöpften51; (1558—1560 in
Wittenberg bei Melanchthon unter der Führung des später
berühmt gewordenen Humanisten Caselius; 1562—1563 in Heidelberg

bei dem Graezisten Xylander). Ihr Hauslehrer war der
Vertraute des Vaters, Franciszek Goslaw Nadarzycki, ein
wohlhabender Adliger, der bereits in Glicners „Büchern über die
Erziehung der Kinder" als Erzieher des Jarosz Brudzewski,
des Sohnes des Woiwoden von Lçczyca, berühmt geworden war.
Zur Bedienung kam der Famulus Jan Krzyszkowski mit.

Im Spätherbst erschien ein noch prunkvolleres Gefolge aus
dem fernen Norden. Dem Rat ihres Bruders Mikolaj Radziwill
des Schwarzen folgend, hat Anna, die Witwe des Woiwoden
von Witebsk, Stanislaw Kiszkas, ihren einzigen Sohn Jan nach
Basel geschickt. Den jungen Magnaten, der sich als Graf von
Iwie und Losk, Baron von Ciechanowice immatrikuliert hatte,
begleitete ein Kreis von Adeligen: der zukünftige Woiwode von
Brzest und Litauen, Krzystof Zienowicz, der Sohn des Starosta
von Cieciery; Mikolaj Dziewaltowski, Jan Swiecicki, Jan Li-
sowski und Maciej Worpuczanski — aus Litauen; Stanislaw
Wielewicki und Mateusz Pucko aus Kronpolen; als Präzep-
toren sind die Adligen aus dem Herzogtum Preußen, Krzysztof
Halczumius 52 und Georg Weigel, der Hausgenosse des Mikolaj
Radziwill, mitgekommen. Der letztere hat seinen Neffen mit
zahlreichen Empfehlungsbriefen versehen. Dieses ganze Gefolge
bewohnte das Haus des Curione. Vermutlich war es der Ruhm
des freisinnigen Humanisten gewesen, der es bewirkte, daß
Kiszka aus der entfernten Samogitia nirgends anderswohin als
nach Basel geschickt wurde.53 Dies wird umso verständlicher,
als Mikolaj Radziwill in dieser Zeit dem Antitrinitarismus
zuneigte; und weil er zweifellos durch Blandrata oder Czechowicz
über die Angriffe der Genfer gegen die Basler informiert war,

51 Abhandlung Wotschkes „Studienfahrten Posener Studenten im 16.

Jahrhundert" (Zeitschrift d. hist. Ges. Posen, 1918).

52 Halczumius bemühte sich im Jahre 1559 um das Amt des
Bibliothekars bei König Sigismund August, vgl. Wotschke, Vergerios zweite
Reise nach Preußen und Lithauen (Altpr. Monatschrift 1911, S. 260, 308),
dort auch über Weigl, S. 255, 279.

53 J. N. Stupani Oratio panegyrica de C. S. Curionis vita 1570, v.
Schelhorn Amoenit. liter. XIV, 348; B. G. Struvii Acta litteraria ex mss.
Jena, 1707.



Polen in Basel 133

schöpfte er noch mehr Vertrauen zu ihnen. Anna Kiszka hat
sich öffentlich zum Antitrinitarismus bekannt. Kiszka, der von
Anfang an nicht in calvinischer, sondern in antitrinitarischer
Atmosphäre erzogen worden war, sollte in der Zukunft als
Generalstarosta von Samogitien und Kastellan von Wilno, in
Polen eine ganz besondere Rolle spielen: der einzige Magnat,
der ein entschiedener Arianer war. Es wurden sogar boshafte
Gerüchte über ihn verbreitet, er habe sich infolge seiner
Neigung zu den sogenannten „Judaisten" beschneiden lassen. Sein
Aufenthalt in Basel war nicht von langer Dauer. Schon nach
vier Wochen verließ er die Stadt infolge der Seuche. Curione
hat ihn Bullinger mit warmen Worten empfohlen54, „als mit
hervorragenden Talenten und seiner hohen Abstammung
entsprechenden Sitten begabt." Als er ihm im August 1564 seine
kritische Ausgabe des Cicero „De claris oratoribus" widmete,
hob er hervor: „Ich werde die freundliche Munterkeit Deines
lieben Antlitzes, mit der Du mir begegnetest, Deine Aufmerksamkeit

im Hören, Deine prompten Antworten, die leichte
Auffassungsgabe im Lernen, Dein treues Gedächtnis und Deinen
Fleiß in den Übungen immer in meiner Erinnerung behalten." 55

Auch Kiszka muß von der Freundlichkeit seines Meisters
bezaubert worden sein, wenn er nach so kurzem Aufenthalt in
seinem Hause dessen jüngsten Sohn, Leone, zuerst auf seinen Hof
und später nach Litauen mit sich genommen hat.

In der zweiten Hälfte des Jahres 1563 haben die polnischen
Studenten in Basel, die sich um Curione, Zwinger und Castellio
scharten, eine Reihe aufregender Momente durchlebt. Die Meister,

denen sie am innigsten zugetan waren, gerieten in schwere
Gefahr. Der schon seit längerer Zeit durch die Veröffentlichung
des Bellius im Jahre 1554 entflammte Haß der Genfer gegen
Castellio nahm immer bedrohlichere Formen an. Neben Calvin
trat Theodor Beza besonders ungestüm gegen ihn auf, gab
eine polemische Broschüre nach der andern heraus, und hetzte

gegen ihn die Theologen, Professoren und den Rat der Stadt
Basel auf. Stein des Anstoßes waren jetzt die Kommentare
Castellios zu der Übersetzung der Heiligen Schrift und die
Verurteilung der religiösen Verfolgungen, ganz besonders gegen
die Anabaptisten. Der Anklageakt gegen ihn wurde folgender-

64 Wotschke, Briefwechsel, S. 210.

55 Cicero de claris oratoribus, Basel 1564; in dieser Einleitung gab
er Kiszka gegenüber seinem tiefen Leid Ausdruck; das ihn mit dem Tode
der allerliebsten Tochter Angelica getroffen habe.



134 Stanislaw Kût

maßen abgefaßt56: „er behauptet, daß alle Menschen zum
Leben in der Ewigkeit prädestiniert seien; seiner Meinung nach
geschieht vieles ohne göttliche Prädestination; mehr als erlaubt
ist, mutet er dem freien Willen zu; dem Glauben und dem
Bekenntnis erkennt er so viel Freiheit zu, daß es nicht erlaubt
sei, irgendeine Strafe gegen die Häretiker festzusetzen; über
die Rechtfertigung allein durch den Glauben bekennt er sich,
wie es scheint, zu nicht rechtgläubigen Ansichten; er soll lehren,
daß man in diesem Leben eine solche Vollkommenheit
erreichen könne, daß man aktiv den Geboten Gottes Genüge
leisten kann." Diese Anklagen haben der Wahrheit entsprochen.

„Castellio benimmt sich" — so teilte Sulzer Calvin mit 57

—- „ruhig und versteckt niemanden bei sich; er weiß, daß man
ihn genug beobachtet". Aber diese Ansichten bekannte er und
das ging aus seinen Schriften unzweideutig hervor. Sein Standpunkt

in Problemen der Dogmatik war einer der ersten
Versuche, den Formeln der bisher eifrig festgehaltenen protestantischen

Orthodoxie zu entfliehen. Er blieb in der helvetischen
Kirche und wollte keineswegs mit dem Namen eines Häretikers
gebrandmarkt werden; gleichzeitig aber äußerte er neue und
kritische Ideen und zu ihrer Unterstützung benutzte er die
Autorität der Heiligen Schrift. Den offiziellen Vertretern der
Theologie gegenüber schützte er sich, indem er Zweifel äußerte,
ob es der Menschheit überhaupt irgendwie möglich sei, den
Grundkern der Glaubenswahrheit zu erreichen. Mit einem
Wort: er hat den Weg jenes dogmatischen Liberalismus
betreten, auf den in späteren Jahren fast der gesamte Prote^
stantismus geriet. In den Jahren 1550—1570 aber galten
derartige Ansichten als Zeichen der Häresie und sogar der
Gottlosigkeit. Da sie ein Humanist und kein Theologe verkündete,
hat man sie als „akademisch" diskreditiert, d. h. als Ansichten
der skeptischen Philosophie, die sich die Humanisten bereits
vom 15. Jahrhundert an zu äußern erlaubten, und die schon bei
Erasmus den stürmischen Angriffen Luthers ausgesetzt waren.
In jener Zeit wurde diese Art des dogmatischen Liberalismus
von den Protestanten bekämpft als ein verderblicher Standpunkt,

von dem aus zwei Wege weiter führten: einer nach

links, wenn nicht direkt zu voller Gottlosigkeit, so doch zum
Lager der Häretiker, zu den Antitrinitariern, deren
Festsetzung in Polen die helvetischen Protestanten lebhaft beun-

56 Opera Calvini XIX, 505, Thesen des Peter Martyr Vermigli,
überwiesen an Bullinger im August 1562.

'¦>• O. C. XIX. 280.



Polen in Basel 135

ruhigte; — der andere nach rechts in das katholische Lager.
Ganz besonders mußten Angriffe gegen die Dogmen der
Prädestination und der Rechtfertigung die Schutzmauern des
Protestantismus, sowohl den Katholiken als auch den Aria-
nern gegenüber schwächen. Man kann unmöglich leugnen, daß
es ein richtiger Selbsterhaltungstrieb war, der die Genfer in
ihrer Empörung gegen den skeptischen und toleranten Basler
Humanisten leitete, in dessen Ausführungen sie eine Gefahr für
die protestantischen Kirchen witterten.

Aber diese ungestüme Verbissenheit dem ruhigen Gelehrten
gegenüber, das Aufgreifen ungerechter Verleumdungen — Beza
z. B. beschuldigte ihn hartnäckig des Diebstahls, als er den dazu
Berechtigten Holz fischen half, das vom Rhein angetrieben
wurde — die Anrufung der weltlichen Macht einem Mann
gegenüber, der weder Organisationen schuf, noch Zersplitterungen

verursachte: all das empörte die Zeugen seines frommen
Lebens und seines humanitären Denkens. Im Lager der Humanisten,

und insbesondere unter den italienischen Emigranten, die
gewohnt waren, ihrem philosophisch-kritischen Denken freien
Lauf zu lassen, unter den Freidenkern hat Castellio feurige
Freunde gehabt. In Basel standen ihm Curione und Oporinus
bei, in Zürich bemitleidete ihn der hochbetagte Ochino, und
seine polnischen Zöglinge, empört durch den unversöhnlichen
Fanatismus der Genfer, ermunterten ihn geradezu, Basel zu
verlassen, wo greifbare Gefahren seiner lauerten, und luden ihn
nach Polen ein. Sie boten ihm die Gastfreundschaft eines Landes

an, dessen Boden bereits Alciati, Negrino und Biandrata
Zuflucht gewährt hat, und wo Piotr aus Goniadz, Grzegorz
Pawel, Lutomirski, Paklepka und andere sich öffentlich gegen
Calvin aussprachen. Wie aus dem späteren Verhalten hervorgeht,
ist Starzechowski derjenige gewesen, der Castellio nach Polen
eingeladen hat. Der Plan, zu den Sarmaten zu ziehen, reifte
bei Castellio am Ende des Jahres 1563, als der aus Zürich
vertriebene Ochino nach Basel flüchtete, und, als er auch hier
keine Sicherheit fand, Mitte Dezember nach Polen zog. Auch
an seinem Prozeß war Castellio beteiligt. Ochino wurde nämlich

infolge der Veröffentlichung der Dialoge (1563, Basel)
vertrieben. Er bekämpfte die Anwendung von Strafen gegen
Andersgläubige (die vermeintliche Begründung der Polygamie
war eher ein Vorwand.) 58 Den 28. Dialog, der dieses für die
Richter des Served unangenehme Problem behandelte, widmete

58 Buisson, Seb. Castellion 1891, II, 201; Benrath, Ochino 1892,
S. 252.



136 Stanislaw Kot

Ochino — ein typisches Zeichen — dem König Sigismund-
August: „Weil ich gehört habe, o König, daß Du in Deinem
Reiche die Tore des Evangeliums geöffnet hast, und daß sein
Samen bereits aufgeht, aus Furcht, daß der Satan, wie gewohnt,
dort Ketzerei säen werde, habe ich beschlossen, Dir diese
Abhandlung zu widmen, damit Du sie umso gnädiger zu lesen

geruhest." 59

Diese Dialoge in italienischer Sprache, die von den Basler
Humanisten begeistert aufgenommen wurden, hat eben Castellio

im Jahre 1562 ins Latein übertragen, und Curione, dem die
Zensur übertragen wurde, hat ihre Veröffentlichung erleichtert.
Unmittelbar nach ihrem Erscheinen hat sie der umsichtige
Buchhändler verkauft, so daß die Beschlagnahme, die dank
dem orthodoxen Alarmblasen erfolgte, bereits zweckloswurde.
Daß Ochino, indem er die Dialoge schrieb, an das ferne Polen
als einen toleranten Zufluchtsort dachte, ist auch daraus ersichtlich,

daß er den zweiten Band mit einer besonderen Vorrede
dem Mikolaj Radziwill widmete, der offenbar schon damals
als Patron der religiösen Freidenker galt.60

Auf all die Anklagen, die an den Rektor der Universität
und an den Rat der Stadt Basel gerichtet wurden, hat Castellio mit
einer schriftlichen Verteidigung geantwortet, und er bereitete
sich zu einer mündlichen Verhandlung vor. Es fiel ihm nicht
schwer, mit so verschiedenen, sich gegenseitig widersprechenden
Anklagen fertig zu werden. Man beschuldigte ihn, daß er ein
Libertiner, Pelagianer, Papist und Anabaptist sei. „Was ich
denke und was ich geschrieben habe, werde ich willig
aussagen", erklärte er würdevoll.61 „Ich schrieb das und ich schreibe
es auch jetzt und bin der Meinung, daß die über den Glauben
zwischen den Theologen bestehenden Kontroversen auf Grund
der Heiligen Schrift nicht miteinander versöhnt werden können,
solange einerseits der Geist Christi nicht erscheint, Hilfe bringt
und die Seelen aufschließt und andererseits nicht die Näch-

•'»9 Ochino, Dialogi XXX, 1563, II. Dial. 10.

60 In einem ausführlichen Brief an Calvin, den vermutlich Czecho-
wicz verfaßt hatte, klagte Radziwill: „Es scheint, daß vor einiger Zeit
,Dialoge über die Dreieinigkeit' des Bernardino Ochino, der in der christlichen

Frömmigkeit überaus verdient ist, erschienen sind. Er beurteilt in
diesen Dialogen klar die alte Lehre der Scholastiker über dieses Dogma.
Dieses Buch habe ich, obwohl es mir gewidmet ist, bis jetzt weder gelesen
noch gesehen. Man behauptet, daß sie mir übersandt worden seien, doch
gewisse Personen haben es hinterlistig verhindert, daß sie aus Germanien
nach Polen gelangten" (Op. Calvini XX, 336).

61 Op. C. XX, 191.



Polen in Basel 137

stenliebe aufstrahlt. Und das sei noch hinzugefügt, wenn
wir uns um diese Liebe nicht bemühen werden, so wird es
geschehen, daß je mehr Buchstaben wir haben, desto weniger
Geist unter uns sein wird, und umso heftiger werden wir täglich

miteinander streiten und umso mehr zum Schlechteren
ausarten."

Seine Verteidigung hat Castellio dem Rat der Stadt am
4. Dezember eingereicht. Am 18. Dezember, mitten im strengen
Winter, mußte Ochino, nachdem er keine Gnade gefunden
hatte, Basel verlassen; ein paar Tage später starb Castellio,
nicht so sehr durch Krankheiten wie durch seelische Pein zu
Tode gequält. Bullinger berichtete es eifrig an Beza: „Am
28. Dezember starb Castellio in Basel; die guten Gemüter freuen
sich, die falschen trauern darüber." 62 Man kann sich vorstellen,

was für eine Wirkung dieser plötzliche Tod auf die Polen
ausübte, die bis zuletzt treu an der Seite ihres Meisters blieben,
und wie sie den moralischen Urhebern gegenüber gestimmt
waren Während die Öffentlichkeit durch Anklagen und
Untersuchungen eingeschüchtert, den unglücklichen Humanisten
verlassen hatte, folgte die polnische Jugend zahlreich seinem Sarg
und hat die schönsten Blumen der Ehre und Treue auf sein
Grab gestreut.63 Schon nach ein paar Tagen war die Nachricht

über das demonstrative Benehmen der Polen nach
Zürich gedrungen und Gwalther schrieb an Beza: „man meldet
uns, daß der polnische Adel, welcher dort weilt, dem Castellio
ein kostbares und prunkvolles Denkmal61 vorbereitet. Aus der
Druckerei des Oporin erschien auch ein Epicedium oder ein
Epithaphium, durch irgend einen Versemacher erdichtet, in
welchem man ihn über alle Begriffe lobt und seine Gegner
stark angreift." 65

Das Denkmal, welches die Polen dem Castellio errichtet
haben, bestand aus einer schönen und großen Grabtafel,
vermutlich aus Marmor, die nach Baslerart im Kreuzgang des
Münsters neben anderen Inschriften ihren Platz fand. „Für
Sebastian Castellio aus Sabaudien — den berühmten Professor

der griechischen Literatur auf der Basler Akademie, der um
62 „Ochino ist nach Polen gewandert, dorthin sollte nach Castellio

gehen, doch ein unerwarteter Tod ist ihm zuvorgekommen", schrieb Dathe-
nus an Bullinger, 277.

63 Castellio wurde in das Familiengrab des Frobenius gelegt, wo
nach kurzer Zeit auch die Leichen des Oporin und Curione Platz finden
sollten. '

61 Op. C. XX, 229.
65 Daselbst 241.



138 Stanislaw Kot

seiner allseitigen Gelehrsamkeit und seines makellosen Lebens
willen den Gelehrten und Frommen über alles teuer war, dem
achtbaren und treuesten Lehrer — errichteten dieses Denkmal
die Polen Stanislaw Starzechowski, Jan Ostroròg und Jerzy
Niemsta, dem Wunsch ihrer Mitbürger, die seine Hörer waren,
und ihrer eigenen Liebe Folge leistend, der allgemeinen Trauer
zum Trost."

So lautet das Akrostichon, das noch im 18. Jahrhundert

ein Geschichtsfreund entziffern konnte66, und nach
welchem heute, nach allen Veränderungen und Umarbeiten in dem
historischen Hofe des Basler Münsters der polnische Wanderer
leider umsonst suchen würde. Vielleicht liegt diese Tafel noch
in irgendeinem stillen Winkel eines Museums versteckt, nachdem

sie wahrscheinlich mit vielen anderen im vergangenen
Jahrhundert bei Seite gelegt wurde, wenn sie nicht durch
unglücklichen Zufall der Zerstörung anheim gefallen ist.

Ein besonderes Epitaph erklärte im Namen der polnischen
Jugend: „Empfange, geliebter Meister dieses Denkmal unserer
Liebe und das Pfand, welches drei6T Jünglinge aus der
polnischen Nation errichten, einst Deine Brüder und Schüler".
Ungewöhnlich in der Tat und in der Universitätsgeschichte des
Westens ein unerhörtes Beispiel, daß das Andenken des
Professors, dessen Name die Nachwelt als den einer Leuchte der
Menschheit anerkennen sollte, nur noch von den wenigen
Jünglingen aus einem so entfernten Volk geehrt wurde, bei tiefem,
ja eher feindlichem Schweigen der Stadt und der Schule,
für deren Ruhm und Nutzen er geschaffen hatte! Wenn die
Basler Bürger den drohenden Worten der Unzufriedenheit, die
aus Genf und Zürich kamen, unterlagen und Anstrengungen
und Charakter dieses ersten Theoretikers der modernen
Glaubenstoleranz nicht richtig zu schätzen verstanden, so ließen sich
die jungen Studenten aus Lemberg, Posen und Krakau dadurch
nicht abschrecken. Sie hatten bereits in ihrer Heimat den Hauch

06 Das Akrostichon, wird vom Herausgeber der Athenae Rauricae,
1778 (Herzog) und J. Maehly, Seb. Castel., Basel, 1862, S. 80, zitiert.
Das Epithaphium gibt Wotschke wieder in der Zeitschrift Hist. Ges.
Posen XXV, 111.

67 Waciaw Ostroròg kehrte bereits vor dem Tode des Castellio in
die Heimat zurück, Kiszka war noch zu jung; vielleicht deshalb hat man
ihn nicht erwähnt. Starzechowski war vermutlich der Anreger. Zu den

Landsleuten, deren Wunsch die Gründer des Denkmals entsprochen haben,
gehörte, wie es sich erweisen wird, Jan Lasicki, vielleicht der Führer
dieser ganzen Aktion.



Polen in Basel 139

der humanistischen Atmosphäre eingeatmet. Doch nach dieser
Demonstration war in Basel nichts mehr zu tun. Die jungen
Polen fühlten sich vereinsamt, und da die vom Norden
kommende Seuche bereits auch Basel heimgesucht hatte, verließen
sie die Stadt im Frühling 1564, doch nicht ohne die Waisen
des Castellio finanziell sichergestellt zu haben. In Gedanken
aber weilten sie noch lange bei ihrem gestorbenen Meister.
Starzechowski, der mit Jan Ostroròg gemeinsam nach Zürich
ging, und bei dem dortigen Arzt und Polyhistor Geßner
wohnte, schrieb am 9. März 1564 empört an Zwinger: „Ich
wundere mich, daß man den Geist des Castellio so heftig
durch Schmähungen besudelt. Manche können es nicht einmal
zugeben, daß er eines natürlichen Todes diese Welt verlassen
habe. Er wird als Apostat, Anabaptist und sogar als Arianer
bezeichnet. Ein Genfer schrieb hier, daß er ihm den Tod
vorausgesagt und von Gott erbeten habe und viele ähnliche, eines
Christen unwürdige Dinge. Aber gegen unser Epitaph werden
sie nichts unternehmen; sie werden den Ruhm ihrer Schule
nicht auf solche Weise schädigen wollen. Wir sind hier, seit wir
ihm das Denkmal errichtet haben, etwas verdächtig worden,
doch machen wir uns nichts daraus." 68

Der unabhängige, reiche Woiwodensohn brauchte sich nicht
viel um solche Verdächtigungen zu kümmern. Anders war es

mit Jan Lasicki, der auf den Meinungen der helvetischen Theologen

weiterbaute und ihre Ansichten auf dem Gebiete der
Dogmen teilte. In Genf, wohin er von Basel aus gezogen war,
erreichte ihn die Kunde von den gegen ihn erhobenen
Anschuldigungen. Man warf ihm namentlich vor, daß er als der Älteste
der polnischen Kolonie und als ausgebildeter Theologe zu den
Anbetern des verurteilten Freidenkers gehöre. Diese Anklage
wurde von Basel aus gegen ihn und andere Polen gerichtet und
an die Theologen verschickt. Lasicki ergriff die Feder, um sich
in den Augen Bullingers, den er noch achtete, zu rechtfertigen.
„Castellio", schrieb er aus Genf am 27. Juni 1564, „habe ich
lieb gewonnen, nicht aber seine Fehler, wenn irgendwelche
vorhanden waren. Seine Ehrlichkeit und sein ungewöhnlicher Edelmut

waren mir teuer. Wo diese Tugenden mit Bösem, wie es

etwa vorkommt, gemischt waren, habe ich es nicht geliebt."
Und weiterhin versicherte er in einem übrigens etwas trockenen

68 Wotschke, Briefwechsel, S. 217, hat den Brief nach einer fehlerhaften

Abschrift veröffentlicht. Das Original befindet sich in der Basler
Universitätsbibliothek. Fr. Gr. Ms. II, 26, k. 415. Der genannte Genfer
soll Beza sein.



140 Stanislaw Ko-t

Tone, daß er in allen Glaubenssachen unbescholten sei und
beruft sich dabei auf das Zeugnis von Krzystof Trecy.
Bullinger hat diese Erklärung angenommen, versuchte jedoch den
Lasicki zu überzeugen, daß Castellio Anabaptist gewesen sei,
daß er „ungeheuerliche Dogmen verfochten und den menschlichen

Kräften zu viel zugemessen habe." Nicht so rasch
verschwand Bullingers Argwohn. Noch im Jahre 1565, aus Paris,
kam Lasicki auf diese Angelegenheit zurück und versicherte:
„Ich liebte Castellios Frömmigkeit, aber seine Ideen, die er
vielleicht gemeinsam mit Ochino vertrat 69, habe ich nicht geliebt,
und öfters habe ich widersprochen, wenn er sie entwickelte,
Denn ich bin, gottlob, der eifrigste Anbeter des Friedens und
der christlichen Einheit, welche heutzutage neue, der früheren
Kirche unbekannte Ideen za zerstören suchen." 70

Kiszka zog im April 1564 mit seinem ganzen Gefolge
nach Zürich, um von dort einige Monate später nach Italien
zu reisen. Niemsta ging mit Balicki über Zürich nach Bern.71
Und so sind die hervorragendsten Polen, nachdem sie ihre
Meinung in so demonstrativer Weise dargelegt hatten, für eine

Zeitlang aus Basel verschwunden. Erst nach zwei Jahren schickte
der mächtige Woiwode und Starost von Krakau, Stanislaw
Myszkowski, seine Verwandten dorthin, indem er sie mit einem
Empfehlungsschreiben an den Rektor und die Universität
versah.72 Unter der Leitung des Präzeptors Baltazar Mlod-
nicki tragen sich in die Basler Matrikel ein: der Sohn des
Kastellans von Lublin Andrzej Myszkowski, Stanislaw, dessen
zwei Brüder bereits seit einem Jahr in Zürich studierten, und
Jan und Mikolaj, die Söhne des Jan, des Kastellans von
Oswiçcimie. Doch bald zügeln sie nach Zürich um, wo sie,
dank dem Trecy unter dem Schutze Bullingers und Wolfs ver-

6U Opera Calvini XX, 351, Brief vom 13. Juli 1564.
70 Lasicki war ein Gegner der Antitrinitarier. Noch bevor er von

der Abreise des Ochino aus Polen und von seinem Tode Ende 1564 etwas
wußte, schrieb er an Beza aus Paris am 21. Mai 1565 über die Anhänger
Ochinos : „Sie haben in ihm ein hervorragendes Talent, das ihnen neue
Ansichten erfinden und beibringen wird, und wie ich höre, lesen sie auch
seine Dialoge eifrig, da sie schon von Natur aus für alle Neuigkeiten
empfänglich sind." (L. C. Miegus, Monumenta pietatis et literaria virorum
illustrium, Frankf. 1701, II, 177 -188). Wotschke, Briefwechsel, S. 243.

71 Sulzer hat sie dem Berner Professor Ben. Aretius empfohlen; der
Brief wurde durch J. G. Olearius im Scrinium antiquarium, Halle, 1671,
S. 149—150, veröffentlicht.

72 Der Brief vom 12. Juli 1566 befindet sich im Basler
Universitätsarchiv V. 1.



Polen in Basel 141

blieben.73 Im Jahre 1568 erschienen noch in Basel Piotr
Myszkowski, der Bruder des Stanislaw (der spätere Kastellan von
Lublin), der in das Gefolge eines Sohnes des Kurfürsten von
der Pfalz aufgenommen worden war. Die Myszkowski sind
nicht über den Durchschnitt hinausgewachsen und ihr, wie es

scheint, nur kurzer Aufenthalt in Basel wurde durch nichts
Besonderes ausgezeichnet. Nach der Rückkehr in die Heimat
sind sie alle, unter dem Einfluß ihres Onkels Piotr, des
Bischofs von Krakau, in das katholische Lager übergetreten.

Mehr Interesse erwecken zwei humanistische Schriftsteller,
die in diesem Jahre in Basel erschienen. Einer von ihnen,

der uns bereits bekannte Stanislaw Ilowski, hat den Doctor
Juris im Jahre 1565 in Bologna erworben, worauf er mit seiner

Rede zum Lobe der Jurisprudenz disputierte. Er
veröffentlichte auch eine Reihe von Übersetzungen aus dem
Griechischen ins Latein (Synesius, Basilius) und kam schließlich,
nach einem wenigstens zwölfjährigen Auslandsaufenthalt, der
Studien noch nicht überdrüssig, im Jahre 1566 nach Basel. In
Padua übergibt ihm Starzechowski eine warme Empfehlung
an Zwinger: „Ilowski", schrieb er, „Jurist und zugleich Theologe,

hat beschlossen, bei Euch einige Monate zu verbringen;
ich bitte Dich dringend, ihm mit Hilfe, Rat und Wohlwollen
beizustehen und ihn in Deinen Kreis aufzunehmen."74 Ein
wunderlicher Theologe war dieser Ilowski; noch am Schluß
desselben Jahres hat er nach der Rückkehr in die Heimat die
Pfründe von Gniezno angenommen, um sich alsbald dem Predigen

zu widmen. Wohl hat er sich als Katholik gefühlt, und
doch hat er, abgesehen von seinen früheren Studien bei Curione,
auch jetzt noch die Führer der schweizerischen Reformation
besucht. Er empfängt z. B. ein Schreiben von Zanchi und händigt

es in Zürich Bullinger aus75, und in Basel verbleibt er in einem
vertraulichen Verkehr mit Zwinger, Curione und Oporin. Daß er
die Zeit fleißig ausnutzte, ersehen wir aus dem uns erhaltenen
Schreiben an Zwinger, welches die damaligen Verhältnisse mit

73 Im Sommer 1567 hat Krzysztof Trecy, der in der Angelegenheit
der jungen Myszkowski nach Basel kam, aus der Druckanstalt des Oporin
die Handschrift des Frycz Modrzewski „Sylvae" entwendet, die kürzlich
aus Polen angekommen war. (Kot, A. F. M., S. 258—267).

74 Das Original des Briefes befindet sich in der Basler
Universitätsbibliothek, Fr. Gr. Ms. II, 23, Nr. 445.

75 Bullinger bestätigt am 5. Juli 1566 an Zanchi: „Literas tuas
breves a D. Stanislao Ilovio Polono accepi" (H. Zanchii Epistolarum libri
duo, Hanau 1609, II, 40), Wotschke (Briefwechsel S. 274) hat den Namen
irrtümlicherweise als „Iconius" gelesen.



142 StanislawKot
satten Farben malt. „Ich flehe Dich an", schrieb er76, „leihe
mir von jemandem die Geschichte der Kirche, ,Tripartita'
genannt, und auch den Nicephorus, und überlaß sie mir für eine
kurze Zeit! Bei Deiner Autorität und der Achtung, die Du
bei allen genießest, wird es Dir nicht schwer fallen. Ich könnte
mich deswegen auch an andere wenden, aber außer Oporin und
Curione bin ich mit niemandem vertraut. Und diese beiden
möchte ich nicht darum bemühen: der eine hat geringere
Bedeutung als Du, der andere befaßt sich mit wichtigeren
Problemen. Ich könnte jetzt wahrhaftig für einen Bücherwurm
gelten. Da ich nichts anderes zu tun habe, verwende ich meine

ganze Zeit, um Bücher durchzuschnüffeln. Die Geschichte der
Rechte sende ich Dir zurück, auch die anderen, die Du mir
übersenden wirst, werde ich Dir schnell zurückgeben."

Im Winterhalbjahr 1567—68 kam ein junger Poet nach
Basel, dessen Name erst kürzlich wieder in der polnischen
Philologie77 erwähnt worden ist: Jeremiasz Wojnowski. Bereits
seit einigen Jahren hatte er an den protestantischen Akademien
Deutschlands studiert. Im Frühling 1565 hat er sich gemeinsam
mit Maciej Wojnowski (wahrscheinlich seinem Bruder) und Jan
Bojanowski — von der ausgesprochen lutherischen Familie aus

Großpolen — in Frankfurt an der Oder immatrikuliert. Bald
veröffentlichte er im Druck drei kleine lateinische Poeme. Als
Jakob Ostroròg, der Führer der reformatorischen Bewegung
in Großpolen, im Jahre 1566 zum großpolnischen
Generalstarosten ernannt wurde, verfaßte für ihn Wojnowski das „Carmen

gratulatorium". Darin gab er seiner Freude darüber
Ausdruck — was zugleich seine Zugehörigkeit zum Protestantismus

bestätigte —, daß zu dieser Macht ein „Schüler der wahren

Frömmigkeit gelangt sei. und daß niemand mutiger als

er die Gläubigen vor dem drohenden Feind zu schützen gewußt
hätte. Und indem er auf den jäh erfolgten Tod seines

Vorgängers — des Starosten Koscielewski, der als eifriger Katholik
die Protestanten bekämpft hatte, anspielte, hob er hervor,

daß Gott mit Bedacht gerade Ostroròg mit diesem einflußreichen

Amt beschenkt habe. „Der Schöpfer hat Deine verbissenen
Feinde zum schwarzen Tartarus geschickt, Dir hat er ihre
Ehren übergeben und Dich hat er zu Ihrem Nachfolger be-

™ Fr. Gr. Ms. II, 19 Nr. 154.
77 In seiner schönen Studie: Grob Owidjusza w Polsce, Warszawa

1920, schreibt Gustav Przychocki auf Grund des Tagebuches von
Laurentius Müller, Polnische, Liffländische und andere Historien 1585,
Wojnowski die Abfassung des Epigrammes auf dem vermuteten Grabe des Ovid zu.



Polen in Basel 143

stimmt." Im Jahre 1567 veröffentlichte Wojnowski überdies in
Frankfurt zwei episch-historische Fragmente: „Historia Su-

sannae ex Danielis capite XIII heroico carmine reddita" und
„Hü oppugnatio per Herculem facta" — beide den deutschen
protestantischen Fürsten gewidmet. In diesem Jahr, am 20.
Dezember, läßt sich unser Dichter in die Universitätsmatrikel von
Heidelberg eintragen, um aber bald darauf nach Basel zu
ziehen. Wir haben leider keine näheren Angaben über seinen

dortigen Aufenthalt und über seine Studien und wissen deshalb
auch nicht, in welchem Maße dieser „gelehrte, versuchte Gesell,
gute Poet, feine Historicus, gute Graecus und perfectissimus
Hebraeus", wie diesen Dichter später der Deutsche Müller
charakterisierte, seine Gelehrsamkeit Basel verdankte.

Ende der Sechzigerjahre fing die Basler Gelehrtenwelt
vom Gesichtspunkt des selbständigen Denkens aus an zu
verknöchern. Das Grabgewölbe des Frobenius wurde bald nach
dem Tode des Castellio noch zweimal geöffnet: im Jahre 1568
wurde dorthin die sterbliche Hülle des Oporinus, im Jahre 1569
die Leiche des Curione gelegt. Im Momente, wo diese Dissi-
denten fehlten, verbreitete sich in der Universität und Druk-
kerei langsam die orthodoxe Richtung. Von Polen erschien im
Jahre 1568/69 der uns nicht näher bekannte Walenty
Wróblewski. Im Jahre 1571 kam aus Heidelberg nach Basel Andrzej,
der Sohn des Bartosz Zebrzydowski, des Woiwoden von Brest
und Litauen, mit einem großen Gefolge (Mikolaj Rupnowski,
Tobiasz Theodorus Sl^sak, Daniel Pazycki, Jakob Twardecki
und Kasper Goswicz). Und dann setzte in der Geschichte der
Polen in Basel eine Stille ein, die ein paar Jahre lang dauerte,
bis dann zur Zeit des Königs Stefan Batory eine neue polnische
Einwanderung beginnt. Auch diese ist vom historisch-kulturellen

Standpunkt aus interessant, doch hat sie nicht diese
hervorragende Bedeutung für die Entwicklung des allgemein
philosophisch-religiösen Denkens in Polen, wie die zu Füßen des
Curione und Castellio verbrachten Studien.

Bedeutung der Basler Studien.

Indem wir am Ende unseres Berichtes vom Aufenthalt
polnischer Jugend in Basel während dieser 20 Jahren angelangt
sind, werfen wir einen Blick auf das Gesamtbild, welches vor
unseren Augen vorbeizieht. Wir haben ungefähr 70 Namen
von Studenten kennen gelernt, die länger oder nur vorübergehend

bei den Basler Meistern geweilt haben; es sind aber



144 Stanislaw Kot

zweifellos mehr Polen hier gewesen, als heute aus der
Universitätsmatrikel und aus den zufällig geretteten Quellen
ersichtlichist.78 Doch auch im Rahmen unserer Kenntnisse zeigt es sich,
wie viele unter den hervorragenden polnischen Familien ihre
Kinder die Wissenschaft in dieser Stadt schöpfen geschickt
haben: die Zbaski, Lutomirski, Ostroròg, Myszkowski, Ze-
brzydowski, Ossolinski, Slupecki, Starzechowski, Drohojowski,
Rozrazewski, Kiszka, Tyszkiewicz, Czyzowski — es sind dies
alles Senatorengeschlechter, die eine bedeutende Rolle im
politischen und geistigen Leben der Sigismundischen Zeiten spielten.

Die polnische Literatur hat zwar keine Anregung von
Basel geschöpft, doch etliche unter den Basler Zöglingen
verdienen es, daß man ihrer in der Geschichte des humanistischen

Schriftstellertums gedenkt.
Was die territoriale Verteilung anbetrifft, so waren nicht

alle Länder der Respublica gleichmäßig vertreten. Die meisten
jungen Leute hat Kleinpolen geliefert, und zwar besonders die
Gegend von Krakau. Von dort kamen z. B.: Gnojenski, Lip-
nicki, Kula, Niemsta, Ossolinski, Czyzowski, Slupecki, und weiter

die Diuski, Myszkowski und Pieniazek; aus dem Bürgerstand

von Krakau stammten: Kokoszka, Zawacki und die Pa-
czek. Aus der Gegend der ruthenischen Landesgrenze (Kresy)
treffen wir wenige: Drohojowski, Strzelecki, Drzewinski,
Starzechowski, Uhrowiecki. Aus Mazowsze kam nur der Student
Ilowski; aus Litauen: Skumin, Tyszkiewicz und Kiszka mit
Gefolge. Reichlicher dagegen erscheinen die Großpolen: Zbq.-
ski, Rozrazewski, Nadarzycki, Lasicki, Wojnowski und die

Ostroròg; aus Kujawy Zebrzydowski, aus Sieradz Zaleski, Kot-
kowski, Paklepka und die Lutomirski. Das entspricht auch
einigermaßen dem geistigen Erwachen der einzelnen Provinzen.
Im allgemeinen kann man feststellen, daß diejenigen Familien
ihre Söhne nach Basel schickten, welche in Bildungssachen
besonders wählerisch waren. Es genügt zu erwähnen, daß wir hier
fast keinem Namen begegnen, der später nicht in der
reformatorischen oder politischen Bewegung jener Epoche bekannt
geworden wäre : im großen Ganzen kann man die Tätigkeit und
Stellung dieser Basler Studenten in der Respublica auch weiterhin

verfolgen. Die für die damalige Epoche zu spärlich sickernden

Quellen erlauben uns nicht, bei den konkreten Persönlich-

78 So schreibt z. B. Starzechowski aus Sambor am 30. September 1567

an Zwinger: „Unser Koniecpolski grüßt Dich"; wie aus dem Ton
hervorgeht, muß er dem Zwinger gut bekannt gewesen sein; die Basler
Matrikel kennt indessen keinen Koniecpolski.



Polen in Basel 145

keiten jeweils zu beweisen, daß sie ihre öffentliche Tätigkeit,
diese und jene Charaktereigenschaft ihren humanistischen Basler

Studienjahren zu verdanken hätten. Um solche Schlüsse zu
ziehen, müßte man über genauere Angaben verfügen, die uns
gestatten würden, in die Biographie und in das geistige Leben
dieser Zöglinge des Curione, Zwinger und Castellio genauer
einzudringen. Man darf sich aber nicht durch unnütze Hoffnungen

täuschen lassen, als ob diese Angaben überhaupt zu
erreichen wären. Man darf auch den Umstand nicht übersehen,
daß für viele dieser Wanderstudenten, die wir kennen zu lernen

Gelegenheit hatten, die Stadt Basel nicht die einzige Quelle
der Wissenschaft und der Beeinflussung im Auslande war. Die
Mehrheit der Studierenden hat auch mit anderen Kreisen Fühlung

genommen und auch bei andern Meistern studiert. Aber
trotz alledem bleibt die Tatsache bestehen, daß nur selten
irgend eine Universität im Auslande in dieser Zeit im Rahmen
der bis heute eröffneten literarischen Quellen und der
handschriftlichen Korrespondenz uns so viele und triftige Beweise
des Verkehrs polnischer Studenten mit fremdländischen Lehrern

liefert. In einer Stadt wie Leipzig z. B. oder Frankfurt
a. d. Oder schreiben sich die Polen im lO.Jahrhundert jährlich
dutzendweise in die Universitätsmatrikel ein; aber wie geringe,
wie fragmentarische Spuren dieser Studien treffen wir in der
damaligen Korrespondenz und Literatur! Wenn wir dagegen in
Basel, wo die Zahl der polnischen Gäste so gering war, so
viele Beweise ihres Zusammenlebens mit den Professoren
entdecken, so folgt daraus, daß sie dort mit zwei oder drei
Professoren in den Universitätskreisen zusammentrafen, welche sie
kraft ihrer geistigen Individualität anzuziehen vermochten. Es
ist ja bekannt, wie die polnische Jugend von je her war und
ist: empfänglich für die Anregungen, deren sie an den Kulturherden

des Westens teilhaftig wird. Persönlichkeiten wie
Curione oder Castellio gegenüber spielte nicht nur die ganz
natürliche Empfänglichkeit dieser Kinder einer noch jungen
sarmatischen Kultur für den gewandteren Geist der hoch
entwickelten romanischen Rasse eine Rolle. Diese Humanisten
zeichneten die polnische Jugend aus, empfingen sie in ihren
Häusern und bei ihren Familien, wendeten ihr besondere
Aufmerksamkeit zu, da sie unter den Polen für sich und ihre
Kinder Freunde, Vertraute und Beschützer ihrer kühnen
Gedanken erziehen wollten. Die Emigranten, die vorübergehend
und nur bedingungsweise in Basel beherbergt wurden, erblickten

in der polnischen Respublica ein tolerantes Asyl des libe-
Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 41. Band. 10



146 Stanislaw Kot

ralen Gedankens, einen Zufluchtsort für ihre Freunde, die
sowohl durch die orthodoxen Katholiken, wie durch die
Protestanten geplagt wurden; und auch für sich selbst für den Fall,
daß man ihnen in Basel weitere Gastfreundschaft verweigert
hätte.

In dieser Republik des Nordens hatten ja bereits Stancaro
und Blandrata ihre persönliche Sicherheit gefunden, und dort
suchten auch Rückhalt Negri, Sozzini, Ochino, Alciati und
Gentile.

Unter diesen so außerordentlich günstigen Verhältnissen
konnten die polnischen Studenten unendlich viel aus Basel nach
Hause bringen. Man reichte ihnen vor allem die Schätze der
lateinischen (Curione) und griechischen (Castellio) Literatur, man
übte sie in der Rhetorik, man lehrte sie, die dogmatischen
Streitigkeiten in Glaubenssachen nicht kleinlich zu betrachten,
man gewöhnte sie an tolerante Gesinnung; man weihte sie in
die verwickelten Geheimnisse der Philosophie und Naturwissenschaft

ein und klärte sie über die neuen Denkrichtungen und
politischen Methoden auf. Bellianismus, Castellionismus, Para-
celsismus, Machiavellismus — das sind diese neuen Richtungen,

welche der polnischen Jugend bisher unbekannte Horizonte

eröffneten. Und es wäre unmöglich zu denken, daß diese

Jugend gleichgültig an diesen Dingen vorbeigegangen wäre,
ohne ihren Einflüssen zu unterliegen. Wie hätten sie die
Verbrennung des Served nicht verdammen müssen, da sie so viele
Jahre unter einem Dach mit den Verfassern des Traktates
über die Strafen gegen die Häretiker (1554) gelebt und so
manche Stunde mit Besprechungen über die dort enthaltenen
Argumente zu Gunsten der in Polen so gerühmten Toleranz
verbracht hätten?! Wie hätten sich diejenigen nicht gegen die
Verbissenheit der Calvin, Beza und Bullinger empören sollen,
die so demonstrativ das Andenken ihres vorzeitig durch die
helvetischen Orthodoxen gebrochenen Erziehers, Castellio, geehrt
haben! Die Gäste und Freunde des Oporinus griffen zweifellos
eifrig nach den aus seiner Presse hervorgegangenen theologischen,

philosophischen und naturwissenschaftlichen Büchern,
welche aus Angst vor den Anklagen der Orthodoxen öfters im
Geheimen gedruckt und verbreitet wurden. Und wie hätte der
„Principe" Machiavellis ohne Widerhall verklingen können, der
ihrem einflußreichen Landsmann gewidmet war? All diese so

verschiedenartigen Gedanken und Behauptungen, Kritiken und
Apologien müssen zahllose Gespräche der polnischen Kolonie
in Basel erfüllt haben, und unsere in die Heimat zurückgekehr-



Polen in Basel 147

ten „Basler" konnten wahrscheinlich nicht so schnell die vielen
starken Eindrücke vergessen. Es war damals nicht Mode,
Tagebücher über die geistige Entwicklung zu führen; solche
Aufzeichnungen hätten uns vielleicht die Wahrheit unserer
Vermutungen bestätigen können. Aber ohne Belege jene
Eindrücke zu leugnen, hieße den Einfluß der stärksten
Jugendeindrücke verneinen, einer Jugend, die in so großem Gedränge
von neuen und kühnen Ansichten verbracht worden war. Und
es würde eine vollständige Ignorierung jener folgenreichen
Erziehung bedeuten, die sie bei den hervorragenden und anziehenden

Meistern genossen hat.

Das weitere geistige Schicksal der einstigen Schüler des
Curione und Castellio gestaltete sich verschieden. Ihre
vielgeliebten Meister — Humanisten und nicht Theologen —,
waren übrigens in den religiös-kirchlichen Ansichten allzu sehr
Dissidenten und Freidenker, um ihre Zöglinge in irgendeiner
Orthodoxie zu bestärken. Auch studierten die polnischen
Jünglinge in Basel keine Theologie, welche auch zu dieser Zeit
sich hier nicht über das Durchschnittsmaß entwickelt hatte.
So kann man von den bekannteren helvetischen Theologen keinen

nennen, den Basel für die protestantischen Synoden erzogen
hätte Etliche aus der adeligen Jugend wie die Ostroròg's, die
Dluski's, Drohojowski und Niemsta (welcher als Starost von
Warschau dort erfolglos eine calvinische Kirche zu errichten
versuchte), Tyszkiewicz und selbstverständlich Lasicki, blieben
dem Glauben ihrer Väter treu. Aber es waren viele, die sich
von der helvetischen Kirche getrennt haben. Die einen gingen
rechts und die anderen links.

Einige der polnischen „Basler" sind, wie wir bereits
gesehen haben, zum Antitrinitarismus vorgerückt. Zaleski und
Kokoszka haben schon früh und mit Hingabe die Schriften
gesammelt, die das Dogma der Trinität verwarfen. Paklepka
ging gemeinsam mit der Familie Lutomirski's kühn voran in
der antitrinitarischen Richtung, die sicherlich weder von
Curione noch von Castellio mißbilligt wurde. Kiszka wurde
Beschützer der Arianer. Diese bildeten den linken Flügel im
Kreise der Basler Zöglinge.

Eine besonders charakteristische Erscheinung stellt
jedoch ihr rechter Flügel dar, gebildet durch jene, welche einen
ultraliberalen und skeptischen Flug getan und nachdem sie ihn
ausgekostet hatten, zum Glauben ihrer Ahnen, zur katholischen
Kirche zurückgekehrt sind. Von den früheren Basler Studenten



148 StanislawKot
hat mehr als einer eine solche Entwicklung durchgemacht.
Manche von ihnen, zumal diejenigen, die aus katholischen
Familien stammten, haben sich vielleicht innerlich gar nicht stark
in protestantischer Richtung engagiert und in Basel sich mehr
um irgendwelcher Fachstudien willen eingefunden. Zu diesen

gehörte Stanislaw Ilowski, der Philologe und Historiker, ein
Sprößling der Mazowschen Erde; zu diesen gehörte
wahrscheinlich auch der humanistische Medicus und spätere Rektor
der Universität in Krakau, Stanislaw Zawacki, Picus genannt,
der auf der Rückreise von seinen italienischen Studien, die er
im Einvernehmen mit der Jagiellonischen Akademie unternommen

hatte, in Basel erschien. Was für eine geistige Entwicklung
Jan Rozrazewski durchgemacht hat, ist nicht möglich
festzustellen, da es uns an den nötigen biographischen Angaben fehlt.
Die Brüder Myszkowski verließen den Calvinismus, um die
Gunst ihres Onkels, des mächtigen Bischofs von Krakau und
Vizekanzlers zu gewinnen und politische Karriere zu machen.

Aber neben diesen Fällen sehen wir auch andere
Konversionen, die wahrscheinlich tiefere Ursachen und ähnliche
Gründe hatten, wie jene spätere Massendesertion aus den
reformierten Kreisen, die in den Jahren 1567—1570 erfolgte. Es
scheint, daß es sich um einen solchen Fall handelte bei der
Rückkehr zum Katholizismus, die der Lehrer des Kiszka, Jerzy
Weigl aus Nürnberg — deutscher Abstammung — gemeinsam
mit seinem Protektor, Jan Karol Chodkiewicz, vollzog. Diese

Richtung schlagen als erste die beiden bedeutendsten Zöglinge
der Basler ein: der Schüler Curiones, Abraham Zbaski, und der
Schüler Castellios und Zwingers, Stanislaw Starzechowski, beide
hochbegabte Jünglinge mit hervorragender Individualität,
vortrefflich in den Gedankengängen der extremen protestantischen

Richtung bewandert, Vertraute der geheimsten Gedanken
der baslerischen Neuerer. Man kann unmöglich vermuten, daß
ihr Übertritt zum Katholizismus aus opportunistischen
Beweggründen erfolgte; niemand hat sie auch in diesem Sinne
verdächtigt. Sogar Hosius war es nicht gelungen, den Zbaski
heranzuziehen 79, und auch in Italien hatte er der katholischen
Atmosphäre widerstanden. Über den Starzechowski aber berichtete

Lasicki den Schweizern folgendermaßen: „Er ist zum
früheren, das ist zum päpstlichen Glauben zurückgekehrt.
Solchen Nutzen bringt die Jugend aus Italien, dazu führen die
unzählbaren Sekten, das bringen die Streitigkeiten der Geistlichen

79 Hosii Opera omnia II, Brief 131.



Polen in Basel 149

und die unsittlichen Zustände fertig." 80 Abgesehen von den
italienischen Einflüssen schreibt somit Lasicki das Verlassen des

Protestantismus eher den inneren Fehlern zu, die im protestantischen

Lager steckten.
Die Konversion der polnischen Protestanten in der Periode

des Ausbaues des Protestantismus, in jener Zeit des Sigismund-
August, stellt ein wichtiges psychologisch-kulturelles Problem
dar. Damals spielten die Rücksichten auf die hohe politische
Laufbahn nicht mit, auch drängte der König niemanden dazu,
den neuen Glauben zu verlassen. Man gewann dadurch keine
größere Popularität in der Schlachta. Der Antrieb der inneren
Überzeugung war hier überwiegend. Allem Anschein nach hatte
der Protestantismus ihre Wünsche nicht befriedigt; er hat ihnen
das, wonach sie strebten, nicht gegeben. Sie hatten leichten
Herzens, unter dem Einfluß der protestantischen Kritik den
Katholizismus verlassen; aber in der Reformation erschreckte sie der
Widerspruch der verschiedenen Doktrinen, die inneren Zwistig-
keiten, und das kein Ende nehmende Chaos des erweckten
kritischen Denkens. Wäre die polnische Reformation während
des Exekutiv-Sejms durch die Feststellung einer gemeinschaft-
licherT Konfession und einer einheitlichen Kirchenorganisation
zu einem Abschluß gekommen, so hätten sie wahrscheinlich
in ihr ausgeharrt. Aber die Stürme, die die antitrinitarischen
Ideen hervorgerufen haben, mit denen sie anfangs auch selbst

gespielt hatten, die Zersplitterung der kleinpolnischen Kirche
in etliche sich widersprechende Gruppen, unter welchen
Anabaptismus und Kommunismus erschienen, Bewegungen, die
sich dem Mohammedanismus und Judaismus zuneigten, hat
manche Gemüter in solchem Grade aufgerüttelt, daß ihnen
dann das Ausruhen im Schöße der alten Kirche als eine
Rettung erschien, besonders nach dem Abschluß des Tridentischen
Konzils, das dank seiner Einheitlichkeit und der festen,
jahrhundertealten Tradition seine Anziehung ausübte.

Und dabei schien die Zersplitterung der Kirche und die
dogmatische Anarchie auch eine moralische Anarchie herbeizuführen.

Aus dem Schöße der Reformation ertönen in dieser Zeit
manche Klagen (Frycz Modrzewski in Silva!), daß die Änderung

der Konfession leider eine Reinigung der Sitten nicht zur
Folge gehabt habe. Und obwohl man die Dogmen verbessert
habe, seien die Menschen nicht verbessert worden. Der Stände-
Egoismus, den die Neugläubigen der Schlachta bewiesen, die

80 Brief^vom 26. März 1570 an Johannes Wolf in Zürich, Wotschke
Briefwechsel, S. 325.



150 StanislawKot
Greueltaten und Morde, die von vielen Mächtigen des
Protestantismus begangen wurden (Zborowski), erfüllten mit
Schmerz und Leid jene Anhänger des Protestantismus, die sich

von der neuen Bewegung das Wiederaufblühen der menschlichen

Sittlichkeit und eine Verbesserung der sozialen Verhältnisse

versprochen hatten. Der anarchische, zum Katholizismus
übergetretene Olbracht Laski hat gewußt, wie stark er die
schwache Seite des Protestantismus traf, wenn er zum
Katholizismus übertrat und den protestantischen Geistlichen auf ihre
Vorwürfe scharf entgegnete: „Ihr habt Euch selbst dreist in
den Strudel der furchtbarsten häretischen Doktrinen geworfen,
damit die Leidenschaften, ihrer Zügel frei, sich um so mehr
erlauben, und damit der ungehemmte Körper straflos allen
Lastern frönen könne. So gab es unendliche Zwistigkeiten,
ewige Zänkereien, schamlose Äußerungen der verbrecherischen
Häretiker! Dort unaufhörlicher Kampf um die Religion,
unaufhörliche Verzweiflung des armen gequälten Gewissens. Überlegt

nur: welche Verschiedenheit der Sekten! Wie zahlreich
sind die Differenzen zwischen den Schriftstellern! In der
Religion — Betrug; im Glauben — Gotteslästerung;
Unbeherrschtheit in den Taten. Keine Ordnung, keine Standhaftig-
keit, keine Organisation, keine Würde in der Kirche. Ich sehe

nichts anderes bei Euch als Verwirrung, nichts habe ich
erlebt, außer Unfrieden. Und doch ist Gott kein Gott der
Zwistigkeiten, sondern ein Gott des Friedens! Erst jetzt ist mein
Gewissen beschwichtigt, meine Religion befestigt, mein Glaube
beruhigt." 81

Wenn wir diese allzu scharfen Anklagen über die
Hemmungslosigkeit des Körpers, die verbrecherischen Häresien, die
Betrügereien und Gotteslästerungen dem Eifer des Konvertiten
zuschieben, so wäre es doch unmöglich', die Aufrichtigkeit der
zitierten Äußerungen des Laski zu leugnen. „Die Verzweiflung
des gequälten Gewissens" und das Streben nach Ordnung und
Organisation in der Kirche, das war die Hauptursache der
aus idealen Gründen erfolgten Desertionen aus dem Lager der
Reformation; damit kann man es auch erklären, daß zum
römischen Glauben so viele von den extremsten, ja von
den allerersten Anhängern des Antitrinitarismus ohne Zwang
zurückgekehrt sind. Die Konversionen des Zbaski und
Starzechowski, die hach dem Beispiel des Olbracht Laski und
vielleicht im Einvernehmen mit ihm im Jahre 1569 (Starze-

Hosii Opera omnia II, Brief 127.



Polen in Basel 151

chowski war mit ihm nahe verwandt) vollzogen wurden, können

nur aus solchen Gründen verstanden werden.
Zweifellos blieb dem Starzechowski die Verfolgung des

Castellio durch die helvetischen Theologen aus Genf und
Zürich tief in der Erinnerung haften, und sie hat ihn vielleicht
dazu gebracht, daß sein Glaube an die Möglichkeit eines Friedens

zwischen den verschiedenen Richtungen des protestantischen

Gedankens ins Schwanken geriet. Und mit der Konversion

des Starzechowski steht auch wieder der Übertritt zum
Katholizismus in Verbindung, den unser hervorragender Lyriker,

Mikolaj Semp Szarzynski, vollzogen hat.
Dieser wenig bekannte Freund des jungen Woiwodensohns

aus Podolien war ebenfalls in den protestantischen Kreisen
erzogen worden. Noch bevor er nach Leipzig ging, hatte er ein

paar Monate lang in Wittenberg studiert, wo er am 21. Mai
1565 immatrikuliert wurde, was übrigens der Aufmerksamkeit
seiner Biographen entgangen ist.82 Es kann sein, daß er die
italienische Reise zusammen mit Starzechowski unternommen
hat, mit welchem er schon damals näher bekannt sein mußte, da
er im Jahre 1567, unmittelbar nach der Rückkehr des
Starzechowski aus Italien, zwei Grabschriften für seinen Vater,
den Woiwoden von Podolien, verfaßt hat. Die eine, in
lateinischer Sprache, war zum Eingravieren auf das Grab bestimmt,
wie einst das Epitaph, welches Starzechowski auf der Grabtafel

des Castellio angebracht hat. Damals ist Stanislaw
Starzechowski trotz den italienischen Eindrücken dem Protestantismus

treu geblieben. Auf der Rückkehr aus Italien hat er
Zwinger besucht, bei den Zürchern vorgesprochen, unterwegs
aus Augsburg ein freundschaftliches Schreiben an Zwinger mit
Grüßen an Oporin und Sulzer gesandt, und von der Heimat
aus Zwinger 83 von der Hochzeit seines Bruders, Wojciech, und
vom Tod seines Vaters benachrichtigt.84 Aus seinem Brief, der
einerseits von seinem Schwung und Witz zeugt und anderseits
ein tieferes Gemüt und Liebe zur Ruhe und zu den Studien
andeutet, klagte er seinem Basler Meister über das weltliche
Getriebe und das Hof leben, zu dem ihn die Wahrung der
Familieninteressen nach dem Tode seines Vaters gezwungen habe.

„Ich bin durch die vielen Vermögenssorgen, freundschaftlichen
Dienste und Hofverpflichtungen, in die man mich jetzt hinein-

32 Wlad. Cwik, M. Sep. Szarzynski. Pam. liter. 1907, S. 288 und 428.
83 Vom 9. Juli 1567 (Vgl. Wotschke, Briefwechsel, S. 282).
S1 Ebenda, S. 287, nach einer fehlerhaften Abschrift. Original in

Basel, Fr. Gr. Ms. II 26, k. 416.



152 StanislawKot

zwingt, übermannt. Wenn nur mein Vater nicht gestorben
wäre, könnte ich dieser Lebensart entgehen, die ich mehr als
eine Schlange hasse! Ich wäre beinahe lieber — als ich vor der
Wahl stand — mit den Boten unseres Königs in die Türkei
gezogen, als auf die meiner Gesinnung verhaßte Art zu leben.
Dich, mein lieber Zwinger, werde ich, wo immer ich mich
befinde, stets vor Augen haben; mit Dir werde ich mich
unterhalten; Dich mit Freude, als meinen Lehrer und Meister
hören! Denn ich kenne keinen angenehmeren Zeitvertreib, als
mich in Gedanken zu unseren Studien und Beschäftigungen zu
versetzen, und Deine Werke zu durchblättern, welche mir so
viel Beruhigung verschaffen. Grüße eifrig unsere Freunde,
besonders unser Söhnchen und ermuntere ihn, scharf in die
Mutterbrust zu beißen und vor den Drohungen der Mutter zu
lachen." Von dem Übertritt des Starzechowski zum Katholizismus
gibt Lasicki erst im Jahre 1570 Nachricht. Dieser wäre also mit
der Konversionswelle unter der Führung Laskis im Jahre 1569
in Verbindung zu bringen. Damals kehrten wahrscheinlich gemeinsam

mit Starzechowski Semp Szarzynski und der gemeinsame
Freund beider, Mikolaj Tomicki, zum Katholizismus zurück.
Der letztere war der Sohn des Jan, des Kastellans aus Gniezno,
des bedeutenden Führers der großpolnischen Protestanten, der
während des Interregnums ein ernst in Betracht kommender
Kandidat für den polnischen Thron war. Das Verlassen der
Reformation durch diesen Freundeskreis, der sicherlich noch
mehr Glieder zählte, trägt alle Merkmale eines ideellen Schrittes,

der aus innerer Unruhe und aus Enttäuschung an der
neugläubigen Bewegung erfolgt ist.

Schließlich wäre noch die Vermutung auszusprechen, daß
zu den Abtrünnigen der Reformation auch der Poet Jeremiasz
Wojnowski gehört habe. Das muß man dem tiefen Schweigen

entnehmen, mit welchem ihn die früheren Historiker und
protestantischen Bibliographen behandeln, und auch den
freundschaftlichen Beziehungen seines späteren Lebens. Man findet
Wojnowski in der Gesellschaft zweier eifriger Katholiken: seines

Verwandten, Jakób Pretfic, des Starosten von Trembowla,
der ihn zum Unterstarosten von Trembowla machte, und seines

Schwagers, des ruthenischen Woiwodensohns, Mikolaj Jazlo-
wieckis, der von seinem Vater in calvinischem Glauben erzogen
worden war, dann zum Katholizismus übergetreten ist und das
Dominikanerkloster in Jazlowiec gegründet hat.

Aber es ist bezeichnend, daß man bei der gegenreforma-
torischen Bewegung nirgends der Mitwirkung der früheren



Polen in Basel 153

Zöglinge Curiones und Castellios auf die Spur kommt. Obwohl
sie zum Katholizismus übergetreten waren, haben sie nicht den
Fanatismus des Konvertiten bewiesen. Ganz im Gegenteil!
Abraham Zbaski, der bewegliche und ehrgeizige Politiker, dessen

Übertritt Hosius als einen großen Erfolg der römischen
Kirche begrüßte, hat im Interregnum einen verbissenen Kampf
mit dem Primas und der katholischen Partei der Mazowsze
geführt, und eben er übernimmt die Anklage, welche ihren Führer,

Krzystof Warszewicki, bloßgestellt hat. Wenn außer der
Partei von Mazowsze die katholischen Politiker auf dem Kon-
vokationssejm vom Januar 1573 so wohlwollend die Bemühungen

der Protestanten um eine allerweiteste Religionstoleranz
unterstützt haben, so muß man diese ihre Mitwirkung an der
Konföderation von Warschau zweifellos dem Einfluß solcher
Staatsmänner wie Zbaski zuschreiben, welche durch die
Geschichte der eigenen Irrungen auf den verschiedenen Umwegen
des religiösen Denkens belehrt, mit Nachsicht auf die
andersgläubigen Brüder, ihre früheren Glaubensgenossen, schauen
konnten. Sie hatten selber allzu viel Erfahrungen auf der Suche
nach dem Frieden „des gequälten Gewissens" erlebt, um den
anderen durch Gewalt eine Konfession aufzudrängen, zu der
sie sich selbst schließlich zurückgewandt hatten.


	Polen in Basel zur Zeit des Königs Sigismund August (1548-1572) und die Anfänge kritischen Denkens in Polen

