
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 40 (1941)

Artikel: Die Verbindung von Kirche und Staat in der alten reformierten Kirche
Basels

Autor: Goetz, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Verbindung von Kirche und Staat
in der alten reformierten Kirche Basels

Von

Karl Goetz

/. Die Kirchenbehörden. Die reformierte Kirche Basels war
eine mit dem Staat eng verbundene, ja von ihm abhängige,
seit die Bürgerschaft von sich aus, im Gegensatz zur
Papstkirche, ihre Reformation durchgeführt hatte. Weil die Schrift
Zeugnis gebe, daß die Gewalt eine Dienerin Gottes sei, von ihm
eingesetzt zur Rache der Übeltäter und zum Lobe der Wohltäter,

darum wollte man laut der Reformationsordnung aus
dem Jahre 1529 von der Obrigkeit an Leib und Gut strafen
lassen, welche etwas glaubten, lehrten oder predigten, was den
zwölf Artikeln unseres heiligen, ungezweifelten Glaubens
zuwider sei, und sich vom Irrtum nicht abweisen ließen. Es
blieb daher, einigermaßen wie in der Papstkirche, bei der
Vermischung von staatlichem und christlichem kirchlichem Wesen,
von Glaube, Liebe, Recht, Macht und Gewalt. Das äußerte
sich von der Reformationszeit bis tief ins 18. Jahrhundert hinein

x durch die Ausübung von Glaubenszwang und
Sittenzucht2 auch mit körperlichen Strafen wie Gefängnis, Tortur,
Hinrichtung durchs Schwert, Ertränken und wieder kirchliche
Exkommunikation von Falliten, Verbrechern aller Art, staatliche
Verbannung von Ungläubigen, Irrlehrem, Separatisten, Wiedertäufern

und durch Zwangsmittel zum Besuch des Gottesdienstes
3 und kirchlichen Unterrichts, durch Gesetze gegen Auf-

1 Vgl. P. Wernle, Der schweizerische Protestantismus im 18.

Jahrhundert, 1923, Bd. 1, S. 73 ff., Bd. 2, S. 296: das Prinzip der staatlichen
Bevormundung blieb erhalten bis zur Revolution. Die Gewissensfreiheit
brachte die Revolution in Basel 1798, bzw. die Verfassung des Peter Ochs,
vgl. Wernle, Der schweizerische Protestantismus in der Zeit der Helvetik,
1938, S. 3 ff., 10 ff., 13, 306 ff.

- Vgl. Wernle, Bd. 2, 484', das Gutachten der XIII von 1777 über
die Täuferfrage: Eine Stimme für vorläufige Toleranz.

3 Noch 1725, vgl. Ochs, Geschichte von Basel, VII, SOS.



6 KarlGoetz
wand in Kleidern, Essen, gegen Trunksucht usw. 4. Nicht für
Papisten allein gab es kein Bürgerrecht, sondern bis 1789 da für
alle nicht Rechtgläubigen. Selbst Lutheraner wollte man nicht.
Der Markgraf von Baden durfte 1643 in seinem Palast nur bei
geschlossenen Türen lutherisch predigen lassen. Vollends die
Juden wurden 1543 aus der Stadt verbannt. 1552 wurde ihnen
zwar erlaubt, einmal im Monat die Stadt zu betreten, aber nur
mit ihren Abzeichen. 1617 erhielten allerdings einige eine
längere Aufenthaltsbewilligung als correctores von wegen des
hebräisch-chaldäischen Bibelwerks Herrn Joh. Buxtorfs, s.

Theologiae Dr.'s und der hebräischen Sprache Professors. Und als
die Frau eines dieser Korrektoren einen Knaben gebar, durfte
dieser sogar beschnitten werden, was sonst den Juden in der
Stadt erst 1789 zugestanden wurde. Die neugierigen Zuschauer
aber bei dieser Handlung aus bürgerlichen Kreisen wurden mit
Geld oder Gefängnis gestraft. Diese enge Verbindung von Volk,
Staat und Kirche hat der Kirche fraglos die Möglichkeit
stärkerer Einwirkung auf das religiössittliche Leben der
Allgemeinheit gegeben und andererseits dem Staat den festen Grund
und Halt einer sittlichen Welt- und Lebensauffassung
verschafft. Doch wurde dabei auch oft übersehen, daß sich die
schönsten Blüten des Geistes nur in Freiheit entfalten.

Die Abhängigkeit der Kirche vom Staate und die enge
Verbindung mit ihm bekundete sich nun in der kirchlichen
Verfassung schon darin, daß der Charakter der obersten Kirchenbehörde

kein rein geistlicher, bzw. kirchlicher, sondern ein
gemischter war. Nach der Reformationsordnung von 1529 wurden

von der Bürgerschaft drei oder vier Herren bestimmt, die
auf die Prädikanten acht haben sollten, daß sie das göttliche
Wort verkündeten, die Übeltäter straften oder dem Kleinen und
Großen Rate der Stadt zur Strafe anzeigten, dazu den Über-

1 Wernle, Bd. 2, S. 568: in der Gesetzgebung macht sich in der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts ein allmählicher Wandel zum Gehenlassen

bemerkbar, S. 569: Basel gestattete 1768 das Tanzen zu Stadt und
Land an Sonn- und Festtagen. Dem altreformierten Christentum waren alle
diese Dinge: Tanz, Spiel, Wirtshaussitzen, Bälle und Maskeraden verhaßt

gewesen, und wo es anging, da drängte die Sittengesetzgebung auf gänzliche
Beschränkung oder äußerste Einschränkung dieser Vergnügen.

4a Vgl. F.. Blösch, Geschichte der schweizerisch-reformierten Kirchen,
1899, Bd. II, S. 134. Aufgehoben wurde die Staatskirche 1798 durch die
Annahme der neuen helvetischen Verfassung, a. s. O. S. 163. Die
Mediationsverfassung von 1803 führte zur Wiedereinführung der alten Einrichtung,

S. 195. Die neue Staatsverfassung von 1846 bezeichnete die reformierte
Kirche noch als Landeskirche. 1848 wurde der Antrag des Freikirchlers
Schönbein auf Trennung von Staat und Kirche abgelehnt.



Kirche und Staat 7

tretern gar nichts übersähen, noch ihrer schonten. Es waren
das zwei oder drei der Heiligen Schrift Gelehrte und einer
oder zwei Ratsfreunde, das ist Mitglieder der Räte, die
sogenannten deputati ad ecclesiam. Diese waren als examinatores
beauftragt, jährlich zwei Synoden einzuberufen, nämlich eine
am achten Tage nach Ostern und die zweite am anderen Tage
nach St. Martin. Zu diesen Synoden hatten sich alle Pfarrer
zu Stadt und Land einzufinden. Unter dem Vorsitz des Oberst
pfarrers, des sogenannten Antistes, am Münster, gelegentlich
aber auch unter Leitung eines Theologieprofessors oder des

Bürgermeisters, so 1597, und mit Dabeisein von Mitgliedern
des Kleinen Rates und der Universität wurden darin 1.

Besprechungen über die Lehre gehalten5. Es konnten Bedenken
geltend gemacht und Fragen gestellt werden. Anfangs geschah
das besonders um die Reformation zu befestigen. Es wurde z. B.

vor Überschätzung der Heiligen gewarnt, vor Rezitation des

Ave Maria, vor Bildern und dergleichen mehr. Später handelte
es sich eher darum, dogmatische Streitigkeiten zu schlichten.
Hieran schlössen sich 2. Ermahnungen zu rechter Lehre und
rechtem Leben. Es wurde der Reihe nach an den einzelnen
Geistlichen Zensur geübt betreffs ihres Verhaltens, wobei
unter Umständen die Betreffenden, gegebenenfalls auch der
Antistes, austreten mußten. So wurde Antistes Simon Sulzer 1581
auf der Synode von J. J. Grynaeus als heimlicher Anhänger
der leiblichen Gegenwart Christi im Abendmahl bekämpft.
Ebenso wurde der Archidiakon oder Obersthelfer Jakob Gugger,

gest. 1619, öfters wegen Neigung zu lutherischer Lehre
gerügt. Spätere wurden etwa getadelt wegen Herrnhutismus
und seiner auf die Kanzel nicht passenden Sprache. Auch
wurde gelegentlich zu hastiges Beten oder zu langes Predigen
beanstandet. Ab und zu kamen auch Fälle von Unsittlichkeit
zur Sprache, so 1685 der verfrühte Umgang von Kaspar
Battier mit seiner Frau, oder sonst ungebührliches Verhalten

wie Trunksucht und Zank. 1763 wurde Cand. Horner,
praeceptor gymnasii, ein Verehrer Rousseaus, wegen
Schlaghändeln mit seiner Frau für sechs Monate das Betreten der
Kanzel verboten. 3. wurden Beschwerden vorgebracht,
protokolliert und einem engern Konvent und den Räten der Stadt
übermittelt. So wurde z.B. 1768 über die unpassenden Kleider
mancher Frauen bei der Teilnahme am Abendmahl geklagt,
ein andermal Beschwerde erhoben über Schelten der Obrig-

5 Vgl. Acta ecclesiastica, Basler Staatsarchiv.



8 KarlGoetz
keit. Strafbare Sachen derselben sollten nicht gleich von der
Kanzel ausgeschrien, sondern den Herren Häuptern angezeigt
werden.

Das Recht der Abberufung oder Suspendierung der Pfarrer
stand dem Kleinen Rat zu auf begründeten Antrag des
sogenannten Konvents und nach Anhörung der Aufsichtsbehörden
über die betreffenden Pfarrer. Dieser ständige conventus eccle-
siasticus bestand lediglich aus dem Antistes, den Deputaten
und den drei Hauptpfarrern. Doch wurden zu ihm je nach
den zu behandelnden Gegenständen auch die Professoren
der Theologie beigezogen als dem conventus pastorum et
theologorum cum gravissimis deputatis aut scholarchis. Ein
lehrreiches Beispiel für derartige Verhandlungen dieses engern
Konvents bietet der Handel mit Johann Jakob Wettstein, seit

1720 Helfer zu St. Leonhard 6. Man fühlte sich in Basel kirch-
licherseits beunruhigt durch eine von Wettstein unternommene
textlich kritische Ausgabe des griechischen Neuen Testaments.
Man beschuldigte ihn nämlich auf Grund seiner Predigten
und seiner Lehrtätigkeit unter den Studenten an Hand von
Nachschriften dieser und auf Grund der ersten Druckbogen
seines Neudrucks des griechischen Testaments ketzerischer,
bzw. sozinianischer und arianischer Irrtümer. Deshalb
examinierte ihn der Konvent über Fragen wie, ob Gott der Vater,
seiner Lehre nach, nicht höher sei als der Sohn Gottes. Worauf

Wettsteins Antwort war, Christus sage selber etwas
dergleichen an Stellen wie Joh. 14, 28. Ferner fragte man, ob
der Herr Diaconus nicht in einer seiner Predigten Christi
Himmelfahrt profanerweise mit der heidnischen Apotheose
und Vergötterung römischer Kaiser verglichen habe. Worauf
Wettstein antwortete, was für Titul den höchsten Häuptern
unter den Menschen fälschlich beigelegt worden, komme dem
Herrn Christus in einem viel höheren Grade zu. Und auf die
weitere Frage, ob der heilige Geist eine göttliche Person sei,
die man directe solle anbeten, erwiderte Wettstein vorsichtig,
er halte sich an die biblischen Expressionen, so man ihm
loca biblica dafür bringe, wolle er sich berichten lassen.

G Vgl. Acta oder Handlungen betreffend Irrtümer und anstößige
Lehren Herrn J. J. W., gewesener Diac. Leonh., enthaltend die Bedenken
eines ehrwürdigen Conventus theologici und seine Herrn Wettsteins
selbsteigene Schutzschriften samt anderen dazu dienlichen Dokumenten, Basel
1730. Dazu vgl. J. J. Wettstein, N. T gr. I, p. 193 ff. 1751,52. Ilagenbach
in Illgens Zeitschrift für historische Theologie, 1839, 1. Schweizer.
Zentraldogmen, II, 744—747. P. Wernle, Der schweizerische Protestantismus im
18. Jahrhundert, Bd. 1, 1923, S. 526 f. Bertheau, Art. Wettstein, P. R. \



Kirche und Staat 9

Aus der ganzen Prüfung ging entschieden hervor, daß
Wettstein nicht mehr rechtgläubig im hergebrachten kirchlich
reformierten Sinne war, das ist im Sinne der baslerischen und

späteren helvetischen Konfession. Insofern läßt sich allerdings
begreifen, daß der theologische Konvent sich veranlaßt fand,
auf seine Absetzung bei der Obrigkeit zu dringen und diese
dann schließlich auch erreichte. Allein, wenn die Examinatoren

auch glaubten beweisen zu können, daß die von Wettstein

begonnene textkritische Ausgabe des griechischen Neuen
Testaments ein höchst überflüssiges Unternehmen sei, nach
der berühmten, in ihren Wirkungen allerdings großartigen
Ausgabe des Erasmus, so waren sie im Unrecht. Denn heute
ist allen Sachverständigen klar, daß, textkritisch betrachtet, die
Neuausgabe des Erasmus eine recht mangelhafte war, und
daß andererseits Wettstein mit seiner Ausgabe eine
überraschende Kenntnis von etwa hundert alten Handschriften des

Neuen Testaments und in seinen Bemerkungen zum Text eine
solche Belesenheit in den altkirchlichen Vätern und alten
profanen Schriftstellern zeigt, daß seine Ausgabe auch heute
noch sehr lesenswert, ja so lesenswert erscheint, daß vor
kurzem, jetzt nach ungefähr zweihundert Jahren, eine Neuauflage
derselben geplant werden konnte. Und wenn man auf das
Einzelne achtet, muß gesagt werden, daß Wettsteins
theologische Richter ebenso im Unrecht waren, wenn sie z. B.

eine Textverbesserung der Stelle i. Tim. 3, 16 aus dem von
ihm bevorzugten Codex Alexandrinus: „der geoffenbart ist im
Fleisch" statt „Gott ist geoffenbart im Fleisch" auf bloße
versteckte sozinianische Ketzerei zurückführen wollten, da
diese Lesart von den neuesten Herausgebern des Textes
allgemein bevorzugt ist. Gewiß war Wettstein nicht mehr
rechtgläubig, sondern ein richtiger Aufklärer, oft rationalistisch
in seiner Texterklärung, in konfessioneller Hinsicht übertolerant

und in den Auseinandersetzungen mit seinen Anklägern
nicht immer ganz offen. Aber zugleich besaß er eben doch
eine sehr gute Sachkenntnis. Und seine Ansichten über die
Unterordnung Christi als des Sohnes unter den Vater, und
seine Zurückhaltung gegenüber der Bezeichnung Christi einfach
als Gott entsprechen entschieden den Angaben des Neuen
Testaments mehr als die entgegenstehenden Sätze der
herkömmlichen kirchlichen Dogmatik. Darüber scheint heutzutage

eigentlich kein Zweifel mehr möglich zu sein angesichts
der von ihm festgestellten Tatsache, daß im Neuen Testament
Jesus Christus nur drei- oder viermal unmittelbar als Gott



10 K a r 1 G o e t z

bezeichnet wird, trotz der Häufigkeit solcher Bezeichnung
von Fürsten und Kaisern in damaliger Zeit und dem
Zugeständnis sogar von Rabbinern, im Blick auf Exod. 7, 1 und
Ps. 82, 6, auch Menschen könnten etwa so genannt werden.
Vor allem aber weil Jesus selber ja sich nicht einmal „guter
Meister" nennen lassen wollte, sondern fand: „niemand ist gut,
als Gott allein", und sein Verhältnis zu Gott dem Vater immer
nur als das des Sohnes faßte, „gleichnisweise" sich als Gottes
Kind betrachtete, wie ein heutiger deutscher Theologe wohl
nicht unrichtig sagt.

Da die Verhandlungen des erweiterten Konvents, bzw. der
Synoden über die Lehre, die in der ersten Zeit häufig zu
Meinungsaustausch auch mit der Geistlichkeit von Bern, Zürich
und Schaffhausen oder Orten wie Genf und Straßburg und
sogar etwa zu Schreiben nach Holland, England, Schottland
führten, auf die Länge immer mehr wegfielen, kamen die
Synoden später allmählich ab7. Eine letzte fand 1814 statt.
1844 verwarf der Große Rat den Vorschlag regelmäßiger
Synoden mit großer Mehrheit. Aus dem engeren Konvent
hinwieder entwickelte sich mit der Zeit der Kirchenrat. 1834
wurde die Benennung Kirchenrat offiziell und blieb der Name
Konvent nur den geistlichen Mitgliedern der Prüfungsbehörde
für die Studierenden der Theologie.

2. Die geistlichen Ämter. Der Münsterpfarrer, ursprünglich

„Leutpriester", eigentlich locum tenens, genannt, galt als

Oberstpfarrer, Antistes. Er hatte das Pastorat oder Pfarramt
an seiner Kirche und war zugleich Vorstand der Stadtgeistlichkeit

und Archidekan auf dem Lande. Ferner war er
Visitator der Klassen des Gvmnasiums auf Burg und
Oberinspektor der mit den anderen Pfarreien verbundenen Schulen.
Bis 1731 bekleidete der Antistes8 meistens auch das Amt eines
Professors der Theologie, konnte Rektor der Universität
und alle drei Jahre Dekan der theologischen Fakultät werden.
Von 1737 ab, wohl ein Zeichen der zunehmenden Aufklärung,
sollte kein Pfarrer mehr zugleich Universitätsprofessor sein.

Dagegen blieb dem Antistes der Vorsitz in den kirchlichen
7 Nach P. Wernle, Der schweizerische Protestantismus, Bd. 1, 1923,

S. 14, erfolgten derartige Generalkapitel lediglich jeweilen nach dem Tode
eines der drei Dekane der Landschaft und außerdem im 17. und 18.
Jahrhundert noch 1649 zur Besprechung der Frage des Abendmahlbrotes und
1769 zur Einführung eines neuen Katechismus.

8 Für das genauere Verhältnis vgl. Eb. Vischer, Die Lehrstühle und
der Unterricht an der theologischen Fakultät Basel, S. 57 ff., Festschrift
zur Feier des 450jährigen Bestehens der Universität Basel, 1910.



Kirche und Staat 11

Konventen und sogenannten Kapiteln und zugleich das Inspek-
torat in Spital und Waisenhaus. Ihm zur Seite stand der
Obersthelfer, Archidiaconus, teils als sein Stellvertreter, teils
als mit besonders bezeichneten pfarramtlichen Geschäften
Betrauter. Dadurch wurde dem Antistes das mehr Nebensächliche

abgenommen und die Führung in den kirchlichen
Hauptangelegenheiten möglich.

Die Geistlichen an den Filialkirchen St. Martin, St. Alban,
St. Elisabeth dienten zugleich als Helfer, Diakone am Münster.
Die drei anderen Pfarreien St. Peter, St. Leonhard, St. Theodor
hatten ebenso ihre Hauptpfarrer und je zwei Diakone, aber
diese ohne eigene Kirchengebäude. Den Hauptpfarrern und den
Diakonen unterstellt waren die Subdiakone, bzw. Sakristane,
Sakristen, Sigriste. So bestanden klare Verhältnisse der Über-
und Unterordnung und Arbeitsteilung in den vier Hauptgemeinden.

Die kirchlichen Ämter in der Stadt wurden von dem Kleinen

Rat in Verbindung mit dem Konvent, bzw. Kirchenrat und
Vertretern der betreffenden Gemeinden als sogenannten
„Elektoren" besetzt. Als solche betätigten sich, wer in der
Gemeinde ein bürgerliches Ehrenamt bekleidete und die
sogenannten Bannherren (zwei vom Rat und einer von der
Gemeinde) n. Die besondere Aufgabe des Bannes war, auf die
Frömmigkeit und die Sitten der Kirchspielgenossen ein
wachsames Auge zu haben, die entdeckten Mängel und Fehler dem
Pfarrer und vor versammeltem Bann anzuzeigen und selbst
einen der Ältestenwürde angemessenen Wandel zu führen. Bei
schlimmeren Verfehlungen, Unglaube, Gotteslästerung, Gewalttaten,

Diebstahl, Ehebruch usw. mußten den Fehlbaren ihre
Sünden vorgehalten werden, und galt es, sie zu demütiger
Erkenntnis derselben zu bringen. Gab einer ganz großes Ärgernis,
so konnte er exkommuniziert, durch den Bann vom Abendmahl
ausgeschlossen werden. Solche höhere Bannzucht konnte mit der
Vorstellung eines solchen ärgerlichen Sünders nach der
Morgenpredigt vor der ganzen Gemeinde ausgeübt werden; wobei
dieser durch mit den Standesfarben bekleidete Stadtknechte vor
den Altar gebracht wurde und ihm verkündet ward, daß er keinen

Teil habe am Reiche Christi, bis er sich aufrichtig be-
3 Vgl. E. Stähelin, Das Buch der Basler Reformation, 1929, S. 236 ff.,

Einführung der Kirchenzucht. Für das Einzelne vgl. David Herrliberger,
Heilige Zeremonien, 1738, Kurzer Entwurf der Heiligen Handlungen und
Kirchengebräuche, welche zu Stadt und Land Basel beobachtet werden, S. 8.

Von der christlichen Bußzucht usw. Im übrigen vgl. J. R. Linder, Der
Kirchenbann, Illgens Zeitschrift für historische Theologie, 1864, S. 135 ff.
Wernle, Bd. 1, S. 77 ff.



12 Karl Goetz

kehre. 1826 wurde die Bannordnung neu bestimmt im Sinne
bloßer Kirchenverwaltung. Die alte Bannzucht wurde z. B.

gegen den wegen der Verfolgung der Protestanten 1586 aus

Welschlothringen nach Basel ausgewanderten Antoine de Les-
caille geübt10. Derselbe war hier wohlhabend geworden, indem
er in einer ersten Fabrik als Posamenter Färberei und Sammet-
fabrikation betrieb. Als Ältester der hiesigen französischen
Gemeinde beschäftigte er sich auch lebhaft mit theologischen Fragen.

So stieß er sich daran, daß die eigenen guten Werke bei
der Rechtfertigung aus Glauben, wie sie damals gegenüber
äußerlicher katholischer Werkgerechtigkeit auch in den Basler
Kirchen eifrig gepredigt wurde, gar nicht in Betracht kommen
sollten. Er meinte, freilich sei Christi Gehorsam dasjenige, was
im Glauben ergriffen uns rechtfertige, aber nicht bloß der
durch Christus außer uns geleistete, sondern auch der durch
Christus mittels des heiligen Geistes in uns gewirkte Gehorsam.
Er stützte sich dabei auf Stellen wie Röm. 2, 6 von Vergeltung
nach den Werken, den Jakobusbrief und Aussprüche Jesu über
Lohn im Himmel und das Endgericht in Matth. 25, 31 ff.
Zuerst suchten ihn die Prediger seiner Gemeinde auf gütlichem
Wege zu belehren; aber als alle ihre Liebesmühe umsonst war,
ging das Konsistorium der Gemeinde zur Androhung des Bannes

bzw. der Exkommunikation über. Lescaille suchte diesem
auszuweichen durch häufige Abwesenheit auf Geschäftsreisen
und die Berufung auf sein Basler Bürgerrecht. Da aber auch die
anderen kirchlichen Behörden, wie das Konsistorium der
französischen Gemeinde, daran festhielten, Christus richte uns am
Jüngsten Tage nur nach unseren Werken als Zeichen unseres
Gläubigseins, Zeugnissen und Früchten unseres Glaubens, und
unsere Werke trügen keineswegs bei zu unserer Rechtfertigung,
Lescaille aber auf seiner Ansicht beharrte, so kam es schließlich
zu seiner Vertreibung aus d;r Stadt. Ob dieser Posamenter Paulus'
Rechtfertigungslehre wirklich ganz mißverstanden hat, mag man
freilich fragen; da nach Stellen wie Röm. 2, 6, 2. Kor. 5, 10,
Eph. 6, 8 jeder im Endgericht empfangen wird nach dem,
was er gehandelt, es sei gut oder böse.

10 Antistes Burckhardt, der Vater Jakob Burckhardts, hat den Fall
Lescaille in drei Vorträgen vor der Basler Predigergesellschaft behandelt,
die in unserem Staatsarchiv unter den Kirchenakten sich finden. Im übrigen
vgl. man H. Vuilleumier, Histoire de l'église reformée du pays de Vaud,
1939, p. 134 ss. Vuilleumier hat die Vorträge von Antistes J. Burckhardt
übersehen. Deshalb urteilt er nicht richtig, p. 156: Les auteurs bâlois,
quand ils traitent de Lescaille, sont fort peu au clair sur les relations
qui existent entre lui et Aubery, et sur leurs doctrines respectives.



Kirche und Staat 13

Bei der Wahl der Geistlichen schlug die Wahlbehörde der
Elektoren, wohl zum Schutz gegen die seit dem Ende des

i 7. Jahrhunderts zunehmende Vorherrschaft einzelner Familien,
zwei Geistliche vor, zwischen welchen seit Beginn des 18.
Jahrhunderts das Los entschied, was erst 1832 wegfiel. Für die
Landgemeinden machte der Kirchenrat einen vierfachen
Vorschlag, aus welchem bis 1798 der Kleine Rat zwei ins Los
erwählte. Von 1798 ab zog der Kleine Rat, offenbar unter dem
Druck des im Landvolk erwachten revolutionären Geistes,
auch Beamte aus der jeweiligen Gemeinde bei. Und im Jahr
1834 ging das Wahlrecht endgültig an die Gemeinden selber
über, bzw. die stimmfähigen Gemeindebürger reformierter
Religion. Die Stellen von Geistlichen im Bürgerspital und im
Waisenhaus wurden immerfort von den betreffenden
Verwaltungsbehörden unter Zuzug von Kirchenrat und Antistes
besetzt. Zum Pfarramt wählbar waren im allgemeinen nur
diejenigen, welche einen vier- bis fünfjährigen Lehrkurs der Theologie

durchgemacht hatten, von den Professoren und anderen
Konventsmitgliedern durch sogenannte tentamina privata und
nachherige subitania in den einzelnen Fächern examiniert und
vom Konvent hinsichtlich Wandel und Sitten geprüft worden
waren11. Sie wurden vom Antistes unter Verpflichtung auf
die Heilige Schrift und die daraus gezogene Basler Konfession,
bzw. auf die nachherige und die spätere helvetische Konfession
mit Handauflegung ordiniert. Die Verpflichtung auf die helvetische

Konfession fiel zu Anfang des 19. Jahrhunderts als die
Lehrfreiheit allzu beschränkend weg 12. Nur die auf die Basler
Konfession wurde beibehalten. Ausnahmsweise wurden auch
etwa solche angestellt, die nach auswärts bestandenem Examen
und erlangter Ordination vor der Examinationsbehörde ihre
Fähigkeit und Würdigkeit in einer Prüfung dargetan hatten. Ins
Amt eingeführt wurden die Hauptpfarrer durch den Antistes,
ebenso die Diakone am Münster, die anderen durch ihre
Hauptpfarrer nach der Antrittspredigt der betreffenden durch
Handauflegung in Anwesenheit des Kirchenrates, auf dem Lande
der weltlichen Mitglieder desselben. Jede Predigerstelle hatte
ihre besondere Ordnung, die vom Kirchenrat entworfen und

11 Vgl. Eb. Vischer, Die Lehrstühle und der Unterricht an der theol.
Fakultät Basels, S. 19, 65 ff., 80, 82, 111 f.

12 Nach Blösch a. a. O. Bd. II, wurde 1789 bei Gelegenheit der
Aufnahme einer Wiedertäuferfamilie ins Stadtbürgerrecht die Verpflichtung
auf die Confessio Helvetica als staatliches Gesetz aufgehoben. Damit war
die Auflösung des konfessionellen Staatskirchentums grundsätzlich vollzogen.



14 Karl Goetz

vom Kleinen Rat sanktioniert wurde. Auf sie wurde der ins
Amt Tretende vereidigt. Sämtliche im Kirchendienst stehenden
Geistlichen waren Mitglieder des sogenannten Kapitels, ebenso
die ordentlichen Professoren der Theologie. Die Mitglieder des

Kapitels mußten das Gelübde fleißigen Besuches, der
Verschwiegenheit und des Gehorsams gegen die gefaßten
Beschlüsse ablegen. Die Aufgabe des Kapitels war in erster Linie
die Beratung des Kultus, ferner Anzüge an den Kirchen rat und
andere Behörden zu stellen.

j. Die kirchlichen Verrichtungen der Geistliche?!. Sie
bestanden vor allem in Predigt, gesetzlich strenger Seelsorge mit
Hausbesuch, wobei über das Verhalten der Kinder und Dienste
ausgefragt wurde, über Bibellesen, Kirchenbesuch usw., sodann
in Taufen und Abendmahlsfeier, Religionsunterricht, Einsegnung

der Ehen, Leichpredigt. Zu jeder Pfarrei gehörte
ursprünglich eine lateinische, später eine deutsche Knabenschule
zunächst für kirchlichen Unterricht1;s. Aus einer derartigen
lateinischen, 1533 mehr als Vorschule für die Universität
gegründeten Schule ging auch die „Sapientz" oder „Erasmianum"
geheißene von Thomas Platter hervor. 1589 wurde dann das
Gymnasium und Pädagogium auf Burg beim Münster als die
eine lateinische Stadtschule geschaffen. Auch eine Mädchenschule

gab es seit dem 17. Jahrhundert. Im späteren 18.
Jahrhundert wurden ferner auf Forderung der Pfarrer hin drei
obrigkeitliche Armenschulen eingerichtet für die Kinder, die
schon sich selber den Lebensunterhalt in Fabriken verdienen
mußten 14. Weiterhin fanden an jedem Sonntag, anfänglich noch
Sommers um 5 und Winters um 6 Uhr, Frühgottesdienste
statt. Die Hauptgottesdienste waren um 8 Uhr. Später wurden
in den drei Filialkirchen des Münsters und im Waisenhaus von
8—9 Uhr Frühpredigten gehalten, die Hauptgottesdienste in den
Pfarrkirchen um 9 Uhr, zu gleicher Zeit auch im Spital, in
St. Jakob und in der französischen Kirche. Die Neunuhrzeit
wurde 1786 vom Rate verordnet. Der gewöhnliche
Hauptgottesdienst begann mit einem Psalm oder Lied. Dann las der
Pfarrer eine Ermahnung und die sog. „offene Schuld", das ist
ein Sündenbekenntnis, seit dem 17. Jahrhundert oft das soge-

13 Vgl. Burckhardt-Biedermann, Geschichte des Gymnasiums in Basel,
1889. Die Befreiung der Schule von der Kirche begann mit der Revolution
1798, vgl. Wernle, Der schweizerische Protestantismus in der Zeit der
Helvetik, 1938, S. 16 und Bd. 1, Der schweizerische Protestantismus im
18. Jahrhundert, S. S7 ff., 60 ff.

14 Vgl. Wernle, Bd. 2, 1924, S. 352 ff.



Kirche und Staat 15

nannte Butzer-calvinische. Hierauf folgten Fürbitten für die
Obrigkeit, Predigtamt, Ehestand, Kranke, Arme, Fruchtbarkeit
usw., Ankündigungen. Nachher kam die Predigt auf Grund
eines frei gewählten Texteslr>, eingeleitet und gefolgt vom
Unservater. Im 17. Jahrhundert und wohl schon früher wurden
dann die zwölf Artikel des christlichen Glaubens, d. i. das

sogenannte Apostolikum gelesen und die zehn Gebote. Das
baslerische Glaubensbekenntnis, das man früher wohl öfters
verlesen hatte, wurde seit 1759 nur mehr einmal im Jahr
vorgetragen. Den Schluß des Gottesdienstes machte ein Psalm oder
Lied aus verschiedenen Sammlungen. Der ersten hiesigen
Liedersammlung begegnet man 1581 als einem Auszug aus einer altern
auswärtigen Sammlung von Psalmen und geistlichen Liedern 16.

Die Orgelbegleitung führte im Münster Antistes Sulzer 1561
wieder ein, ebenso das Geläute an Festtaigen mit den großen
Glocken, „Kübeln", wie der Chronist Wurstisen sie abschätzig
nennt. 1618 wird vom Abhalten von Singstunden durch einen
Münsterorganisten in der Schule berichtet und von Mahnungen
der Gemeinde durch die Prädikanten zum Gesang und von
Anschlag der Lieder an den Kirchtüren. Ein neues, bzw. neu
aufgelegtes Liederbuch stammte von 1743 und wieder von 1772
und 1809. Ein anderes wurde 1849 eingeführt, aber schon 1854
durch ein neues Gesangbuch ersetzt. Ein Vorsänger leitete den

Gesang. Die Almosen wurden im Gottesdienst mit Klingelbeuteln

eingesammelt, früher in hölzernen Körben. In den

Hauptkirchen wurden Sonntags um 3—4 Uhr nachmittags
sogenannte Katechismuspredigten gehalten zu besonderer Einprä-
gung der kirchlichen Lehre. Einfachere Wochengottesdienste,
anfänglich noch ohne Gesang, fanden Montags, Mittwochs
und Freitags um 8 Uhr statt, zuerst auch als Abendgebet Samstags

in den vier Hauptkirchen, später zu St. Martin im Sommer
und zur Winterszeit abwechselnd im Betsaal des Münsters und
dem des Spitals. Am Samstag fand jeweilen da, wo am Sonntag

das Abendmahl gefeiert wurde, eine Vorbereitung statt
nach einem aus der kurpfälzischen Liturgie von 1585 stam-

15 E. Vischer, a. a. O. S. 28, zufolge predigten zwar die Basler
Pfarrer noch vielfach über die Sonntagsevangelien nach den altkirchlichen
Perikopen. Nach Blösch, Geschichte der schweizerisch-reformierten Kirchen,
Bd. II, 1899, S. 134, war die Lutherbibel in Basel herrschend geblieben und
noch 1760 in neuer Auflage erschienen. Die neue Bibelübersetzung, welche
Simon Grynaeus im Jahre 1776 herausgab, wird als ganz willkürlich
rationalisierend bezeichnet.

16 Vgl. Riggenbach, Der Kirchengesang in Basel seit der Reformation,
1870, S. 116 ff.



16 Karl Goetz

menden Formular. Die öffentliche Kinderlehre wurde anfangs
nur viermal im Jahr im Münster und zu St. Theodor gehalten,
dann seit 1658 Sonntags in allen Hauptkirchen zuerst um
12 Uhr, später um 11, im Winter in der Stuben. Am
Donnerstagmorgen sollte jeweilen ein Prediger von der Landschaft,
einer nach dem anderen, die Predigt im Münster versehen,
damit man von ihrer Lehre, Geschicklichkeit und Vortrag ein
Urteil bekommen könnte. Die hohen Feste, Weihnachten, Ostern,
Auffahrt, Pfingsten wurden ohne Nachtage gefeiert. Der
Karfreitag war noch lange nicht ein eigentlicher hoher Feiertag,
sondern der hohe Donnerstag. Am jährlichen Büß-, Dank- und
Bettag fand in den vier Hauptkirchen dreimal Gottesdienst statt,
von 8—10 Uhr, 11 — 1 Uhr, 2—4 Uhr. Das Reformationsfest
am Sonntag Trinitatis kam erst im 19. Jahrhundert auf. In der
Passionszeit wurde nach einer sogenannten harmonischen
Leidensgeschichte gepredigt, einer Evangelienharmonie, später seit
1828 abwechselnd nach den vier Evangelien. Während die
Hauptpfarrer neben der Predigt vor allem die Seelsorge hatten,
lag den Diakonen besonders der Besuch der Kranken, die
Pflege der Armen und die religiöse Erziehung der Jugend ob.
Der Jugendgottesdienst erfolgte mit Gesang, Gebet, gedächtnismäßigem

Katechismusunterricht, zuerst nach dem noch 1612
in Neudruck erschienenen „Katechismus oder kurzen Unterricht
christlicher Lehre, wie der in den Kirchen und Schulen der
Stadt Basel gebraucht wird, sammt der Konfession und
Kirchenzeremonien", dann nach dem von Wolleb 1622 nach der
Form des Heidelberger Katechismus verfaßten vind von Werenfels

t686 vervollständigten „Nachtmahlbüchlein". Später, 1832,
trat an dessen Stelle ein Lehrbuch des christlichen
Religionsunterrichts, an das man sich aber nicht mehr streng hielt. Offenbar

wollte damals der alte Katechismusunterricht nicht mehr
recht gefallen. Schon Ende des 18. Jahrhunderts war eben Klage
geführt worden über den Widerwillen der Schüler zur rein
gedächtnismäßigen Erlernung der Religion 1T. Konfirmationsunterricht

erfolgte bei den Knaben im 16. Jahr, bei den Mädchen oft
17 S. Wernle, Bd. I, S. 441 f.. Die orthodoxe Zeit kannte den

Religionsunterricht nur in der Form des Katechismusdrills; sie gab im
Katechismus der christlichen Jugend trockene Lehrsätze, aber keine Anschauung.
Die Bibel kam einzig als großes Zeugnisbuch, das zu jedem Satz des
Katechismus eine bestimmte Zahl von Belegstellen, „Zeugnissen", lieferte,
in Betracht. Daneben lernten die kleinen Kinder im N. T. etwa lesen,
aber sein Inhalt blieb ihnen fremd. Diese schreienden Mängel hat zuerst
der Pietismus erkannt und ihnen abzuhelfen gesucht durch die Einführung
der biblischen Geschichte. S. 632 ff. Katechismusreform, Bd. II, S. 330 f.



Kirche und Staat 17

schon etwas früher. Die Handlung der Konfirmation war
zunächst bloß der Abschluß des Unterridhts für Zulassung zum
Abendmahl und geschah in der Stadt ursprünglich einfach im
Pfarrhaus oder im Chor der Kirchen vor keinen oder wenigen
Angehörigen. Auf dem Lande hingegen schloß man den Unterricht

stets öffentlich in einer Sonntagskinderlehre. Das erste
sehr gefühlvolle Formular für eine öffentliche Konfirmationsfeier

in der Agende von 1826 verfaßte Pfarrer Von • Brunn.
Die die gottesdienstliche Liturgie enthaltenden Agenden sind
mehrfach verändert worden und ergänzt, so 1537, wo die
ursprüngliche „Form und Gestalt wie der Kinder Tauf, des Herrn
Nachtmahl und der Kranken Heimsuchung jetzt zu Basel von
etlichen Prädikanten gehalten werden" eine allgemein
verpflichtende neue Fassung erhielten, dann 1564 unter Simon
Sulzer, 1666 unter Antistes Gernler, 1701 unter Antistes Werenfels,

1752 und 1826. Der Bet-, Fast-, Büß-und Danktag wurde
alljährlich von den löblichen drei reformierten Ständen auf den
ersten oder zweiten Sonntag des Herbstmonats festgesetzt. Die
jährlichen Bettagsgebete wurden ursprünglich vom Antistes
verfaßt, dann auch etwa von einem beliebigen Pfarrer. Das Kapitel
bestimmte den Straf- und Bußtext aus den Propheten, den Lob-
und Danktext aus den Psalmen, aus dem Neuen Testament den

Ermahnungstext. In der Predigt wurden die Zeitumstände mit
in Betracht gezogen. Monatliche Bußtage wurden für längere
Zeit abgehalten seit der Pest- und Türkengefahr im Jahre 1541.
1839 wurde der Jahresschlußgottesdienst durch Ratserkenntnis
genehmigt.

Die Ehen wurden nach am Sonntag vorhergegangener
einmaliger Verkündigung eingesegnet in Gegenwart von
wenigstens zwei Zeugen und wie Taufen, Todesfälle,
Krankenbesuche in ein besonderes Buch eingetragen. Die
bei den Hochzeiten üblichen Bräuche schildert im
Einzelnen David Herrliberger18. Ehebrecher wurden staatlicher-
seits gestraft und niemand in offener Hurerei geduldet,
schlimme Unzucht unter Umständen mit Ertränken gebüßt.
Am bürgerlichen Ehegericht nahmen ein Pfarrer und ein Helfer
teil, neben drei Mitgliedern des Kleinen Rates und zwei des
Großen Rates. Die Leichpredigt wurde über einen Text der
Schrift gehalten mit nachfolgendem Lebenslauf, den Personalien,

bei Erwachsenen in der Kirche, bei jüngeren Leuten und

18 David Herrliberger, Heilige Zeremonien, 1738, Kurzer Entwurf
der heiligen Handlungen und Kirchengebräuche, welche zu Stadt und Land
Basel beobachtet werden, S. 6 f.

Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 40. Band. 0



18 K a r 1 G o e t z

auf Begehren auch bei älteren als bloße Standrede am Grabe.
Das gab später Anlaß zur Entstehung von Gottesackerkapellen.
Die Agende von 1701 brachte für die Leichenbegängnisse eine
besondere Form, welche die Leichenpredigt ersetzen sollte. Diese
war wegen häufiger Lobhudelei mißliebig und 1726 abgeschafft
worden, wurde aber schon 1731 wieder eingeführt. Das
Ansagen der Leiche erfolgte durch den Sigrist, das sogenannte
Abnehmen des Leids im oder vor dem Leidhause auf der
Gasse vor dem Kirchgang, die Verdankung des Leids im Hause
nachher19. 1736 wurden die Weibspersonen durch Verordnung
der höchsten Gewalt von den Leichenzügen ausgeschlossen.
Vorher war das nicht so, und auf dem Lande geschah es
nicht. Die Taufen wurden seit 1700, statt wie bis dahin vor
Wenigen im Chor der Kirche, vor der Gemeinde im
Wochengottesdienst gehalten oder im sonntäglichen Abendgottesdienst.
Ziemlich häufig war auch die Haustaufe. Zu Hause oder im
Spital getauft wurden auch die unehelichen Kinder. Taufzeugen
waren drei, bei männlichen Kindern zwei Männer, eine Frau,
bei Mädchen zwei Frauen, ein Mann. Nicht ganz leicht fiel die
Verteidigung der kirchlichen Kindertaufe gegenüber den
Wiedertäufern. Oekolampad behandelte diese milde20, aber der
Staat verfolgte sie hart, weil sie die obrigkeitliche Gewalt
mißachteten, Zehnten und Zinse und den Eidschwur verwarfen21.

Das Abendmahl wurde am Sonntag vor Weihnachten und
am Weihnachtsfest, am Palmsonntag und hohen Donnerstag,
an Ostern und Pfingsten und abwechselnd an jedem Sonntag
sonst in einer von den vier Hauptkirchen gefeiert, ebenso an
den Hauptfesten im Spital, zu St. Jakob und in der französischen

Kirche. Ferner hielt man es in der Stadt am Sonntag vor
dem Bettag und auf dem Lande 14 Tage vorher, am Verenen-
tag. Die Form der Feier des Abendmahls war die sogenannte
wandelnde. Den Gang zum Altar begannen die Frauen. 1580
wurde im Münster ein neuer Abendmahlsaltartisch aufgestellt.
Man fand das aus praktischen Gründen nötig. Von daher mag
der Brauch rühren, einen einfachen Tisch beim Abendmahl vor
den alten, steinernen Altar im Münster zu stellen22. Seit 1572

19 Für das Genauere vgl. Herrliberger a. a. O., S. 6 f.
20 Vgl. E. Staehelin, Das Buch der Basler Reformation, 1929, S. 123.
21 a.s. O.. S. 224 ff., 248.
22 Aber siehe H. Vuilleumier, Histoire de l'église reformée du pays

de Vaud, 1928, p. 420: Les autels ont été abolis dès l'origine, pour rompre
radicalement avec l'idée du sacrifice offert par les prêtres, et remplacés
par une table de communion en bois ou en pierre, couverte d'une nappe,
pour rappeler qu'il s'agit d'une cena, c'est-à-dire d'un repas.



Kirche und Staat 19

wurde man durch französische protestantische Flüchtlinge darauf
aufmerksam gemacht, daß die herkömmlichen runden Hostien
oder Oblaten, die den Kommunikanten vom Priester in den
Mund gesteckt wurden, wobei auch das Brechen des Brotes für
die Kommunikanten wegfiel, dem ursprünglichen Hergang
wenig entsprachen. Doch beschloß erst die Synode von 1642
den Brauch des gemeinen Nähr- und Speisbrotes statt der runden

Hostien und die Zeremonie des Brotbrechens, desgleichen
den Empfang des Brotes mit der Hand durch die Kommuni-
kannten. Von da ab wurde es Übung 2:i, eine große Platte mit
Brotstücken zwischen zwei Kannen mit rotem Wein auf den mit
reinlichem weißen Tischzeug bedeckten Altar und zwei goldene
Schalen auf den vor den Altar gesetzten hölzernen Tisch zu
stellen nebst zwei Kelchen. Hierauf las der Pfarrer, der vorher
gepredigt hatte, die Ordnung des Abendmahls von der Kanzel.
Dann wurde das alte Gloria, „Ehre sei dem Vater und dem
Sohne" usw. gesungen. Alsdann las der Prediger die Einsetzung
des Abendmahls, sprach das Gebet des Herrn und eine kurze
Ermahnung. Darauf wurde Brot und Wein auf den Schalen und
in den Kelchen bereitgestellt und der Älteste der Geistlichen
trat in die Mitte zwischen Altar und Tisch, um das Brot
auszuteilen. Zwei andere Geistliche (auf dem Lande taten dies bis
1673 einfache Bauern) stellten sich auf die Seiten der Tische, um
die Kelche zu reichen. Worauf die Geistlichen unter sich die heiligen

Zeichen austauschten. Dann bekam die Gemeinde den
Zutritt und empfing Brot und Wein mit den Worten: „Euer Glaub'
in das Sterben des Leibs unseres Herrn Jesu Christi stärke und
erhalte euch in das ewige Leben", „Euer Glaub' in das
Vergießen des Blutes Jesu Christi stärke und erhalte euch in das

ewige Leben". Die Worte „stärke und erhalte euch in das

ewige Leben" entstammen wohl den uralten Formeln, mit denen
der römisch-katholische Meßpriester Hostie und Wein genießt:
corpus domini nostri Jesu Christi custodiat animam meam in
vitam aeternam, sanguis domini nostri Jesu Christi custodiat
animam meam in vitam aeternam. In den Anfangsworten wird
hingegen die grobsinnliche Auffassung, als handle es sich um
eine stoffliche Mitteilung von Leib und Blut Christi als Speise
und Trank abgewehrt und festgestellt, daß der Glaube die
Wirkung des Sterbens des Leibes Christi und des Vergießens seines

23 Vgl. Herrliberger, Kurzer Entwurf der heiligen Handlungen und
Kirchengebräuche, welche zu Stadt und Land Basel beobachtet werden,
S. 4 ff. in „Heilige Zeremonien", 1748.



20 Karl Goetz

Blutes vermittle. Diese Worte haben es dem gelehrten
Bonifacius Amerbach2i schwer gemacht, sich am Abendmahl nach
der Reformationsordnung zu beteiligen. Da ihm durch das
Schriftwort und die frühere Kirchenlehre die wirkliche Gegenwart

und Mitteilung von Leib und Blut Christi im Abendmahl
gewährleistet schien. Durch einen Erlaß der Bannherren vom
Jahre 1531 war aber von Seiten des Staates und nicht bloß der
Kirche, wie Oekolampad eigentlich beabsichtigt hatte, der
Abendmahlszwang eingeführt worden. Indem diejenigen, die
sich selbst von der christlichen Gemeinde abtrennten, sei es

durch Laster oder absichtliches Fernbleiben vom Abendmahl,
als von Staat und Kirche ausgeschlossen erklärt wurden. Erst
Ende 1534 wurde es Amerbach möglich, jene ablehnende,
seine Stellung in Basel bedrohende Haltung anläßlich einer
vermittelnden Schrift des Straßburger Reformators Butzer zu
ändern. Vorher schrieb er aber einmal an Erasmus: „Einst unter
dem Papst klagten wir über Knechtschaft. Schöne Freiheit
jetzt, wenn wir so fortfahren." War die ganze Anzahl der
Abendmahlsgenossen zu Tisch gegangen, so verlas der
Prediger am Altar eine kurze Danksagung und erteilte nach
verrichtetem Gesang der Gemeinde den Segen. Kranken und
Schwachen wurde das Abendmahl in ihren Häusern ausgeteilt
nach einem besonderen Formular. Die heute verbreitete Freiheit
und Willkür im Gebrauch der liturgischen Fomulare kannte
die alte Baslerkirche nicht.

Alle erwähnten kirchlichen Verrichtungen hatten zugleich
bürgerliche bzw. staatliche Bedeutung. Wer nicht getauft war
und ins Taufbuch eingetragen vom Gemeindepfarrer, war kein
Staatsbürger. Mit der Zulassung zum Abendmahl ging die
Eintragung ins Rekrutenverzeichnis zusammen. Der kirchliche
Eheschluß war zugleich eine staatliche Rechtshandlung. Wer sich
dafür beim Pfarrer meldete, hatte sich auszuweisen, daß er
mit der Kriegsmontur versehen war. Ein ehrliches Begräbnis
war nur für ein Mitglied der Kirche zu bekommen. Für
Gefangene und Falliten gab es bis um 1785—90 keine kirchliche
Kommunion. Das kirchliche Almosen ging an das staatliche
Almosenamt. Die ehemals kirchlichen Spitäler wurden seit der
Reformation staatlich.

24 Vgl. Th. Burckhardt-Biedermann, Bonifacius Amerbach und die
Reformation, 1894, S. 78 ff. E. Staehelin, a.a.O. S. 236 f. Abendmahlszwang.



Kirche und Staat 21

Die Tracht der Pfarrer war „Krös" und „Habit" 25. Einem
fehlbaren Pfarrer wird einmal das Erscheinen vor Gericht in
bloßem Mantel und Kräglein geboten. Vom Lande in die Stadt
hingegen sollten die Pfarrer nicht in Mänteln, wie Handwerksburschen

sie damals trugen, sondern in ihrem Priesterrock
kommen.

Die Besoldung der Pfarrer betrug um 1850 Fr. 1750.—,
die der Diakonen Fr. 1460.—, die des Antistes Fr. 2340.—.
Dazu kamen freie Wohnung, 6 Saum Wein und 10 Säcke Kernen.

Im 17. Jahrhundert hatte der Antistes das Recht auf
20 Saum Wein. Die Geistlichen am Spital und Waisenhaus
waren etwas geringer besoldet. Um 1799 klagte Pfarrer David
am Waisenhaus, sein Einkommen reiche nicht zum Unterhalt
einer Familie. In der Reformationsordnung wurde betont, daß
die Pfarrer keine besondere Belohnung von ihren Gemeindegenossen

begehren sollten, vielmehr wolle die Obrigkeit für sie

mit ziemlicher Kompetenz Vorsehung tun, damit sie ihres
Amtes warten könnten. Die Besoldungen flössen demgemäß aus
dem unter staatlicher Verwaltung stehenden Kirchen- und
Schulgut, über das 1533 ein erstes grundlegendes Gutachten
an den Rat ergangen war, wegen dessen es aber noch hin und
wieder Auseinandersetzungen mit den Bischöfen von Basel und
ihren Domherren gab26. Allen Pfarrern war ein Ruhegehalt
in Aussicht gestellt. Daneben bestanden noch besondere Fonds
für arme Pfarrwitwen. Eine eigentliche Predigerwitwen- und
Waisenkasse ward 1777 auf Grund einer Stiftung gegründet.
Das Armenwesen war überhaupt eine wichtige Angelegenheit
der Kirche. Das zeigt schon die immer wieder erneute Empfehlung

des Almosens im Gottesdienst, ebenso die Verpflichtung
besonders der Diakone, sich der Armen anzunehmen. Seit
Anfang des 17. Jahrhunderts gab es für die vier Stadtgemeinden
besondere fisci für Hausarme durch freiwillige Spenden. Für
Wanderame bestand eine unter staatlicher Aufsicht stehende
Elendenherberge. In Zeiten der Teuerung wurden Brotscheine
für Hausarme verabfolgt. Sehr häufig wurden auch besondere
Kirchensteuern erhoben für verfolgte Glaubensgenossen, namentlich

in Frankreich, aber auch in Großpolen, Mähren usw. Flüch-

25 Zum erstenmal predigte 1797 Jakob Fäsch ohne Habit und Krös
zu St. Theodor nach dem Ausbruch der Revolution. P. Wernle, Der
schweizerische Protestantismus in der Zeit der Helvetik, 1938, S. 8 und 435 f.

26 Vgl. Lichtenhahn K., Die Säkularisation der Klöster und Stifte in
Basel, Basler Beiträge, I, S. 94. Ed. Schweizer, Das Basler Kirchen- und
Schulgut, 1910.



22 Karl Goetz-, Kirche und Staat

tige wurden häufig beherbergt und unterhalten, ja zum Teil
ins Bürgerrecht aufgenommen zum Segen in geistiger Hinsicht
für die eingesessene Bevölkerung und Handwerk und Industrie

zu Nutzen.
Im Ganzen genommen war jedenfalls die enge Verbindung

von Kirche und Staat für die Stadt und ihr Land und Volk
ein großer Gewinn. Gewiß barg sie auch Gefahren in sich, die
vielfach zu unguter gesetzlicher Härte in Glaubenssachen und
in der Sittenzucht führten; aber andererseits trug die
Zusammenarbeit der christlichen Kirche mit dem Staat zur Förderung
einer Lebensauffassung wie die christliche, nach welcher der
tiefste Grund und letzte Zweck des Daseins selbstlose Hingabe,
ja Liebe, statt Selbstsucht ist, sicher viel bei zur Wohlfahrt
und zum Gedeihen des Gemeinwesens.


	Die Verbindung von Kirche und Staat in der alten reformierten Kirche Basels

