Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 40 (1941)

Artikel: Die Verbindung von Kirche und Staat in der alten reformierten Kirche
Basels

Autor: Goetz, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115266

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Verbindung von Kirche und Staat
in der alten reformierten Kirche Basels

Von

Karl Goetz

1. Die Kirchenbehorden. Die reformierte Kirche Basels war
eine mit dem Staat eng verbundene, ja von ihm abhingige,
seit die Biirgerschaft von sich aus, im Gegensatz zur Papst-
kirche, ihre Reformation durchgefiihrt hatte. Weil die Schrift
Zeugnis gebe, daf} die Gewalt eine Dienerin Gottes sei, von ihm
eingesetzt zur Rache der Ubeltiter und zum Lobe der Wohl-
titer, darum wollte man laut der Reformationsordnung aus
dem Jahre 1529 von der Obrigkeit an Leib und Gut strafen
lassen, welche etwas glaubten, lehrten oder predigten, was den
zwoOlt Artikeln unseres heiligen, ungezweifelten Glaubens zu-
wider sei, und sich vom Irrtum nicht abweisen lieflen. Es
blieb daher, einigermaflen wie in der Papstkirche, bei der Ver-
.mischung von staatlichem und christlichem kirchlichem Wesen,
von Glaube, Liebe, Recht, Macht und Gewalt. Das #uflerte
sich von der Reformationszeit bis tief ins 18. Jahrhundert hin-
ein! durch die Ausiibung von Glaubenszwang und Sitten-
zucht 2 auch mit korperlichen Strafen wie Gefidngnis, Tortur,
Hinrichtung durchs Schwert, Ertrinken und wieder kirchliche
Exkommunikation von Falliten, Verbrechern aller Art, staatliche
Verbannung von Ungliubigen, Irrlehrern, Separatisten, Wieder-
tiufern und durch Zwangsmittel zum Besuch des Gottesdien-
stes 3 und kirchlichen Unterrichts, durch Gesetze gegen Auf-

hundert, 1923, Bd. 1, S. 73ff., Bd. 2, S. 296: das Prinzip der staatlichen
Bevormundung blieb erhalten bis zur Revolution. Die Gewissensfreiheit
brachte die Revolution in Basel 1798, bzw. die Verfassung des Peter Ochs,
vgl. Wernle, Der schweizerische Protestantismus in der Zeit der Helvetik,
1938, S. 3 ff., 10 ff., 13, 306 ff.

2 Vgl. Wernle, Bd. 2, 484!, das Gutachten der XIII von 1777 iiber
die Tiuferfrage: Eine Stimme fiir vorlidufige Toleranz.

3 Noch 1725, vgl. Ochs, Geschichte von Basel, VII, 505.



6 Karl Goetz

wand in Kleidern, Essen, gegen Trunksucht usw.4. Nicht fiir
Papisten allein gab es kein Biirgerrecht, sondern bis 1789 12 fiir
alle nicht Rechtgliubigen. Selbst Lutheraner wollte man nicht.
Der Markgraf von Baden durfte 1643 in seinem Palast nur bei
geschlossenen Tiiren lutherisch predigen lassen. Vollends die
Juden wurden 1543 aus der Stadt verbannt. 1552 wurde ihnen
zwar erlaubt, einmal im Monat die Stadt zu betreten, aber nur
mit ithren Abzeichen. 1617 erhielten allerdings einige eine lin-
gere Aufenthaltsbewilligung als correctores von wegen des
hebriisch-chaldiischen Bibelwerks Herrn Joh. Buxtorfs, s. Theo-
logiae Dr.’s und der hebriischen Sprache Professors. Und als
die Frau eines dieser Korrektoren einen Knaben gebar, durfte
dieser sogar beschnitten werden, was sonst den Juden in der
Stadt erst 1789 zugestanden wurde. Die neugierigen Zuschauer
aber bei dieser Handlung aus biirgerlichen Kreisen wurden mit
Geld oder Gefingnis gestraft. Diese enge Verbindung von Volk,
Staat und Kirche hat der Kirche fraglos die Moglichkeit
stirkerer Einwirkung auf das religiossittliche Leben der Allge-
meinheit gegeben und andererseits dem Staat den festen Grund
und Halt einer sittlichen Welt- und Lebensauffassung ver-
schafft. Doch wurde dabei auch oft libersehen, dafi sich die
schonsten Bliten des Geistes nur in Freiheit entfalten.

Die Abhingigkeit der Kirche vom Staate und die enge
Verbindung mit ihm bekundete sich nun in der kirchlichen Ver-
fassung schon darin, dafl der Charakter der obersten Kirchen-
behérde kein rein geistlicher, bzw. kirchlicher, sondern ein ge-
mischter war. Nach der Reformationsordnung von 1529 wur-
den von der Biirgerschaft drei oder vier Herren bestimmt, die
auf die Priddikanten acht haben sollten, dafl sie das gottliche
Wort verkiindeten, die Ubeltiter straften oder dem Kleinen und
Groflen Rate der Stadt zur Strafe anzeigten, dazu den Uber-

i Wernle, Bd. 2, S. 568: in der Gesetzgebung macht sich in der
zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts ein allmihlicher Wandel zum Gehen-
lassen bemerkbar, S. 569: Basel gestattete 1768 das Tanzen zu Stadt und
Land an Sonn- und Festtagen. Dem altreformierten Christentum waren alle
diese Dinge: Tanz, Spiel, Wirtshaussitzen, Bille und Maskeraden verhafit
gewesen, und wo es anging, da dringte die Sittengesetzgebung auf ginzliche
Beschrinkung oder duflerste Einschrinkung dieser Vergniigen.

4a Vgl. E. Blésch, Geschichte der schweizerisch-reformierten Kirchen,
1899, Bd. II, S. 134. Aufgehoben wurde die Staatskirche 1798 durch die
Annahme der neuen helvetischen Verfassung, a. s. O. S, 163, Die Media-
tionsverfassung von 1803 fithrte zur Wiedereinfilhrung der alten Einrich-
tung, S. 195. Die neue Staatsverfassung von 1846 bezeichnete die reformierte
Kirche noch als Landeskirche. 1848 wurde der Antrag des Freikirchlers
Schonbein auf Trennung von Staat und Kirche abgelehnt.



Kirche und Staat 7

tretern gar nichts iibersihen, noch ihrer schonten. Es waren
das zwei oder drei der Heiligen Schrift Gelehrte und einer
oder zwet Ratsfreunde, das ist Mitglieder der Rite, die soge-
nannten deputati ad ecclesiam. Diese waren als examinatores
beauftragt, jihrlich zwei Synoden einzuberufen, nimlich eine
am achten Tage nach Ostern und die zweite am anderen Tage
nach St. Martin. Zu diesen Synoden hatten sich alle Pfarrer
zu Stadt und Land einzufinden. Unter dem Vorsitz des Oberst
pfarrers, des sogenannten Antistes, am Minster, gelegentlich
aber auch unter Leitung eines Theologieprofessors oder des
Biirgermeisters, so 1597, und mit Dabeisein von Mitgliedern
des Kleinen Rates und der Universitit wurden darin 1. Be-
sprechungen iiber die Lebhre gehalten® Es konnten Bedenken
geltend gemacht und Fragen gestellt werden. Anfangs geschah
das besonders um die Reformation zu befestigen. Es wurde z. B.
vor Uberschitzung der Heiligen gewarnt, vor Rezitation des
Ave Maria, vor Bildern und dergleichen mehr. Spiter handelte
es sich eher darum, dogmatische Streitigkeiten zu schlichten.
Hieran schlossen sich 2. Ermabnungen zu rechter Lehre und
rechtem Leben. Es wurde der Reihe mach an den einzelnen
Geistlichen Zensur geiibt betreffs ihres Verhaltens, wobei
unter Umstinden die Betreffenden, gegebenenfalls auch der An-
tistes, austreten mufiten. So wurde Antistes Simon Sulzer 1581
auf der Synode von J. J. Grynaeus als heimlicher Anhinger
der leiblichen Gegenwart Christi im Abendmahl bekimpft.
Ebenso wurde der Archidiakon oder Obersthelfer Jakob Gug-
ger, gest. 1619, ofters wegen Neigung zu lutherischer Lehre
geriigt. Spitere wurden etwa getadelt wegen Herrnhutismus
und seiner auf die Kanzel nicht passenden Sprache. Auch
wurde gelegentlich zu hastiges Beten oder zu langes Predigen
beanstandet. Ab und zu kamen auch Fille von Unsittlichkeit
zur Sprache, so 1685 der verfriihte Umgang von Kaspar
Battier mit seiner Frau, oder sonst ungebiihrliches Verhal-
ten wie Trunksucht und Zank. 1763 wurde Cand. Horner,
praeceptor gymnasii, ein Verehrer Rousseaus, wegen Schlag-
hindeln mit seiner Frau fiir sechs Monate das Betreten der
Kanzel verboten. 3. wurden Beschwerden vorgebracht, proto-
kolliert und einem engern Konvent und den Riten der Stadt
iibermittelt. So wurde z.B. 1768 iiber die unpassenden Kleider
mancher Frauen bei der Teilnahme am Abendmahl geklagt,
ein andermal Beschwerde erhoben iiber Schelten der Obrig-

5 Vgl. Acta ecclesiastica, Basler Staatsarchiv.



8 Karl Goetz

keit. Strafbare Sachen derselben sollten nicht gleich von der
Kanzel ausgeschrien, sondern den Herren Hiuptern angezeigt
werden.

Das Recht der Abberufung oder Suspendierung der Pfarrer
stand dem Kleinen Rat zu auf begriindeten Antrag des soge-
nannten Konvents und nach Anhérung der Aufsichtsbehorden
iiber die betreffenden Pfarrer. Dieser stindige conventus eccle-
siasticus bestand lediglich aus dem Antistes, den Deputaten
und den drei Hauptpfarrern. Doch wurden zu ihm je nach
den zu behandelnden Gegenstinden auch die Professoren
der Theologie beigezogen als dem conventus pastorum et
theologorum cum gravissimis deputatis aut scholarchis. Ein
lehrreiches Beispiel fiir derartige Verhandlungen dieses engern
Konvents bietet der Handel mit Johann Jakob Wettstein, seit
1720 Helfer zu St.Leonhard 6. Man fiihlte sich in Basel kirch-
licherseits beunruhigt durch eine von Wettstein unternommene
textlich kritische Ausgabe des griechischen Neuen Testaments.
Man beschuldigte ihn nimlich auf Grund seiner Predigten
und seiner Lehrtitigkeit unter den Studenten an Hand von
Nachschriften dieser und auf Grund der ersten Druckbogen
seines Neudrucks des griechischen Testaments ketzerischer,
bzw. sozinianischer und arianischer Irrtimer. Deshalb exa-
minierte thn der Konvent iiber Fragen wie, ob Gott der Vater,
seiner Lehre nach, nicht hoher sei als der Sohn Gottes. Wor-
auf Wettsteins Antwort war, Christus sage selber etwas der-
gleichen an Stellen wie Joh. 14, 28. Ferner fragte man, ob
der Herr Diaconus nicht in einer seiner Predigten Christi
Himmelfahrt profanerweise mit der heidnischen Apotheose
und Vergotterung romischer Kaiser verglichen habe. Worauf
Wettstein antwortete, was fir Titul den hochsten Hiuptern
unter den Menschen filschlich beigelegt worden, komme dem
Herrn Christus in einem viel hoheren Grade zu. Und auf die
weitere Frage, ob der heilige Geist eine gottliche Person sei,
die man directe solle anbeten, erwiderte Wettstein vorsichtig,
er halte sich an die biblischen Expressionen, so man ihm
loca biblica dafiir bringe, wolle er sich berichten lassen.

6 Vgl. Acta oder Handlungen betreffend Irrtimer und anstoBige
Lehren Herrn J. J. W., gewesener Diac. Leonh., enthaltend die Bedenken
eines chrwiirdigen Conventus theologici und seine Herrn Wettsteins selbst-
eigene Schutzschriften samt anderen dazu dienlichen Dokumenten, Basel
1730. Dazu vgl. J. J. Wettstein, N. T. gr. I, p. 193 ff. 1751/52. Hagenbach
in Illgens Zeitschrift fiir historische Theologie, 1839, 1. Schweizer. Zentral-
dogmen, II, 744—747. P. Wernle, Der schweizerische Protestantismus im
18. Jahrhundert, Bd. 1, 1923, S. 526 f. Bertheau, Art. Wettstein, P.R.3,



Kirche und Staat 9

Aus der ganzen Prifung ging entschieden hervor, daf}
Wettstein nicht mehr rechtgliubig im hergebrachten kirchlich
reformierten Sinne war, das ist im Sinne der baslerischen und
spateren helvetischen Konfession. Insofern lafit sich allerdings
begreifen, dafl der theologische Konvent sich veranlafit fand,
auf seine Absetzung bei der Obrigkeit zu dringen und diese
dann schliefilich auch erreichte. Allein, wenn die Examina-
toren auch glaubten beweisen zu konnen, daf} die von Wett-
stein begonnene textkritische Ausgabe des griechischen Neuen
Testaments ein hochst iberfliissiges Unternehmen sei, nach
der beriihmten, in ihren Wirkungen allerdings groflartigen
Ausgabe des Erasmus, so waren sie im Unrecht. Denn heute
ist allen Sachverstindigen klar, dafi, textkritisch betrachtet, die
Neuausgabe des Erasmus eine recht mangelhafte war, und
dafl andererseits Wettstein mit seiner Ausgabe eine iberra-
schende Kenntnis von etwa hundert alten Handschriften des
Neuen Testaments und in seinen Bemerkungen zum Text eine
solche Belesenheit in den altkirchlichen Vitern und alten
profanen Schriftstellern zeigt, daf} seine Ausgabe auch heute
noch sehr lesenswert, ja so lesenswert erscheint, daf vor kur-
zem, jetzt nach ungefihr zweihundert Jahren, eine Neuauflage
derselben geplant werden konnte. Und wenn man auf das
Einzelne achtet, mnfi gesagt werden, dafl Wettsteins theo-
logische Richter ebenso im Unrecht waren, wenn sie z.B.
eine Textverbesserung der Stelle 1. Tim. 3, 16 aus dem von
ithm bevorzugten Codex Alexandrinus: ,,der geoffenbart ist im
Fleisch* statt ,,Gott ist geoffenbart im Fleisch® auf blofle
versteckte sozinianische Ketzerei zuriickfiihren wollten, da
diese Lesart von den neuesten Herausgebern des Textes all-
gemein bevorzugt ist. Gewifl war Wettstein nicht mehr recht-
gliubig, sondern ein richtiger Aufkldrer, oft rationalistisch
in seiner Texterklirung, in konfessioneller Hinsicht iibertole-
rant und in den Auseinandersetzungen mit seinen Ankligern
nicht immer ganz offen. Aber zugleich besafl er eben doch
eine sehr gute Sachkenntnis. Und seine Ansichten iiber die
Unterordnung Christi als des Sohnes unter den Vater, und
seine Zuriickhaltung gegeniiber der Bezeichnung Christi einfach
als Gott entsprechen entschieden den Angaben des Neuen
Testaments mehr als die entgegenstehenden Sitze der her-
kémmlichen kirchlichen Dogmatik. Dariiber scheint heutzu-
tage eigentlich kein Zweifel mehr méglich zu sein angesichts
der von ihm festgestellten Tatsache, dafl im Neuen Testament
Jesus Christus nur drei- oder viermal unmittelbar als Gott



10 Karl Goetz

bezeichnet wird, trotz der Haiufigkeit solcher Bezeichnung
von Firsten und Kaisern in damaliger Zeit und dem Zuge-
stindnis sogar von Rabbinern, im Blick auf Exod. 7, 1 und
Ps. 82, 6, auch Menschen koénnten etwa so genannt werden.
Vor allem aber weil Jesus selber ja sich nicht einmal ,guter
Meister* nennen lassen wollte, sondern fand: ,niemand ist gut,
als Gott allein®, und sein Verhiltnis zu Gott dem Vater immer
nur als das des Sohnes fafite, ,,gleichnisweise™ sich als Gottes
Kind betrachtete, wie ein heutiger deutscher Theologe wohl
nicht unrichtig sagt.

Da die Verhandlungen des erweiterten Konvents, bzw. der
Synoden iiber die Lehre, die in der ersten Zeit hiufig zu
Meinungsaustausch auch mit der Geistlichkeit von Bern, Ziirich
und Schafthausen oder Orten wie Genf und Straflburg und
sogar etwa zu Schreiben nach Holland, England, Schottland
fihrten, auf die Linge immer mehr wegfielen, kamen die
Synoden spiter allmihlich ab7. Eine letzte fand 1814 statt.
1844 verwarf der Grofie Rat den Vorschlag regelmiBliger
Synoden mit grofler Mehrheit. Aus dem engeren Konvent hin-
wieder entwickelte sich mit der Zeit der Kirchenrat. 1834
wurde die Benennung Kirchenrat offiziell und blieb der Name
Konvent nur den geistlichen Mitgliedern der Priiffungsbehorde
fir die Studierenden der Theologie.

2. Die geistlichen Amter. Der Minsterpfarrer, urspriing-
lich ,,Leutpriester, eigentlich locum tenens, genannt, galt als
Oberstpfarrer, Antistes. Er hatte das Pastorat oder Pfarramt
an seiner Kirche und war zugleich Vorstand der Stadtgeist-
lichkeit und Archidekan auf dem Lande. Ferner war er
Visitator der Klassen des Gymnasiums auf Burg und Ober-
inspektor der mit den anderen Pfarreien verbundenen Schulen.
Bis 1731 bekleidete der Antistes ® meistens auch das Amt eines
Professors der Theologie, konnte Rektor der Universitit
und alle drei Jahre Dekan der theologischen Fakultit werden.
Von 1737 ab, wohl ein Zeichen der zunehmenden Aufklirung,
sollte kein Pfarrer mehr zugleich Universititsprofessor sein.
Dagegen blieb dem Antistes der Vorsitz in den kirchlichen

“ Nach P. Wernle, Der schweizerische Protestantismus, Bd. 1, 1923,
S. 14, erfolgten derartige Generalkapitel lediglich jeweilen nach dem Tode
eines der drei Dekane der Landschaft und auflerdem im 17. und 18. Jahr-
hundert noch 1649 zur Besprechung der Frage des Abendmahlbrotes und
1769 zur Einfilhrung eines neuen Katechismus.

8 Fir das genauere Verhiltnis vgl. Eb. Vischer, Die Lehrstithle und
der Unterricht an der theologischen Fakultit Basel, S. 57 ff., Festschrift
zur Feier des 450jihrigen Bestehens der Universitit Basel, 1910.



Kirche und Staat 11

Konventen und sogenannten Kapiteln und zugleich das Inspek-
torat in Spital und Waisenhaus. Ihm zur Seite stand der
Obersthelfer, Archidiaconus, teils als sein Stellvertreter, teils
als mit besonders bezeichneten pfarramtlichen Geschiften Be-
trauter. Dadurch wurde dem Antistes das mehr Nebensich-
liche abgenommen und die Fihrung in den kirchlichen Haupt-
angelegenheiten moglich.

Die Geistlichen an den Filialkirchen St. Martin, St. Alban,
St. Elisabeth dienten zugleich als Helfer, Diakone am Miinster.
Die drei anderen Pfarreien St. Peter, St. Leonhard, St. Theodor
hatten ebenso ihre Hauptpfarrer und je zwei Diakone, aber
diese ohne eigene Kirchengebiude. Den Hauptpfarrern und den
Diakonen unterstellt waren die Subdiakone, bzw. Sakristane,
Sakristen, Sigriste. So bestanden klare Verhiltnisse der Uber-
und Unterordnung und Arbeitsteilung in den vier Hauptgemein-
den. Die kirchlichen Amter in der Stadt wurden von dem Klei-
nen Rat in Verbindung mit dem Konvent, bzw. Kirchenrat und
Vertretern der betreffenden Gemeinden als sogenannten ,,Elek-
toren” besetzt. Als solche betitigten sich, wer in der Ge-
meinde ein biirgerliches Ehrenamt bekleidete und die soge-
nannten Bannherren (zwet vom Rat und einer von der Ge-
meinde) ?. Die besondere Aufgabe des Bannes war, auf die
Frommigkeit und die Sitten der Kirchspielgenossen ein wach-
sames Auge zu haben, die entdeckten Mingel und Fehler dem
Ptarrer und vor versammeltem Bann anzuzeigen und selbst
einen der Altestenwiirde angemessenen Wandel zu fiihren. Bei
schlimmeren Verfehlungen, Unglaube, Gotteslisterung, Gewalt-
taten, Diebstahl, Ehebruch usw. mufiten den Fehlbaren ihre
Sinden vorgehalten werden, und galt es, sie zu demiitiger Er-
kenntnis derselben zu bringen. Gab einer ganz grofles Argernis,
so konnte er exkommuniziert, durch den Bann vom Abendmahl
ausgeschlossen werden. Solche hohere Bannzucht konnte mit der
Vorstellung eines solchen drgerlichen Siinders nach der Mor-
genpredigt vor der ganzen Gemeinde ausgeiibt werden; wobei
dieser durch mit den Standesfarben bekleidete Stadtknechte vor
den Altar gebracht wurde und ihm verkiindet ward, daf} er kei-
nen Teil habe am Reiche Christi, bis er sich aufrichtig be-

9 Vgl.'E. Stihelin, Das Buch der Basler Reformation, 1929, S. 236 ff,,
Einfihrung der Kirchenzucht. Fiir das Einzelne vgl. David Herrliberger,
Heilige Zeremonien, 1738, Kurzer Entwurf der Heiligen Handlungen und
Kirchengebriuche, welche zu Stadt und Land Basel beobachtet werden, S. 8.
Von der christlichen Bufizucht usw. Im iibrigen vgl. J. R. Linder, Der

Kirchenbann, Illgens Zeitschrift fiir historische Theologie, 1864, S. 135 ff.
"Wernle, Bd. 1, S. 77 ff.



12 Karl Goetz

kehre. 1826 wurde die Bannordnung neu bestimmt im Sinne
blofler Kirchenverwaltung. Die alte Bannzucht wurde z. B.
gegen den wegen der Verfolgung der Protestanten 1586 aus
Welschlothringen nach Basel ausgewanderten Antoine de Les-
caille geiibt 10. Derselbe war hier wohlhabend geworden, indem
er in einer ersten Fabrik als Posamenter Firberei und Sammet-
fabrikation betrieb. Als Altester der hiesigen franzosischen Ge-
meinde beschiftigte er sich auch lebhaft mit theologischen Fra-
gen. So stiefl er sich daran, daf} die eigenen guten Werke bei
der Rechtfertigung aus Glauben, wie sie damals gegeniiber
duflerlicher katholischer Werkgerechtigkeit auch in den Basler
Kirchen eifrig gepredigt wurde, gar nicht in Betracht kommen
sollten. Er meinte, freilich sei Christi Gehorsam dasjenige, was
im Glauben ergriffen uns rechtfertige, aber nicht blofl der
durch Christus aufier uns geleistete, sondern auch der durch
Christus mittels des heiligen Geistes in uns gewirkte Gehorsam.
Er stiitzte sich dabei auf Stellen wie Rém. 2, 6 von Vergeltung
nach den Werken, den Jakobusbrief und Ausspriiche Jesu iiber
Lohn im Himmel und das Endgericht in Matth. 25, 31 {f. Zu-
erst suchten ihn die Prediger seiner Gemeinde auf giitlichem
Wegc zu belehren; aber als alle thre Liebesmiithe umsonst war,
ging das Konsistorium der Gemeinde zur Androhung des Ban-
nes bzw. der Exkommunikation iiber. Lescaille suchte diesem
auszuweichen durch hiufige Abwesenheit auf Geschiftsreisen
und die Berufung auf sein Basler Biirgerrecht. Da aber auch die
anderen kirchlichen Behorden, wie das Konsistorium der fran-
z6sischen Gemeinde, daran festhielten, Christus richte uns am
Jungsten Tage nur nach unseren Werken als Zeichen unseres
Gldubigseins, Zeugnissen und Friichten unseres Glaubens, und
unsere Werke trigen keineswegs bei zu unserer Rechtfertigung,
Lescaille aber auf seiner Ansicht beharrte, so kam es schliefllich
zu seiner Vertreibung aus dzr Stadt. Ob dieser Posamenter Paulus’
Rechtfertigungslehre wirklich ganz mifiverstanden hat, mag man
treilich fragen; da nach Stellen wie Rém. 2, 6, 2. Kor. 5, 10,
Eph. 6, 8 jeder im Endgericht empfangen wird nach dem,
was er gehandelt, es se1 gut oder bose.

10 Antistes Burckhardt, der Vater Jakob Burckhardts, hat den Fall
Lescaille in drei Vortrigen vor der Basler Predigergesellschaft behandelt,
die in unserem Staatsarchiv unter den Kirchenakten sich finden. Im iibrigen
vgl. man H. Vuilleumier, Histoire de l'église reformée du pays de Vaud,
1939, p. 134ss. Vuilleumier hat die Vortrige von Antistes ]. Burckhardt
ibersehen. Deshalb urteilt er nicht richtig, p. 156: Les auteurs bilois,
quand ils traitent de Lescaille, sont fort peu au clair sur les relations
qui existent entre lui et Aubery, et sur leurs doctrines respectives. :



Kirche und Staat 13

Bei der Wahl der Geistlichen schlug die Wahlbehérde der
Elektoren, wohl zum Schutz gegen die seit dem Ende des
17. Jahrhunderts zunehmende Vorherrschaft einzelner Familien,
zwel Geistliche vor, zwischen welchen seit Beginn des 18. Jahr-
hunderts das Los entschied, was erst 1832 wegfiel. Fir die
Landgemeinden machte der Kirchenrat einen vierfachen Vor-
schlag, aus welchem bis 1798 der Kleine Rat zwei ins Los er-
wihlte. Von 1798 ab zog der Kleine Rat, offenbar unter dem
Druck des im Landvolk erwachten revolutioniren Geistes,
auch Beamte aus der jeweiligen Gemeinde bei. Und im Jahr
1834 ging das Wahlrecht endgiiltig an die Gemeinden selber
tiber, bzw. die stimmfihigen Gemeindebiirger reformierter
Religion. Die Stellen von Geistlichen im Biirgerspital und im
Waisenhaus wurden immerfort von den betreffenden Verwal-
tungsbehérden unter Zuzug von Kirchenrat und Antistes be-
setzt. Zum Pfarramt wihlbar waren im allgemeinen nur die-
jenigen, welche einen vier- bis fiinfjahrigen Lehrkurs der Theo-
logie durchgemacht hatten, von den Professoren und anderen
Konventsmitgliedern durch sogenannte tentamina privata und
nachherige subitania in den einzelnen Fichern examiniert und
vom Konvent hinsichtlich Wandel und Sitten gepriift worden
waren 1. Sie wurden vom Antistes unter Verpflichtung auf
die Heilige Schrift und die daraus gezogene Basler Konfession,
bzw. auf die nachherige und die spitere helvetische Konfession
mit Handauflegung ordiniert. Die Verpflichtung auf die helveti-
sche Konfession fiel zu Anfang des 19. Jahrhunderts als die
Lehrfreiheit allzu beschrinkend weg 2. Nur die auf die Basler
Konfession wurde beibehalten. Ausnahmsweise wurden auch
etwa solche angestellt, die nach auswirts bestandenem Examen
und erlangter Ordination vor der Examinationsbehdrde ihre
Fihigkeit und Wiirdigkeit in einer Priiffung dargetan hatten. Ins
Amt eingefiihrt wurden die Hauptpfarrer durch den Antistes,
ebenso die Diakone am Miinster, die anderen durch ihre Haupt-
pfarrer nach der Antrittspredigt der betreffenden durch Hand-
auflegung in Anwesenheit des Kirchenrates, auf dem Lande
der weltlichen Mitglieder desselben. Jede Predigerstelle hatte
thre besondere Ordnung, die vom Kirchenrat entworfen und

11 Vgl. Eb. Vischer, Die Lehrstiihle und der Unterricht an der theol.
Fakultit Basels, S. 19, 65 ft., 80, 82, 111 f.

12 Nach Blésch a.a.O. Bd. II, wurde 1789 bei Gelegenheit der Auf-
nahme einer Wiedertiuferfamilie ins Stadtbiirgerrecht die Verpflichtung
auf die Confessio Helvetica als staatliches Gesetz aufgehoben. Damit war
die Auflésung des konfessionellen Staatskirchentums grundsitzlich vollzogen.



14 Karl Goetz

vom Kleinen Rat sanktioniert wurde. Auf sie wurde der ins
Amt Tretende vereidigt. Simtliche im Kirchendienst stehenden
Geistlichen waren Mitglieder des sogenannten Kapitels, ebenso
die ordentlichen Professoren der Theologie. Die Mitglieder des
Kapitels mufiten das Geliibde fleifligen Besuches, der Ver-
schwiegenheit und des Gehorsams gegen die gefafiten Be-
schliisse ablegen. Die Aufgabe des Kapitels war in erster Linie
die Beratung des Kultus, ferner Anziige an den Kirchenrat und
andere Behérden zu stellen. ;

3- Die kirchlichen Verrichtungen der Geistlichen. Sie be-
standen vor allem in Predigt, gesetzlich strenger Seelsorge mit
Hausbesuch, wobei iiber das Verhalten der Kinder und Dienste
ausgefragt wurde, tber Bibellesen, Kirchenbesuch usw., sodann
in Taufen und Abendmahlsfeier, Religionsunterricht, Einseg-
nung der Ehen, Leichpredigt. Zu jeder Pfarrei gehorte ur-
spriinglich eine lateinische, spiter eine deutsche Knabenschule
zundchst fiir kirchlichen Unterricht 13. Aus einer derartigen
lateinischen, 1533 mehr als Vorschule fir die Universitit ge-
grindeten Schule ging auch die ,,Sapientz™ oder ,,Erasmianum"
geheiflene von Thomas Platter hervor. 1589 wurde dann das
Gymnasium und Piddagogium auf Burg beim Minster als die
eine lateinische Stadtschule geschaffen. Auch eine Midchen-
schule gab es seit dem 17. Jahrhundert. Im spiteren 18. Jahr-
hundert wurden ferner auf Forderung der Pfarrer hin drei
obrigkeitliche Armenschulen eingerichtet fir die Kinder, die
schon sich selber den Lebensunterhalt in Fabriken verdienen
mufiten 14, Weiterhin fanden an jedem Sonntag, anfinglich noch
Sommers um 5 und Winters um 6 Uhr, Frihgottesdienste
statt. Die Hauptgottesdienste waren um 8 Uhr. Spiter wurden
in den drei Filialkirchen des Miinsters und im Waisenhaus von
8—¢9 Uhr Frihpredigten gehalten, die Hauptgottesdienste in den
Pfarrkirchen um ¢ Uhr, zu gleicher Zeit auch im Spital, in
St. Jakob und in der franzoésischen Kirche. Die Neunuhrzeit
wurde 1786 vom Rate verordnet. Der gewohnliche Haupt-
gottesdienst begann mit einem Psalm oder Lied. Dann las der
Pfarrer eine Ermahnung und die sog. ,,offene Schuld“, das ist
ein Siindenbekenntnis, seit dem 17. Jahrhundert oft das soge-

13 Vgl. Burckhardt-Biedermann, Geschichte des Gymnasiums in Basel,
1889. Die Befreiung der Schule von der Kirche begann mit der Revolution
1798, vgl. Wernle, Der schweizerische Protestantismus in der Zeit der
Helvetik, 1938, S. 16 und Bd. 1, Der schweizerische Protestantismus im
18. Jahrhundert, S. 57 ff., 60 ff.

14 Vel. Wernle, Bd. 2, 1924, S. 352 ff,



Kirche und Staat 15

nannte Butzer-calvinische. Hierauf folgten Firbitten fir die
Obrigkeit, Predigtamt, Ehestand, Kranke, Arme, Fruchtbarkeit
usw., Ankiindigungen. Nachher kam die Predigt auf Grund
eines frei gewihlten Textes!?, eingeleitet und gefolgt vom
Unservater. Im 17. Jahrhundert und wohl schon frither wurden
dann die zwolf Artikel des christlichen Glaubens, d. i. das so-
genannte Apostolikum gelesen und die zehn Gebote. Das bas-
lerische Glaubensbekenntnis, das man friiher wohl &6fters ver-
lesen hatte, wurde seit 1759 nur mehr einmal im Jahr vorge-
tragen. Den Schlufl des Gottesdienstes machte ein Psalm oder
Lied aus verschiedenen Sammlungen. Der ersten hiesigen Lieder-
sammlung begegnet man 1581 als einem Auszug aus einer iltern
auswirtigen Sammlung von Psalmen und geistlichen Liedern 16.
Die Orgelbegleitung fithrte im Miinster Antistes Sulzer 1561
wieder ein, ebenso das Geldute an Festtagen mit den grofien
Glocken, ,,Kiibeln®, wie der Chronist Wurstisen sie abschitzig
nennt. 1618 wird vom Abhalten von Singstunden durch einen
Miinsterorganisten in der Schule berichtet und von Mahnungen
der Gemeinde durch die Pridikanten zum Gesang und von
Anschlag der Lieder an den Kirchtiiren. Ein neues, bzw. neu
aufgelegtes Liederbuch stammte von 1743 und wieder von 1772
und 1809. Ein anderes wurde 1849 eingefiihrt, aber schon 1854
durch ein neues Gesangbuch ersetzt. Ein Vorsinger leitete den
Gesang. Die Almosen wurden im Gottesdienst mit Klingel-
beuteln eingesammelt, friher in hoélzernen Korben. In den
Hauptkirchen wurden Sonntags um 3—4 Uhr nachmittags soge-
nannte Katechismuspredigten gehalten zu besonderer Einpri-
gung der kirchlichen Lehre. Einfachere Wochengottesdienste,
anfinglich noch ohne Gesang, fanden Montags, Mittwochs
und Freitags um 8 Uhr statt, zuerst auch als Abendgebet Sams-
tags in den vier Hauptkirchen, spiter zu St. Martin im Sommer
und zur Winterszeit abwechselnd im Betsaal des Miinsters und
dem des Spitals. Am Samstag fand jeweilen da, wo am Sonn-
tag das Abendmahl gefeiert wurde, eine Vorbereitung statt
nach einem aus der kurpfilzischen Liturgie von 1585 stam-

15 E. Vischer, a.a.0. S. 28, zufolge predigten zwar die Basler
Pfarrer noch vielfach aber die Sonntagsevangelien nach den altkirchlichen
Perikopen. Nach Blésch, Geschichte der schweizerisch-reformierten Kirchen,
Bd. II, 1899, S. 134, war die Lutherbibel in Basel herrschend geblieben und
noch 1760 in neuer Auflage erschienen. Die neue Bibeliibersetzung, welche
Simon Grynaeus im Jahre 1776 herausgab, wird als ganz willkiirlich ra-
tionalisierend bezeichnet.

16 Vgl. Riggenbach, Der Kirchengesang in Basel seit der Reformation,
1870, S. 116 ff.



16 Karl Goetz

menden Formular. Die 6ffentliche Kinderlehre wurde anfangs
nur viermal im Jahr im Miunster und zu St. Theodor gehalten,
dann seit 1658 Sonntags in allen Hauptkirchen zuerst um
12 Uhr, spiter um 11, im Winter in der Stuben. Am Donners-
tagmorgen sollte jeweilen ein Prediger von der Landschaft,
einer nach dem anderen, die Predigt im Minster versehen, da-
mit man von ihrer Lehre, Geschicklichkeit und Vortrag ein
Urteil bekommen kénnte. Die hohen Feste, Weihnachten, Ostern,
Auffahrt, Pfingsten wurden ohne Nachtage gefeiert. Der Kar-
freitag war noch lange nicht ein eigentlicher hoher Feiertag,
sondern der hohe Donnerstag. Am jahrlichen Bufl-, Dank- und
Bettag fand in den vier Hauptkirchen dreimal Gottesdienst statt,
von 8—10 Uhr, 11—1 Uhr, 2—4 Uhr. Das Reformationsfest
am Sonntag Trinitatis kam erst im 19. Jahrhundert auf. In der
Passionszeit wurde nach einer sogenannten harmonischen Lei-
densgeschichte gepredigt, einer Evangelienharmonie, spiter seit
1828 abwechselnd nach den vier Evangelien. Wihrend die
Hauptpfarrer neben der Predigt vor allem die Seelsorge hatten,
lag den Diakonen besonders der Besuch der Kranken, die
Pflege der Armen und die religiose Erziehung der Jugend ob.
Der Jugendgottesdienst erfolgte mit Gesang, Gebet, gedichtnis-
mifligem Katechismusunterricht, zuerst nach dem noch 1612
in Neudruck erschienenen ,,Katechismus oder kurzen Unterricht
christlicher Lehre, wie der in den Kirchen und Schulen der
Stadt Basel gebraucht wird, sammt der Konfession und Kir-
chenzeremonien®, dann nach dem von Wolleb 1622 nach der
Form des Heidelberger Katechismus verfafiten und von Weren-
fels 1686 vervollstindigten ,,Nachtmahlbiichlein®. Spiter, 1832,
trat an dessen Stelle ein Lehrbuch des christlichen Religions-
unterrichts, an das man sich aber nicht mehr streng hielt. Offen-
bar wollte damals der alte Katechismusunterricht nicht mehr
recht gefallen. Schon Ende des 18. Jahrhunderts war eben Klage
gefithrt worden tiber den Widerwillen der Schiiler zur rein ge-
dichtnismifligen Erlernung der Religion 7. Konfirmationsunter-
richt erfolgte bei den Knaben im 16. Jahr, bei den Midchen oft

17 §. Wernle, Bd. I, S. 441 f, Die orthodoxe Zeit kannte den Reli-
gionsunterricht nur in der Form des Katechismusdrills; sie gab im Kate-
chismus der christlichen Jugend trockene Lehrsitze, aber keine Anschauung.
Die Bibel kam einzig als grofles Zeugnisbuch, das zu jedem Satz des
Katechismus eine bestimmte Zahl von Belegstellen, ,,Zeugnissen®, lieferte,
in Betracht. Daneben lernten die kleinen Kinder im N.T. etwa lesen,
aber sein Inhalt blieb ihnen fremd. Diese schreienden Mingel hat zuerst
der Pietismus erkannt und ihnen abzuhelfen gesucht durch die Einfiihrung
der biblischen Geschichte. S. 632 ff. Katechismusreform, Bd. II, S. 330f.



Kirche und Staat 17

schon etwas friher. Die Handlung der Konfirmation war zu-
nichst blofl der Abschlufl des Unterrichts fiir Zulassung zum
Abendmahl und geschah in der Stadt urspriinglich einfach im
Pfarrhaus oder im Chor der Kirchen vor keinen oder wenigen
Angehérigen. Auf dem Lande hingegen schlofl man den Unter-
richt stets offentlich in einer Sonntagskinderlehre. Das erste
sehr gefiihlvolle Formular fir eine offentliche Konfirmations-
feier in der Agende von 1826 verfafite Pfarrer Von - Brunn.
Die die gottesdienstliche Liturgie enthaltenden Agenden sind
mehrfach verindert worden und erginzt, so 1537, wo die ur-
spriingliche ,,Form und Gestalt wie der Kinder Tauf, des Herrn
Nachtmahl und der Kranken Heimsuchung jetzt zu Basel von
etlichen Pridikanten gehalten werden® eine allgemein ver-
pflichtende neue Fassung erhielten, dann 1564 unter Simon
Sulzer, 1666 unter Antistes Gernler, 1701 unter Antistes Weren-
fels, 1752 und 1826. Der Bet-, Fast-, Buf3- und Danktag wurde all-
jahrlich von den l6blichen drei reformierten Stinden auf den
ersten oder zweiten Sonntag des Herbstmonats festgesetzt. Die
jihrlichen Bettagsgebete wurden urspriinglich vom Antistes ver-
falt, dann auch etwa von einem beliebigen Pfarrer. Das Kapitel
bestimmte den Straf- und Bufltext aus den Propheten, den Lob-
und Danktext aus den Psalmen, aus dem Neuen Testament den
Ermahnungstext. In der Predigt wurden die Zeitumstinde mit
in Betracht gezogen. Monatliche Bufitage wurden fiir lingere
Zeit abgehalten seit der Pest- und Tiurkengefahr im Jahre 1541.
1839 wurde der Jahresschlufigottesdienst durch Ratserkenntnis
genehmigt.

Die Ehen wurden nach am Sonntag vorhergegangener
einmaliger Verkiindigung eingesegnet in Gegenwart von
wenigstens zwei Zeugen und wie Taufen, Todesfille,
Krankenbesuche in ein besonderes Buch eingetragen. Die
bei den Hochzeiten iblichen Briuche schildert im Ein-
zelnen David Herrliberger 18. Ehebrecher wurden staatlicher-
seits gestraft und niemand in offener Hurerei geduldet,
schlimme Unzucht unter Umstinden mit Ertrinken gebiifit.
Am biirgerlichen Ehegericht nahmen ein Pfarrer und ein Helfer
teil, neben drei Mitgliedern des Kleinen Rates und zwei des
Grofien Rates. Die Leichpredigt wurde tber einen Text der
Schrift gehalten mit nachfolgendem Lebenslauf, den Persona-
lien, bei Erwachsenen in der Kirche, bei jiingeren Leuten und

18 David Herrliberger, Heilige Zeremonien, 1738, Kurzer Entwurf
der heiligen Handlungen und Kirchengebriuche, welche zu Stadt und Iand
Basel beobachtet werden, S. 6 f.

Basler Zeitschr. f. Gesch. u, Altertum. 4o. Band. 2



18 Karl Goetz

auf Begehren auch bei idlteren als blofle Standrede am Grabe.
Das gab spiter Anlafl zur Entstehung von Gottesackerkapellen.
Die Agende von 1701 brachte fir die Leichenbegingnisse eine
besondere Form, welche die Leichenpredigt ersetzen sollte. Diese
war wegen hdufiger Lobhudelei mifiliebig und 1726 abgeschafft
worden, wurde aber schon 1731 wieder eingefiihrt. Das An-
sagen der Leiche erfolgte durch den Sigrist, das sogenannte
Abnehmen des Leids im oder vor dem Leidhause auf der
Gasse vor dem Kirchgang, die Verdankung des Leids im Hause
nachher 1%, 1736 wurden die Weibspersonen durch Verordnung
der hochsten Gewalt von den Leichenziigen ausgeschlossen.
Vorher war das nicht so, und auf dem Lande geschah es
nicht. Die Taufen wurden seit 1700, statt wie bis dahin vor
Wenigen im Chor der Kirche, vor der Gemeinde im Wochen-
gottesdienst gehalten oder im sonntiglichen Abendgottesdienst.
Ziemlich hiufig war auch die Haustaufe. Zu Hause oder im
Spital getauft wurden auch die unehelichen Kinder. Taufzeugen
waren drei, bei minnlichen Kindern zwei Minner, eine Frau,
beir Midchen zwei Frauen, ein Mann. Nicht ganz leicht fiel die
Verteidigung der kirchlichen Kindertaufe gegeniiber den Wie-
dertiufern. Oekolampad behandelte diese milde 20, aber der
Staat verfolgte sie hart, weil sie die obrigkeitliche Gewalt mifi-
achteten, Zehnten und Zinse und den Eidschwur verwarfen 2!.

Das Abendmahl wurde am Sonntag vor Weihnachten und
am Wethnachtsfest, am Palmsonntag und hohen Donnerstag,
an Ostern und Pfingsten und abwechselnd an jedem Sonntag
sonst in einer von den vier Hauptkirchen gefeiert, ebenso an
den Hauptfesten im Spital, zu St. Jakob und in der franzosi-
schen Kirche. Ferner hielt man es in der Stadt am Sonntag vor
dem Bettag und auf dem Lande 14 Tage vorher, am Verenen-
tag. Die Form der Feier des Abendmahls war die sogenannte
wandelnde. Den Gang zum Altar begannen die Frauen. 1580
wurde im Miinster ein neuer Abendmahlsaltartisch aufgestellt.
Man fand das aus praktischen Griinden nétig. Von daher mag
der Brauch riihren, einen einfachen Tisch beim Abendmahl vor
den alten, steinernen Altar im Miinster zu stellen 22. Seit 1572

19 Fiar das Genauere vgl. Herrliberger a.a. 0, S, 6f.

20 Vgl. E. Stachelin, Das Buch der Basler Reformation, 1929, S. 123,
21 2.8, 0., 5. 224ff.,, 248

22 Aber siehe H. Vuilleumier, Histoire de 1'église reformée du pays
de Vaud, 1928, p. 420: Les autels ont été abolis dés l'origine, pour rompre
radicalement avec l'idée du sacrifice offert par les prétres, et remplacés
par une table de communion en bois ou en pierre, couverte d’une nappe,
pour rappeler qu’il s’agit d’une cena, c’est-a-dire d'un repas.



Kirche und Staat 19

wurde man durch franzésische protestantische Fliichtlinge darauf
aufmerksam gemacht, dafl die herkommlichen runden Hostien
oder Oblaten, die den Kommunikanten vom Priester in den
Mund gesteckt wurden, wobei auch das Brechen des Brotes fiir
die Kommunikanten wegfiel, dem urspriinglichen Hergang
wenig entsprachen. Doch beschlof} erst die Synode von 1642
den Brauch des gemeinen Nihr- und Speisbrotes statt der run-
den Hostien und die Zeremonie des Brotbrechens, desgleichen
den Empfang des Brotes mit der Hand durch die Kommuni-
kannten. Von da ab wurde es Ubung 2}, eine grofle Platte mit
Brotstiicken zwischen zwei Kannen mit rotem Wein auf den mit
reinlichem weiflen Tischzeug bedeckten Altar und zwei goldene
Schalen auf den vor den Altar gesetzten hoélzernen Tisch zu
stellen nebst zwei Kelchen. Hierauf las der Pfarrer, der vorher
gepredigt hatte, die Ordnung des Abendmahls von der Kanzel.
Dann wurde das alte Gloria, , Ehre set dem Vater und dem
Sohne‘ usw. gesungen. Alsdann las der Prediger die Einsetzung
des Abendmahls, sprach das Gebet des Herrn und eine kurze
Ermahnung. Darauf wurde Brot und Wein auf den Schalen und
in den Kelchen bereitgestellt und der Alteste der Geistlichen
trat in die Mitte zwischen Altar und Tisch, um das Brot aus-
zuteilen. Zwei andere Geistliche (auf dem Lande taten dies bis
1673 einfache Bauern) stellten sich auf die Seiten der Tische, um
die Kelche zu reichen. Worauf die Geistlichen unter sich die heili-
gen Zeichen austauschten. Dann bekam die Gemeinde den Zu-
tritt und empfing Brot und Wein mit den Worten: , Euer Glaub’
in das Sterben des Leibs unseres Herrn Jesu Christi stirke und
erhalte euch in das ewige Leben®, , Euer Glaub’ in das Ver-
gieflen des Blutes Jesu Christi stirke und erhalte euch in das
ewige Leben“. Die Worte ,stirke und erhalte euch in das
ewige Leben® entstammen wohl den uralten Formeln, mit denen
der rémisch-katholische Mef3priester Hostie und Wein genief3t:
corpus domini nostri Jesu Christi custodiat animam meam in
vitam aeternam, sanguis domini nostri Jesu Christi custodiat
animam meam in vitam aeternam. In den Anfangsworten wird
hingegen die grobsinnliche Auffassung, als handle es sich um
eine stoffliche Mitteilung von Leib und Blut Christi als Speise
und Trank abgewehrt und festgestellt, dafl der Glaube die Wir-
kung des Sterbens des Leibes Christi und des Vergieflens seines

23 Vgl. Herrliberger, Kurzer Entwurf der heiligen Handlungen und
Kirchengebriuche, welche zu Stadt und Land Basel beobachtet werden,
S. 4ff. in ,Heilige Zeremonien®, 1748.



20 Karl Goetz

Blutes vermittle. Diese Worte haben es dem gelehrten Boni-
facius Amerbach 2¢ schwer gemacht, sich am Abendmahl nach
der Reformationsordnung zu beteiligen. Da ihm durch das
Schriftwort und die friithere Kirchenlehre die wirkliche Gegen-
wart und Mitteilung von Leib und Blut Christi im Abendmahl
gewihrleistet schien. Durch einen Erlafl der Bannherren vom
Jahre 1531 war aber von Seiten des Staates und nicht blof3 der
Kirche, wie Oekolampad eigentlich beabsichtigt hatte, der
Abendmahlszwang eingefiihrt worden. Indem diejenigen, die
sich selbst von der christlichen Gemeinde abtrennten, sei es
durch Laster oder absichtliches Fernbleiben vom Abendmahl,
als von Staat und Kirche ausgeschlossen erklirt wurden. Erst
Ende 1534 wurde es Amerbach mdoglich, jene ablehnende,
seine Stellung in Basel bedrohende Haltung anliflich einer ver-
mittelnden Schrift des Straflburger Reformators Butzer zu én-
dern. Vorher schrieb er aber einmal an Erasmus: ,,Einst unter
dem Papst klagten wir iiber Knechtschaft. Schéne Freiheit
jetzt, wenn wir so fortfahren.” War die ganze Anzahl der
Abendmahlsgenossen zu Tisch gegangen, so verlas der Pre-
diger am Altar eine kurze Danksagung und erteilte nach ver-
richtetem Gesang der Gemeinde den Segen. Kranken und
Schwachen wurde das Abendmahl in ihren Hiusern ausgeteilt
nach einem besonderen Formular. Die heute verbreitete Freiheit
und Willkiir im Gebrauch der liturgischen Fomulare kaunte
die alte Baslerkirche nicht.

Alle erwihnten kirchlichen Verrichtungen hatten zugleich
birgerliche bzw. staatliche Bedeutung. Wer nicht getauft war
und ins Taufbuch eingetragen vom Gemeindepfarrer, war kein
Staatsbiirger. Mit der Zulassung zum Abendmahl ging die Ein-
tragung ins Rekrutenverzeichnis zusammen. Der kirchliche Ehe-
schlufl war zugleich eine staatliche Rechtshandlung. Wer sich
dafiir beim Pfarrer meldete, hatte sich auszuweisen, daf} er
mit der Kriegsmontur versehen war. Ein ehrliches Begribnis
war nur fir ein Mitglied der Kirche zu bekommen. Fir Ge-
fangene und Falliten gab es bis um 1785-—9go keine kirchliche
Kommunion. Das kirchliche Almosen ging an das staatliche
Almosenamt. Die ehemals kirchlichen Spitiler wurden seit der
Reformation staatlich.

24 Vgl. Th. Burckhardt-Biedermann, Bonifacius Amerbach und die
Reformation, 1894, S. 78 ff. E. Staehelin, a.a, O. S. 236 f. Abendmahls-
zwang.



Kirche und Staat 21

Die Tracht der Pfarrer war , Kros* und ,,Habit* 25, Einem
fehlbaren Pfarrer wird einmal das Erscheinen vor Gericht in
bloflem Mantel und Kriglein geboten. Vom Lande in die Stadt
hingegen sollten die Pfarrer nicht in Minteln, wie Handwerks-
burschen sie damals trugen, sondern in ihrem Priesterrock
kommen.

Die Besoldung der Pfarrer betrug um 1850 Fr. 1750.—,
die der Diakonen Fr. 1460.—, die des Antistes Fr. 2340.—.
Dazu kamen freie Wohnung, 6 Saum Wein und 10 Sicke Ker-
nen. Im 17. Jahrhundert hatte der Antistes das Recht auf
20 Saum Wein. Die Geistlichen am Spital und Waisenhaus
waren etwas geringer besoldet. Um 1799 klagte Pfarrer David
am Waisenhaus, sein Einkommen reiche nicht zum Unterhalt
ciner Familie. In der Reformationsordnung wurde betont, daf}
die Pfarrer keine besondere Belohnung von ihren Gemeinde-
genossen begehren sollten, vielmehr wolle die Obrigkeit fiir sie
mit ziemlicher Kompetenz Vorsehung tun, damit sie ihres
Amtes warten konnten. Die Besoldungen flossen demgemif} aus
dem unter staatlicher Verwaltung stehenden Kirchen- und
Schulgut, tber das 1533 ein erstes grundlegendes Gutachten
 an den Rat ergangen war, wegen dessen es aber noch hin und
wieder Auseinandersetzungen mit den Bischéfen von Basel und
thren Domherren gab 26. Allen Pfarrern war ein Ruhegehalt
in Aussicht gestellt. Daneben bestanden noch besondere Fonds
fiir arme Pfarrwitwen. Eine eigentliche Predigerwitwen- und
Waisenkasse ward 1777 auf Grund einer Stiftung gegriindet.
Das Armenwesen war iiberhaupt eine wichtige Angelegenheit
der Kirche. Das zeigt schon die immer wieder erneute Empfeh-
lung des Almosens im Gottesdienst, ebenso die Verpflichtung
besonders der Diakone, sich der Armen anzunehmen. Seit An-
fang des 17. Jahrhunderts gab es fiir die vier Stadtgemeinden
besondere fisci fiir Hausarme durch freiwillige Spenden. Fiir
Wanderame bestand eine unter staatlicher Aufsicht stehende
Elendenherberge. In Zeiten der Teuerung wurden Brotscheine
fir Hausarme verabfolgt. Sehr hiufig wurden auch besondere
Kirchensteuern erhoben fiir verfolgte Glaubensgenossen, nament-
lich in Frankreich, aber auch in Grofipolen, Mihren usw. Fliich-

3% Zum erstenmal predigte 1797 Jakob Fisch ohne Habit und Kros
zu St. Theodor nach dem Ausbruch der Revolution. P. Wernle, Der schwei-
zerische Protestantismus in der Zeit der Helvetik, 1938, S. 8 und 435 f.

26 Vgl. Lichtenhahn K., Die Sikularisation der Kléster und Stifte in
Basel, Basler Beitrige, I, S. 94. Ed. Schweizer, Das Basler Kirchen- und
Schulgut, 1910.



22 Karl Goet=, Kirche und Staat

tige wurden hiufig beherbergt und unterhalten, ja zum Teil
ins Biirgerrecht aufgenommen zum Segen in geistiger Hinsicht
fir die eingesessene Bevolkerung und Handwerk und Indu-
strie zu Nutzen.

Im Ganzen genommen war jedenfalls die enge Verbindung
von Kirche und Staat fiir die Stadt und ihr Land und Volk
ein grofler Gewinn. Gewif} barg sie auch Gefahren in sich, die
vielfach zu unguter gesetzlicher Hirte in Glaubenssachen und
in der Sittenzucht fiihrten; aber andererseits trug die Zusam-
menarbeit der christlichen Kirche mit dem Staat zur Férderung
einer Lebensauffassung wie die christliche, nach welcher der
tiefste Grund und letzte Zweck des Daseins selbstlose Hingabe,
ja Liebe, statt Selbstsucht ist, sicher viel bei zur Wohlfahrt
und zum Gedeihen des Gemeinwesens.



	Die Verbindung von Kirche und Staat in der alten reformierten Kirche Basels

