
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 36 (1937)

Artikel: Die Galluspforte am Basler Münster : Beiträge zu einer formalen
Analyse

Autor: Gantner, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Galluspforte am Basler Münster.
Beiträge zu einer formalen Analyse.

Von

Joseph Gantner.

I.
Die wissenschaftliche Literatur über die romanische Kunst

ist in den letzten Jahren und Jahrzehnten großartig aufgeblüht.
Es scheint, als sei ihr ganz besonders der Umstand zugute gekommen,

den einer ihrer besten Kenner, Puig i Cadafalch, im
Vorworte seines neuesten Werkes etwas nachdenklich beschreibt und
in dem Buche selbst überzeugend zur Anschauung bringt: daß

es heute einem einzelnen Forscher möglich ist, ein Material zu
sammeln und zu übersehen, zu dessen Bereinigung früher mehrere
Menschenleben nötig gewesen wären 4). Und wenn uns auch diese

Leichtigkeit der Dokumentierung oft wie ein Danaergeschenk
anmutet, da sie uns allzu sehr bereit findet, Werke der
heterogensten Herkunft um einzelner formaler Ähnlichkeiten willen
miteinander in Beziehung zu bringen, so ist es doch keine Frage, daß
sie erst die universale Überschau ermöglicht hat, welche für die
Erkenntnis der wirkenden Kräfte in der romanischen Kunst
unerläßlich ist. Vor allem erlaubt uns dieser neu gewonnene und
ständig sich noch mehrende Reichtum, das Problem der formalen
Analyse aufzuwerfen. Die Einsicht, daß es auch im Mittelalter
bestimmte, eng umgrenzte Bezirke gibt, in denen sich die Kunst,
nach Jacob Burckhardts Ausdruck, „frei ergeht in der Schwingung",

die sie „vom Irdischen her" erhalten hat, liegt wohl all
den zahlreichen Schilderungen mittelalterlicher Kunst aus den
letzten Jahren zugrunde. Sie paart sich mit der Gewißheit, daß
diese Bezirke eingebettet sind in die so deutlich sichtbaren
materiellen, besonders religiösen Bindungen aller älteren Kunst. Da
aber die Grenzen von hier zu dort ungewöhnlich labil sind und
sich uns nur schwer und undeutlich enthüllen, so fehlt uns für

l) Puig i Cadafalch, La géographie et les origines du premier art
roman. Paris 1935, 8.



434 Joseph Gantner.

weite Strecken noch die klare Vorstellung von der ästhetischen
Funktion der Form.

Den wichtigsten Vorstoß in dieses Gebiet hinein hat mit
allen Kennzeichen einer bedeutenden wissenschaftlichen Leistung
Henry Focillon gemacht2). Seine These, wonach für zahlreiche
romanische Bildwerke die Prä-Existenz ungegenständlicher Grundformen

angenommen werden muß, bildet wohl den besten
Ausgangspunkt einer formalen Analyse. Man könnte (darin über
Focillon hinausgehend) von einem dreifachen Ursprung dieser
Grundformen sprechen: das geometrische Schema (im Sinne des

Fiedlerschen „Anschauungsbildes"), die architektonische Struktur
(besonders deutlich in der Kapitellplastik), die traditionelle
Komposition (worunter Antike und Byzanz). Von hier aus führt eine

vergleichende, auf die romanische Plastik beschränkte Analyse
weiter zur Feststellung einzelner Formabsichten, denen stets
bestimmte, meist religiöse Ausdrucksabsichten entsprechen. So z. B.
die Abstufung der plastischen Mittel als Werkzeug zur
Unterscheidung der sakralen Dignität, die Isolierung der Einzelform
als Kennzeichen des monologischen Charakters der Kunst u. s. f.

Die nachfolgende Studie über die Galluspforte ist aus
solchen Untersuchungen hervorgegangen3). Für alles, was das Denkmal

selbst betrifft, seine Datierung, die schon seit Jahrzehnten
erkannte Zusammensetzung aus heterogenen Teilstücken, die in
ihm vereinigten verschiedenen Darstellungsinhalte etc., darf auf
die reiche Literatur verwiesen werden4). Wie sehr auch die

Verschiedenartigkeit der Teile, die am Ende des 12. Jahrhunderts

zur jetzigen Pforte zusammengefügt worden sind, betont
werden mag, so ist es doch keine Frage, daß in diesem
Zeitpunkt das neu aufgebaute Portal als eine neue Einheit empfunden

wurde. Es ist ja auch sogleich andern Ortes nachgeahmt

2) Henry Focillon, L'Art des sculpteurs romans, Paris 1931 (zitiert
ASR) und Les mouvements artistiques, in Glotz, Histoire générale, Band
VIII, Paris 1933 (zitiert MA).

3) cf. meine Ausführungen am Int. Kongreß für Ästhetik und
allgemeine Kunstwissenschaft, Paris 1937. Résumés des communications. Eine
ausführliche Untersuchung zum Problem der formalen Analyse in der
romanischen Plastik wird in Buchform 1938 im Verlag von Anton
Schroll ty Cie. in Wien erscheinen.

4) Hans Reinhardt, Das Basler Münster, Basel 1926. - - Gantner.
Kunstgeschichte der Schweiz, I, Frauenfeld und Leipzig 1936. —
Homburger in der Gedächtnisschrift Kingsley Porter (Mskr.).

Die wichtige Arbeit von Maurice Moullet über die Galluspforte.
die gleichzeitig im Holbein-Verlag Basel erscheint, ist mir durch freundliches

Entgegenkommen des Verfassers im Manuskript zugänglich gemacht
worden, so daß ihre Resultate hier noch berücksichtigt werden konnten.



Die Galluspforte am Basler Münster. 435

worden, und so bilden gerade Moullets neueste Forschungen
eine wertvolle Stütze für das Resultat jeder Formanalyse
romanischer Plastik, welche die relative Autonomie der Einzelteile im
vierteiligen romanischen Bildwerk betont.

Der Aufbau der Galluspforte, wie er sich mit allen bis
heute erkennbaren Korrekturen darstellt, ist bekanntlich das
Resultat eines Entwicklungsprozesses, der in einer Gruppe
verwandter Portale seit etwa 1130 beobachtet werden kann, und der
mit deutlichster Entlehnung lombardischer und südfranzösischer
Elemente verläuft. Seine wichtigsten Bestandteile sind folgende :

die eigentliche Türe mit ihrer Bekrönung durch einen breiten
Sturz und ein segmentförmiges Tympanon, das Ganze eingerahmt
durch einen breiten Wellenrankenfries; das dreifach abgetreppte
Gewände mit je zwei aus den Gewändeecken herausgemeißelten
Statuen und je drei in die Ecken gestellten, verschieden
profilierten Säulen, das Ganze durch die Kämpferzone, sowie oben

um das Tympanon herumgeführt, wobei die freistehenden Säulen
oben als runde Wulste wieder in den Mauerverband eintreten;
schließlich die Einrahmung, seitlich durch die Sockel und je fünf
verschieden hohe Tabernakel, oben durch ein mehrfach
profiliertes Kranzgesimse 5).

Im allgemeinen Sinne ist an diesem Aufbau das Nachwirken
der Schemata römischer Triumphbogen festgestellt worden.
Tatsächlich weist die Entwicklung der romanischen Kirchenpforte
bis zu diesem Punkte hin ähnliche Züge auf wie die Entwicklung

des in der Zweckbestimmung ja verwandten Motivs der
römischen Bögen, ohne daß an eine direkte Übernahme oder gar
Kopie zu denken wäre. Die Analogie ist zunächst rein äußerlich

: die früher noch ohne unmittelbaren Zusammenhang über
die Wand verteilten Elemente treten zusammen, fügen sich in
ein Ganzes ein, das in der entschiedenen Rahmung seine innere
Einheit bekundet6).

Für die Beurteilung des Standortes, den die Galluspforte
innerhalb einer solchen Entwicklungsreihe einnimmt, wird man
immer auf das mit einer überzeugenden Kraft durchschlagende
Kompositionsprinzip hinweisen. Die einzelnen seitlichen Felder
wiederholen und variieren im kleinen nicht nur die Form des

5) Gegenüber Moullets Ableitung wird man geltend machen müssen,
daß die Verbindung des Stufenportals mit freigestellten Säulen
mindestens schon in Zürich vorgebildet war, und daß für die Priorität der
Galluspforte vor Petershausen noch kein schlüssiger Beweis erbracht werden
kann. Das spräche für die Homogenität mindestens der unteren Partie
des Portals, s. hinten.

6) Gantner, I, 208.



436 Joseph Gantner.

durch den Wellenrankenfries umgrenzten inneren Kernes der
Türe, sondern auch die des ganzen Portalbaues. Zwei Melodien

klingen gewissermaßen nebeneinander her. Die eine mit
dem Hauptmotiv des hochrechteckigen Gesamtportals wiederholt
sich in den Tabernakeln an den Seiten, die andere trägt ihr
Hauptmotiv an der Türe selbst vor, in der Öffnung mit dem

rundbogigen Abschluß, und findet ihre Variation in den beiden

hochgereckten Johannestabernakeln, die ebenfalls im Rundbogen
schließen.

Angesichts des verwandten Kompositionsprinzips in der
Deckenmalerei von St. Michael in Hildesheim spricht Dehio von
einem „kontrapunktischen Gewebe"7). Man könnte den
Ausdruck auch auf die Galluspforte anwenden, ja er charakterisiert
sehr treffend das schon früher genannte Stilmerkmal der späten
Romanik. Gegenüber einer früheren Stufe, auf welcher die
Teile noch in formaler Autonomie, mit gleichen Wertakzenten,
nebeneinander stehen — Portal St. Jakob in Regensburg, Decke
in Zillis8) — strebt die ausgehende Romanik mehr und mehr
die Einheit des Ganzen an durch Herausarbeitung dominierender

Hauptformen. Die Stilstufe der Galluspforte und der Hildes-
heimer Decke liegt mitten in diesem Umformungsprozeß, der
erst mit dem gotischen Portal seinen eigentlichen Abschluß finden

wird8a). Je mehr dieser Prozeß weiterschreitet, umso geringer
wird die Möglichkeit der Wiederverwendung früheren
Ausstattungsmaterials, wie sie an zahlreichen romanischen Portalen und
so auch an der Galluspforte festgestellt worden ist.

Mit dieser Vereinheitlichung der Form geht die Vereinheitlichung

des Themas parallel. Bekanntlich kennt die Galluspforte

noch kein Gesamtthema der Darstellung, dem sich alles
einordnen würde. Sie steht zwischen verschiedenen Vorstellungs-
kreisen, die sich teilweise überlagern, unentschieden in der
Mitte9). Es ist von größtem Interesse, daß bei dieser
Überlagerung ältere noch ganz hieratische Formen mit jüngeren
Elementen eines unmittelbar erzählenden, unmittelbar zum Beschauer
sprechenden, dialogischen Stiles verbunden werden.

') Dehio, Geschichte der deutschen Kunst, I, 152.
8) H. Karlinger, Romanische Steinplastik in Altbayern und

Salzburg, Augsburg 1924, T. 12. — Gantner, I, 262.
8 *) cf. die Proportionen im Querschiff von Saint-Pierre in Genf,

dessen Entstehung in die Zeit der endgültigen Aufstellung der Galluspforte

fällt, dazu die Charakteristik von Camille Martin, Saint-Pierre,
Genève 1909, 76.

ä) cf. die neueste Interpretation durch Moullet, welche die
bisherigen Erklärungen z. T. stark korrigiert.



Die Galluspforte am Basler Münster. 437

So stellt die Pforte eine nicht geringe Anforderung an die
Fälligkeit des Beschauers, Andeutungen zu ergänzen, thematische
Fragmente zu verbinden, aus dem scheinbar nicht Zusammengehörigen

die ideelle Einheit herauszulesen. Wir stehen hier
einem künstlerischen Vorgang gegenüber, dessen psychische
Voraussetzungen noch zu prüfen sein werden, und der sich in der
Auswahl seiner Darstellungsmittel zunächst als eine Variation
der Vorstellungen zu erkennen gibt. Dazu gehört auch die
Beobachtung, daß in zwei Fällen dieselbe Figur zweimal dargestellt
wird. Wir finden im Tympanon Christus als Auferstehender
und darunter im Sturz wiederum Christus vor den klugen
Jungfrauen. Wir sehen ferner im linken Gewände Johannes
Evangelista und oben rechts denselben Johannes, und in beiden Fällen
ist die Verschiedenheit der Statuen so groß, als handle es sich

um je zwei verschiedene Figuren10). Ähnlich verhält es sich
mit denjenigen Teilen, welche auf eine Darstellung des Jüngsten

Gerichts bezogen werden können. Die Darstellung ist bald
parabolisch (Sturz), bald genrehaft-anekdotisch (Auferstehende
oben), stets aber fragmentarisch, und die Einheit von Thema und
Stil fehlt noch.

Wo aber ein Künstler an demselben Werk zwei verschiedene

Darstellungen derselben Figur zu geben vermag, da sind in
seiner Vorstellung noch andere zu vermuten. Und wo von einer
so umfassenden Szene wie dem Gericht nur Fragmente geboten
werden, da ist, auch wenn diese Fragmente aus anderem
Zusammenhang genommen wurden, eine hinter ihnen stehende Ge-
samt-Konzeption anzunehmen, von welcher eben nur einzelne
Teile nach außen treten, mit der Aufforderung an den Beschauer

gleichsam, sich des Ganzen zu erinnern. Ohne diese Voraussetzung

des Ganzen im Geiste des Künstlers wie des Beschauers
würde die Darstellung ihren besten Sinn verlieren11).

Offensichtlich dürfen wir in diesem Vorgang der
Überlagerung und Verbindung verschiedener Vorstellungskreise ein
allgemeines Stilmerkmal derjenigen Epoche erkennen, welche von
der Romanik zur Gotik überleitet. Am Südportal der Kathe-

I0) Gegenüber Moullet ist zu sagen, daß das zweimalige Vorkommen
derselben Figur durchaus kein Unikum darstellt, cf. das Tympanon von
Mars-sur-Allier (oben Majestas Domini, unten Abendmahl) bei Baum,
Romanische Baukunst in Frankreich, Stuttgart 1928, 270.

u) Die geistesgeschichtlichen Parallelen sind oft gezogen worden.
So Focillon, ASR, 12, nach Gilson: „Pour un penseur de ce temps,
connaître et expliquer une chose, consiste toujours à montrer qu'elle n'est
pas ce qu'elle parait être, qu'elle est le symbole et le signe d'une réalité
plus profonde, qu'elle annonce ou qu'elle signifie autre chose."



438 Joseph Gantner.

drale von Lausanne finden wir, kurze Zeit nach der Aufstellung
der Galluspforte, eine sehr verwandte Verbindung verschiedener
Themata — Krönung Mariae, Jüngstes Gericht, Majestas
Domini — und aus einer ähnlichen Absicht ist wohl die thematische

Mischung in den vorzüglichen Malereien der Westwand in der
Burgkapelle von Chillon, schon im späteren 13. Jahrhundert,
zu erklären. Angesichts dieser und zahlreicher anderer Fälle
wäre man versucht, von einem ikonographischen Synkretismus
zu sprechen, welcher von der reinen Repräsentation im
Romanischen zur reinen Erzählung im Gotischen hinleitetlla).

II.
Gehen wir nunmehr zu den formalen Kategorien über.
Die Labilität der einzelnen Teile, das „kontrapunktische

Gewebe" ihrer Zusammenfügung, die Variation in den einzelnen
Themen — es sind lauter Züge in einem Gesamtbilde, dem nun
auch die künstlerische Formensprache als solche einzuordnen ist.
Wir beginnen mit dem Einfachsten und Äußerlichsten, den
plastischen Mitteln.

Die Galluspforte als Gesamtes ist ein in verschiedenen
Zonen entwickeltes Relief. Sie steht, wie alle romanischen Portale,

„zwischen den Künsten" und verbindet die Elemente von
Architektur und Plastik zu einem neuen Gebilde, für welches uns
der treffende Terminus noch fehlt. Charakteristisch für diese

Gattung ist die Variation der Mittel, durch welche erst die
Überleitung von der Architektur zur Plastik gewonnen wird. Wir
finden ihrer vier:

die ungegliederte, flache Mauer, reduziert auf das Stück,
das zwischen oberster Bogenkehle und Kranzgesims übrig bleibt
und dort noch durch die beiden Auferstehungsszenen eingeengt
wird;

die formierten Bauteile, besonders großartig in den
dreifachen Wülsten und Kehlen des Portalbogens, ferner schon mit
dem Ornament paktierend, in den drei Gattungen von Säulen, die
alle frei stehen und als einzige Glieder des Ganzen vom Relief
abweichen ;

die rein ornamentalen Teile: Einfassung der Türe, Kämpfer,
Kranzgesimse, Innenflächen der Gewände, innere Säulenschäfte,
Kapitelle ;

11 *) Zu Lausanne cf. E. Bach, La cathédrale de L. etc., Paris
1928, 26. Allgemein: E. Mâle, L'art religieux du 13e siècle etc., 5. Aufl.,
Paris 1923, 397 (der wichtige Beschluß des Konzils von Nikaea, 787,
über den Anteil des Künstlers an der religiösen Darstellung).



Die Galluspforte am Basler Münster. 439

die Figuren, ohne Ausnahme an die Fläche, an den Stein
gebunden, meist aus ihm herausgehauen und durch seine Grundmaße

mitbestimmt.
Das ergibt eine vierfache Variation der plastischen Mittel,

die zugleich im ästhetischen Sinne eine vierfache Variation der
Werte darstellt, so als würde vor unseren Augen aus dem

unbehauenen, toten Stein langsam von Stufe zu Stufe das Leben
auferweckt12). Je höher die Stufe, umso reiner spricht das

Plastische, das Lebendige, und nichts könnte diesen Aufstieg besser

veranschaulichen als die obere Hälfte der Pforte mit dem

Tympanon, wo das Auge mit einem Blick das Formlose, das

konstruktiv Geformte, das Ornament und die lebendige Plastik
umfaßt und von dieser Abstufung her der Figur Christi ein
höchstes Maß von Bedeutung zuleitet13).

Es entspricht dem Charakter der relativen Autonomie aller
Einzelteile, den wir früher als für die Spätromanik typisch
bezeichnet haben, daß bei dieser vierfachen Variation der Mittel
nur geringe Überschneidungen vorkommen. Am deutlichsten greifen

die formierten Bauteile und das Ornament ineinander über :

in dem Kugelornament der äußersten Hohlkehle, in den Schäften
der Gewändesäulen und vor allem in den Kapitellen dieser
letzteren (von denen das äußerste links als gotische Erneuerung hier
außer Spiel bleibt). Nehmen wir die kleinen Kapitelle der
anstoßenden Tabernakel in den Vergleich auf, so ergibt sich auf
beiden Seiten eine interessante Steigerung nach innen hin. Die
Tabernakelkapitelle sind Polsterkapitelle, ähnlich denjenigen im
Langhaus des Münsters; das noch erhaltene äußere Gewändekapitell

trägt auf allen vier Flächen Pflanzenornament, und erst
beim mittleren und inneren Paar treten Tierfiguren auf, deren

ungemein feingliedrige plastische Durchbildung uns noch
beschäftigen wird.

Dieser Steigerung der Kapitellformen gegen die Mitte hin
entspricht die Profilierung der Gewändesäulen, die von außen
nach innen aus der Ruhe des glatten Schaftes über die Kehlung
zur Spirale übergehen und so auch ihrerseits unser Auge auf
die innere Zone hinlenken.

Für den Anblick von vorne aber verdecken diese sechs
Freisäulen zum guten Teil die vier Evangelistenfiguren an den Ge-

12) cf. die drei Reliefstärken am Tympan de la Pentecôte in Vé-
zelay. Focillon, ASR, 256.

13) Focillon, ASR, 133: „...dans les portails à tympan, celui-ci
timbre l'édifice avec une telle énergie que la muraille au-dessus acquiert
plus de grandeur en restant nue et prend une signification plus forte."



440 Joseph Gantner.

wänden, samt den Symbolen über ihnen. Dieser zunächst
überraschende Vorgang muß aus der Analyse der formalen
Beziehungen erklärt werden. Würden nämlich die vier großen,
aufrecht stehenden Figuren mit ihren Symbolen — also acht

plastisch hervortretende Körper — frei sichtbar gemacht, so wäre
es mit der dominierenden Stellung des Tympanons, mit der alles
lenkenden Haltung Christi dahin. Die Säulen dämpfen die

Figuren, lassen sie in den Schatten zurücktreten, verdecken sie zum
Teil und mindern so beträchtlich ihre formale Bedeutung im
Gesamtbild14). Nur im Tympanon und im Sturz, dort also,

wo Christus auftritt, ist die plastische Form durch keinerlei
davor oder seitlich aufgestellte Architektur beeinträchtigt — einzig
die beiden Auferstehungsgruppen dringen unbehindert vor, und
wir wissen schon, daß ihre ursprüngliche Zugehörigkeit zum Portal

bezweifelt wird —, alle andern aber finden sich in die
Grenzen und in den Schatten architektonischer Rahmen
verwiesen. In den Gewänden kommt die schräge Stellung als
weiteres minderndes Motiv hinzu; sie zwingt den Beschauer, von
der „Bildebene" des ganzen Portals abzugehen und zwei andere

„Bildebenen" aufzusuchen.
So kennt die Galluspforte eine etwas umständlich gewonnene,

künstlerisch aber überaus interessante Differenzierung der

plastischen Werte, die als ein besonderes Kennzeichen dieser aus
Architektur und Plastik gemischten Portale gelten darf. Nicht
die sachlich bedeutungsvollsten Figuren, Christus und die beiden

Apostelfürsten, tragen das stärkste Relief, sondern die beiden
Johannes oben und die Posaunenengel. Trotzdem aber haben die

Figuren im Tympanon den stärksten plastischen Akzent, denn
sie entfalten sich frei in der Fläche, und auf sie fällt
ungebrochen und voll das Licht des Tages.

Die geringste Reliefwirkung hat der Künstler dem Ornament
verliehen. Als würde eine Wasserfläche vom Winde gekräuselt,
so zieht die Wellenranke um die Türe herum, und kaum tiefer
sind die Pflanzenornamente an den Ecken der Gewände, an den

Kämpfern und oben am Gesims eingegraben. Wir werden sehen,

14) Die Auffassung, wonach auch in der romanischen Plastik jede
Figur für den Beschauer sichtbar und ablesbar sein müsse — auch
Moullet vertritt sie — wird durch zahlreiche Werke widerlegt. Abgesehen

von den Gewändestatuen in den „Schulwerken" der Galluspforte
(von denen Petershausen wahrscheinlich das älteste ist) kennen die
romanischen Kathedralen viele Kapitelle, figurierte Friese u. a., welche infolge
ihrer Lokalisierung nie wirklich „gelesen" werden können. Ich komme
in der in Anm. 3 genannten Arbeit ausführlich auf dieses wichtige
Stilmerkmal zurück.



Die Galluspforte am Basler Münster. 441

wie auch die psychologische Erklärung dazu gelangt, die
künstlerische Form dieser Streifen als erste unmittelbar aus dem

ungegliederten glatten Stein entstehen zu lassen.

III.
Indem wir uns nun den einzelnen Szenen und Figuren

zuwenden, begegnen wir einer Schwierigkeit, die bisher nur mit
Mühe umgangen werden konnte: die Vagheit und mangelnde
Präzision unserer Begriffe. Je nachdem wir von karolingischen
und frühromanischen oder von gotischen und spätromanischen
Werken herkommen, werden wir etwa die Hauptfigur des
thronenden Christus lebendig, bewegt, individualisiert, oder feierlich,

starr und hieratisch finden. Tragen ihre Gesichtszüge schon
einen Anflug persönlichen Lebens oder sind sie noch eingebunden
in das feierliche Schema Zeigt ihr Gewand schon die Absicht,
den Körper zu modellieren, oder folgt es noch seinen eigenen
Gesetzen Und wenn wir irgend eine dieser Charakterisierungen
anwenden — welche Vorstellung, welche Skala von Vorstellungen
legen wir ihr zugrunde l:') Kann die Kunstgeschichte des Mittelalters

überhaupt jemals zu einer derartigen Skala von allgemeiner
Verbindlichkeit vordringen

Wie wir nun auch diese Frage im einzelnen beantworten
werden, soviel ist gewiß, daß der romanischen Skala ein Glied
fehlt, welches sowohl in der Antike wie seit der Spätgotik durch
seine dominierende Stellung und Ausdruckskraft unser Urteil
beeinflußt: die Freifigur. Der romanische Bildhauer kennt sie

nicht, für ihn ist jede Form, selbst der freistehende Kopf eines

Reliquiars, eo ipso an ein architektonisches Substrat gebunden.
So kommt die romanische Plastik nie in den Fall, sich an den

Ausdrucksmöglichkeiten einer allseitig frei bewegrén Figur zu
orientieren — wie wäre je eine hellenistische oder barocke Plastik

ohne diese grundlegende Voraussetzung möglich geworden —
sie sieht sich dauernd auf die Notwendigkeit angewiesen,
plastische Werte stets auf der Folie, im Zusammenspiel, im
Zusammenprall mit unplastischen, architektonischen Werten zu
entwickeln 16).

16) Wie labil noch heute die Skala dieser Vorstellungen und der aus
ihr abzuleitenden historischen Wertmaßstäbe ist, das zeigt die völlig
verschiedene Einschätzung einer so kapitalen Gruppe von Werken wie der
Kapitelle von Cluny, durch Kingsley Porter (Gazette des Beaux Arts,
1920), Paul Deschamps (Revue de l'Art, 1930) und H. Focillon (ASR,
1930-

16) Focillon, MA, 450, vermutet z. B., daß die romanische Figur
unter einer Arkade letzten Endes auf die in einer Nische stehende Freifigur



442 Joseph Gantner.

Man prüfe die Galluspforte. Tympanon und Sturz sind
reine Reliefs und als solche auf Gedeih und Verderb mit den

Steinplatten verbunden, aus denen sie herausgemeißelt sind, von
ihrem Format, von ihrer Funktion im Gesamtwerk abhängig. Die
Szenen und Figuren in den zehn Tabernakeln stehen buchstäblich

im Schatten der Architektur, die ihnen alles vorschreibt,
Rahmung, Belichtung, Stellung. Die vier Evangelisten an den
Gewänden — nichts könnte die Abhängigkeit des Bildhauers
vom Architekten besser verdeutlichen als sie. Denn so verständlich

und „richtig" es ist, wenn die Fläche eines Pfeilers mit dem

Relief einer Figur geschmückt wird (Beispiel: die Churer Apostel),
so absonderlich muß zunächst der Gedanke erscheinen, diese

Figur von der Fläche auf die Ecke des Pfeilers zu versetzen
und dort entsprechend rund-plastischer zu bilden. Das ist der

Vorgang, dem diese Gewändestatuen ihre Entstehung verdanken,
und er ist rein architektonisch bestimmt17). Ja, er ist so sehr

nur architektonisch bestimmt, daß diese Figuren an den Ecken,
wie wir gesehen haben, wiederum durch vorgestellte Säulen
verdeckt werden, sich also gar nicht als plastische Werte entfalten
können. Und ganz eindeutig liegt die Abhängigkeit bei den Kapitellen

zutage, die nicht nur als Gesamtform aus einem Zusammentreffen

konstruktiver Kräfte resultieren, sondern in ihrem
plastischen Schmucke sich um eine optische Verdeutlichung dieser
Kräfte bemühen, also wiederum im Dienste der Architektur
stehen 18).

In der Skala der Ausdrucksmöglichkeiten, sagten wir, fehlt
die Freifigur. Wir messen also mit falschen Maßstäben, wenn
wir Starrheit oder Lebendigkeit, Freiheit oder Gebundenheit
irgend einer Gebärde, irgend einer Gewandfalte, irgend eines

Gesichtszuges an dem frei agierenden Körper messen, was wir,
geleitet von den starken Erinnerungen an klassische und an

neuere Kunst, vielleicht unbewußt tun. Denn es ist nicht zu
bestreiten, erst die völlig frei bewegliche Figur, welche in sich
selbst ihren Standort hat, bei welcher jede kleinste Verschiebung
des Gleichgewichts sofort den Aspekt verändert, hat unser Auge
empfindlich gemacht für die Reinheit der Symmetrie, für die

organische Pondération einer Gebärde, für die Bedeutung der

Mitte, der Achse (gleichgültig ob rein oder verschoben) usw. So

der Antike zurückgeht, so daß also gewissermaßen diese antike Nischenfigur

in der Romanik mit der Mauer hinter ihr verbunden worden wäre,
um sich dann erst in der Renaissance wieder von ihr zu lösen.

17) Die historische Ableitung in Gantner, I, 208.

ls) cf. Gantner, I, 224.



'• --¦¦ "'.

m

N

«te te*TU

m
s

¦

¦

T»



Die Galluspforte am Basler Münster. 443

notieren wir am Tympanon der Galluspforte sogleich die

ungleiche Zahl der Figuren zu Seiten Christi, die Labilität der
Achse in der Parabel der Jungfrauen auf dem Sturz. Dagegen
entzündet sich unser Auge an jener einzigartigen und schlechthin
wunderschönen Kadenz der Formen, welche durch Christus, die

Kreuzesfahne, Petrus, den Schlüssel und den knienden Donator
portae vorgetragen wird. Viel reiner, verhaltener, rhythmischer
als das jüngere Tympanon des Marientodes in Straßburg, das

einen ähnlichen künstlerischen Gedanken vorträgt19), ist diese

Basler Szene auf eine imaginäre Mitte hin orientiert, deren
Andeutung schon unser auf Gleichgewicht geschultes Auge beruhigt
und erfreut.

Verhält es sich nun so, daß die Skala der Ausdrucksmöglichkeiten

einfach geringer ist als diejenige, die auf klassischer Grundlage

ruht und die Freifigur einbezieht Daß sie gewissermaßen
nur einen Teil der andern umfaßt und vor allem der Spitze
ermangelt? Eine frühere Betrachtungsweise der Kunst, für welche
eine Figur erst dann „richtig" war, wenn sie anatomisch richtig
war, hat wohl so geurteilt. Wir wissen aber, daß die Kunst
immer am Ziel und stets im vollen Besitz ihrer Ausdrucksmöglichkeiten

ist, und das bedeutet in unserem Falle, daß, wenn
„nach oben hin" die uns besonders geläufigen Ausdrucksmöglichkeiten

der Freifigur fehlen, dafür „nach unten hin" andere
vorhanden sein werden, die wir in Rechnung stellen müssen. Also
daß die Skala nicht kleiner ist, wohl aber über einen andern
Raum sich erstreckt.

Versuchen wir, diesen Raum an einzelnen Teilen der Galluspforte

abzugrenzen.

IV.
Die Abwesenheit des Maßstabes der Freifigur äußert sich

zunächst in einer Reihe von Eigentümlichkeiten, die man gerne
als ebenso viele Irrationalismen bezeichnet. Ein erstes: die Größe
der Figuren schwankt, und wiederum ganz willkürlich nach den

Gegebenheiten der Architektur. Die Galluspforte kennt
mindestens acht verschiedene Dimensionen der Menschenfigur, wovon

allein drei im Tympanon. Nicht ein objektiver Maßstab

liegt ihnen zugrunde — mit welchem es durchaus vereinbar wäre,
daß, wie etwa an den Wandmalereien von Reichenau-Oberzell,
Christus an Größe alle andern überragen würde —, sondern einzig
das Höhenmaß des Bauteils, das ihren Rahmen bildet. Die
Figur füllt diesen Rahmen ohne jede Rücksicht auf ihre Rolle

19) Pinder, Die Kunst der deutschen Kaiserzeit, Leipzig 1935, 365.
Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 36. Band, 2. Heft. 99



444 Joseph Gantner.

im Ganzen, die also nicht nach dem Volumen ihrer körperlichen
Erscheinung gemessen werden darf. Von dieser Regel machen
zunächst die Evangelisten am Gewände, die mit ihren Symbolen
zusammen etwa drei Viertel der Höhe füllen, eine Ausnahme.
Aber man kennt die Bemühungen der französischen Plastik,
gerade diese Gewändefiguren zu verlängern (Avalion), oder aber
sie in eine durchgehende Säule einzubinden (Le Mans, Chartres
und andere). Sodann stellt sich der Anwendung dieser Regel
ein besonderes Problem dort, wo in einem Felde das Höhenmaß
wechselt, also im Tympanon. Es könnte bereits als eine leise
Konzession an die Rationalität späterer realistischerer Kunst
bezeichnet werden, daß im Tympanon der Galluspforte eine Szene

vorgetragen wird, bei welcher die thematische Wichtigkeit der
Figuren nach den Seiten hin, also mit sinkender Körpergröße,
abnimmt20). Damit ist auch von dieser Seite der Form her in
der Tympanonskulptur der Moment fixiert, wo eine ältere, rein
repräsentative Darstellung in eine jüngere, erzählende übergeht.
Daß die Galluspforte noch diesseits dieses Wendepunktes liegt,
zeigt der Sturz. Hier ragt Christus nicht um Haaresbreite über
die zehn Jungfrauen hinaus, über deren Schicksal er mit einer
Gebärde entscheidet — einer Gebärde, die nur ein einziges Haupt
leicht zu beugen vermag.

Liegt einmal das Höhenmaß der Flächen fest, hat einmal
die Architektur das Feld abgesteckt, dann wird dieses Feld
unweigerlich vom Menschen beherrscht, gleichgültig, ob er sitzend,
stehend, kniend oder, wie in andern Fällen, reitend dargestellt
ist. Muß aber nicht in dieser absoluten Präponderanz der
Menschenfigur das Nachwirken einer antiken Vorstellung erblickt
werden 21)

20) In dem Umstände, daß der Nimbus Christi oben den Rahmen
des Bogenfeldes berührt, hier also stets im Schatten liegt, sieht Moullet
einen Beweis für eine bei der nachträglichen Zusammenfügung vorgenommene

Korrektur. Die Lizenz ist aber in der romanischen Plastik sehr
häufig. Am Portal von Aulnay oder in den Genfer Kapitellen bleiben
sogar ganze Köpfe im Dunkeln. Integrale Sichtbarkeit ist kein Ziel
romanischer Kunst, cf. Anm. 14.

21 Zu einem etwas andern Resultat gelangt Focillon, ASR, 228, wo
er den Menschen der romanischen Plastik mit demjenigen der Renaissance
vergleicht. „Pour les Méditerranncens, pour les Italiens du XVe siècle
comme pour les Grecs de Périclès, l'homme est une définition active

la mesure de l'espace, tandisque, pour l'artiste roman, l'espace est
la mesure de l'homme. L'homme y est défini, limité, triangulé, axé."
Immer aber unter der Voraussetzung, daß die Komposition des romanischen

Bildwerkes einseitig nur vom Rahmen her bestimmt wird. cf. auch
Gantner, I, 230.



Die Galluspforte am Basler Münster. 445

Dieser Eindruck der Präponderanz der Menschenfigur wird
verstärkt durch die Sonderung der Figuren in der Fläche. Es ist
unmittelbar einleuchtend, daß eine Kunst, die keinen objektiven
Maßstab kennt, jeder stärkeren Überschneidung der Figuren
ausweichen muß. Denn Überschneidung hieße ja schon Konstituierung

eines Raumes, also eines außerhalb der Figuren stehenden

Elementes, und das würde sogleich die Einführung eines objektiven

Maßstabes bedingen, nach welchem die Figuren handelnd
aufträten. Es ist bezeichnend, daß an der Galluspforte einzig
in den sechs Szenen der Barmherzigkeit ein solcher objektiver
Maßstab wenigstens angedeutet wird ; diese Zweierszenen wickeln
sich in der schattigen Tiefe ihrer Tabernakel wie auf einer Bühne,
also in einem rudimentären Räume ab, in welchem etwa die stärkste

Überschneidung, in der Szene der Krankenpflege, schon durchaus

räumlich wirkt. Sonst aber sind selbst schüchterne

Berührungen der Figuren untereinander selten. Paulus zieht den leise
widerstrebenden Donator22) auf der rechten Tympanonseite am
Arme herbei, und die Gebärde des Engels nebenan, der seine
rechte Hand dem Zögernden an die Schulter legt, wird unmittelbar

darunter von der einen Jungfrau wiederholt, der einzige
Punkt, wo zwischen den elf Figuren des Sturzes eine körperliche
Berührung stattfindet. Selbst von den sieben stark bewegten
Figuren der Auferstehenden (eine ist verloren) sind nur ihrer drei
in körperliche Beziehung zueinander gebracht.

Wo aber Figur von Figur so deutlich isoliert wird, da spricht
selbst die einfachste Stellung und Gebärde, selbst die gelassenste
Neigung eines Kopfes, die leiseste Bewegung einer Hand mit
voller Kraft. Auch hier müssen wir die Erinnerung an die

allseitig bewegliche, ihre Gliedmaßen souverän agierende Freifigur
zurückstellen, um die Evidenz der romanischen Ausdrucksmittel
voll zu erkennen. Man prüfe zunächst die Haltung der Köpfe.
Die Galluspforte kennt nur zwei Kopfstellungen: die frontale
und das Dreiviertelprofil. Mit ihnen und ihren leisen Varianten
bestreitet sie alle Szenen. Die fünf Figuren, die auf dem

Tympanon zu Christus herantreten, schauen schräg an ihm vorbei,
und selbst die Jungfrau, die sich seiner segnenden Hand beugt,
vermeidet das Profil und blickt schräg nach vorn. Sogar in den

ausgesprochenen Dialogszenen der Tabernakel gibt es kein
einziges reines Profil. Erst in der ungefähr gleichzeitigen Tafel mit
den disputierenden Aposteln beginnt im Umkreis der Gallus-

22) Moullet hat nachgewiesen, daß es sich bei dieser Figur um eine
weibliche Stifterin handelt, und daß der ihr aufgesetzte Kopf wahrscheinlich

nicht zu ihr gehört.



446 Joseph Gantner.

pforte das reiche Spiel der Kopfstellungen, das sich in der
Spätromanik Schritt für Schritt mit der fortschreitenden Individualisierung

der Züge paart.
Die Distanzierung der Einzelfigur von ihren Nachbarn bringt

ferner mit sich, daß die Gebärden überall dort, wo keine direkten
Berührungen stattfinden, um den eigenen Körper „herumgebaut"
sind. Wiederum zeigt hier der Sturz mit seinen elf Figuren die
interessantesten Variationen. Sind dann aber einzelne Hände und
Arme, in segnender, weisender, bittender Gebärde, vom Körper
weg ins Freie geleitet wie an den beiden Christusfiguren, bei
Petrus oder der zweiten, die Lampe hochhaltenden Jungfrau, so

gewinnen die Gliedmaßen, welche die Gebärde ausführen,
sogleich eine gewisse selbständige Kraft, sie lösen sich gleichsam
von dem Körper, zu dem sie gehören, und es wäre ein Leichtes,
festzustellen, daß sie in ihrer Proportion zum letzteren
übersteigert sind.

Deutlich übergroß erscheinen hier wie in den meisten
Kathedralplastiken der romanischen Zeit, die eigentlichen Träger des

Ausdrucks, die Köpfe. Wie auch immer die Skala der
Ausdrucksmöglichkeiten beschaffen sein mag — das menschliche
Antlitz wird in aller Kunst ihre Spitze bilden. Denn an ihm,
an dieser uns vertrautesten, uns im Sinne des Wortes ansprechenden

Form lesen wir die leiseste Regung ab, durch das Antlitz
wird uns die unmittelbarste Beziehung eröffnet zwischen der

Aussage des Künstlers und uns selbst. Die zahlreichen Köpfe
der Galluspforte zeigen auf der Grundform eines vollen Ovals
mehrere Abstufungen der Feinheit. Sehen wir von den

Barmherzigkeitsszenen ab, wo die Köpfe unter der Verwitterung
gelitten haben, so läßt sich deutlich der Typus der heiligen
Personen unterscheiden von demjenigen der Jungfrauen, und dieser
wiederum von dem der Auferstehenden. Es geht von einer
regelmäßigen Bildung mit langgezogener Nase und etwas vorgebauter
Kinnpartie (Tympanon) zunächst zu den von der Nase aus

abgeplatteten Gesichtern der Jungfrauen und hernach zu einer
ausgesprochenen derben, breiten Physiognomie mit aufgeworfener Nase

(Auferstehende) über. Dabei will beachtet sein, wie etwa die

Physiognomie Christi sich beim Abstieg vom Tympanon in den

Sturz vergröbert, nicht anders, als habe jede Zone ihre besondere

Ausdrucksnuance, der sich selbst die oberste Figur unterwirft 23).

23J Aus der Tatsache, daß der Sturz auf beiden Seiten über die
Grundlinie des Bogenfeldes hinausragt, schließt Moullet auf eine
verschiedene Provenienz der beiden Teile. Aber auch diese Lizenz ist häufig,
cf. Avalion und Charlieu bei Baum, a. a. O., 260, 263.



Die Galluspforte am Basler Münster. 447

Trotzdem sind die Nuancen des Ausdrucks beschränkt. Die
Köpfe, so sahen wir, zeigen sich entweder von vorn oder in
Dreiviertelansicht, und mit dieser Beschränkung allein schon sind

ja ihrer Ausdrucksfähigkeit bestimmte Grenzen gesetzt. Noch
mehr — dieser „Normalisierung der Kopfhaltungen" entsprechen
auch deutlich normalisierende Einzelzüge. Wir nennen die
augenfälligsten. So wie in der Gesamtfigur die Köpfe, so sind in den

Köpfen die Träger des Lebens übersteigert, die Augen. Sie treten
aus den breit und tief eingeschnittenen Lidern wie eine quellende
Masse hervor, besonders stark am Täufer Johannes, und in diese
Masse sind in wechselnder Tiefe die Löcher eingebohrt, welche
die Pupillen bezeichnen. Noch deutlicher werden die
normalisierenden Abstufungen in den Haaren. Die Haupthaare sind
entweder durch einen mittleren Scheitel in zwei Ströme getrennt,
die seitlich, durch die Ohren nach hinten gedrängt, auf die
Schultern herabfließen (einzig bei Christus wagt sich eine Strähne
auf die Brust vor) ; oder sie sind lockenartig angeordnet und
rahmen dann, besonders deutlich bei Petrus und dem oberen
Johannes Evangelista, den oberen Teil des Gesichts wie eine
Guirlande ein. Die Barttracht der Männer wiederum kennt die

Abstufung vom bartlosen Jünglingsgesicht desselben Johannes
über die kurzgeschorenen Barte Christi, Petri und seines Donators
zu den langen, spitz auslaufenden Barten Pauli und des Täufers
oben, bei welchem sich außerdem die Ausläufer eines strähnigen
Schnurrbarts zu den geflochtenen Strähnen des Kinnbartes
gesellen und mit diesem Reichtum schon den Ton angeben für das

in dekorativen Strähnen entwickelte härene Gewand.

V.

Mit der Besprechung der Gewänder treten wir in eine neue
Ausdruckszone ein, die wiederum vom Ganzen her beurteilt sein
will. Auch liier meldet sich beim modernen Beschauer die

Neigung, von der Erinnerung an die allseitig bewegte Freifigur her
die Frage nach der größeren oder geringeren Modellierung des

Körpers durch das Gewand in den Mittelpunkt zu stellen.
Tatsächlich gibt es an der ganzen Pforte kein Gewand, das nicht
in allgemeinen Zügen dem Körper seines Trägers folgen würde.
Nirgends mehr ist das Gewand reines Ornament wie in der
irischen Buchkunst, und nirgends mehr sucht es an seinen Rändern

jenes dekorative Eigenleben, wie wir es, sicher von
byzantinischen Vorbildern bestimmt, noch um 1000 an der Basler
Altartafel im Musée de Cluny finden. Ganz deutlich entwickeln
alle Gewänder der Galluspforte parallele Rillen, die das Stoff-



44 8 JosephGantner.
liehe als weich, beweglich, schmiegsam charakterisieren24) ; sie
unterbrechen diese Rillung am Gürtel, wo sich etwa das Gewand
des oberen Johannes Evangelista bauscht, ferner an den Knien
der klugen Jungfrauen, während unter ihren törichten Schwestern

ihrer zwei das Gewand mit der einen Hand an einem

Zipfel hochnehmen, wodurch eine Bewegung entsteht, die mit
den parallelen Falten der Nachbarinnen kontrastiert. Daß die
klugen Jungfrauen im Gegensatz zu den törichten nicht bloß
eine gerade abschließende Kopfbedeckung, sondern auch ein
Obergewand mit bauschigen Ärmeln tragen, sei im Vorbeigehen hier
angemerkt.

Eine besondere Rolle spielen die breiten Säume. Sie sind
am reichsten bei den vier Evangelisten, deren lange Röcke unten
einen Saum von stilisierten vierblättrigen Blüten und dazu eine
schmale Bordüre mit einem Punktmuster tragen. Dieses Punktmuster

kehrt an den Gewändern wie an den Nimben der
Heiligen mehrfach wieder, bald doppelt, bald einfach und dann

gerne zu eingekerbten Querstrichen erweitert. An diesen Säumen
können wir eine interessante künstlerische Absicht erkennen:
Gewand und Gewandsaum bilden das Zwischenglied zwischen
architektonisclier Rahmung, unfigürlichem Ornament auf der
einen und der Menschenfigur und ihrer Gebärde auf der andern
Seite. Sie transponieren gleichsam die unfigürliche Rahmenform
in ein Zwischen reich, das halb dekorativ, halb schon figürlich
ist. Damit aber erfüllen sie am Gesamtwerk die wichtige
Überleitung aus dem Monologischen ins Dialogische

An mehreren Stellen der Galluspforte ist diese Überleitung
mit Händen zu greifen. Christus thronend: in den Windungen
seiner Gewandbordüre überträgt sich die Windung der Wellenranke,

die das Tympanon umzieht; Jungfrauen: die zarte Riefe-
lung ihrer Gewänder setzt das Flechtmuster der innersten Tür-
rahmung fort, das aus verwandten Elementen besteht; Evangelisten

: die Bordüre nimmt die Spirale der innersten Gewändesäulen

auf, besonders deutlich bei Johannes, wo man versucht

wäre, von einer Übertragung desselben Motivs in einen freieren
Rhythmus zu sprechen; Johannes Evangelista oben: die schon

vermerkte Bauschung des Gewandes wiederholt die Form der
beiden gefalzten Kapitelle seitlich des Kopfes usw.

Mit diesem Einblick in das Zwischenreich der Ornamente
und in die inneren Zusammenhänge zwischen Gewandzeichnung
und architektonischer Rahmung halten wir einen Faden in den

24) cf. die Gewänder der Figuren an den Kapitellen im Chorumgang.
Gantner, I, 235.



Die Galluspforte am Basler Münster. 449

Händen, den es weiter zu verfolgen gilt. Nicht nur diese Verbindung

lassen die Figuren erkennen, sondern noch eine zweite
substantiellere, die gewissermaßen das Ornament überspringt und
einen Zusammenhang zwisclien Bauglied und menschlicher Struktur

herstellt. Die Bauschung am Mantel des oberen Johannes-
variiert die Form des Kapitells, sahen wir; zugleich aber sind
die Köpfe dieses und des anderen Johannes zwischen die Kapitelle

eingespannt — das lebende caput neben dem in Stein

übertragenen —- und was hier von den Köpfen gesagt ist, gilt
ebenso auch von den Körpern und Säulenschäften, von den
Füßen und den Basen. Die beiden Johannes bilden so eine

geradezu antike Versinnlichung der Entstehung der Säulenform,
und es muß vermerkt werden, daß die Köpfe nicht wie in der

gleichzeitigen Aposteltafel in die Rundung der Bögen
hinaufreichen, sondern zwischen den Kapitellen stehen.

An dem Orte, wo sich beim Evangelisten der Mantel bauscht,
findet sich beim Baptisten die Scheibe mit dem Lamm Christi.
Gibt es eine eindrücklichere Variation der Formen als diese hier,
zwischen Mandorla und Nimbus, zwischen Kopf und Kapitellen
Wir rühren hier an eines der wichtigsten Gestaltungsprinzipien
der Romanik. Diese Variation, diese innere Verwandtschaft der
Formen ist so stark, daß geradezu ein Tausch der Inhalte möglich

erscheint, nicht anders als habe der Künstler erst eine
bestimmte Grundform geschaffen und dann erst aus mehreren
möglichen Inhalten einen bestimmten ausgewählt. Wir kehren auf
diesem Wege zu einer Überlegung zurück, welche am Anfang
angestellt wurde und sich auf die Komposition der ganzen Pforte
bezog. Die großen Flächen, so sahen wir, finden ihre Variation
in den kleinen, der große Bogen in den schmalen der beiden
Tabernakel usw., und es ist keine Frage, daß auf dieser
durchgehenden Variation gleicher Grundformen der Eindruck des

Geschlossenen, des Vollendeten, eben des künstlerisch Gefügten
ruht, den die Pforte trotz aller Lizenzen bei uns hinterläßt.

Diese Variation der Formen wiederholt sich auch im Ornament.

Seine Stellen an der Pforte sind schon früher bezeichnet
worden : die Umrahmung von Türe und Tympanon, die Vorderflächen

sämtlicher Kämpfer, das abschließende Gesims. Dazu
kommen noch die weniger sichtbaren Seitenflächen der Tabernakel,

sowie der Gewändeecken unterhalb der Evangelisten. Über
die besondere Rolle der Kapitelle ist schon gesprochen worden.
Prüfen wir nun die einzelnen Ornamente, so ergibt sich ein
interessantes Resultat: je mehr sie an der Oberfläche liegen, je
deutlicher sie gesehen werden, umso mehr werden sie vegetabil,



450 Die Galluspforte am Basler Münster.

organisch. Der Vorgang, den wir an den drei Kapitellen der
rechten Seite festgestellt haben, wo das Pflanzenkapitell erst ins
Adlerkapitell und dann in das eckköpfige Monstrekapitell übergeht,

wiederholt sich in den Ornamenten der unteren Flächen

sozusagen auf einer tieferen Stufe. Sie beginnen an den Seiten der
Tabernakel mit rein geometrischem Flechtband, das sich von
demjenigen der Völkerwanderungskunst höchstens durch die
geringere Verflechtung der Bänder unterscheidet, sie verbinden auf
den Ecken der Gewände in quadratischen Kammern dieses Motiv
mit Blattornamenten und gehen schließlich in der Einfassung der
Türe zu der Wellenranke mit vielfach stilisierten Blättern, Trauben

und Blüten über.
Fast verwirrend in seiner Fülle ist das Bild, das sich so

in der Kapitellzone des rechten Gewändes bietet (Photo Wolf 20).
Es zeigt die Abstufung der Säulenschäfte von der glatten bis zur
spiralig gekehlten Oberfläche, die eben geschilderte Abwandlung
des Ornaments vom geometrisch organisierten Flechtband bis zur
Wellenranke, die Kämpferzone mit dem rapportartig stilisierten
Palmettenmotiv, die Abstufung der Kapitelle von dem durch
ornamentierte Rundbögen organisierten Pflanzenmotiv bis zu den

eckköpfigen Ungeheuern, und schließlich darunter Ochs und Löwe
als Symbole der Evangelisten. Eine wahre Musterkarte romanischer

Dekoration, die uns nicht losläßt, ehe wir nicht die Frage
nach dem tieferen Sinne solcher Variation gestellt haben.

Die Ergebnisse dieser Untersuchung, die Feststellung der
relativen Autonomie der einzelnen Teile innerhalb des „kontra-
punktischen Gewebes" im Aufbau der ganzen Pforte, die
Schilderung der einzelnen Variationen im Thema, in den plastischen
Mitteln, in den künstlerischen Formen, die Abgrenzung der Skala
der Ausdrucksmöglichkeiten — sie alle tragen dazu bei, die
historische Lokalisierung des Gesamtwerkes, seine Wertung innerhalb
der romanischen Plastik vorzunehmen. Über den Einzelfall hinaus

aber bilden diese Ergebnisse ebenso viele Hinweise auf die

Grundlagen romanischer Kunst, insbesondere romanischer Plastik
überhaupt, und so leitet das Studium der Galluspforte ganz
natürlich zu einer prinzipiellen Frage hin, welche hinter diesen

Visibilia die Invisibilia, die eigentlichen Voraussetzungen des Stiles

zu erkennen sucht.


	Die Galluspforte am Basler Münster : Beiträge zu einer formalen Analyse

