Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 36 (1937)

Artikel: Die Galluspforte am Basler Munster : Beitrdge zu einer formalen
Analyse

Autor: Gantner, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114931

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-114931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Galluspforte am Basler Miinster.

Beitrdge zu einer formalen Analyse.

Von

Joseph Gantner.

I.

Die wissenschaftliche Literatur iiber die romanische Kunst
ist in den letzten Jahren und Jahrzehnten groflartig aufgebliiht.
Es scheint, als sei ihr ganz besonders der Umstand zugute gekom-
men, den einer ihrer besten Kenner, Puig i Cadafalch, im Vor-
worte seines neuesten Werkes etwas nachdenklich beschreibt und
in dem Buche selbst iiberzeugend zur Anschauung bringt: daf3
es heute einem einzelnen Forscher mdoglich ist, ein Material zu
sammeln und zu iibersehen, zu dessen Bereinigung frither mehrere
Menschenleben niétig gewesen wiren1). Und wenn uns auch diese
Leichtigkeit der Dokumentierung oft wie ein Danaergeschenk an-
mutet, da sie uns allzu sehr bereit findet, Werke der hetero-
gensten Herkunft um einzelner formaler Ahnlichkeiten willen mit-
einander in Beziehung zu bringen, so ist es doch keine Frage, daf3
sie erst die universale Uberschau erméglicht hat, welche fiir die
Erkenntnis der wirkenden Krifte in der romanischen Kunst un-
erlillich ist. Vor allem erlaubt uns dieser neu gewonnene und
stindig sich noch mehrende Reichtum, das Problem der formalen
Analyse aufzuwerfen. Die Einsicht, dal es auch im Mittelalter
bestimmte, eng umgrenzte Bezirke gibt, in denen sich die Kunst,
nach Jacob Burckhardts Ausdruck, ,frei ergeht in der Schwin-
gung®, die sie ,vom Irdischen her* erhalten hat, liegt wohl all
den zahlreichen Schilderungen mittelalterlicher Kunst aus den
letzten Jahren zugrunde. Sie paart sich mit der GewiSheit, daf3
diese Bezirke eingebettet sind in die so deutlich sichtbaren ma-
teriellen, besonders religiosen Bindungen aller ilteren Kunst. Da
aber die Grenzen von hier zu dort ungewéhnlich labil sind und
sich uns nur schwer und undeutlich enthiillen, so fehlt uns fiir

1) Puig i Cadafalch, La géographie et les origines du premier art
roman. Paris 1935, 8.



434 Joseph Gantner.

weite Strecken noch die klare Vorstellung von der isthetischen
Funktion der Form.

Den wichtigsten Vorstof3 in dieses Gebiet hinein hat mit
allen Kennzeichen einer bedeutenden wissenschaftlichen Leistung
Henry Focillon gemacht2). Seine These, wonach fiir zahlreiche
romanische Bildwerke die Pri-Existenz ungegenstindlicher Grund-
tformen angenommen werden muf}; bildet wohl den besten Aus-
gangspunkt einer formalen Analyse. Man kénnte (darin iiber
Focillon hinausgehend) von einem dreifachen Ursprung dieser
Grundformen sprechen: das geometrische Schema (im Sinne des
Fiedlerschen ,,Anschauungsbildes‘), die architektonische Struktur
(besonders deutlich in der Kapitellplastik), die traditionelle Kom-
position (worunter Antike und Byzanz). Von hier aus fihrt eine
vergleichende, auf die romanische Plastik beschrinkte Analyse
weiter zur Feststellung einzelner Formabsichten, denen stets be-
stimmte, meist religidse Ausdrucksabsichten entsprechen. So z.B.
die Abstufung der plastischen Mittel als Werkzeug zur Unter-
scheidung der sakralen Dignitit, die Isolierung der Einzelform
als Kennzeichen des monologischen Charakters der Kunst u.s.f.

Die nachfolgende Studie iiber die Galluspforte ist aus sol-
chen Untersuchungen hervorgegangen 3). Fiir alles, was das Denk-
mal selbst betrifft, seine Datierung, die schon seit Jahrzehnten
erkannte Zusammensetzung aus heterogenen Teilstiicken, die in
ihm vereinigten verschiedenen Darstellungsinhalte etc., darf auf
die reiche Literatur verwiesen werden4). Wie sehr auch die
Verschiedenartigkeit der Teile, die am Ende des 12. Jahrhun-
derts zur jetzigen Pforte zusammengefiigt worden sind, betont
werden mag, so ist es doch keine Frage, daf in diesem Zeit-
punkt das neu aufgebaute Portal als eine neue Einheit empfun-
den wurde. Es ist ja auch sogleich andern Ortes nachgeahmt

2} Henry Focillon, L’Art des sculpteurs romans, Paris 1931 (zitiert
ASR) und Les mouvements artistiques, in Glotz, Histoire générale, Band
VIII, Paris 1933 (zitiert MA).

3) cf. meine Ausfithrungen am Int. Kongrefl fiir Asthetik und allge-
meine Kunstwissenschaft, Paris 1937. Résumés des communications. Eine
ausfiihrliche Untersuchung zum Problem der formalen Analyse in der
romanischen Plastik wird in Buchform 1938 im Verlag von Anton
Schroll ¢ Cie. in Wien erscheinen.

4) Hans Reinhardt, Das Basler Miinster, Basel 1926. — Gantner,
Kunstgeschichte der Schweiz, I, Frauenfeld und Leipzig 1936. — Hom-
burger in der Gedichtnisschrift Kingsley Porter (Mskr.).

Die wichtige Arbeit von Maurice Moullet iiber die Galluspforte,
die gleichzeitig im Holbein-Verlag Basel erscheint, ist mir durch freund-
liches Entgegenkommen des Verfassers im Manuskript zuginglich gemacht
worden, so daf} ihre Resultate hier noch beriicksichtigt werden konnten.



Die Galluspforte am Basler Miinster. 435

worden, und so bilden gerade Moullets neueste Forschungen
eine wertvolle Stiitze fir das Resultat jeder Formanalyse roma-
nischer Plastik, welche die relative Autonomie der Einzelteile im
vielteiligen romanischen Bildwerk betont.

Der Aufban der Galluspjorte, wie er sich mit allen bis
heute erkennbaren Korrekturen darstellt, ist bekanntlich das Re-
sultat eines Entwicklungsprozesses, der in einer Gruppe ver-
wandter Portale seit etwa 1130 beobachtet werden kann, und der
mit deutlichster Entlehnung lombardischer und siidfranzosischer
Elemente verliuft. Seine wichtigsten Bestandteile sind folgende:
die eigentliche Tiire mit ihrer Bekrénung durch einen breiten
Sturz und ein segmentférmiges Tympanon, das Ganze eingerahmt
durch einen breiten Wellenrankenfries; das dreifach abgetreppte
Gewinde mit je zwei aus den Gewindeecken herausgemeiflelten
Statuen und je drei in die Ecken gestellten, verschieden profi-
lierten Siulen, das Ganze durch die Kimpferzone, sowie oben
um das Tympanon herumgefithrt, wobei die freistehenden Sdulen
oben als runde Wulste wieder in den Mauerverband eintreten;
schlieflich die Einrahmung, seitlich durch die Sockel und je fiinf
verschieden hohe Tabernakel, oben durch ein mehrfach profi-
liertes Kranzgesimse ?).

Im allgemeinen Sinne ist an diesem Aufbau das Nachwirken
der Schemata romischer Triumphbogen festgestellt worden. Tat-
sichlich weist die Entwicklung der romanischen Kirchenpforte
bis zu diesem Punkte hin ihnliche Zige auf wie die Entwick-
lung des in der Zweckbestimmung ja verwandten Motivs der
rémischen Bogen, ohne daf3 an eine direkte Ubernahme oder gar
Kopie zu denken wire. Die Analogie ist zunichst rein iufler-
lich: die frither noch ohne unmittelbaren Zusammenhang iiber
die Wand verteilten Elemente treten zusammen, fiigen sich in
ein Ganzes ein, das in der entschiedenen Rahmung seine innere
Einheit bekundet 6).

Fir die Beurteilung des Standortes, den die Galluspforte
innerhalb einer solchen Entwicklungsreihe einnimmt, wird man
immer auf das mit einer {iberzeugenden Kraft durchschlagende
Kompositionsprinzip hinweisen. Die einzelnen seitlichen Felder
wiederholen und variieren im kleinen nicht nur die Form des

5) Gegeniiber Moullets Ableitung wird man geltend machen miissen,
dafl die Verbindung des Stufenportals mit freigestellten Siulen min-
destens schon in Ziirich vorgebildet war, und daf} fiir die Prioritit der
Galluspforte vor Petershausen noch kein schliissiger Beweis erbracht werden
kann. Das spriche fiir die Homogenitit mindestens der unteren : Partie
des Portals. s. hinten.

6) Gantner, I, 208.



436 Joseph Gantner.

durch den Woellenrankenfries umgrenzten inneren Kernes der
Tiire, sondern auch die des ganzen Portalbaues. Zwei Melo-
dien klingen gewissermaflen nebeneinander her. Die eine mit
dem Hauptmotiv des hochrechteckigen Gesamtportals wiederholt
sich in den Tabernakeln an den Seiten, die andere trigt ihr
Hauptmotiv an der Tire selbst vor, in der Offnung mit dem
rundbogigen Abschluff; und findet ihre Variation in den beiden
hochgereckten Johannestabernakeln, die ebenfalls im Rundbogen
schlieflen.

Angesichts des verwandten Kompositionsprinzips in der
Deckenmalerei von St. Michael in Hildesheim spricht Dehio von
einem ,kontrapunktischen Gewebe7?). Man konnte den Aus-
druck auch auf die Galluspforte anwenden, ja er charakterisiert
sehr treffend das schon frither genannte Stilmerkmal der spiten
Romanik. Gegeniiber einer fritheren Stufe, auf welcher die
Teile noch in formaler Autonomie, mit gleichen Wer;akzenten,
nebeneinander stehen — Portal St. Jakob in Regensburg, Decke
in Zillis8) — strebt die ausgehende Romanik mehr und mehr
die Einheit des Ganzen an durch Herausarbeitung dominieren-
der Hauptformen. Die Stilstufe der Galluspforte und der Hildes-
heimer Decke liegt mitten in diesem Umformungsprozef3, der
erst mit dem gotischen Portal seinen eigentlichen Abschluf3 fin-
den wird 83). Je mehr dieser Prozef3 weiterschreitet, umso geringer
wird die Moglichkeit der Wiederverwendung friitheren Ausstat-
tungsmaterials, wie sie an zahlreichen romanischen Portalen und
so auch an der Galluspforte festgestellt worden ist.

Mit dieser Vereinheitlichung der Form geht die Vereinheit-
lichung des Themas parallel. Bekanntlich kennt die Gallus-
pforte noch kein Gesamtthema der Darstellung, dem sich alles
einordnen wiirde. Sie steht zwischen verschiedenen Vorstellungs-
kreisen, die sich teilweise iiberlagern, unentschieden in der
Mitte 9). Es ist von grofitem Interesse, dafl bei dieser Uber-
lagerung iltere noch ganz hieratische Formen mit jiingeren Ele-
menten eines unmittelbar erzihlenden, unmittelbar zum Beschauer
sprechenden, dialogischen Stiles verbunden werden.

7) Dehio, Geschichte der deutschen Kunst, I, 152.

§) H. Karlinger, Romanische Steinplastik in Altbayern und Salz-
burg, Augsburg 1924, T. 12. — Gantner, I, 262.

84, cf. die Proportionen im Querschiff von Saint-Pierre in Genf,
dessen Entstehung in die Zeit der endgiltigen Aufstellung der Gallus-
pforte fillt, dazu die Charakteristik von Camille Martin, Saint-Pierre,
Genéve 1909, 76.

?) cf. die neueste Interpretation durch Moullet, welche die bis-
herigen Erklirungen z. T. stark korrigiert.



Die Galluspforte am Basler Miinster. 437

So stellt die Pforte eine nicht geringe Anforderung an die
Fihigkeit des Beschauers, Andeutungen zu erginzen, thematische
Fragmente zu verbinden, aus dem scheinbar nicht Zusammen-
gehorigen die ideelle Einheit herauszulesen. Wir stehen hier
einem kiinstlerischen Vorgang gegeniiber, dessen psychische Vor-
aussetzungen noch zu priifen sein werden, und der sich in der
Auswahl seiner Darstellungsmittel zunichst als eine Variation
der Vorstellungen zu erkennen gibt. Dazu gehort auch die Be-
obachtung, daf3 in zwei Fillen dieselbe Figur zweimal dargestellt
wird. Wir finden im Tympanon Christus als Auferstehender
und darunter im Sturz wiederum Christus vor den klugen Jung-
trauen. Wir sehen ferner im linken Gewinde Johannes Evan-
gelista und oben rechts denselben Johannes, und in beiden Fillen
ist die Verschiedenheit der Statuen so groff; als handle es sich
um je zwel verschiedene Figuren10). Ahnlich verhilt es sich
mit denjenigen Teilen, welche auf eine Darstellung des Jiing-
sten Gerichts bezogen werden kénnen. Die Darstellung ist bald
parabolisch (Sturz), bald genrehaft-anekdotisch (Auferstehende
oben), stets aber fragmentarisch, und die Einheit von Thema und
Stil fehlt noch.

Wo aber ein Kiinstler an demselben Werk zwei verschie-
dene Darstellungen derselben Figur zu geben vermag, da sind in
seiner Vorstellung noch andere zu vermuten. Und wo von einer
so umfassenden Szene wie dem Gericht nur Fragmente geboten
werden, da ist, auch wenn diese Fragmente aus anderem Zu-
sammenhang genommen wurden, eine hinter ihnen stehende Ge-
samt-Konzeption anzunehmen, von welcher eben nur einzelne
Teile nach auflen treten, mit der Aufforderung an den Beschauer
gleichsam, sich des Ganzen zu erinnern. Ohne diese Voraus-
setzung des Ganzen im Geiste des Kiinstlers wie des Beschauers
wiirde die Darstellung ihren besten Sinn verlieren 11).

Offensichtlich diirfen wir in diesem Vorgang der Uber-
lagerung und Verbindung verschiedener Vorstellungskreise ein
allgemeines Stilmerkmal derjenigen Epoche erkennen, welche von
der Romanik zur Gotik iiberleitet. Am Sidportal der Kathe-

10} Gegeniiber Moullet ist zu sagen, dafl das zweimalige Vorkommen
derselben Figur durchaus kein Unikum darstellt. cf. das Tympanon von
Mars-sur-Allier (oben Majestas Domini, unten Abendmahl) bei Baum, Ro-
manische Baukunst in Frankreich, Stuttgart 1928, 270.

11) Die geistesgeschichtlichen Parallelen sind oft gezogen worden.
So Focillon, ASR, 12, nach Gilson: ,Pour un penseur de ce temps,
connaitre et expliquer une chose, consiste toujours 2 montrer qu’elle n’est
pas ce qu’elle parait étre, qu'elle est le symbole et le signe d’une réalité
plus profonde, qu'elle annonce ou qu’elle signifie autre chose.”



438 Joseph Gantner.

drale von Lausanne finden wir, kurze Zeit nach der Aufstellung
der Galluspforte, eine sehr verwandte Verbindung verschiedener
Themata — Kronung Mariae, Jiingstes Gericht, Majestas Do-
mini — und aus einer ihnlichen Absicht ist wohl die thematische
Mischung in den vorziiglichen Malereien der Westwand in der
Burgkapelle von Chillon, schon im spiteren 13. Jahrhundert,
zu erkliren. Angesichts dieser und zahlreicher anderer Fille
wire man versucht, von einem ikonographischen Synkretismus
zu sprechen, welcher von der reinen Reprisentation im Roma-
nischen zur reinen Erzihlung im Gotischen hinleitet 112).

II.

Gehen wir nunmehr zu den formalen Kategorien uber.

Die Labilitit der einzelnen Teile, das ,kontrapunktische
Gewebe® ihrer Zusammenfigung, die Variation in den einzelnen
Themen — es sind lauter Zige in einem Gesamtbilde, dem nun
auch die kiinstlerische Formensprache als solche einzuordnen ist.
Wir beginnen mit dem Einfachsten und AuBerlichsten, den pla-
stischen Mitteln.

Die Galluspforte als (Gesamtes ist ein in verschiedenen
Zonen entwickeltes Relief. Sie steht, wie alle romanischen Por-
tale, ,,zwischen den Kiinsten und verbindet die Elemente von
Architektur und Plastik zu einem neuen Gebilde, fiir welches uns
der treffende Terminus noch fehlt. Charakteristisch fiir diese
Gattung ist die Variation der Mittel, durch welche erst die Uber-
leitung von der Architektur zur Plastik gewonnen wird. Wir
finden ihrer vier:

die ungegliederte, flache Mauer, reduziert auf das Stick,
das zwischen oberster Bogenkehle und Kranzgesims iibrig bleibt
und dort noch durch die beiden Auferstehungsszenen eingeengt
Wird;

die formierten Bauteile, besonders groflartig in den drei-
fachen Wiilsten und Kehlen des Portalbogens, ferner schon mit
dem Ornament paktierend, in den drei Gattungen von Siulen, die
alle frei stehen und als einzige Glieder des Ganzen vom Relief
abweichen;

die rein ornamentalen Teile: Einfassung der Tiire, Kimpfer,
Kranzgesimse, Innenflichen der Gewinde, innere Siulenschifte,

Kapitelle;

113) Zu Lausanne cf. E. Bach, La cathédrale de I. etc, Paris
1928, 26. Allgemein: E. Maile, L’art religieux du 13e siécle etc, 5. Aufl,
Paris 1923, 397 (der wichtige Beschlufl des Konzils von Nikaea, 787,
iiber den Anteil des Kiinstlers an der religidsen Darstellung).



Die Galluspforte am Basler Miinster. 439

die Figuren, ohne Ausnahme an die Fliche, an den Stein
gebunden, meist aus ihm herausgehauen und durch seine Grund-
mafle mitbestimmt.

Das ergibt eine vierfache Variation der plastischen Mittel,
die zugleich im #sthetischen Sinne eine vierfache Variation der
Werte darstellt, so als wiirde vor unseren Augen aus dem un-
behauenen, toten Stein langsam von Stufe zu Stufe das Leben auf-
erweckt 12). Je hoher die Stufe, umso reiner spricht das Pla-
stische, das Lebendige, und nichts kdnnte diesen Aufstieg bes-
ser veranschaulichen als die obere Hilfte der Pforte mit dem
Tympanon, wo das Auge mit einem Blick das Formlose, das
konstruktiv Geformte, das Ornament und die lebendige Plastik
umfaflt und von dieser Abstufung her der Figur Christi ein
hichstes Mafl von Bedeutung zuleitet 13).

Es entspricht dem Charakter der relativen Autonomie aller
Einzelteile, den wir frither als fiir die Spitromanik typisch be-
zeichnet haben, dafl bei dieser vierfachen Variation der Mittel
nur geringe Uberschneidungen vorkommen. Am deutlichsten grei-
fen die formierten Bauteile und das Ornament ineinander iber:
in dem Kugelornament der iuflersten Hohlkehle, in den Schiften
der Gewindesiulen und vor allem in den Kapitellen dieser letz-
teren (von denen das dufBerste links als gotische Erneuerung hier
aufler Spiel bleibt). Nehmen wir die kleinen Kapitelle der an-
stoflenden Tabernakel in den Vergleich auf, so ergibt sich auf
beiden Seiten eine interessante Steigerung nach innen hin. Die
Tabernakelkapitelle sind Polsterkapitelle, zhnlich denjenigen im
Langhaus des Miinsters; das noch erhaltene Zuflere Gewinde-
kapitell trigt auf allen vier Flichen Pflanzenornament, und erst
beim mittleren und inneren Paar treten Tierfiguren auf, deren
ungemein feingliedrige plastische Durchbildung uns noch be-
schiftigen wird.

Dieser Steigerung der Kapitellformen gegen die Mitte hin
entspricht die Profilierung der Gewindesiulen, die von auflen
nach innen aus der Ruhe des glatten Schaftes iiber die Kehlung
zur Spirale ibergehen und so auch ihrerseits unser Auge auf
die innere Zone hinlenken.

Fiir den Anblick von vorne aber verdecken diese sechs Frei-
siulen zum guten Teil die vier Evangelistenfiguren an den Ge-

12) cf. die drei Reliefstirken am Tympan de la Pentecdéte in Vé-
zelay. Focillon, ASR, 256.

13) Focillon, ASR, 133: ,,...dans les portails 4 tympan, celui-ci
timbre I'édifice avec une telle énergie que la muraille au-dessus acquiert
plus de grandeur en restant nue et prend une signification plus forte.”



440 Joseph Gantner.

winden, samt den Symbolen iiber ihnen. Dieser zunichst iber-
raschende Vorgang mufl aus der Analyse der formalen Be-
ziehungen erklirt werden. Wiirden nimlich die vier grof3en,
aufrecht stehenden Figuren mit ihren Symbolen — also acht
plastisch hervortretende Korper — frei sichtbar gemacht, so wire
es mit der dominierenden Stellung des Tympanons, mit der alles
lenkenden Haltung Christi dahin. Die Siulen dimpfen die Fi-
guren, lassen sie in den Schatten zuriicktreten, verdecken sie zum
Teil und mindern so betrichtlich ihre formale Bedeutung im
Gesamtbild 14). Nur im Tympanon und im Sturz, dort also,
wo Christus auftritt, ist die plastische Form durch keinerlei
davor oder seitlich aufgestellte Architektur beeintrichtigt — einzig
die beiden Auferstehungsgruppen dringen unbehindert vor, und
wir wissen schon, daf3 ihre urspriingliche Zugehdrigkeit zum Por-
tal bezweifelt wird —, alle andern aber finden sich in die
Grenzen und in den Schatten architektonischer Rahmen ver-
wiesen. In den Gewinden kommt die schrige Stellung als wei-
teres minderndes Motiv hinzu; sie zwingt den Beschauer, von
der ,,Bildebene* des ganzen Portals abzugehen und zwei andere
,,Bildebenen* aufzusuchen.

So kennt die Galluspforte eine etwas umstindlich gewon-
nene, kiinstlerisch aber iiberaus interessante Differenzierung dex
plastischen Werte, die als ein besonderes Kennzeichen dieser aus
Architektur und Plastik gemischten Portale gelten darf. Nicht
die sachlich bedeutungsvollsten Figuren, Christus und die beiden
Apostelfiirsten, tragen das stirkste Relief, sondern die beiden
Johannes oben und die Posaunenengel. Trotzdem aber haben die
Figuren im Tympanon den stirksten plastischen Akzent, denn
sie entfalten sich frei in der Fliche, und auf sie fillt unge-
brochen und voll das Licht des Tages.

Die geringste Reliefwirkung hat der Kiinstler dem Ornament
verlichen. Als wiirde eine Wasserfliche vom Winde gekriuselt,
so zieht die Wellenranke um die Tire herum, und kaum tiefer
sind die Pflanzenornamente an den Ecken der Gewiinde, an den
Kimpfern und oben am Gesims eingegraben. Wir werden sehen,

14) Die Auffassung, wonach auch in der romanischen Plastik jede
Figur fiir den Beschauer sichtbar und ablesbar sein miisse - auch
Moullet vertritt sie — wird durch zahlreiche Werke widerlegt. Abge-
sehen von den Gewindestatuen in den ,,Schulwerken® der Galluspforte
(von denen Petershausen wahrscheinlich das ilteste ist) kennen die roma-
nischen Kathedralen viele Kapitelle, figurierte Friese u. a., welche infolge
ihrer Lokalisierung nie wirklich ,gelesen” werden koénnen. Ich komme
in der in Anm. 3 genannten Arbeit ausfithrlich auf dieses wichtige Stil-
merkmal zuriick.



Die Galluspforte am Basler Miinster. 441

wie auch die psychologische Erklirung dazu gelangt, die kiinst-
lerische Form dieser Streifen als erste unmittelbar aus dem un-
gegliederten glatten Stein entstehen zu lassen.

III.

Indem wir uns nun den einzelnen Szenen und Figuren zu-
wenden, begegnen wir einer Schwierigkeit, die bisher nur mit
Mihe umgangen werden konnte: die Vagheit und mangelnde
Prizision unserer Begriffe. Je nachdem wir von karolingischen
und frihromanischen oder von gotischen und spitromanischen
Werken herkommen, werden wir etwa die Hauptfigur des thro-
nenden Christus lebendig, bewegt, individualisiert, oder feier-
lich, starr und hieratisch finden. Tragen ihre Gesichtszige schon
einen Anflug personlichen Lebens oder sind sie noch eingebunden
in das feierliche Schema? Zeigt ihr Gewand schon die Absicht,
den Korper zu modellieren, oder folgt es noch seinen eigenen Ge-
setzen? Und wenn wir irgend eine dieser Charakterisierungen
anwenden — welche Vorstellung, welche Skala von Vorstellungen
legen wir ihr zugrunde 15)? Kann die Kunstgeschichte des Mittel-
alters iiberhaupt jemals zu einer derartigen Skala von allgemeiner
Verbindlichkeit vordringen?

Wic wir nun auch diese Frage im einzelnen beantworten
werden, soviel ist gewif3; dafl der romanischen Skala ein Glied
tehlt, welches sowohl in der Antike wie seit der Spitgotik durch
seine dominierende Stellung und Ausdruckskraft unser Urteil
beeinflufit: die Freifigur. Der romanische Bildhauer kennt sie
nicht, fir ihn ist jede Form, selbst der freistehende Kopf eines
Reliquiars, eo ipso an ein architektonisches Substrat gebunden.
So kommt die romanische Plastik nie in den Fall, sich an den
Ausdrucksmoglichkeiten einer allseitig frei bewegfen Figur zu
orientieren — wie wire je eine hellenistische oder barocke Pla-
stik ohne diese grundlegende Voraussetzung moglich geworden! —
sie sieht sich dauernd auf die Notwendigkeit angewiesen, pla-
stische Werte stets auf der Folie, im Zusammenspiel, im Zu-
sammenprall mit unplastischen, architektonischen Werten zu ent-
wickeln 16).

15) Wie labil noch heute die Skala dieser Vorstellungen und der aus
ihr abzuleitenden historischen Wertmafistibe ist, das zeigt die véllig ver-
schiedene Einschitzung einer so kapitalen Gruppe von Werken wie der

Kapitelle von Cluny, durch Kingsley Porter (Gazette des Beaux Arts,
1920), Paul Deschamps (Revue de I'Art, 1930) und H. Focillon (ASR,
1931).

16) Focillon, MA, 450, vermutet z. B., dafl die romanische Figur
unter einer Arkade letzten Endes auf die in einer Nische stehende Freifigur



442 Joseph Gantner.

Man priife die Galluspforte. Tympanon und Sturz sind
reine Reliefs und als solche auf Gedeih und Verderb mit den
Steinplatten verbunden, aus denen sie herausgemeiflelt sind, von
ihrem Format, von ihrer Funktion im Gesamtwerk abhingig. Die
Szenen und Figuren in den zehn Tabernakeln stehen buchstib-
lich im Schatten der Architektur, die ihnen alles vorschreibt,
Rahmung, Belichtung, Stellung. Die vier Evangelisten an den
Gewinden — nichts koénnte die Abhingigkeit des Bildhauers
vom Architekten besser verdeutlichen als sie. Denn so verstind-
lich und ,richtig* es ist, wenn die Fliche eines Pfeilers mit dem
Relief einer Figur geschmiickt wird (Beispiel: die Churer Apostel),
so absonderlich muf3 zunichst der Gedanke erscheinen, diese
Figur von der Fliche auf die Ecke des Pfeilers zu versetzen
und dort entsprechend rund-plastischer zu bilden. Das ist der
Vorgang, dem diese Gewindestatuen ihre Entstehung verdanken,
und er ist rein architektonisch bestimmt17?). Ja, er ist so sehr
nur architektonisch bestimmt, daf diese Figuren an den Ecken,
wie wir gesehen haben, wiederum durch vorgestellte Siulen ver-
deckt werden, sich also gar nicht als plastische Werte entfalten
konnen. Und ganz eindeutig liegt die Abhingigkeit bei den Kapi-
tellen zutage, die nicht nur als Gesamtform aus einem Zusammen-
treffen konstruktiver Krifte resultieren, sondern in ihrem pla-
stischen Schmucke sich um eine optische Verdeutlichung dieser
Krifte bemiihen, also wiederum im Dienste der Architektur
stehen 18),

In der Skala der Ausdrucksméglichkeiten, sagten wir, fehlt
die Freifigur. Wir messen also mit falschen Maf3stiben, wenn
wir Starrheit oder Lebendigkeit, Freiheit oder Gebundenheit
irgend einer Gebirde, irgend einer Gewandfalte, irgend eines
Gesichtszuges' an dem frei agierenden Kérper messen, was wir,
geleitet von den starken Erinnerungen an klassische und an
neuere Kunst, vielleicht unbewuflt tun. Denn es ist nicht zu be-
streiten, erst die vollig frei bewegliche Figur, welche in sich
selbst ihren Standort hat, bei welcher jede kleinste Verschiebung
des Gleichgewichts sofort den Aspekt verindert, hat unser Auge
empfindlich gemacht fir die Reinheit der Symmetrie, fir die
organische Ponderation einer Gebirde, fiir die Bedeutung der
Mitte, der Achse (gleichgiiltig ob rein oder verschoben) usw. So

der Antike zuriickgeht, so dafl also gewissermaflen diese antike Nischen-
figur in der Romanik mit der Mauer hinter ihr verbunden worden wire,
um sich dann erst in der Renaissance wieder von ihr zu ldsen.

17) Die historische Ableitung in Gantner, I, 208.

18) cf. Gantner, I, 224.






Die Galluspforte am Basler Minster. 443

notieren wir am Tympanon der Galluspforte sogleich die un-
gleiche Zahl der Figuren zu Seiten Christi, die Labilitat der
Achse in der Parabel der Jungfrauen auf dem Sturz. Dagegen
entziindet sich unser Auge an jener einzigartigen und schlechthin
wunderschénen Kadenz der Formen, welche durch Christus, die
Kreuzesfahne, Petrus, den Schliissel und den knienden Donator
portae vorgetragen wird. Viel reiner, verhaltener, rhythmischer
als das jingere Tympanon des Marientodes in Straflburg, das
einen #hnlichen kiinstlerischen Gedanken vortrigt19), ist diese
Basler Szene auf eine imaginire Mitte hin orientiert, deren An-
deutung schon unser auf Gleichgewicht geschultes Auge beruhigt
und erfreut.

Verhilt es sich nun so, daf3 die Skala der Ausdrucksmoglich-
keiten einfach geringer ist als diejenige, die auf klassischer Grund-
lage ruht und die Freifigur einbezieht? Daf3 sie gewissermaflen
nur einen Teil der andern umfaf3t und vor allem der Spitze er-
mangelt? Eine frithere Betrachtungsweise der Kunst, fiir welche
eine Figur erst dann ,richtig war, wenn sie anatomisch richtig
war, hat wohl so geurteilt. Wir wissen aber, dafl die Kunst
immer am Ziel und stets im vollen Besitz ihrer Ausdrucksmog-
lichkeiten ist, und das bedeutet in unserem Falle, dafl; wenn
,nach oben hin“ die uns besonders geliufigen Ausdrucksmaoglich-
keiten der Freifigur fehlen, dafiir ,,nach unten hin“ andere vor-
handen sein werden, die wir in Rechnung stellen miissen. Also
dafl die Skala nicht kleiner ist, wohl aber iiber einen andern
Raum sich erstreckt.

Versuchen wir, diesen Raum an einzelnen Teilen der Gallus-
pforte abzugrenzen.

IV.

Die Abwesenheit des Mafistabes der Freifigur auflert sich
zunichst in einer Reihe von Eigentiimlichkeiten, die man gerne
als ebenso viele Irrationalismen bezeichnet. Ein erstes: die Grifle
der Figuren schwankt, und wiederum ganz willkiirlich nach den
Gegebenheiten der Architektur. Die Galluspforte kennt min-
destens acht verschiedene Dimensionen der Menschenfigur, wo-
von allein drei im Tympanon. Nicht ein objektiver Maf3stab
liegt ihnen zugrunde — mit welchem es durchaus vereinbar wire,
daf3, wie etwa an den Wandmalereien von Reichenau-Oberzell,
Christus an Grof3e alle andern tberragen wiirde —, sondern einzig
das Héhenmafl des Bauteils, das ihren Rahmen bildet. Die
Figur fiillt diesen Rahmen ohne jede Riicksicht auf ihre Rolle

19) Pinder, Die Kunst der deutschen Kaiserzeit, Leipzig 1935, 365.
_Basler Zeitschr. f, Gesch, u, Altertum, 36, Band, 2. Heft. 29



444 Joseph Gantner.

im Ganzen, die also nicht nach dem Volumen ihrer kérperlichen
Erscheinung gemessen werden darf. Von dieser Regel machen
zunichst die Evangelisten am Gewinde, die mit ihren Symbolen
zusammen etwa drei Viertel der Hohe fiillen, eine Ausnahme.
Aber man kennt die Bemiihungen der franzosischen Plastik,
gerade diese Gewindefiguren zu verlingern (Avallon), oder aber
sie in eine durchgehende Siule einzubinden (Le Mans, Chartres
und andere). Sodann stellt sich der Anwendung dieser Regel
ein besonderes Problem dort, wo in einem Felde das Héhenmaf}
wechselt, also im Tympanon. Es kdnnte bereits als eine leise
Konzession an die Rationalitit spiterer realistischerer Kunst be-
zeichnet werden, dafl im Tympanon der Galluspforte eine Szene
vorgetragen wird, bei welcher die thematische Wichtigkeit der
Figuren nach den Seiten hin, also mit sinkender Korpergrofle,
abnimmt 20). Damit ist auch von dieser Seite der Form her in
der Tympanonskulptur der Moment fixiert, wo eine iltere, rein
reprisentative Darstellung in eine jiingere, erziihlende iibergeht.
Daf8 die Galluspforte noch diesseits dieses Wendepunktes liegt,
zeigt der Sturz. Hier ragt Christus nicht um Haaresbreite iber
die zehn Jungfrauen hinaus, iiber deren Schicksal er mit einer
Gebirde entscheidet — einer Gebiirde, die nur ein einziges Haupt
leicht zu beugen vermag.

Liegt einmal das Hoéhenmafl der Flichen fest, hat einmal
die Architektur das Feld abgesteckt, dann wird dieses Feld un-
weigerlich vom Menschen beherrscht, gleichgiiltig, ob er sitzend,
stehend, kniend oder, wie in andern Fillen, reitend dargestellt
ist. Muf3 aber nicht in dieser absoluten Priponderanz der Men-
schenfigur das Nachwirken einer antiken Vorstellung erblickt
werden 21) ?

20) In dem Umstande, dafl der Nimbus Christi oben den Rahmen
des Bogenfeldes beriihrt, hier also stets im Schatten liegt, sieht Moullet
einen Beweis fiir eine bei der nachtriglichen Zusammenfiigung vorgenom-
mene Korrektur. Die Lizenz ist aber in der romanischen Plastik sehr
hiufig. Am Portal von Aulnay oder in den Genfer Kapitellen bleiben
sogar ganze Kopfe im Dunkeln. Integrale Sichtbarkeit ist kein Ziel ro-
manischer Kunst. cf. Anm. 14.

21) Zu einem etwas andern Resultat gelangt Focillon, ASR, 228, wo
er den Menschen der romanischen Plastik mit demjenigen der Renaissance
vergleicht. ,Pour les Méditerrannéens, pour les Italiens du XVe siecle
comme pour les Grecs de Fériclés, I'homme est une définition active
...la mesure de l'espace, tandisque, pour [Iartiste roman, l'espace est
la mesure de T'homme. L’homme y est défini, limité, triangulé, axé.”
Immer aber unter der Voraussetzung, dafl die Komposition des romani-
schen Bildwerkes einseitig nur vom Rahmen her bestimmt wird. cf. auch
Gantner, I, 23o0.



Die Galluspforte am Basler Miinster. 445

Dieser Eindruck der Priponderanz der Menschentigur wird
verstirkt durch die Sonderung der Figuren in der Fliche. Es ist
unmittelbar einleuchtend, daf3 eine Kunst, die keinen objektiven
Maf3stab kennt, jeder stirkeren Uberschneidung der Figuren aus-
weichen muf3. Denn Uberschneidung hiefle ja schon Konstituie-
rung eines Raumes, also eines auflerhalb der Figuren stehenden
Elementes, und das wiirde sogleich die Einfithrung eines objek-
tiven Maf3stabes bedingen, nach welchem die Figuren handelnd
auftriten. Es ist bezeichnend, dafl an der Galluspforte einzig
in den sechs Szenen der Barmherzigkeit ein solcher objektiver
Maf3stab wenigstens angedeutet wird; diese Zweierszenen wickeln
sich in der schattigen Tiefe ihrer Tabernakel wie auf einer Biihne,
also in einem rudimentiren Raume ab, in welchem etwa die stirkste
Uberschneidung, in der Szene der Krankenpflege, schon durch-
aus riaumlich wirkt. Sonst aber sind selbst schiichterne Beriih-
rungen der Figuren untereinander selten. Paulus zieht den leise
widerstrebenden Donator 22) auf der rechten Tympanonseite am
Arme herbei, und die Gebirde des Engels nebenan, der seine
rechte Hand dem Zbsgernden an die Schulter legt, wird unmittel-
bar darunter von der einen Jungfrau wiederholt, der einzige
Punkt, wo zwischen den elf Figuren des Sturzes eine korperliche
Beriihrung stattfindet. Selbst von den sieben stark bewegten Fi-
guren der Auferstehenden (eine ist verloren) sind nur ihrer drei
in korperliche Beziehung zueinander gebracht.

Wo aber Figur von Figur so deutlich isoliert wird, da spricht
selbst die einfachste Stellung und Gebirde, selbst die gelassenste
Neigung eines Kopfes, die leiseste Bewegung einer Hand mit
voller Kraft. Auch hier miissen wir die Erinnerung an die all-
seitig  bewegliche, ihre Gliedmaflen souverin agierende Freifigur
zuriickstellen, um die Evidenz der romanischen Ausdrucksmittel
voll zu erkennen. Man priife zunichst die Haltung der Képfe.
Die Galluspforte kennt nur zwei Kopfstellungen: die frontale
und das Dreiviertelprofil. Mit ihnen und ihren leisen Varianten
bestreitet sie alle Szenen. Die finf Figuren, die auf dem Tym-
panon zu Christus herantreten, schauen schrig an ihm vorbei,
und selbst die Jungfrau, die sich seiner segnenden Hand beugt,
vermeidet das Profil und blickt schrig nach vorn. Sogar in den
ausgesprochenen Dialogszenen der Tabernakel gibt es kein ein-
ziges reines Profil. Erst in der ungefihr gleichzeitigen Tafel mit
den disputierenden Aposteln beginnt im Umkreis der Gallus-

22) Moullet hat nachgewiesen, dafl es sich bei dieser Figur um eine
weibliche Stifterin handelt, und dafl der ihr aufgesetzte Kopf wahrschein-
lich nicht zu ihr gehéort.



446 Joseph Gantner.

pforte das reiche Spiel der Kopfstellungen, das sich in der Spit-
romanik Schritt fiir Schritt mit der fortschreitenden Individuali-
sierung der Ziige paart.

Die Distanzierung der Einzelfigur von ihren Nachbarn bringt
terner mit sich, daf} die Gebirden iiberall dort, wo keine direkten
Beriithrungen stattfinden, um den eigenen Korper ,herumgebaut®
sind. Wiederum zeigt hier der Sturz mit seinen elf Figuren die
interessantesten Variationen. Sind dann aber einzelne Hinde und
Arme, in segnender, weisender, bittender Gebirde, vom Kérper
weg ins Freie geleitet wie an den beiden Christusfiguren, bei
Petrus oder der zweiten, die Lampe hochhaltenden Jungfrau, so
gewinnen die Gliedmaflen, welche die Gebirde ausfithren, so-
gleich eine gewisse selbstindige Kraft, sie losen sich gleichsam
von dem Korper, zu dem sie gehdren, und es wire ein Leichtes,
festzustellen, daf3 sie in ihrer Proportion zum letzteren iber-
steigert sind.

Deutlich tibergrof3 erscheinen hier wie in den meisten Kathe-
dralplastiken der romanischen Zeit, die eigentlichen Triger des
Ausdrucks, die Kipfe. Wie auch immer die Skala der Aus-
drucksméglichkeiten beschaffen sein mag -— das menschliche
Antlitz wird in aller Kunst ihre Spitze bilden. Denn an ihm,
an dieser uns vertrautesten, uns im Sinne des Wortes ansprechen-
den Form lesen wir die leiseste Regung ab, durch das Antlitz
wird uns die unmittelbarste Beziehung erdéffnet zwischen der
Aussage des Kiinstlers und uns selbst. Die zahlreichen Kopfe
der Galluspforte zeigen auf der Grundform eines vollen Ovals
mehrere Abstufungen der Feinheit. Sehen wir von den Barm-
herzigkeitsszenen ab, wo die Képfe unter der Verwitterung ge-
litten haben, so liBt sich deutlich der Typus der heiligen Per-
sonen unterscheiden von demjenigen der Jungfrauen, und dieser
wiederum von dem der Auferstehenden. Es geht von einer regel-
mifligen Bildung mit langgezogener Nase und etwas vorgebauter
Kinnpartie (Tympanon) zunichst zu den von der Nase aus ab-
geplatteten Gesichtern der Jungfrauen und hernach zu einer aus-
gesprochenen derben, breiten Physiognomie mit aufgeworfener Nase
(Auferstehende) iiber. Dabei will beachtet sein, wie etwa die
Physiognomie Christi sich beim Abstieg vom Tympanon in den
Sturz vergrdbert, nicht anders, als habe jede Zone ihre besondere
Ausdrucksnuance, der sich selbst die oberste Figur unterwirft 23).

23) Aus der Tatsache, dafl der Sturz auf beiden Seiten iiber die
Grundlinie des Bogenfeldes hinausragt, schliefit Moullet auf eine ver-
schiedene Provenienz der beiden Teile. Aber auch diese Lizenz ist hiufig.
cf. Avallon und Charlicu bei Baum, a. a. O, 260, 263.



Die Galluspforte am Basler Miinster. 447

Trotzdem sind die Nuancen des Ausdrucks beschrinkt. Die
Koptfe, so sahen wir, zeigen sich entweder von vorn oder in
Dreiviertelansicht, und mit dieser Beschrinkung allein schon sind
ja threr Ausdrucksfihigkeit bestimmte Grenzen gesetzt. Noch
mehr — dieser ,,Normalisierung der Kopfhaltungen* entsprechen
auch deutlich normalisierende Einzelziige. Wir nennen die augen-
talligsten. So-wie in der Gesamtfigur die Képfe, so sind in den
Kopten die Triger des Lebens iibersteigert, die Augen. Sie treten
aus den breit und tief eingeschnittenen Lidern wie eine quellende
Masse hervor, besonders stark am Tiufer Johannes, und in diese
Masse sind in wechselnder Tiefe die Locher eingebohrt, welche
die Pupillen bezeichnen. Noch deutlicher werden die normali-
sierenden Abstufungen in den Haaren. Die Haupthaare sind ent-
weder durch einen mittleren Scheitel in zwel Strome getrennt,
die seitlich, durch die Ohren nach hinten gedriangt, auf die
Schultern herabfliefen (einzig bei Christus wagt sich eine Strihne
auf die Brust vor); oder sie sind lockenartig angeordnet und
rahmen dann, besonders deutlich bei Petrus und dem oberen
Johannes Evangelista, den oberen Teil des Gesichts wie eine
Guirlande ein. Die Barttracht der Minner wiederum kennt die
Abstufung vom bartlosen Jiinglingsgesicht desselben Johannes
iiber die kurzgeschorenen Birte Christi, Petri und seines Donators
zu den langen, spitz auslaufenden Birten Pauli und des Tiaufers
oben, bei welchem sich auflerdem die Ausliufer eines strihnigen
Schnurrbarts zu den geflochtenen Strihnen des Kinnbartes ge-
sellen und mit diesem Reichtum schon den Ton angeben fiir das
in dekorativen Strihnen entwickelte hirene Gewand.

V.

Mit der Besprechung der Gewinder treten wir in eine neue
Ausdruckszone ein, die wiederum vom Ganzen her beurteilt sein
will. Auch hier meldet sich beim modernen Beschauer die Nei-
gung, von der Erinnerung an die allseitig bewegte Freifigur her
die Frage nach der grofleren oder geringeren Modellierung des
Korpers durch das Gewand in den Mittelpunkt zu stellen. Tat-
sachlich gibt es an der ganzen Pforte kein Gewand, das nicht
in allgemeinen Ziigen dem Korper seines Trigers folgen wiirde.
Nirgends mehr ist das Gewand reines Ornament wie in der
irischen Buchkunst, und nirgends mehr sucht es an seinen Rin-
dern jenes dekorative Eigenleben, wie wir es, sicher von byzan-
tinischen Vorbildern bestimmt, noch um 1000 an der Basler
Altartafel im Musée de Cluny finden. Ganz deutlich entwickeln
alle Gewinder der Galluspforte parallele Rillen, die das Stoff-



448 Joseph Gantner.

liche als weich, beweglich, schmiegsam charakterisieren24); sie
unterbrechen diese Rillung am Giirtel, wo sich etwa das Gewand
des oberen Johannes Evangelista bauscht, ferner an den Knien
der klugen Jungfrauen, wihrend unter ihren torichten Schwe-
stern ihrer zwei das Gewand mit der einen Hand an einem
Zipfel hochnehmen, wodurch eine Bewegung entsteht, die mit
den parallelen Falten der Nachbarinnen kontrastiert. Daf} die
klugen Jungfrauen im Gegensatz zu den torichten nicht blof3
eine gerade abschlielende Koptfbedeckung, sondern auch ein Ober-
gewand mit bauschigen Armeln tragen, sei im Vorbeigehen hier
angemerkt.

Eine besondere Rolle spielen die breiten Siume. Sie sind
am reichsten bei den vier Evangelisten, deren lange Récke unten
einen Saum von stilisierten vierblittrigen Bliiten und dazu eine
schmale Bordiire mit einem Punktmuster tragen. Dieses Punkt-
muster kehrt an den Gewindern wie an den Nimben der Hei-
ligen mehrtach wieder, bald doppelt, bald einfach und dann
gerne zu eingekerbten Querstrichen erweitert. An diesen Siumen
kdnnen wir eine interessante kiinstlerische Absicht erkennen:
Gewand und Gewandsaum bilden das Zwischenglied zwischen
architektonischer Rahmung, wunfigirlichem QOrnament auf der
einen und der Menschenfigur und ihrer Gebdrde auf der andern
Seite. Sie transponieren gleichsam die unfigiirliche Rahmenform
in ein Zwischenreich, das halb dekorativ, halb schon figiirlich
ist. Damit aber erfiillen sie am Gesamtwerk die wichtige Uber-
leitung aus dem Monologischen ins Dialogische!

An mehreren Stellen der Galluspforte ist diese Uberleitung
mit Hinden zu greifen. Christus thronend: in den Windungen
seiner Gewandbordiire tubertrigt sich die Windung der Wellen-
ranke, die das Tympanon umzieht; Jungfrauen: die zarte Riefe-
lung ihrer Gewiinder setzt das Flechtmuster der innersten Tiir-
rahmung fort, das aus verwandten Elementen besteht; Evange-
listen: die Bordiire nimmt die Spirale der innersten Gewinde-
siulen auf, besonders deutlich bei Johannes, wo man versucht
wire, von einer Ubertragung desselben Motivs in einen freieren
Rhythmus zu sprechen; Johannes Evangelista oben: die schon
vermerkte Bauschung des Gewandes wiederholt die Form der
beiden gefalzten Kapitelle seitlich des Kopfes usw.

Mit diesem Einblick in das Zwischenreich der Ornamente
und in die inneren Zusammenhinge zwischen Gewandzeichnung
und architektonischer Rahmung halten wir einen Faden in den

24) cf. die Gewinder der Figuren an den Kapitellen im Chorumgang.
Gantner, I, 235.



Die Galluspforte am Basler Miinster. 449

Hinden, den es weiter zu verfolgen gilt. Nicht nur diese Verbin-
dung lassen die Figuren erkennen, sondern noch eine zweite sub-
stantiellere, die gewissermaflen das Ornament iiberspringt und
einen Zusammenhang zwischen Bauglied und menschlicher Struk-
tur herstellt. Die Bauschung am Mantel des oberen Johannes.
variiert die Form des Kapitells, sahen wir; zugleich aber sind
die Képfe dieses und des anderen Johannes zwischen die Kapi-
telle eingespannt — das lebende caput neben dem in Stein lber-
tragenen! -— und was hier von den Kopfen gesagt ist, gilt
ebenso auch von den Korpern und Siulenschiften, von den
Fiilen und den Basen. Die beiden Johannes bilden so eine
geradezu antike Versinnlichung der Entstehung der Siulenform,
und es mufl vermerkt werden, daf} die Kopfe nicht wie in der
gleichzeitigen Aposteltafel in die Rundung der Bogen hinauf-
reichen, sondern zwischen den Kapitellen stehen.

An dem Orte, wo sich beim Evangelisten der Mantel bauscht,
findet sich beim Baptisten die Scheibe mit dem Lamm Christi.
Gibt es eine eindriicklichere Variation der Formen als diese hier,
zwischen Mandorla und Nimbus, zwischen Kopf und Kapitellen?
Wir riihren hier an eines der wichtigsten Gestaltungsprinzipien
der Romanik. Diese Variation, diese innere Verwandtschaft der
Formen ist so stark, daf} geradezu ein Tausch der Inhalte mog-
lich erscheint, nicht anders als habe der Kiinstler erst eine be-
stimmte Grundform geschaffen und dann erst aus mehreren mog-
lichen Inhalten einen bestimmten ausgewihlt. Wir kehren auf
diesem Wege zu einer Uberlegung zuriick, welche am Anfang
angestellt wurde und sich auf die Komposition der ganzen Pforte
bezog. Die groflen Flichen, so sahen wir, finden ihre Variation
in den kleinen, der grofle Bogen in den schmalen der beiden
Tabernakel usw., und es ist keine Frage, dal auf dieser durch-
gehenden Variation gleicher Grundformen der Eindruck des Ge-
schlossenen, des Vollendeten, eben des kiinstlerisch Gefiigten
ruht, den die Pforte trotz aller Lizenzen bei uns hinterlafit.

Diese Variation der Formen wiederholt sich auch im Orna-
ment. Seine Stellen an der Pforte sind schon friiher bezeichnet
worden: die Umrahmung von Tire und Tympanon, die Vorder-
flichen simtlicher Kimpfer, das abschlieBende Gesims. Dazu
kommen noch die weniger sichtbaren Seitenflichen der Taber-
nakel, sowie der Gewindeecken unterhalb der Evangelisten. Uber
die besondere Rolle der Kapitelle ist schon gesprochen worden.
Prifen wir nun die einzelnen Ornamente, so ergibt sich ein inter-
essantes Resultat: je mehr sie an der Oberfliche liegen, je
deutlicher sie gesehen werden, umso mehr werden sie vegetabil,



450 Die Galluspforte am Basler Miinster.

organisch. Der Vorgang, den wir an den drei Kapitellen der
rechten Seite festgestellt haben, wo das Pflanzenkapitell erst ins
Adlerkapitell und dann in das eckkdpfige Monstrekapitell iiber-
geht, wiederholt sich in den Ornamenten der unteren Flichen so-
.zusagen auf einer tieferen Stufe. Sie beginnen an den Seiten der
Tabernakel mit rein geometrischem Flechtband, das sich von
demjenigen der Vélkerwanderungskunst hochstens durch die ge-
ringere Verflechtung der Binder unterscheidet, sie verbinden auf
den Ecken der Gewinde in quadratischen Kammern dieses Motiv
mit Blattornamenten und gehen schlieSlich in der Einfassung der
Tire zu der Wellenranke mit vielfach stilisierten Blittern, Trau-
ben und Bliiten iiber.

Fast verwirrend in seiner Fiille ist das Bild, das sich so
in der Kapitellzone des rechten Gewiindes bietet (Photo Wolf 20).
Es zeigt die Abstufung der Siulenschifte von der glatten bis zur
spiralig gekehlten Oberfliche, die eben geschilderte Abwandlung
des Ornaments vom geometrisch organisierten Flechtband bis zur
Wellenranke, die Kimpferzone mit dem rapportartig stilisierten
Palmettenmotiv, die Abstufung der Kapitelle von dem durch
ornamentierte Rundbdgen organisierten Pflanzenmotiv bis zu den
eckkdpfigen Ungeheuern, und schliellich darunter Ochs und Lowe
als Symbole der Evangelisten. Eine wahre Musterkarte romani-
scher Dekoration, die uns nicht loslidf3t, ehe wir nicht die Frage
nach dem tieferen Sinne solcher Variation gestellt haben.

Die Ergebnisse dieser Untersuchung, die Feststellung der
relativen Autonomie der einzelnen Teile innerhalb des ,kontra-
punktischen Gewebes” im Aufbau der ganzen Pforte, die Schil-
derung der einzelnen Variationen im Thema, in den plastischen
Mitteln, in den kiinstlerischen Formen, die Abgrenzung der Skala
der Ausdrucksmoglichkeiten — sie alle tragen dazu bei, die histo-
rische Lokalisierung des Gesamtwerkes, seine Wertung innerhalb
der romanischen Plastik vorzunehmen. Uber den Einzelfall hin-
aus aber bilden diese Ergebnisse ebenso viele Hinweise auf die
Grundlagen romanischer Kunst, insbesondere romanischer Plastik
iiberhaupt, und so leitet das Studium der Galluspforte ganz
natiirlich zu einer prinzipiellen Frage hin, welche hinter diesen
Visibilia die Invisibilia, die eigentlichen Voraussetzungen des Stiles
zu erkennen sucht.



	Die Galluspforte am Basler Münster : Beiträge zu einer formalen Analyse

