
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 34 (1935)

Artikel: Das Predigerkloster in Basel von der Gründung bis zur Klosterreform :
1233-1429. II. Teil

Autor: [s.n.]

Kapitel: VII: Das religiös-geistige Leben des Konventes

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Predigerkloster in Basel. 151

des Kirchherrn zu Jettingen18G). Unter den Kaplänen des
Steinenklosters erscheint in der Zeit vor 1429, im Gegensatz zu
nachher, kein Dominikaner187). Daß die Seelsorge der Prediger

unter den Steinenschwestern von Segen begleitet war, zeigen
die, soweit wir sehen, erfreulichen innern Zustände des Klosters
bis nach der Mitte des 14. Jahrhunderts. Als Vertreterin dieser
Zeit steht Schwester Ita von Rheinfelden (f 1313) vor uns,
die durcli ein reines Leben sich auszeichnete und nach ihrem
Tode durch Wundertaten leuchtete. In den letzten Jahrzehnten
scheint dann die Zucht nachgelassen zu haben. Aber daß auch
im Beginn des 15. Jahrhunderts die Zustände im allgemeinen
keine schlimmen waren, geht daraus hervor, daß ein Teil des

damaligen Konventes selbst die Einführung der Observanz
wünschte. Neun Schwestern des alten Konventes, unter ihnen
die Priorin Katharina von Zässingen, harrten im Kloster aus,
als dieses 1423, sechs Jahre vor dem Predigerkonvent, der strengen

Observanz gewonnen wurde 188).

Nach diesem Überblick über die Seelsorge der Basler
Predigerbrüder wenden wir uns dem innern Leben des Konventes

zu, das ja im Sinne des Ordens und seines Stifters Vorbereitung,
Grundlage und Ausgangspunkt bildete für das Wirken an den
Seelen der Mitmenschen.

VII. Das religiös-geistige Leben des Konventes.

Die Idee des Predigerordens wurde in der Einleitung zum
Abschnitt über die Seelsorge umrissen. Nach der Behandlung
des nach außen gerichteten Wirkens der Basler Prediger, ist nun
vom innern religiös-geistigen Leben ihres Konventes zu berichten.
Von der dem Orden eigentümlichen Liturgie und vom gemeinsamen

Chorgebet des in der Kirche versammelten Konventes ist
hier nicht weiter zu sprechen. Nur darauf ist hinzuweisen, daß
der Chordienst, so sehr er zweifellos das religiöse Leben auch
dieses Seelsorgeordens befruchtete, nicht jenen breiten Raum
einnahm wie bei den altern Orden. „Alle Hören sollen in der
Kirche kurz und succinct also gebetet werden, daß die Brüder
die Andacht nicht verlieren und das Studium nicht den geringsten
Schaden leide" fordern die Konstitutionenx) und bestimmen :

186) Pred. 519.
187) Liste der Kapläne bei Walz, Basler Kirchen, IV, 19 f.

188) Walz. Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte XXV, S. 166 ff.

¦) Denifie, ALKM I, 191.



152 Georg Boner.

„In seinem Konvent hat der Vorgesetzte mit den übrigen Brüdern
die Macht, wenn es ihm förderlich erscheint, von jenen Pflichten
Dispens zu erteilen, die dem Studium, der Predigt oder der
fruchtbringenden Arbeit an den Seelen hinderlich sein könnten;
denn unser Orden ist vor allem für die Predigt und das Heil
der Seelen gegründet worden und unser Studium muß insbesondere

und eifrig mit größter Anstrengung darauf hinzielen, daß
wir den Seelen der Nächsten dienen können 2)."

Die Ausbildung der Predigerbrüder.

Mit ganz besonderer Sorgfalt hat sich der Predigerorden
von allem Anfang an der Schulung der jungen Ordensbrüder
für den Seelsorgerberuf angenommen. Kein früherer Orden hat
das Studienwesen so systematisch ausgebaut wie der des heiligen
Dominikus. Eine gründliche Ausbildung wird bei den Predigern,
anders als bei den Barfüßern, durch den Hauptzweck des

Ordens, die Seeisorge, unbedingt gefordert. Der Orden entsprach
damit auch dem dringenden Wunsche der ganzen Kirche nach
einer bessern Schulung des Seelsorgeklerus, wie sie gerade
auf dem Laterankonzil von 121,r) mit Nachdruck verlangt und
vorgeschrieben worden war 3).

Die Ausbildung für die praktische Tätigkeit in der

Seelsorge erhielt der Predigerbruder in der Schule seines Konventes.
Kein Konvent sollte gegründet werden, ohne die Einwilligung
des Generalkapitels und bevor mindestens zwölf Brüder beisammen

waren und die geeigneten Persönlichkeiten für das Amt
des Priors und des Lehrers zur Verfügung standen*). Derö o
einzelne Konvent sollte in der Lage sein, seine Mitglieder selbst
auf ihren verantwortungsvollen Beruf vorzubereiten und sie auch

in spätem Jahren noch, wenn sie schon in der Seelsorge standen,
weiterzubilden; deshalb wurden auch die älteren Brüder, sogar
der Prior, angehalten, nach Möglichkeit die Konventschule zu
besuchen. Leiter der Schule des Konventes war der Lektor, der
Lesemeister. Dieser wurde durch den Magister studentium
unterstützt. Vorschrift war, daß jeder Konvent seinen Lektor hatte,
der öffentlich Vorlesungen hielt, welche auch von nicht dem
Orden angehörigen Geistlichen besucht wurden. War niemand

o O

da, der dieses Amt bekleiden konnte, so sollten wenigstens
private Lesungen gehalten werden. Tatsächlich wird es nicht mög-

2) Ibid. 194.
3) Über das Studienwesen des Ordens vgl. vor allem Walz, Compendium

123 ff.. 130 ff. ; Derselbe, S. Raymundi de Penyafort auetoritas in re paenitentiali
(S. A. aus Angelicum Vol. XII., Romae 1935) 32 ff. 4) Denifie, ALKM f, 221,



• ^.-^4.
JtIcvT lòmnu ptö î

Ji
ncirro

1

LOtft
òuOÌXW.tpbcra

i vfaic- Datudl
Fcrcicclncl. ab
ctntmûmW
trmi/f nummi
ininiTii"rttri frar

«ifcbi crtif Jmnmtno* (WiMirccS ur
cttiiiodm! uinï madie» cuitnrtrlirtc

topiilCS-quc aure annae pumM Amte
(fiifibstr bounntr Mtnu.&qaul
uoUimc tongitfmü ot ur, Mcnflp
utiiftthi iit'itmiii mir iiiuo (mt

inri tua muoiin» ueqt-aa uibor

lam crplananoiic¦ fiiy Imo nume
J qiatncr ruberia abi* onh» fr>u
j| fey4g"tyitiBiggmC;5mp«wafc
v pnpnmesitiiWfmbc.iirnirlril ic
i frrifttifilHdt mutartrftr junto•'

ruma nln anp fiibmiima cruna
ÌMjjrruirmh) ni pnUticmiua ucrtftjr
Bcciiflmt» irrnon (blu noe anime- Si
Bl «ralia» sjtnt (orti«

| ibduì jiìi-barudt qm
unkpj cdinanrltr copi
lamr. tur baber ap Wf
user viìrù» cr'n«p4

4>3h cyfaiH inrtrtiiir tirqqm crnfui
jrulniìiiì.fi tnajf bictvinic «inietti

analiaitr ur nuli Trrxfraliïuiii.rtot
cruptr.qiii.jninrran»* tnroô fcpl.i p
Vanii abcpbcfloe rrpbciifoe pnrap
a« trrlligrr turni« rtrnrti« uconoiale

gr» imctmmov mqua» multe »nife

tu unuitir opinione« m miro«ul'cr
pitiful aiiibi- iioììk Irr lofcubi ardi

I tnu ftr- qwb pjtiiliutü ocrtt òcbcmtr
»f«me. qtfìtitii* crfpnic ci/iuY opj«
libro,pfitr firn uur i;fl)ii4.iil'alifua
òirhirù. crip» .anatrane* ta uctrf
tipm ei qtn mûr- <V no luans pW
bi .un1 inumiti airtufiieiff oirpc
(HI anelili trtymdi bbn«.q" iftrqi ti»

jHrrncrali« ti raliipniairtc punpim
(tüHIIr periva,ami louitiun fault«
Mrr iiiritmir.nr mi prie» cr nuptias
btjrmnic croi>tamia pjfignimc cric

plarô. ucr itmittMbmBPtt fioro

iti piiltilw fJoiauar'noô ftp) Jntif
fc ape- nò (vvmpno &iflr.»tiio*.foio tier
m<rmno*.cr(i ti'lMracbjratiiag^pl*
alio) ffein «uf fromtroie rrnpio pj
monne.' CÙXf cqualircr Itrcr apuli
lan« prniatiìmcrt-. 2cjr.tr cibc op*
-ipoloçru». quï .liï .limés pd'nic« ab

jtifu«mflirrtn cui« gau«» twua fuf
'ctütr.crmcaTaJhinr alimi« Ce ne
abi bl afp beni air er fati ce inrjirru
urncmalctoffc» qmìr liabcitr.tyiiM
fi finiircr foiuii frpulror rm no«u

{njicuM-fi tnajrhiovinieoiiiinctti \ tanir uibic $t tàjmuù op ivsjjöw
libnrnw rrrott jlulìr-mulnsjpque \^_^ùeft:fcipjmn: Ica uìiti iiiicicimiTwtM-
jtrlntr. cr hcbtriS fotmlx bermr: ' '™~*^'"> J
tuìmuiH*. crtutrae jpUw- ur tiouù
criirriiprotTupto i)np faitrrp.rplic
tn rriic.i« imi-iupciitctj tintamiI
rabic"lim no" folû liba-fi fillalwi«^

'
tunc ùitfL' calimiimianr luco feti
rr .ih<p iirumamt». fi Ìgém»HgSÀ

0
1h;Itcldnedc uar
tonisi qui fjicr

®
CTit-imi. qi fem

'
¦

Aus einer dem Magister fobannes von Efringen gehörenden Handschrift
(Anfang des Jeremiaskommentars des hl. Hieronymus. fol. 267r des Mskr. B III 1

der Univ. Bibl. Basel, 14. Jahrh.)



Das Predigerkloster in Basel. 153

lieh gewesen sein, immer in allen Konventen des Ordens —
schon 1 "277 waren es 4Ü4 — eine förmliche Konventualschule
zu unterhalten. Kennzeichnend für die Frühzeit des Ordens ist
es, daß der Predigerbruder in der Ordensschule ausschließlich
für die praktische Betätigung als Seelsorger, vor allem als

Prediger und Beichtvater, ausgebildet werden sollte. „Wer Pre-
digermönch war, sollte nicht der Philosophie, sondern der Predigt
leben ¦')." Das Studium war darum vor allem Theologiestudium,
natürlich mehr praktische als spekulative Theologie; mit anderen
Gebieten, auch mit Philosophie, sollte sich der Dominikaner nur
soweit abgeben, als für den Hauptzweck des Ordens dienlich war.
Die Bücher, die dem Unterricht im Konventualstudium haupt
sachlich zugrunde gelegt wurden, waren die Heilige Schrift,
die Historien und Handbücher der Moral wie Raimunds von
Penyafort Summa casuum, Johanns von Freiburg Summa con-
fessorum. Hatte dann- der Predigerbruder das Konventualstudium
absolviert, so mußte er sich in einem Examen über seine

Befähigung ausweisen, bevor er die Erlaubnis erhielt, den

Seelsorgerberuf auszuüben.
Nicht ohne Widerstände aus den Reihen des Ordens selbst

ging man noch in der Frühzeit des Ordens unter Führung von
Männern wie Jordan von Sachsen, Ordensgeneral 1222—1237,
und Albertus Magnus (f 1280) daran, das Studienwesen
durch stärkere Einbeziehung der philosophischen und
Organisation der höheren theologischen Studien weiter auszubauen.

Am bedeutsamsten war die Schaffung einer größeren
Zahl von Studia generalia, in denen neben der Philosophie
vor allem die spekulative Theologie stärker zur Geltung kam.
An diese Generalstudien, an deren Spitze ein Lektor principalis
oder Magister regens stand, dem die Baccalaurei und ein
Magister studentium beigegeben waren, sandte man die fähigsten
der Ordensbrüder, wenn sie das Konventualstudium absolviert
hatten. Am Studium generale weilten sie, bis sie für befähigt
erklärt werden konnten, in einem Konvent das Amt des Lektors
zu übernehmen, oder bis zur Erlangung der Magisterwürde der

Theologie. Der Unterricht am Studium generale beruhte außer
auf der Heiligen Schrift und den Historien auf den im
mittelalterlichen theologischen Studienbetrieb so wichtigen Sentenzen
des Petrus Lombardus. Um einen zu starken Andrang zu den

Gencralstudien zu verhindern, sah sich der Orden zur Bestimmung

genötigt, daß eine Provinz an das in ihren Grenzen
liegende Generalstudium rund 22 Studenten, die übrigen Pro-

') Hauck, A., Kirchengeschichte Deutschlands IV (1913) 483.

Rasier Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 34. Band. |J



154 Georg Boner.

vinzen aber nur zwei oder drei Brüder schicken dürften. Seiner

Entstellung und seiner Bedeutung nach das erste Studium generale

des ganzen Ordens war dasjenige von Paris. Die Errichtung
weiterer Generalstudien wurde 1248 für die Ordensprovinzen
Provincia (Generalstudium in Montpellier), Teutonia (in Köln),
Lombardia (in Bologna) und Anglia (in Oxford) beschlossen.
Im Laufe der folgenden Jahrzehnte errichtete man auch in
andern Provinzen Generalstudien und 1304 wurde jeder Provinz,
die Dacia, Graecia und Terra Sancta ausgenommen, ein
Studium generale et solemne bestimmt. Als die hauptsächlichsten
dieser Studien sind außer den fünf bereits angeführten zu nennen:
Toulouse, Neapel, Florenz, zu verschiedenen Zeiten Erfurt,
Magdeburg, Berlin, dann Cambridge, Barcelona, Perpignan,
Prag, Budapest, Krakau. An Orten, an denen Universitäten
bestanden — man denke besonders an Paris - - ergab sich
naturgemäß eine enge Verbindung zwischen der Hochschule und dem

Ordensstudium.
Neben diesen eigentlichen Studia generalia et solemnia,

von denen die meisten auch von zahlreichen Studierenden aus
andern Provinzen besucht wurden — vor allem Paris, Köln,
Bologna — treffen wir mancherorts nocli Konvente, die ebenfalls
Sitz von höhern Studien, einer Art Generalstudien, waren, welche
aber nur provinziale oder noch engere, bloß regionale Bedeutung
besaßen. Sehr oft wurden auch die Einzeldisziplinen der hohem
Studien (Philosophie und Theologie) auf mehrere Konvente
verteilt. Schon 1241 vernehmen wir von besondern Studia artium
in den romanischen Ordensprovinzen, im Jahre 1261 beschloß
das Generalkapitel auch für die Provinz Teutonia die Errichtung

von zwei oder drei Studien dieser Art. Diesen Studia
particularia begegnen wir seit dem ausgehenden 13.
Jahrhundert überall; wir unterscheiden die beiden philosophischen
Disziplinen : die Studia artium sive logicalia und die Studia
naturalium sive phvsicae, sowie die Studia theologiae. Die
Partikularstudien waren gewöhnlich den Ordensstudenten der betreffenden

Provinz vorbehalten. Diese Studien befanden sich auch nicht
immer im gleichen Konvent, sondern wechselten oft ihren Sitz.

Daß unser Basler Kloster zu jeder Zeit ein eigenes

Konventualstudium unterhielt, ist angesichts seiner

Bedeutung und seiner Größe mit Sicherheit anzunehmen. Leider
sind uns Namen von Lektoren nur äußerst spärlich überliefert 6).

6) Siehe unten S. 229 f. das Verzeichnis der Lektoren. Da die Lektoren nichts
mit dem wirtschaftlichen Betrieb des Klosters zu tun hatten, sind sie naturgemäß
in den Urkunden nur sehr selten erwähnt.



Das l'redigerkloster in Basel. 155

Urkundliche und chronikalische Quellen nennen aus dem 13.
Jahrhundert die Lektoren Albert, Lütolt, Heinrich und Johannes.
In diesem letztern dürfen wir mit einiger Wahrscheinlichkeit
den berühmten Verfasser der vielbenutzten Summa confessorum,
Johann von Freiburg, erblicken. Aus dem Beginn des folgenden
Jahrhunderts erwähnt der Chronist Johannes Mever O. P. mit
rühmenden Ausdrücken den Lektor Hertwig von Dierberg,
gegen Mitte des Jahrhunderts den Lesemeister Nikolaus von
Sax. 1329 begegnet uns als Lesemeister Philipp von Wackerheim,

gegen Mitte des Jahrhunderts den Lesemeister Nikolaus von
Sax. 1329 begegnet uns als Lesemeister Philipp von Wackerheim.
1399 1400 bekleidete Johannes de Monte dieses Amt. Auch
Sitz eines h ö h e r n Studi u m s war Basel wohl fast zu jeder
Zeit. Aus dem einzigen bis jetzt aus dem 13. Jahrhundert
bekannten Protokollbruchstück eines Provinzialkapitels der Teutonia

(um 1284 88) 7) ersehen wir, daß damals mit den
Konventen Worms, Würzburg, Regensburg, Halberstadt und wenigen
andern auch derjenige von Basel als Sitz eines Studiums, und
zwar eines Studium artium, bestimmt wurde; als Studenten
schickte das Provinzialkapitel Bruder Conradus de Guwilre,
fr. Borchardus de Hegerloch, fr. Henricus de Friburgo, fr. Hugo
de Argentina und fünf weitere Brüder hieher8). An der Wende
vom 14. zum 15. Jahrhundert bringen die auf uns gekommenen
Akten der Provinzialkapitel von 1392, 1398, 1400, 1401 und

14029) Angaben über die damaligen Angehörigen des Studiums
im Basler Konvent, sowie über den Besuch anderer Ordensstudien
durch Basler im Basler Konvent, sowie über den Besuch anderer
Ordensstudien durch Basler Brüder. Regens des Basler Studiums

war 1398 Jodocus Buchmann, 1400 1401 Petrus Mangold, 1402
Johann von Breisach. Mit dem Lesen der Sentenzen am Basler
Studium beauftragte man 1400 1401 Johannes Grellinger, wohl
aus dem Basler Konvent, 1402 Johannes de Archa. Magister
studentium wurde in Basel 1401 Heinrich Gotsperger, 1402 C. Bremser.
Die Basler Konventualen scheinen ihre Studien vorzüglich innerhalb

der deutschen Ordensprovinz absolviert zu haben10). Von
den Generalstudien, zu denen sich Beziehungen von Basler Brüdern

feststellen lassen, steht Köln durchaus im Vordergrund.
An der Wiener Universität erwarb sich Bruder Heinrich von
Rheinfelden die Magisterwürde. Die bei einem Predigerkonvent

7) Finke. RQ VIII. 374 ff. 8) Ibid. 376.
9) 1392 : Löhr. QF XIX, 44 f : Morin, BZ XXVI, 215 ; Altaner, Zeitschrift

für Kirchengeschichte 48 (1929) 9 f. 1398 — 1402 : Reichert, RQ XI, 287 ff.

">) Vgl. auch oben BZ 33, 284 f.



156 Georg Boner

naheliegenden Beziehungen zu Frankreich wie auch zu Italien
dürften nicht bedeutend gewesen sein. Hingewiesen werden darf
vielleicht hier auf den Briefwechsel zwischen dem Basler Konvent

und dem italienischen Bußprediger Venturino da Bergamo ' '

und den starken italienischen Kunsteinfluß, den die Altartafel
mit der Mariendarstellung aus der Kirche unseres Klosters
verrät. Nur von Prior Johannes von Efringen läßt sich
nachweisen, daß er in Frankreich studierte; er erlangte um 1350
zu Montpellier die Magisterwürde. Nach Mailand wurde 1400
Ingoldus Wild geschickt. An das Generalstudium von Bologna
assignierte das Provinzialkapitel 1398 Johann von Ror und
1400 Jodocus von Speyer, beide später Prioren in Basel ;

doch gingen die beiden letztern offenbar gar nicht nach
Bologna, sondern galten nur als „Studentes honoris" dieses Gene
ralstudiums und genossen die Privilegien der dort wirklich
studierenden Brüder. Johann von Ror wurde nämlich im selben
Jahre 1398 mit dem Lesen der Sentenzen in Frankfurt beauftragt

und Jodocus von Speyer 1400 und 1401 zum Lektor am
Zürcher Studium bestellt1-). Für die Bedeutung des Basler
Konventes noch im beginnenden 15. Jahrhundert, vor dem Sieg
der Ordensreform, spricht dann die Tatsache, daß er 1405 auf
dem Generalkapitel zu Nürnberg neben Siena zum Sitz eines

Studium generale philosophie bestimmt wurde '¦').

Die Bibliothek.

Äußerst wichtig für einen gedeihlichen Betrieb der Studien

war naturgemäß das Vorhandensein der notwendigen Bücher. Die
Konstitutionen des Ordens, die Akten der Generalkapitel und

Äußerungen des von 1254—1203 amtenden Ordensgenerals Humbert

de Romanis (f 1277) über das Buchwesen der Prediger
bezeugen die unermüdliche Fürsorge des Ordens für den Ausbau
der Klosterbüchereien "). Der Orden verlangte, daß die
einzelnen Klöster ein Exemplar der Ordenskonstitutionen, eine

Sammlung der Akten der General- und Provinzialkapitel und
ein Buch über die Profeßablegungen besaßen; neben diesen
amtlichen Büchern mußten natürlich auch die notwendigen litur-

") Vgl. unten S. 171 ff.

12) Diese wohl einzig mögliche Deutung der merkwürdigen Erscheinung
verdanke ich einer gütigen brieflichen Mitteilung von P. G. Löhr.

13) MOPH VIII. 130.
14) Meine Ausführungen stützen sich aufdie Abhandlung von P. A. M. Walz.

Vom Buchwesen im Predigerorden bis zum Jahre 1280 (S. A. aus der Festschrift

Martin Grabmann 1934 S. 111—127), auf die für das Nähere verwiesen werden

muß.



Das Predigerkloster in Basel. 157

gischen Bücher und Breviere von Anfang an vorhanden sein.
Von diesen beiden Gattungen hat sich in der Bibliothek des

Basler Klosters kein einziger Band erhalten; dies ist besonders

zu bedauern für die Profeßablegungen und die Akten der
Provinzialkapitel, die für die Geschichte des Basler Klosters und
der Provinz Teutonia reiche Ausbeute geboten hätten. Nur ein
Bruchstück der Akten des Provinzialkapitels von 1392 ist auf
uns gekommen 1"1).

Bei den Vorschriften, die in den Anfangszeiten des Ordens
über die Zusammensetzung der eigentlichen, der Ausbildung der
Brüder dienenden Bücherei aufgestellt wurden, fällt wiederum
jene schon bei der Schilderung des Studienwesens erwähnte,
bewußte Einschränkung auf den einen Hauptzweck, die praktische
Seelsorge, in die Augen. ,,(Fratres) tantum libros theologicos
legant" bestimmen die Konstitutionen von 1228. Für die
Ausbildung der Seelsorger kamen vor allem die Heilige Schrift
und neben Historien und Legenden Handbücher der Moral
wie Raimunds von Penyafort Summa de casibus in Betracht,
für das höhere Theologiestudium kamen noch die Sentenzen
des Petrus Lombardus hinzu. Die Schriften des größten Or-
denstheologen, des heiligen Thomas von Aquin, werden zwar
schon 1278 unter der Literatur für die Klosterbibliotheken
genannt, wurden aber erst seit dem 15. Jahrhundert allgemein als
Handbücher für den Unterricht gebraucht. Die anfänglichen
Widerstände gegen Bücher philosophischen und sonst profanen
Inhalts wurden entsprechend dem Ausbau der philosophischen
und höhern theologischen Studien allmählich überwunden.
Gerade bei der Basler Bibliothek werden wir sehen, daß in ihr
neben der Theologie, die natürlich unbedingt vorherrschte, ziemlich

alle Gebiete des damaligen Wissens vertreten waren. Von
hohem Interesse ist die Zusammenstellung des Generals Humbert
de Romanis über die Schriften, die in der Bibliothek eines
Dominikanerklosters vorhanden sein sollten. Er nennt folgende:
„Biblia glossata in toto vel in parte, Biblia sine glossis, Summa
de casibus1'') et Gaufredi17), de vitiis et virtutibus18), et de

quaestionibus, Concordantiae Interpretationes, Decreta, Décrétâtes,

Distinctiones morales, Sermones varii de festis et dominicis
15) Universitätsbibliothek Basel Hdschr. B V 26 aus dem Besitz des Provin-

zials Ulrich Theobaldi, vgl. oben S. 155 Anm. 9 zu 1392.
lfi) Des Ordensgenerals (1238—1240) Raimund von Penyafort.
") Goffredo von Trani (f 1245) Summa super rubricis decretalium ; vgl.

Lexikon f. Theol. u. Kirche IV, 564.
18) Guillaume Peraud (f ca. 1270), Summa de vitiis et virtutibus; vgl. ALKM

II, 228—242.



158 Georg P. oner.

per totum annum, Historiae, Sententiae, Chronica, Passiones et
Legendae Sanctorum, Historia ecclesiastica et simila multa,
ut communitas fratrum in promptu possit illa habere 19).'" Ganz
im Sinne der alten Richtung ist hier sozusagen ausschließlich
theologische und erbauliche Literatur angeführt. Philosophische
Bücher fehlen; doch werden die Bibliotheken solche schon
damals besessen haben, da ja philosophische Studien schon bestanden.

Auch zeigt Humbert selbst an anderer Stelle volles
Verständnis für die Wichtigkeit der Philosophie für eine tiefere
Erfassung der Offenbarung und zur Abwehr des Irrtums20).

Nicht nur über den Inhalt einer Dominikanerbibliothek
äußert sich Humbert, er gibt auch Anweisungen für deren
Verwaltung. Die Bibliothek sei in einem geeigneten, ruhigen Raum
unterzubringen, die Bücher nach Fächern getrennt auf Holzgestellen

aufzustellen und die einzelnen Bände im Innern als

Eigentum des Konventes zu signieren und auf dem Rücken zu
bezeichnen. Der Bibliothekar, der mit dem von ihm verwahrten
Schlüssel die Bibliothek zu bestimmter Stunde öffnet und wieder
schließt, sorgt für Einband und Instandhaltung der Bände und
für Nachträge im Text, er verzeichnet den gesamten Bestand und
Zuwachs und Verlust der Bibliothek, überwacht die Ausleihe und
sucht die Bücherei durch Abschreibenlassen, durch Kauf, durch
Schenkungen und durch Übernahme aus dem Nachlaß verstorbener

Mitbrüder zu mehren. Neben dem Bibliothekar erwähnt
Humbert einen besondern Schriftenwart, der das Abschreiben
der Codices zu überwachen hatte. Sehr kennzeichnend für den

strengen Geist des jungen Predigerordens sind die Vorschriften
über die Buchausstattung, wie sie in der ältesten Ordensgesetz-
gebung niedergelegt wurden. Goldbuchstaben sollten sich in
den Predigercodices keine finden. Die Visitatoren wurden
verpflichtet, Sonderbarkeiten in Kleidungsstücken und Büchern zu

beseitigen. Die Brüder sollten sich nicht durch Nonnen oder
andere Frauen Psalterien und andere Schriften herstellen lassen;
sie sollten auch sich selbst nicht allzuviel mit dem Kopieren von
Büchern abgeben. Da die Bücher, die man abschrieb oder von
gewerbsmäßigen Schreibern kopieren ließ, für praktische Zwecke
bestimmt waren, mußten sie leicht lesbare und dauerhafte, nicht
kunstvolle und kostbare Schriftzüge aufweisen.

Über den persönlichen Besitz und Erwerb von Codices durch
einzelne Brüder stellten die Generalkapitel mehrfach

Bestimmungen auf. Ursprünglich wurde verlangt, daß die Novizen

19) Humberti de Romanis opera, ed. J. J. Berthier II, 265.
20) Ibid. I 435, 439; II 42-44.



Das Predigerkloster in Basel 159

beim Eintritt auf allen Besitz, auch auf den von Geld zum
Bücherkauf verzichteten; die notwendigen Bände sollten ihnen
vom Orden zugewiesen werden. Schon früh aber wurde den
Brüdern erlaubt, für den Erwerb von Büchern Geld zurückzulegen

; doch waren sie dabei an die Erlaubnis des Provinzials
gebunden. Bedürftige Studenten erhielten die Bücher stets von
Seiten des Ordens. Die Lektoren sollten selbst mit den nötigen
Büchern versehen sein; sie durften sie mit sich nehmen, wenn sie

in einen andern Konvent versetzt wurden. Die von verstorbenen
Brüdern hinterlassenen Bände sollten nicht veräußert, sondern
dem Gebrauch des Ordens erhalten bleiben. Überhaupt durften
keine Bücher aus der Klosterbibliothek verkauft werden, es sei

denn, daß man mit dem Erlös andere Bücher erwerben wollte.
Ein glückliches Geschick hat uns von der Bibliothek

des Basler Klosters einen ansehnlichen Teil erhalten.
Der Katalog von Ph. Schmidt zählt (bis 1529) noch 499
Handschriften und 42 Frühdrucke21). Die frühesten Besitzernamen in
Basler Dominikanerhandschriften sind diejenigen der Prioren
Petrus de Monasterio (erwähnt 1288—1325, f vor 1329) und
Günther Münch (1299—1325). Schon im Jahre 1275 hatte die

Witwe des Basler Ritters Konrad im Kornmarkt ihrem
Verwandten, dem Predigerbruder Richard von Dale, Zinse vermacht

„pro libris divinis ad ipsius fratris Ricliardi spiritualem edifi-
cationem in predicto ordine comparandis*' --). Um 1290
verpfändeten, wie wir sehen werden, die Basler und Freiburger
Dominikaner für eine Geldsumme, die sie zur Unterstützung der

bedrängten Zofinger Ordensbrüder verwendeten, ihre Bücher23).
Doch fallen sicher die Anfänge der klösterlichen Büchersammlung

mit denen des Klosters selbst zusammen; denn die ersten

Predigerbrüder werden, als sie nach Basel kamen, auch die für
ihr Wirken und für ihr Studium notwendigsten Bücher mit sich

gebracht haben. Aber umfangreich war die Bibliothek noch am

Ausgang des 13. Jahrhunderts nicht. 1305 wird sie als satis

exilis et pauper in libris bezeichnet21). Gerade in diesem Jahre

erhielt sie eine willkommene Bereicherung durch die großherzigen
Stiftungen Bruder Humberts, der ihr seine eigenen Bände
vermachte und zudem die beträchtliche Summe von 120 Mark
Silbers zum Erwerb von Büchern für die „communis libraria"
der Basler Prediger aussetzte25). Im Jahre darauf bedachte auch

2I) Schmidt, BZ 18 (1919) 160—254. -'-') BUB II, 156.

'-') Finke, Ungedr Dominikanerbriefe, 125.

") Pred. 147, QF XIX, 159.

H) QF XIX, 157 f. und oben BZ 33, S. 251.



160 Georg Boner.

Hedwig Schürerin von Sulz die Bibliothek des Klosters und 1310
überließ das Chorherrenstift zu St. Leonhard den Brüdern den

„Liber retractatorum" des heiligen Augustinus und andere
Codices 26). Vom weniger bedeutenden und fast ein halbes
Jahrhundert nach dem Basler gegründeten Berner Konvent wissen wir,
daß er im Jahre 1326 gegen zwanzig Bände besaß27). Umso
ansehnlicher wird schon um 1330 die Basler Bibliothek gewesen
sein; zählte doch dieser Konvent 1333, in welchem Jahre die
Teutonia zum dritten Mal in Basel das Provinzialkapitel feierte,
allein ein halbes Hundert Kleriker. Die durchgreifendste
Neuordnung und Neuinventarisierung scheint die Bibliothek im Laufe
des 15. Jahrhunderts erfahren zu haben. Ein Klosterbibliothekar
aus dieser Zeit hat in zahlreiche Codices ausführliche
Inhaltsverzeichnisse, den Eigentumsvermerk des Klosters und oft den
Namen des früheren Besitzers eingetragen, wie z. B. in Cod.
B VIII 13 „Iste liber est conventus Basiliensis ordinis
Predicatorum et est de libris magistri Theobaldi quondam
provincialis Theuthonie. Oretur pro eo''. Ph. Schmidt, dessen mühevoller

Rekonstruktion der Klosterbibliotliek die vorliegende
Klostergeschichte vieles zu danken hat, konnte im ganzen drei
verschiedene Signierungen der Bände feststellen, die auf ebensoviele

Umstellungen der Bibliothek schließen lassen. Diese Arbeit
wurde aber vom jeweiligen Klosterbibliothekar nicht zu Ende
geführt, so daß die alten Klostersignaturen heute ein ziemliches
Durcheinander darbieten 28).

Der Gesamtcharakter der Bibliothek, der sich sehr gut an
Hand der von Schmidt aufgestellten Statistik über den
zahlenmäßigen Anteil der verschiedenen Fachgebiete29) erkennen läßt,
entspricht durchaus den allgemeinen Forderungen des Ordens,
wie sie oben sreschildert wurden. Weitaus am stärksten vertreten
sind die praktisch-theologischen Werke (732), von diesen wiederum

am zahlreichsten solche über Moral, Beichte etc. (244Ì,
Predigtsammlungen ('185), Postillen und Exegese über Biblische
Bücher (129), Mvstik, Erbauung, Askese (81), Marien- und

-6) Oben BZ 33. S. 251 und BUB II, 402.
-'7) FRB V, 500 und QF XIX, 159 ff. 28) Schmidt 1. c. 180.

-9) Ibid. 181. Die Statistik bezieht sich natürlich auf die ganze Bibliothek,
enthält also auch die von 1429 an bis 1529 neu hinzugekommenen Bände: doch
dürfte sich der prozentuale Anteil der einzelnen Gebiete in dieser Zeit nicht
mehr entscheidend verschoben haben; einzig die relath zahlreiche Konzilsliteratur,
auch viele Schriften, die sich mit östlichen Fragen befassen, werden in der Hauptsache

erst nach 1429 in die Bibliothek gelangt sein, vor allem durch Männer wie

Johannes Nider und Kardinal Johannes von Ragusio.



Das Predigerkloster in Basel. 161

andere hagiographische Literatur (48), Sammlungen von Exempla

und dergleichen für die Predigt (21). An zweiter Stelle
folgen dogmatische Schriften, Symbole und deren Kommentare
(174), darunter zahlreiche Sentenzenkommentare (54), dogmatische

Polemik, Apologetik (10) und theologisch-enzyklopädische
Werke (15). Dann kommt die Literatur über Konzilien, Dekrete,
Schisma, kirchliche Probleme, Bullen (77), Literatur über Ketzer,
Juden, Griechen, Schismatiker, Mohamedaner, Böhmen, Hus,
Waldenser, Hexen und Zauberer (64), Kirchenrechtliche und andere

juristische Literatur (63), Philosophie (46), Ordensliteratur im

engern Sinn, Mönchsleben (33), Medizin und Naturgeschichte (31),

v

Besitzereintrag des Klosterbibliothekars
in einer einst dem Provinzial Ulrich Theobaldi gehörenden Handschrift

(fol. 139" des Mskr. B VIII 13 der Univ. Bibl. Basel „Sermones
aestivales de tempore, anno 1393 compilati per Mag.

Theobaldum Basileensem. provincialem
O. P. Teutonie").

Grammatik (lSj, Astronomie und Mathematik (18), Historische
Schriften (12), lateinische Klassiker (12), Kreuzzugsbewegung
und heiliges Land (9), Musikalische Handschriften, meist
Fragmente (4—8). Die Bibliothek war also vorzüglich auf das

praktische Wirken der Prediger in der Seelsorge und das darauf
vorbereitende Studium eingestellt. Das erklärt auch das spärliche
Vorkommen von Kirchenvätertexten; noch am stärksten ist
natürlich Augustin vertreten. Die Bücherei der Basler Prediger
entsprach schließlich auch in der Ausstattung der Bände den
Forderungen des Ordens. Die Dominikanercodices haben durch-

wegs ein schlichtes, anspruchsloses Aussehen. Abgesehen von den
kostbaren griechischen Handschriften, die erst durch die
Bücherschenkung des Kardinals Johann von Ragusio (1444) an den
Konvent kamen, weist der heutige Bestand der Bibliothek keine

einzige Prachthandschrift auf. Der größere Teil der Bände ist



162 Georg Boner.

mit einfachen roten oder blauen Anfangsbuchstaben geschmückt.
Nur vereinzelt stoßen wir auf kunstvoller ausgeführte Initialen 30).

Das innere Leben ties Konventes

bis zum Beginn des 14. Jahrhunderts.

Die Tatsache, daß ein großer Teil der Basler Dominikanerbibliothek

neben einem reichen Urkundenschatz auf uns gekommen
ist, daß wir in den Basler und Kolmarer Annalen, von einem
Basler Dominikaner hier begonnen und teilweise niedergeschrieben,

eine Quelle besitzen, durch die manches Licht auf unser
Kloster schon in der Frühzeit fällt, ermöglicht es, vom geistigen
Leben dieses Konventes ein genaueres und lebendigeres Bild zu
gewinnen als von dem der meisten andern Dominikanerniederlassungen

im deutschen Sprachgebiet, auch solchen wie Straßburg

und sogar des bedeutendsten deutschen Konventes, desjenigen

von Köln.
Bedeutsam sind im 13. Jahrhundert für den Basler Konvent

die Beziehungen zum größten deutschen Dominikaner jenes
Jahrhunderts, zu Albert dem Großen. Den Basler Prior Rein-
her veranlaßte dieser, die Geschichte des Predigerordens und seiner
Leistungen seit seinen Anfängen zu schreiben :il Das Werk, das

Albert dem Großen gewidmet war, ist verloren. Um die Zeit,
da Bruder Reinher (1265) sich urkundlich als Mitglied des Basler
Konventes nachweisen läßt, trat Albertus auch in seiner Eigen-

3 b
schaft als einstiger Bischof mit dem Kloster in Verbindung. Von
Speyer aus unterstützte er 1264 den Kirchenbau unserer Prediger
durch Spendung eines Ablasses und fünf Jahre später weihte
er selbst die Kirche mit dem Hauptaltar und vier Nebenaltären.
Den Einfluß seines umfassenden und vielseitigen Geistes,
besonders seiner Vorliebe für die Naturdinge, auf einen Basler
Ordensbruder dürfen wir dann insbesondere in den Basier
und Kolmarer Annalen erkennen12). In chronologischer

:,°) Escher, Miniaturen S. 7 und Xr. 1 — 4. 6. 28, 29, 34, 38, 55, 59,
63, 68, 69. 72, 78, 79, 82, 156. 172. 213, 235, 245, 246; xon den dortigen 47

Textabbildungen beziehen sich zwei, und von den 82 Tafeln drei auf
Predigerhandschriften (die drei Tafeln auf zwei griechische Codices aus dem Nachlaß des

Ragusio); das ist sehr bescheiden, wenn man bedenkt, daß die Bibliothek der
Dominikaner noch rund ein halbes Tausend Bände zählt.

") Nach einer Angabe des 1648 gestorbenen Matthias Thanner, Kartäuser
in Freiburg i. Br., bei Pez. B., Bibliotheca ascetica, T. Vili (Ratisponae 1725)

p. 11 sq. Lorenz I, 10
3S) Herausgegeben von Philipp Jaffe in MG SS XVII, S. 183 ff. Deutsche

Ausgabe v. H. Pabst in den Geschichtsschreibern der deutschen Vorzeit. 2. Aufl.
v. W. Wattenhach. Leipzig (1897). Vgl. auch Lorenz, Deutschlands Geschichts-



Das Predigerkloster in Basel. 163

Folge, aber sachlich in buntem Durcheinander ziehen die
tagebuchartigen Berichte des Annalisten an unserem Auge vorüber.
Vom Leben des Verfassers — sein Name ist bis heute nicht
festzustellen — vernehmen wir in den Annalen ziemlich viel. Er
wurde 1221 geboren und trat 1238 in den Predigerorden. 1261
weilte er in Paris, dem damaligen geistigen Zentrum des Ordens.
Seit der Mitte der 1260er Jahre hielt er sich im Basler Konvente
auf, von wo aus er in der Folge noch kleinere Reisen
unternahm; so hielt er sich 1268 im Lande Uri auf, 1275 in Freiburg

im Breisgau, 1276 auf dem Schlosse Regensberg bei Zürich.
1277 78, bei der Neugründung des Kolmarer Konventes,
übersiedelte er mit andern Basler Konventualen in das neue Kloster.
Dort setzte er seine Aufzeichnungen fort. Noch 1287 schrieb
der bald Siebzigjährige an den Annalen. Um die Jahrhundertwende

wird er gestorben sein. Spätestens 1304 hat ein jüngerer
Ordensbruder seine Arbeit übernommen und sie noch kurze Zeit
weitergeführt. Mit dem Jahre 1305 bricht sie ab. Von dieser

Fortsetzung des Jüngern Autors abgesehen, rühren sowohl die
Annales Basilienses (1266—1277) und Colmarienses maiores

(1278—1305) wie die Annales Colmarienses minores (1211 bis

1298), die im wesentlichen einen kurzen Auszug aus den beiden

ersten Werken darstellen, vom selben Verfasser her. In engem
Zusammenhang mit den Annalen und stellenweise sie benutzend,
sind ebenfalls im Kreise der Kolmarer Dominikaner um die
Jahrhundertwende die interessanten Traktate „De rebus Alsaticis
ineuntis saeculi XIII", „Descriptio Alsatiae" und „Descriptio
Theutoniae", endlich das bis 1304 reichende „Chronicon Col-
mariense" entstanden. Die Annalen, wie die andern eben

genannten Schriften legen Zeugnis ab von den vielseitigen Interessen

und Studien sowohl des Verfassers wie seiner Mitbrüder im
Basler Konvent. Für die Ereignisse des politischen und des

allgemeinen kirchlichen Lebens, für die Schicksale seines Ordens
und der ihm unterstellten Frauenklöster, für die Geographie,
für Himmelserscheinungen, für das Wetter, für alle merkwürdigen

Erscheinungen der lebenden Natur zeigt der Autor dieselbe

Aufmerksamkeit. Auf zwölf Pergamentblätter zeichnete er 1265
eine Weltkarte und 1276 verbesserte er sie. Auch die Reisen, die

quellen I. 8—12, 17—24. Jacob, K., Quellenkunde der deutschen Geschichte
im Mittelalter Bd II (1926), S. 85 ff. ; über die Zusammenhänge mit der altem
elsäßischen Annalistik vor allem Bloch, H Die elsäßischen Annalen der Staufer-
zeit (Anhang von Bd. I. der Regesten der Bischöfe von Straßburg, Innsbruck
1908) S. 161 ff. und die Ausgabe der Marbacher Annalen von Bloch, MG SS VIII
(Schulausgabe 1908).



164 Georg Boner.

er unternahm, zeugen von der Weltoffenheit, die ihn persönlich
wie auch den Predigerorden im allgemeinen kennzeichnet. Auch
andere Basler Dominikaner haben sich nach dem Vorbild des

seine Zeit auch als Naturforscher überragenden Albertus eifrig
mit Naturerscheinungen beschäftigt. Frater Lutoldus, astro-
logus, der Lektor der Prediger, hatte den Brüdern auf den Tag
des heiligen Dominikus, 5. August 1263, eine Sonnenfinsternis

vorausgesagt, und am 23. November 1276 zeigte ihnen ein

junger Mitbruder eine Mondfinsternis, die er vorausberechnet

hatte33). Bruder Heinrich, Lektor des Basler Konventes,
erscheint als Arzt und Freund der Königin Anna, der Gemahlin
König Rudolfs von Habsburg; daneben verfertigte er merkwürdige

lateinische Verse31). Deutsche Verse für fromme Weiblein
schrieb der Prior Heinrich35). Daß der Letztere mit den

Generalpredigern Bruder Eberhard und dem frühern Prior
Achilles auch als Prediger hervorgetreten ist, wurde im
vorangegangenen Abschnitt berichtet. Als Theologe wird in „De
rebus Alsaticis ineuntis saeculi XIII." der Lektor Johannes
genannt, der eine lobenswerte Summa verfaßt habe31'). Die
Tatsache, daß Johannes an dieser Stelle zusammen mit Raimund von
Penyafort, dem Verfasser der „Summa de casibus", und
Burchard Anerbe von Straßburg, dem Verfasser einer von Raimund
abhängigen „Summa casuum", genannt wird, macht es sehr
wahrscheinlich, daß dieser Basler Lesemeister kein anderer war als
der bekannte Freiburger Dominikaner Johann von Haslach oder

C7

Johann v o n F r e i b u r g (f 1314), der Autor der beliebten, ebenfalls

auf Raimunds Summa beruhenden und während des ganzen
Spätmittelalters vielbenützten „Summa confessorum (Summa
Joannina)", die auch in der deutschen Bearbeitung des Bruders
Berthold O. P. eine äußerst starke Verbreitung fand :!T).

Nach dem, was bis jetzt berichtet wurde, erkennen wir die

Berechtigung des Lobes, das 1296 die drei vom Generalkapitel
zu Straßburg mit der Schlichtung einer Terminstreitigkeit
zwischen Gebweiler und Basel beauftragten Dominikaner aussprachen,
nämlich, daß der Basler Konvent durch seine Würdigkeit, durch
die große Zahl seiner Brüder, den Fortschritt im Studium und

33) MG SS XVII, 191. 201.
3<) 1. c. 239 f., 244. ' 35) 1. c. 233. 36) 1 c. 233.
37) Über Raimund und Burchard von Straßburg s. die oben S. 152 Anm. 3

zitierte Abh. von P. A. M. Walz und die dort angegebene Literatur, über Br.
Berthold Lexikon f Theol u. Kirche II. 228, über Johann von Freiburg ebenda

V, 498 f. und P. A. M. Walz, Hat Johann von Freiburg in Paris studiert? Angeli-
cum XI (1934) S. 245—249. Die Summa Burchards von Straßburg findet sich
in der Bibliothek des Basler Klosters Mskr. B IX 13, Schmidt BZ 18 (1919) Nr. 340.



Das Predigerkloster in Basel. 165

durch die dem Orden erwiesenen Dienste sich auszeichne:5S).
Es ist auch darauf hinzuweisen, daß gerade in diese Zeit die
freundschaftlichen Beziehungen des Konventes zu König Rudolf
und seiner Familie fallen39), daß 1272 die Teutonia zum
erstenmal ihr Provinzialkapitel in Basel feierte, am 8. September
1302 zum zweitenmal. Auf diesem Kapitel, an dem 570 Brüder
teilnahmen, wurde die deutsche Ordensprovinz endgültig geteilt,
in die Teutonia und in die Saxonia 10).

1278 konnte der Basler Konvent das neugegründete Kol-
m a r e r Kloster besiedeln helfen. Sein eigener bisheriger Prior
Heinrich übernahm die Leitung des jungen Konventes11); mit
ihm und mit andern Basler Brüdern zog auch, wie schon erwähnt
wurde, der Annalist nach Kolmar. Auch 1294 bei der Errichtung

des Klosters im nahen Geb w eiler dürfte Basel mitbeteiligt

gewesen sein. Bruder Humbert, der 1296 Prior in Gebweiler

war, ist möglicherweise derselbe wie Bruder Humbert, der 1305
als Mitglied des Basler Klosters diesem mit seinen Angehörigen
reiche Stiftungen machte 12).

Regen Anteil nahm der Basler Konvent am Schicksal der
C7

Dominikaner von Zofingen13). Gemeinsam mit Bruder Kuno
von Jegisdorf, dem ersten Zofinger Prior, und mit dem dortigen
Lektor beauftragte der Provinzial Hermann von Minden 1288
den Lektor des Basler Konventes in seinem Namen mit den die

Niederlassung der Prediger bekämpfenden Zofinger Chorherren
zu verhandeln und in einem Briefe aus dem folgenden Jahre
konnte derselbe dem Prior und dem Lektor von Basel seinen

Dank abstatten dafür, daß sie sich so warm der Zofinger Brüder

angenommen hatten. Für eine Gabe von 20 Mark hatten

3S) BUB III. 279. ") Vgl. S. 194 f.

40) QF I, 32 f. u. MG SS XVII, 227. 41) BUB II, 270.
i2\ BUB III, 292 und oben BZ 33, S. 251.
43) Diese hatten dort 1286 für ihre Niederlassung von den Grafen von

Froburg eine Liegenschaft gekauft und sich bereit erklärt, deren Verpflichtungen
gegenüber den Juden auf sich zu nehmen. Diese übernommene Schuldenlast und
der erbitterte Widerstand der Chorherren des Stifts St. Mauritius, durch welche
wahrscheinlich 1288 sogar die hölzerne Kapelle der jungen Niederlassung zerstört
und ein großer Teil der Brüder vertrieben wurde, ließen den Konvent nie zur
Blüte kommen. Zwar bauten die Prediger 1302 wieder an ihrem Kloster, sahen

sich aber noch im selben Jahre durch einen im Auftrag des Konstanzer Bischofs

gefällten Gerichtsentscheid genötigt, Zofingen zum zweiten Mal zu verlassen.
1301 kehrten sie unter päpstlichem Schutz wiederum zurück. Schon 1347 aber
hat der Zofinger Konvent endgültig zu bestehen aufgehört. Sutter, 100 ff. ; Finke,
Ungedr. Dominikanerbriefe, 32 ff. Merz, W., Burganlagen u. Wehrbauten des Kts.
Aargau, II, 592 ff. vor allem Merz, W., Das Stadtrecht von Zofingen (Aarau 1914),
S. 25—40.



166 Georg Boner.

die Basler und die Freiburger Prediger sogar ihre Bücher
verpfändet14).

Als eigenartiges Zeugnis für das Ansehen, das der damalige
Basler Konvent genoß, dürfen wir jene Urkunde aus dem Jahre
1313 betrachten, die berichtet, daß Prior Günther mit seinem

übrigen Konvent dem Bischof Heinrich von Trient aus dem
Zisterzienserorden und den beiden Dominikanern Bischof Niklaus
von Butrinto, Weihbischof von Lausanne, und Bischof Johann
von Valanea (Bruder Johann ze Rine aus dem Basler Konvent),
Weihbischof von Konstanz, den Krautgarten (ortum herbarium),
an der Klostermauer auf der Seite des Friedhofes liegend und
vorne an die Hauptstraße (Totentanz) und seitwärts an die

Lottergasse stoßend, verheilen habe ; darauf sollten die Bischöfe
die ihnen notwendig erscheinenden Gebäulichkeiten errichten und
sie auf Lebenszeit innehaben; der Garten samt den Bauten
sollte dann nach dem Hinscheiden der Drei zu ihrem Seelenheil

wieder an das Kloster zurückfallen45).
Diese Zeit der allgemeinen geistigen Blüte des Basler Kon-o o b

ventes setzt also um 1260 ein. Sie dauert rund ein Jahrhundert
und findet in den Jahren des unheilvollen abendländischen Schismas

ihr Ende. Doch läßt sich bis in die letzten Jahre vor dem

Sieg der Ordensreform in Basel trotz des unverkennbaren
allgemeinen Niederganges manche ansprechende Gestalt erkennen.
Diese Entwicklung seit der Wende vom 13. zum 14. Jahrhundert
ist nun zu verfolgen.

Die bedeutendste Persönlichkeit war um die Jahrhundertwende

zweifellos Bruder Petrus de Monasterio. Am
stärksten kennzeichnet ihn seine Weltgewandtheit46). Zuerst
begegnet er 1288 als Vertreter der deutschen Ordensprovinz
anläßlich des Konfliktes der Stadt Straßburg mit dem dortigen
Predigerkonvent. Nach der Bekleidung des Priorates in Basel und
in Köln bestimmte er 1296 als Schiedsrichter die Termingrenzen
zwischen Basel und Gebweiler. Mit dem Schiedsrichteramt
betraute ihn 1303 auch der Trierer Erzbischof Diether von Nassau
O. P. (1300—1307) 1T), ein Bruder des deutschen Königs Adolf,
in seinem Streit mit der Stadt Koblenz. In den folgenden Jahren
stand er mehrmals dem Basler Kloster vor, war 1318 dessen Ver-

44) Finke. 1. c. 120, 124 f, 127 f.

45) Pred. 176: Dorsualnotiz : dis ist das gedinge umb die hovestat des großen
huses. d. h. des 1285 durch Kuno den Pfister dem Konvent geschenkten Hauses
Totentanz 17'18. — Eubel, Hierarchia catholica I 143, 498, 512.

46) Vgl. vor allem Löhr in RQ XXXII (1924) 159 ff. und unten S. 218
Anm. 12. <7) Lexikon für Theologie und Kirche III, 317.



Das Predigerkloster in Basel. 167

treter an der Kurie zu Avignon aus Anlaß des Ungeltstreites
mit dem Domkapitel, 1319 Vertreter des Klosters Klingental;
1324 übte er noch einmal das Amt eines Schiedsrichters aus und
erscheint zuletzt 1325 als Testamentsvollstrecker der Witwe
eines Straßburger Ritters. Vor 1329 ist er gestorben. Zwei
schön geschriebene Bände aus seinem Besitz bewahrt die Bibliothek
seines Klosters. Auch sie kennzeichnen seine Persönlichkeit als die

B

S
m

»~:

It
V.V

u.»(O
Siä &

Bruder Johannes ze Rine O. P. von Basel. Bischof von Valanea.
Generalvikar des Bischofs Gerhard von Konstanz.

1315 I. 2. (Stadtarchiv Aarau Urk. 27)

S. FRIS. IOHIS. DEL GRA. EPI. ECCE. VALANIENSIS.

eines erfahrenen Seelsorgers und tüchtigen Klostervorstehers und
Ordensmannes, der für sein Wirken in der Öffentlichkeit sich
auch die notwendigen juristischen Kenntnisse erworben hat. Der
eine Band enthält, für Ordensleute bestimmt, excerpta ex decretis,
decretalibus et legibus, der andere die Schrift des heiligen
Basilius De institutione monachorum, eine große Zahl von Kopien
päpstlicher Bullen und anderer Urkunden, vor allem über die

Seelsorgetätigkeit des Predigerordens, besonders auch diejenige
in den Frauenklöstern, schließlich die Sermones ad monachos
des Faustus von Reji (f 490 500), diejenigen des Macharius
von Aegypten und verschiedene Predigten des heiligen Augustinus

i8).

4S) Schmidt Nr. 331 u. 376; Morin, 202 f, 223 ff.



168 Georg Boner.

Zur bischöflichen WTürde gelangte von den Basler Brüdern
Johannes ze Rine, der 1296 in Gebweiler, 1302 03 in
Basel und 1307 08 in Kolmar das Priorat innehatte; er ist seit
1308 als Generalvikar Bischof Gerhards von Konstanz bezeugt
und begegnet in diesem Amte noch 1313 15 mit dem Titel
eines Bischofs von Valanea. Seine letzten bekannten bischöflichen

Amtshandlungen waren zwei Altarweihen in der Kirche
der Dominikanerinnen zu Töß.

Aus dem Besitz eines dritten Basler Priors dieser Jahre,
des Bruders Günther Münch, bewahrt die Klosterbiblio
thek einen Band rein religiösen Inhalts. Er enthält Predigten des

heiligen Bernhard von Clairvaux, Auszüge aus Papst Gregors
des Großen Kommentar zu Hiob und zum Propheten Ezechiel,
zwei Schriften Hugos von St. Viktor und außer einigen anonymen
Predigten das Itinerarium mentis in deum des heiligen Bona
ventura 49).

Beziehungen zur deutschen Mystik im II. Jahrhundert.

Schon bei der Schilderung der vorübergehenden Seelsorger
O CT Î77

liehen Betreuung der Dominikanerinnen zu Unterlinden in Kolmar

durch die Basler Predigerbrüder (1234—1269) haben wir
mannigfache Beziehungen unseres Klosters zu der in Unterlinden
wie in andern süddeutschen Dominikanerinnenklöstern im 13.
und 14. Jahrhundert reich erblühenden Mystik feststellen können

^0). Diese Beziehungen zur deutschen Mystik, wie sie besonders

durch die Dominikaner vertreten wurde, dauerten durch die
erste Hälfte des 14. Jahrhunderts fort. Als den frühesten Zeugen
dafür haben wir den schon genannten Niklaus von Straß-
burg, der 1318 dem Basler Konvent angehörte, zu betrachten51).

Seine Predigt und seine Stellung im Prozeß gegen
Meister Eckhart lassen ihn als Vertreter der deutschen Alvstik
erkennen. Außerdem hat er sich als Theolog und Philosoph
betätigt; neben der Schrift „Dc adventu Christi", die Denifie als

Plagiat aus zwei Abhandlungen des Dominikaners Johannes

Quidort von Paris nachgewiesen hat-*'2), hat er nach Grabmann
auch eine „Summa philosophiae" verfaßt. „Niklaus von Straßburg

steigt als Verfasser einer groß angelegten philosophischen
Summa jedenfalls erheblich in seiner Bedeutung und erhält
dadurch neben seiner Wirksamkeit als Prediger und Mystiker auch

") Schmidt. S. 163 f. M) Vgl. oben S. 145 ff. 51) Vgl. oben S. 111 f.

") Denifie, Der Plagiator Niklaus von Straßburg, ALKM IV (1888), 312—329.



Das Predigerkloster in Basel. 169

einen Platz in der Geschichte der deutschen Scholastik"53).
Seine Summa erweist ihn als Theologen der thomistischen Richtung.

Auch Hart mann von Kronenberg, der vielleicht
in den 1320er Jahren als Prior dem Konvente vorstand,
kann als Vertreter der Mystik betrachtet werden 51) In den
Jahren 1326 und 1327, als sich Niklaus von Straßburg in Köln
für die Sache Meister Eckharts einsetzte, war der Straßburger
Johann von Grifenstein Prior des Kölner Konventes
und stand also in persönlicher Beziehung zu Eckhart und zum
Kreis seiner Anhänger und Schüler. Er mag bald nach dem
Tode Meister Eckharts (1327) und nach der Verurteilung
mehrerer seiner Lehren (1329) Köln verlassen haben; im August
1332 läßt er sich zum erstenmal in Basel nachweisen. Anfang
1337 bekleidete er hier für kurze Zeit das Priorat und dürfte
bald darauf gestorben sein. Die Klosterbibliothek verwahrt aus
seinem Besitz einen Codex mit dem Kommentar des heiligen
Thomas zum 2. Buch der Sentenzen55). Auch den Basler Lektor
Hertwig von Dierberg, den wir mit dem 1336 als Lektor

zu Frankfurt auftretenden Hertwig von Dieburg identifizieren

dürfen und den Johannes Meyer in seiner Chronik
mit Meister Eckhart, Johannes Tauler, Venturino da Bergamo,
den Schwestern Elisabeth von Ungarn und Elisabeth Stagel in
Töß und Katharina von Gebenswiler zu Unterlinden zusammen

nennt und als begnadeten Lesemeister und eifrigen Prediger
der Wahrheit bezeichnet, dürfen wir vielleicht diesem Kreis
von Basler Freunden der Mystik zurechnen. Er starb in Basel
und wurde auf dem Kirchhof des Predigerklosters begraben56).

Um diese Zeit wurden nun, vor allem dank allgemeiner
politische Umstände, Stadt und Konvent Basel mit einem Male
für fast ein Jahrzehnt zu einem Mittelpunkt der deutschen

Mystikerkreise. Seit dem Beginn des Kampfes zwischen Ludwig
dem Bayern und dem Papste waren manche deutsche
Dominikanerkonvente auf kaiserlicher Seite gestanden, vielfach allerdings

nur unter dem Druck der kaisertreuen Bürgerschaft der
betreffenden Städte. So hielt auch Straßburg zu Ludwig. Schon
im Mai 1329 stand diese Stadt unter dem Interdikt. Ein großer

53) Grabmann, M., Neu aufgefundene lateinische Werke deutscher Mystiker
(SB. der Bayer. Akad. d. Wiss., Philosoph.-philolog. und histor. Kl. Jahrg. 1923,
3. Abh.) S. 61. Dazu Überweg-Geyer, Grundriß der Gesch. d. Philosophie II, S. 561.

54) Preger II, 131—133. Oben S. 111 und unten S. 220 Anm. 19.

") Vgl. unten S. 220 Anm. 21.
6e) Meyer, Liber QF XII, 32 u. Chronica brevis QF XXIX, 59 :... sepultusque

in conventu Basiliensi provinciae Teutoniae, in extrema parte sepulturae fratrum
in cimiterio, ubi solet esse audientia confessionum.

Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 34. Band. \%



170 Georg Boner

Teil des Klerus aber, auch der Predigerkonvent, hielt sich nicht
an das päpstliche Gebot und feierte öffentlich Gottesdienst. Die
Verschärfung des Kampfes zwischen Kaiser und Papst gegen
Ende der 1330er Jahre jedoch bereitete dem Zusammengehen
der Dominikaner mit der Straßburger Bürgerschaft ein Ende.b b
1338 forderte die Ordensleitung die Prediger erneut und
nachdrücklich auf, nicht gegen das päpstliche Interdikt zu handeln,
während ein Erlaß des Kaisers im August dieses Jahres den
Städten befahl, die Geistlichen, welche das Singen bis zum
6. Januar 1339 nicht wieder aufnehmen würden, aus ihren
Mauern zu vertreiben. Die Folge dieser Umstände war, daß
die Prediger an vielen Orten, so in Zürich, in Frankfurt und in
Speyer, den Gottesdienst einstellten und darum Kloster und
Stadt verlassen mußten. Auch in Straßburg fügten sich nun die
Dominikaner dem W7illen des Papstes und der Ordensleitung.
Sie wurden darum von der Bürgerschaft aus ihrem Kloster
vertrieben und ließen dasselbe dreieinhalb Jahre lang leer stehen 5T).

Ein Teil des Konventes mit seinen angesehensten Mitgliedern
wandte sicli rheinaufwärts und fand im Basler Kloster gastliche

Aufnahme ->H) ; denn hier ließ die Bürgerschaft den Klerus
das Interdikt halten, so daß die offenbar seit Beginn des Kampfes
papsttreuen Basler Prediger unbelästigt in ihrem Kloster bleiben

konnten59). Im Anfang des Jahres 1339 mögen die
Straßburger Prediger nach Basel gekommen sein. Ihr großer
Mitbruder, der Mystiker Johannes T a u 1 e r war vielleicht schon

etwas früher allein hier angelangt; denn schon in der Fastenzeit
O O 7

dieses Jahres konnte Heinrich von Nördlingen an seine Freundin
Margaretha Ebner in Medingen berichten, daß er bei seiner

o b '
Ankunft in Basel Tauler angetroffen und daß dieser ihm, wohl

b
da er die Basler Verhältnisse schon einigermaßen kannte, in jeder
Weise behilflich gewesen seii;0). Im Sommer 1339 war Tauler
von Basel abwesend, im Juni war er auf dem V\ ege nach Köln,

") Chroniken der deutschen Städte. Iici VIII (Straßburg), 170. Über Zürich

\gl Wirz. H. G Zürich und Konstanz im Kampf zwischen Ludwig dem Bayer
und dem Papsttum. Diss. Zürich. Frauenfeld 1912, S. 45 u. 49 f

58) Daß ein ansehnlicher Teil des Straßburger Konventes in Basel sich

aufhielt, können wir daraus schließen, daß wir gerade seine hervorragendsten
Mitglieder hier antreffen Es wird sich vor allem, wie Preger III, 101 wohl mit
Recht vermutet, um die Lehrer und Ordensschüler des Straßburger Studium
gehandelt haben. Zur Aufnahme des ganzen großen Straßburger Konventes hätte
das Basler Kloster, das damals selbst rund 50 Brüder zählte, wohl kaum den

Platz und die Mittel aufbringen können.
M) Vgl. unten S. 202 ff.

,0) Strauch, Ph.. Margaretha Ebner und Heinrich ion Xördlingen (Freiburg
1882), 217.



Das Predigerkloster in Basel. 171

noch im Spätsommer weilte er dort und wird gegen den Winter
hin nach Basel zurückgekehrt sein; am 21. September warteten
seine Basler Freunde noch auf seine Rückkunft. Von Ende 1339
an scheint er aber in Basel geblieben zu sein bis etwa 1346. Erst
um diese Zeit, nachdem Kaiser Ludwig gestorben und der dem

Papst genehme Karl IV. deutscher König geworden war, siedelte
er wieder in seinen Heimatkonvent nach Straßburg über; die

übrigen Brüder seines Konventes dagegen hatten wahrscheinlich
schon 1343 Basel verlassen und ihr Kloster wieder bezogen1'1).

Einen Einblick in den Kreis der Mystikerfreunde um Tauler
in den Jahren seines Basler Aufenthaltes erhalten wir aus Briefen
des oberitalienischen Dominikaners Fra Venturini) da
Bergamo (1304 —1346) 62). Dreißigjährig trat dieser 1334 in
der Lombardei als packender Bußprediger vor das Volk und zog
im Jahre darauf an der Spitze einer eindrucksvollen Büßer- und
Geißlerprozession nach Rom, auf dem Wege durch das von
leidenschaftlichen Parteikämpfen zerrissene Italien vielfach Frieden

und Versöhnung stiftend. Als Venturino, der Idealist, der

Schwierigkeiten, die durch die Anwesenheit der 20—30 000
Geißler in der Ewigen Stadt entstehen mußten, nicht mehr Herr
wurde, floh er heimlich aus Rom und ging nach Avignon an die

päpstliche Kurie, um mit neuer Begeisterung Papst Benedikt XII.
für einen Kreuzzug zu gewinnen. Hier aber hatte man Verdacht
geschöpft gegen seine Rechtgläubigkeit und warf ihm Umtriebe

gegen das in Avignon residierende Papsttum vor. Infolgedessen
wurden ihm Predigt und Beichthören vorläufig untersagt und er
in Südfrankreich bis zum Januar 1342 in Haft behalten. Erst
1344 begann er im Auftrag Papst Klemens VI. in seiner italienischen

Heimat gegen die Türken das Kreuz zu predigen,
begleitete dann ein Kreuzzugsheer nach dem Osten und starb im
März 1346 in Smyrna. In den Jahren seiner Verbannung in
Südfrankreich nun trat der zum Schweigen verurteilte
Bußprediger in brieflichen Verkehr mit den deutschen Mystikerkreisen.

Zwei seiner Briefe, beide vom 11. Juni 1340, sind an das

Dominikanerinnenkloster Unterlinden in Kolmar und an dessen

Priorin Katharina gerichtet. Schon früher hatte sich Bruder

61) ibid. 222 f.. 229.
es) Clementi, G. : II b. Venturino da Bergamo, Storia e documenti, parte I

und II. Roma 1904. Altaner, Berthold: Venturino von Bergamo O. P.. Kirchen-

geschichtl. Abhandlungen, hrsg. von M. Sdralek IX. Bd. 2. Heft, Breslau 1911.

Oehl, W. : Deutsche Mystikerbriefe des Mittelalters 1100—1550, München 1931,
278 ff



172 Georg Boner.

Egenolf von E h en h eim, der offenbar zu den im Basler
Konvent sich aufhaltenden Straßburger Brüdern gehörte, an ihn
gewandt und am 4. September 1339 antwortete ihm Venturino
von Südfrankreich aus63). Dieser ermahnte den Freund, sich
nicht zu sehr mit den Subtilitäten der Philosophie zu befassen,
auch den Privatoffenbarungen eines Mädchens, über die er von
ihm Auskunft verlangt hatte, keinen Glauben zu schenken,
vielmehr in solchen Fällen äußerst vorsichtig und skeptisch zu sein.
Um das Fest des heiligen Lukas (18. Oktober) 1339 schrieb

Egenolf wiederum an Venturino, der Ende Februar seinen Brief
erhielt und ihm am 2. März antwortete''1). Aus dem Briefe
Venturinos spricht Erbitterung über das ihm angetane Unrecht.
„Ich fürchte, daß Du noch nicht angefangen hast, Christus zu
dienen; denn Du erleidest noch keine Verfolgungen!... Daß Du
also noch niemals unter Nörglern, Verleumdern, Spöttern,
Verhöhnern und derartigen menschlichen Ungeheuern gelitten hast,
tut mir sehr leid. Denn das ist ein Zeichen davon, daß Du noch
der Welt lebst; und deshalb liebt die Welt, was sie von dem

ihrigen in Dir findet. Wenn Du nicht von der Welt wärest,
dann würde die Welt Dich jedenfalls hassen. Fliehe also die

Ehrenstellen, fliehe die Rangerhöhungen, mische Dich nicht
in die Beschlüsse und Unternehmungen der Konvente, verwalte
nicht irdische Güter Deines Aufenthaltsortes, sondern eifere
nur für das Heil der Seelen! Bleib eingeschlossen in Deiner
Zelle, außer wenn Dich die Nächstenliebe hinausruft, — und
es soll mich wundern, wenn Du bei Beobachtung eines solchen
Lebens nicht die bösen Zungen gegen Dich schärfst. .." Er
bittet seinen Freund Egenolf, „wenn Du Deinen und zugleich
auch meinen lieben Johannes Tauler sehen wirst, dann

entschuldige mich bei ihm und bitte ihn, mir zu schreiben! Ich
habe ihn nämlich zugleich mit Dir in das Herz meiner Liebe
eingeschlossen und hoffe, daß durch ihn und durch Dich und
durch andere, deren Namen im Buche des Lebens stehen, der
Name Christi in Deutschland ausgebreitet werde." Aus diesen

Worten geht hervor, daß Egenolf zu dieser Zeit offenbar im
gleichen Kloster sich aufhielt wie Tauler, in demjenigen von
Basel.

Noch mehr erfahren wir über den Basler Kreis um Tauler
aus einem dritten Brief von Venturino aus der Zeit zwischen
Dezember 1339 und Februar 1343 e5). Er ist an Bruder Diet-

•) Clementi II, 82 ff., Oehl, 288 ff. 64) Clementi II, 87 ff. Oehl, 290 ff.

6) Clementi II, 126 ff., Oehl, 293 ff.



Das Predigerkloster in Basel. 173

rieh von Kolmar gerichtet, der den italienischen Bußprediger
und Geißlerführer um Auskunft gebeten hatte, wie man die

Geißelung vornehmen müsse. Fra Venturino gibt in seinem
Briefe eine genaue und anschauliche Anleitung dazu und ermahnt
ihn, in der Kasteiung vernünftiges Maß zu halten. Dann
schließt er: „Deinen geistlichen Vater Bruder Johannes
Tambach und Bruder Johannes Arzenbach und Deinen
geistlichen Sohn Rudolf habe ich in das Herz meiner Liebe
eingeschlossen und will sie recht eifrig meinem Gebet empfohlen
sein lassen, desgleichen die Seele jenes guten Bruders Dominikus.

Das hier beiliegende Blatt zeige dem Bruder Johannes und
lege es an die Tür des Bruders Egenolf. Lebe immer wohl in
Christo, mein Geliebter, und werde ja nicht kleinmütig!" Die
genannten Fratres Rudolf und Dominikus lassen sich nicht näher
bestimmen. Dietrich von Kolmar, der, wie auch Egenolf von
Ehenheim, in den Urkunden des Basler Klosters nirgends
genannt wird, gehörte wohl wie dieser zu den in Basel in der
Verbannung lebenden Straßburger Dominikanern.

Zu ihnen gehörte auch Johannes von Dambachl!G),
ein Schüler Meister Eckharts, eine angesehene Persönlichkeit unter

den deutschen Dominikanern des 14. Jahrhunderts. Zu Dambach

im Elsaß 1288 geboren, nahm er zwanzigjährig in Straßburg

das Kleid des heiligen Dominikus, durchlief sein Theologiestudium

in Köln und, gemeinsam mit Tauler, in Paris. 1347
erlangte er zu Montpellier die Würde eines Magisters der Theologie.

Das Generalkapitel dieses Jahres sandte ihn als Regens
und Theologieprofessor an die 1346 gegründete erste deutsche
Universität Prag. Dort blieb er drei Jahre. 1350 weilte er an der

päpstlichen Kurie in Avignon. Er starb 1372, wahrscheinlich im
Freiburger Predigerkonvent. Wir kennen von ihm mehrere
Schriften, so: De simonia claustralium, De consolacione
théologie, De sensibilibus deliciis paradisi, De culpa et gratia, De
moderatione quartae, De quantitate indulgentiarum, De virtute
indulgentiarum, De privilegio exemptorum circa interdictum, De
proprietate mendicantium und andere. Mehrere davon finden
sich auch in Handschriften der Basler Klosterbibliothek, so
De consolacione theologica, weiter De simonia claustralium

in einem Band aus dem Besitz des Magisters
Johannes von Efringen, mehrere kleinere Traktate im Codex,

") Auer, Albert O. S. B.: Johannes von Dambach und die Trostbücher vom
11. bis 16. Jahrhundert. 1928 (Bd 27, Heft 1/2 der Beiträge zur Geschichte der
Philosophie und Theologie des Mittelalters). Ders., Lexikon für Theologie und
Kirche Bd. V, 491 f.



174 Georg Boner.

der einst dem Prior Albert von Reinken gehörtefiT). Von
diesen beiden Besitzern dürfen wir annehmen, daß sie zu
Johannes von Dambach in persönlichen Beziehungen standen. Der
von Efringen, wie Dambach in Montpellier, um 1350 Magister
der Theologie geworden, weilte 13.56 gemeinsam mit diesem im
Straßburger KonventC8). Albert von Reinken stand 1327 als
Prior an der Spitze dieses Konventes und gehörte vielleicht ebenfalls

zu jenen Straßburger Konventualen, die 1339 nach Basel
in die Verbannung gehen mußten; er erscheint 1340 und 1346
als Basler Prior und wird noch bis 1356 als Angehöriger des

Basler Konventes genannt.
Der im Briefe Venturinos an Dietrich von Kolmar noch

genannte Bruder Johannes von Arzenbach ist ohne Zweifel
Bruder Johannes von Atzenbach, ein filius nativus des

Basler Klosters0!)). Er wird 1315 zum erstenmal genannt als

minderjähriger Sohn des verstorbenen Johannes genannt Winman
von Atzenbach. Sein und seiner Schwestern Vogt ist Konrad von
Atzenbach, Laienbruder des Klosters Klingental. Seit 1336 IV.
11. erscheint Johannes als Bruder des Predigerklosters. An
diesem Lage schenkte er mit seinen Schwestern Anna, Adelheid

und Heilwig Kornzinse an das Kloster Klingental zu ihren
er o

Jahrzeiten und erhielt dafür gemeinsam mit ihnen von den
Nonnen eine Leibrente. 1341 werden Anna und Adelheid von
Atzenbach als Konversschwestern bezeichnet; sie wohnten in der
Kreuzvorstadt. 1364 erlaubte der Prior Niklaus von Luterbach
dem Bruder Johannes, das Haus in der Kreuzvorstadt, das durch
Vermächtnis seiner Schwestern an ihn gefallen war, auf Lebens-

") Schmidt. Xr. 7. 280. 301 und 379. In einigen der kleinern Traktate,
die als Gelegcnheitsschriften /u betrachten sind, nimmt Dambach ausdrücklich
Bezug auf Basler Verhältnisse; sie dürften z. T. direkt für unser Kloster verfaßt
worden sein. So berühren die Traktate über die Ablässe (De ([uantitate
indulgentiarum, De virtute indulgentiarum) im besondern die Basler Brüder. Die
Abhandlung De moderatione quartae (1364) geht aus vom Vertrag der Basler

Prediger mit St Peter (1271) und hängt zusammen mit dem Streit zwischen Konvent

und Pfanklerus. der gerade um jene Zeit (1344—63, 13G7—1402. BZ 33,
S. 297 ff.) wieder erneut ausbrach. Der Traktat De privilegio exemtorum circa
interdictum behandelt in seinem ersten Teil die Frage, ob die Kanoniker einer
Stadt über die dortigen Dominikaner den Kirchenbann aussprechen dürfen.
Vielleicht handelt es sich bei dem ins Auge gefaßten konkreten Fall um den allerdings

weiter zurückliegenden Ungeltstreit (1318, s. unten S. 199f.); über den
Inhalt der Traktate Auer 1. c. 10 ff.

bS) UB Straßburg V, 391 und unten S. 222 Anin. 24.
tH) Darauf hat zuerst Auer I. c. S. 11 hingewiesen; über ihn und seine

Angehörigen handeln folgende Urkunden: Pred. 180, 266, 267, 295, 311, 312, 522,

523, 539, 556; Klingental 623, 625, 904; Städt. Urk. 337.



Das Predigerkloster in Basel. 175

zeit drei ehrbaren Personen zu verleihen, welche die darauf
lastenden Zinse zu entrichten hätten. Das Haus sollte nach
ihrem und Bruder Johanns Tode an das Kloster übergehen.
Er übergab dann für die ihm gewährte Erlaubnis dem Konvente
aus dem Testamente seiner Schwestern 20 GL, die dieser für den
Kirchenbau verwendete. 1363 und 1365 erwirkte er von verschiedenen

Bischöfen Indulgenzbriefe für die Predigerkirche. Ein
letztes Mal wird Johannes am 8. März 1371 genannt, als ihm
und anderen Personen die Leitung der Beginensamnung zer
Megde anvertraut wurde. Ein Band, den die Klosterbibliothek
aus seinem Nachlaß besitzt, enthält das Hauptwerk des eben

genannten Johann von Dambach „De consolacione théologie"70).
Seine in den vorliegenden Urkunden stark hervortretenden
Beziehungen zum Beginentum und zu den Frauen von Klingental
stimmen gut zusammen mit denjenigen zum Taulerkreise und zu
Venturino da Bergamo.

Noch auf einige Namen ist hier hinzuweisen. Die
Handschrift B IX 15 der Basler Kartause aus dem 14. Jahrhundert
enthält neben andern Sprüchen deutscher Mystiker, Meister
Eckharts, Alberts des Großen, Johanns von Sterngassen, einen
Ausspruch „des von Sachs". Er ist noch in zwei andern Fassungen
auf uns gekommen; zusammengenommen ergeben sie einen
„Gedankengang von schöner Menschlichkeit, aber ohne spekulativen
Zug" 7Ua Vielleicht ist der Verfasser der von Johannes Meyer
für die Zeit um 1343—1345 genannte Basler Lesemeister Nikolaus

von Sax. Angehörige unseres Klosters dürften auch

„der von Basel" und „der von Biel" gewesen sein. Ersterer
wird Dominikaner genannt. Von ihm sind drei Sprüche
überliefert. Der letztere erscheint als Verfasser eines Spruches über

geistliche Geburt und könnte identisch sein mit dem Basler
Dominikaner Bruder Peter von Biel (Petrus de Bielle), der

am 7. Januar 1345 gemeinsam mit seinem Mitbruder Johann
von Altkilch als Testamentsvollstrecker der Baslerin Anna von
Nollingen urkundlich erwähnt wird. Ob der Bruder Kraft
(Kraft von Boyberg), von dem man eine, auch in der Basler
Handschrift B XI 10 enthaltene Predigt kennt, Dominikaner und
Basler war, ist nicht festzustellen. Auch zur Stützung der
Annahme, daß „bruoder Turing ein brediger", von dem mehrere

Aussprüche aus Predigten erhalten sind, mit dem Basler Prior

Thüring von Ramstein identisch ist, kann außer der

") Oben S. 173. Auer S. 10 f. Schmidt S. 221 Nr. 280.

"') Muschg, W., Die Mystik in der Schweiz 1200—1500 (Frauenfeld/Leipzig
1935) S. 183 f. S. auch unten S. 230 Anm. 6.



176 Georg Boner.

Gleichheit des Vornamens und des Ordens nichts beigebracht
werden Tl,b).

Ein zweiter Mittelpunkt der mystischen Gottesfreunde war
dann zurzeit des Basler Aufenthaltes von Johannes Tauler der
Weltpriester Heinrich von Nördlingen, der kurze Zeit
nach Tauler, in der Fastenzeit 1339, nach Basel kam und,
abgesehen von kürzern Reisen nach Medingen, Straßburg, Köln,
Aachen und Bamberg, in Basel bis etwa 1348 sich aufhielt.
Helles Licht auf das Wirken Heinrichs, auf den Geist und die

Stimmung seiner Basler Freunde wirft sein Briefwechsel71).
Da die Tätigkeit des Weltpriesters Fleinrich in Basel vorzüglich

die Laienkreise erfaßte, vernehmen wir in seiner Korrespon
denz kaum etwas über direkte Beziehungen zum Predigerkonvent.b b
Diese waren aber zweifellos vorhanden ; sie waren schon gegeben
durch den persönlichen Verkehr Heinrichs von Nördlingen mit
Johannes Tauler, zu dem er und die übrigen Gottesfreunde als

zu ihrem „lieben getruwen vatter" aufblickten.
In persönliche Beziehung kam dann der Kreis der

Gottesfreunde mit den Basler Dominikanern vor allem durch
Margaretha zem guldin Ring72). Aus der „heiligen
vornehmen geistlichen Gesellschaft" tritt sie uns am deutlichsten
entgegen. Heinrich spricht von ihr als „unser liebs kind in got" und

„unser Gred zem guldin Ring". Zum Beichtvater hatte sie Herrn
Heinrich von Rumersheim, der von 1377—1425 als Chorherr
zu St. Peter genannt wird. Für sie insbesondere hat Heinrich
von Nördlingen das unvergängliche Werk der großen nord-

70b) Der von Basel und der von Biel: Die Sprüche in der Zeitschr. für
deutsche Philologie Bd. 55, 292 u. 295. Stammler. W Vcrfasserlexikon des

deutschen Mittelalters I (1933). 176 u. 232. Peter von Biel: Pred. 317. — Bruder
Kraft: Preger II, 108—110. 125—128, 455 f. Die von Preger als möglich in

Erwägung gezogene Abstammung Krafts aus dem solothurnischen Freiherrengeschlecht

von Bechburg [= Boyberg) ist durchaus unwahrscheinlich. — Thüring:
Germania, hrsg. von F. Pfeiffer. III (1858) 239—241. Preger II, 110 (wo statt
Kamstein Ramstein zu lesen isti. — Die Angabe von Muschg 1. c. 2(81. daß Bruder
Johannes der Fuoterer. der in Seuses Vita neben Eckhart als einziger zeitgenössischer

Mystiker mit Namen genannt wird. 1325 als Basier Dominikaner erscheint
beruht auf einem Irrtum. Fuoterer wird in der betreffenden Urkunde als

Angehöriger des Straßburger Konventes bezeichnet.

") Hrsg. von Ph. Strauch (s. oben Anm. 60); vgl. ferner Lexikon für Theologie

und Kirche III, 518. IV, 931. Der seligen Margaretha Ebner Offenbarungen
und Briefe, übertragen und eingeleitet v. P Hieronymus Wilms O. P. (Dominikanisches

Geistesleben 5. Bdchen) Vechta 1928.

72) Von der Familie, der Margaretha und — durch seine Mutter — Br.

Johannes zem guldin Ring O. P. entstammten, läßt sich folgende Übersichtstafel
aufstellen



Das Predif/erkloster in Basel. 177

deutschen Mystikerin Mechtild von Magdeburg (f 1285), das

„Fließende Licht der Gottheit", aus dem Niederdeutschen ins
Hochdeutsche übertragen und es so der Nachwelt erhalten. Nach
Margarethas Tod (f nach 1381 III. 9.) übersandte Heinrich von
Rumersheim die Offenbarungen Mechtilds und eine weitere
deutsche Mystikerhandschrift als Vermächtnis seines Beichtkindes
den Waldschwestern zu Einsiedeln73). Von Margaretha zem
guldin Ring selbst ist uns ein Brief überliefert. Er ist an
Margaretha Ebner im Kloster Medingen gerichtet (um 1348). Aus
ihm spricht ergreifend der Schmerz, den ihr das Scheiden Heinrichs

von Nördlingen bereitet hat, aber auch das tröstliche
Bewußtsein, trotz örtlicher Trennung durch seine Minne und
seine Treue mit ihm verbunden zu sein. Margaretha zem guldin
Ring empfiehlt der geistlichen Freundin in Medingen auch
ihre leibliche Mutter, die sie so getreu zum geistlichen Leben

gefördert habe 71). Schon zur Zeit des Basler Aufenthaltes des

von Nördlingen und Taulers dürfte Margaretha in Beziehungen
gestanden haben zum Predigerkonvent, als dessen Mitglied ihr

Meister Symunt
der Arzat

1316 VII. 24. ein
burner von Basil

Wilhelm Symundes

t vor 1316 VU. 24.

Xiclaits zem guldin Ring
1313 II. 20. Niclaus dictus Kremer
zem guldin Ring. Erwähnt bis 1357

VH. 7. Bürger von Basel, f vor
1364 VII. 29.

G. : Domina Katherina
lebt noch 1357 VII. 7. f vor 1364

VII. 29.

Rudolf Fhaffc
1327 I. 17.

Heinricus
institor zem

guldin Ring
Anniv. St. Peter

G. : Katharina Margaretha
1316 VII. 24. Wit- die Freundin Heinrichs von Nördlingen,
we. 1364 VIII. 3. schreibt um 134.S an Margaretha Ebner
domina, leht noch in Medingen. 1365 IV. l.jungfro, 1376
1373 VI. 28. f vor I. 12. Stiftung an die Prediger, lebt

1381 III. 9. noch 1381 III. 9. als deo devota

Agnesa Elisabeth
Anniv. St. Peter

Johannes zem guldin Ring
ordinis fratrum Predicatorum conventualis domus

Basiliensis, erwähnt: 1347 IV. 30., VI. 9., 1364
VII. 29., VIII. 3., 1373 VI. 28., 1381 III. 9., IV.
13. decumbens et debilis corpore, tot 1388 I. 25.

Quellen: Pred. 187a, 235, 263, 371, 377, 451, 543, 550, 648, 672. Pred.
N 3. Klingentalurk. 288. Fechter, Topographie S. 92 Anm. 4.

73) Catalogus codicum manuscriptorum qui in bibliotheca monasterii Ein-
sidlensis O. S. B. servantur, descripsit P. Gabriel Meier O. S. B. Tomus I
(Einsiedeln/Leipzig 1899) S. 246—53 Nr. 277 u. 278.

74j Strauch, 275 f. ; Wilms 1. c. 274 ff. ; Oehl, 341 f.



178 Georg Boner.

Schwestersohn Johannes zem guldin Ring seit dem Frühling
1347 erscheint. Am 12. Januar 1376 bestätigte sie dem Kloster
alle ihre bisherigen Vergabungen und schenkte ihm all ihr
liegendes und fahrendes Gut, das sie bis dahin noch nicht
vermacht hatte75). Am 9. März 1381 war Margaretha zugegen,
als Bruder Johannes zem guldin Ring testamentarisch über
sein reiches Erbe die letzten Verfügungen traf76). Diese urkundlichen

Nachrichten sind die letzten Spuren der Berührung des

Dominikanerkonventes mit dem einstigen Kreise der
Gottesfreunde, von denen wohl Margaretha fast allein noch unter
den Lebenden weilte.

Zusammenfassend muß wohl gesagt werden, daß der Anteil

der Basler Konventualen an der dominikanischen Mystik
nicht zu stark betont werden darf. Trotz der verhältnismäßig
reichen Nachrichten über die Beziehungen dieses Klosters zu
angesehenen Vertretern der deutschen Mystik darf doch nie
übersehen werden, daß die Persönlichkeiten, die uns in Basel als

Träger dieser Bewegung entgegentreten, fast ausnahmslos nicht
Basler waren. Am stärksten treten die Straßburger hervor. Dieser
Konvent hat an der dominikanischen Mystik in Oberdeutschland
neben Konstanz den bedeutendsten Anteil gehabt. In der Bibliothek

des Basler Klosters ist weiterhin die deutsche Mystik nur
spärlich vertreten. In der Bücherei begegnen wir weder Werken
Meister Eckharts, noch Taulers. Eine Handschrift, die unter
anderm das Horologium sapientiae von Heinrich Seuse enthält,
ist erst aus dem Nachlaß des Bruders Heinrich Riser (1 1494)
in die Bibliothek gelangt, desgleichen die Revelationes der heiligen
Birgitta von Schweden j" 13731 aus dem Nachlaß des Bruders
Johannes Gipser f um 1466)7T I. Eine Handschrift des 14. Jahrhunderts

überliefert den lateinischen Text des oben erwähnten Werkes

„Lux divinitatis" der großen Mechtild von Magdeburg78)
und ein Band aus dem Ende des 14. Jahrhunderts, dessen

Zugehörigkeit zur Dominikanerbibliothek nur vermutet wird, eine
deutsche Predigt des niederdeutschen Mystikers Heinrich von
Löwen (j- um 1340) 7!)). Auf persönliche Anteilnahme des

Priors Günther Münch an der Mystik lassen vielleicht die
Predigten des heiligen Bernhard von Clairvaux und das Intinerarium

75) Pred. 648. '*) Oben BZ 33 S. 275 f.

77) Seuse : Mskr. A X 133, Binz S. 249 ; Birgitta : A Vili 40. Schmidt S. 201

Nr. 111.
78) Mskr. B IX 11, Morin S. 196. Die Ausgabe von L Paquelin O. S. B.

in Solesmes (1877) stützt sich auf diese Handschrift.
'») Mskr. A IV 44, Binz S. 24 f. ; vgl. Lexikon für Theol. u. Kirche IV, 929 f.



Das Predigerkloster in Basel. 179

mentis in deum des heiligen Bonaventura, die der Bibliotheksband

aus seinem Besitz enthält, schließen, wie denn überhaupt
die Mystik des 12. und 13. Jahrhunderts — Bernhard von Clairvaux,

Hugo von St. Viktor, Bonaventura, Mechtild von Magdeburg,

Jacobus de Voragine — in der Klosterbücherei besser
vertreten ist als die deutsche des 14. Jahrhunderts. Die vier Bände,
über die Bruder Johannes zem guldin Ring in seinem Testament
verfügt — die Heilige Schrift, Petrus de Amore, Jacobus Lau-
sannensis und Jacobus de Voragine — weisen nicht auf eine

spezielle Beschäftigung mit der Mystik hin. In diesem
Zusammenhange dürfte auch nicht ohne Bedeutung sein, daß der
Beichtvater Margarethas zem guldin Ring kein Dominikaner
war. Bei alledem aber ist daran nicht zu zweifeln, daß auch unter
den Basler Konventualen manche, wie etwa Johann von Atzenbach,

von dieser mächtigen Bewegung ergriffen worden sind,
wenn auch keiner von ihnen führend hervorgetreten ist.

Das geistige Leben seit der Mitte des 14. Jahrhunderts.

Der rege Anteil, den die Basler Prediger an der kirchlichen
Wissenschaft nahmen, ihre Beschäftigung mit der Theologie und

Philosophie, auch mit Rechtskunde und Naturwissenschaften,
läßt sich vor allem an Hand der Klosterbibliothek bis in das

beginnende 15. Jahrhundert gut verfolgen. Von Interesse ist es

aucli hier wieder, auf Grund der Besitzernamen in manchen der
Bände ein wenn auch blasses und kaum individuelle Züge
zeigendes Bild zu gewinnen von einzelnen Persönlichkeiten des

Konventes.
Den beiden Prioren und leiblichen Brüdern Hugo und

Johannes Münch gehörte außer den Erläuterungen des

Minoriten Niklaus von Lyra (f 1341) zur Apostelgeschichte,
zu den Apostelbriefen und zur geheimen Offenbarung, ein Band
mit des heiligen Thomas von Aquin Quodlibeta und dessen

Quaestiones disputatae de. veritate, de spiritualibus creaturis, de

potentia Dei, de anima, de virtutibus in communi, de unione
verbi incarnati 80).

Sieben Bände stammen aus dem Besitz des Priors Albert
von R e i n k e n. Die Mehrzahl von ihnen enthält theologische
Werke, so des Petrus de Palude Kommentar zum vierten Buch
der Sentenzen, des Aegidius Romanus Quodlibeta, verschiedene

Traktate des Johann von Dambach, die Quodlibeta des

Dominikanergenerals Herveus, eine Abhandlung über den freien Willen

80) Schmidt Nr. 227 und 264, Morin S. 180.



180 Georg Boner.

und Quaestiones in I et II librum sententiarum. Daneben ist das
kanonische Recht vertreten durch eine Summa des kanonischen
Rechts in neun Büchern und einen Traktat De interdicto
ecclesiastico. Schließlich finden sich auch Schriften über das Ordenswesen,

wie die Abhandlungen des Humbert de Romanis und des

Hugo von St. Viktor über die Regel des heiligen Augustinus,
Humberts Schrift Ad fratres Praedicatores de observancia
regulae, und Traktate über Gebet und Betrachtung: Claustrum
animae et fructus fructuum, De arbore contemplacionis, De ora-
cione 81).

Einer der gebildetsten Basler Dominikaner des 14.
Jahrhunderts war zweifellos Prior Johannes von Efringen.
Zuerst 1347 als Basler Prior auftretend, erwarb er kurz darauf,
um 1350, zu Montpellier die Würde eines Magister theologiae.
1356 hielt er sich mit Johann von Dambach im Straßburger
Konvent auf und erscheint 1358 59 als Generalvikar des Bischofs
Johannes von Straßburg. Seit 1371 ist Johannes wiederum in
Basel nachzuweisen. Hier starb er im Sommer 1375. Die
Klosterbibliothek verwahrt nicht weniger als elf Bände aus seinem
Besitz. Ihr Inhalt läßt auf eine Persönlichkeit schließen, die außer
für die Theologie besonders für die Rechtskunde viel Interesse

zeigte, enthält doch von seinen Büchern mehr als die Hälfte
kanonistische und sonst juristische Werke: Petrus de Palude
De potestate ecclesiastica, ein Traktat De jure canonico, die
Decretales Gregorii, der Ordo judiciarius, die Summa Marlini
sive quaestiones juris und verschiedene Excerpta juridica.
Abgesehen von dieser stark hervortretenden juristischen Literatur
finden sich unter den Codices des Efringers auch mehrere Schriften

theologischen und rein religiösen Inhaltes, so einige Texte
O O r b

des heiligen Augustinus, darunter die Bekenntnisse, der Kommentar

des heiligen Hieronymus zum Propheten Jeremias, ein Mamo-
trectus Bibliae. Die Hochscholastik ist vertreten durch des

heiligen Thomas und des Aegidius Romanus Quodlibeta, die Zeit
der Spätscholastik durch den Dialogus haereticorum des Wilhelm
Occam. Diese Schrift, sowie Johanns von Dambach De simonia
claustralium und des Heinrich von Frimaria Tractatus de decern

praeceptis kennzeichnen Johann von Efringen zugleich als

Seelsorger, als Prediger. Es wurde bereits erwähnt, daß zwei deutsche

Predigten von ihm auf uns gekommen sind82). Eine genaue
Untersuchung der den Brüdern Johann von Efringen, Albert von

81) Schmidt Nr. 221, 224. 251, 296, 310, 379, 421, Morin S. 184 und 193.
%2) Schmidt Nr. 7, 222. 223, 271, 281, 293, 298, 362, 368, 372, 375, 380.

Binz S. 76 f. Morin S. 179, 189. Oben S. 112. Vgl. vor allem Löhr QF XIX, 35 f.



Das Predigerkloster in Basel. 181

Reinken und Johann von Atzenbach gehörenden Codices erlaubt
den Schluß, daß diese Dominikaner einen um Johannes von Dambach

zusammengeschlossenen, engern Theologenkreis bildeten83).
Prior Gerhard Miescher hat dem Konvent einen

Band mit den Declarationes difficilium vocum in theologia,
Erklärungen theologischer Ausdrücke in alphabetischer Ordnung,
von Armandus de Bello visu hinterlassen81). Bruder Konrad
von Waltikofen schrieb selbst ein Alphabetum narrationum,
eine Sammlung von Erzählungen für die Predigt85). Eine weitere

Handschrift aus seinem Besitz enthält neben andern Schriften

den Rotulus pugillaris des skandinavischen Dominikaner-
provinzials Augustinus von Dacien (f 1282), ein Handbuch für
den Prediger und Beichtvater8G).

Zwei in der Geschichte des Basler Klosters in der zweiten
Hälfte des 14. Jahrhunderts stark hervortretende Konventualen
sind die Brüder Peter und Johann von Laufen. Von den
beiden Bänden aus ihrem gemeinsamen Besitz enthält der eine
einen Kommentar zum IV. Buch der Sentenzen, der andere neben

Predigten vor allem Schriften über die Moral. Auch hier ist
deutlich die Verbindung des Theologen mit dem Seelsorger, wie
sie für den Orden des heiligen Dominikus bezeichnend ist, zu
erkennen. Beide Brüder bekleideten im Orden angesehene
Stellungen, die sowohl für ihre Lebenserfahrung wie für ihre
theologische Bildung sprechen. Peter hatte 1357 und 1371 72 in
seinem Heimatkonvent Basel das Priorat inne, 1369 auch in Mainz
und 1376 77 im wichtigsten Konvent der deutschen
Ordensprovinz, in Köln. Ebenda war er 1378 80 Lector principalis.
1386 mußte Peter von Laufen, Magister der Theologie, als

Provinzial der avignonesischen Obedienz der Teutonia, Basel
verlassen. Er starb wohl im klementistisch gesinnten Freiburger
Konvent. Dessen Catalogus mortuorum erwähnt seinen Namen.
Johannes von Laufen ging 1392 als Regens nach Bern, 1400
verlieh ihm das Provinzialkapitel die Würde eines Predicator
generalis, 1401 02 bekleidete er das Priorat in Basel, um 1406/07
starb er 87).

Weniger auf Beschäftigung mit theologischen Problemen, als

auf das praktische Wirken als Seelsorger und Prediger weisen

83) Auer, Johannes von Dambach S. 10 ff., 28 ff, 49 ff.

84) Schmidt, Nr. 326, Morin S. 196.
85) Schmidt, Xr. 339, Sieber in den Beiträgen zur vaterländischen

Geschichte Bd. X.
86) Schmidt, Nr. 354. Entdeckt durch P. Germain Morin, s. BZ 1927, 201,

222 f. Hrsg. von P A. Walz in Angelicum 1928 und 1929.

8') Schmidt, Nr. 305 und 3U8.



182 G e o r g B o n e r.

die Bände Bruder Johanns zem guldin Ring. Er nennt
in seinem Testament von 1381 außer einer Biblia, die er dem

spätem Provinzial Ulrich Theobaldi vermacht und die wohl mit
der als des letztern Eigentum bezeichneten Concordancia Bibliae 8S)

identisch ist, Jacobus de Voragine, d. h. wohl dessen Legenda
aurea, die in einer Handschrift des 13. Jahrhunderts und auch
als kürzerer Auszug in der Klosterbibliothek vorhanden ist89),
Jacobus Lausannensis, von dem die Bibliothek Moralitates in
Pentateuchum und andere Bücher des Alten Testaments
enthält y0), und Petrus de Amore.

Auf eine besondere Vorliebe ihres Besitzers für Astronomie
lassen die Bände Bruder Johanns zem Tagsternen
schließen. Von seinen drei Codices ist einer philosophischen
Inhalts, während die andern beiden astronomische Schriften
ägyptischer und arabischer Autoren enthalten91).

Ob nach Johann ze Rine bis zur Einführung der Kloster-
CT

reform noch weitere Basler Dominikaner zur bischof liehen \\ Orde

gelangt sind, läßt sicli nicht genau nachweisen. Als Basler V eih-
bischof und Titularbischof von Markopolis erscheint 1350 Bruder

Niklaus von Villach aus dem Predigerorden, der in diesem
Jahre für die Kirche der Basler Brüder einen Indulgenzbrief
ausstellte 92). Er selbst scheint nicht unserem Kloster angehört
zu haben. In nähern Beziehungen zu diesem stand Bruder Georgius

O. P., der 1396 als Titularbischof von Demetrias für die

Reliquien der unschuldigen Kinder in der Basler Predigerkirche
Ablaß spendete und noch 1401 —1405 als Basler Weihbischof

genannt wird. Seine Mutter, Clara Ritterin, fand, als sie 1418

starb, bei den Basler Brüdern ihre letzte Ruhestätte93).
Auch um die Jahrhundertwende, in den langen Jahren des

Schismas, war die Anteilnahme des Basler Konventes am geistigen
Leben des Ordens noch eine durchaus rege, wie auch seine Stellung

innerhalb der deutschen Provinz eine angesehene war. Das
b b

erhellt schon daraus, daß 1386 ein Basler Konventual, Peter von
Laufen, als Provinzial der avignonesisch gesinnten Minderheit
der Teutonia auftritt und kurze Zeit darnach in Ulrich Theobaldi

1390 ebenfalls ein Sohn des Basler Klosters an die Spitze
der mehrheitlich dem römischen Papste anhangenden deutschen

Ordensprovinz trat.
Dieser Ulrich Theobaldi aus Altkirch, auch Theo-

86) Schmidt, Nr. 282. 89) Schmidt, Nr. 231 und 410. Morin S. 180.

90) Schmidt! Nr. 300. 91) Schmidt, Nr. 426, 454, 457.
92) Basler Chroniken VII, 332; Eubel, Hierarchia catholica I, 341 ; Pred. 415.
93) Basler Chroniken VII, 334 ; Pred. 710 ; Tonjola 280.



Das Predigerkloster in Basel. 183

bald von Basel oder von Altkirch genannt, war wohl der
hervorragendste Basler Dominikaner des ausgehenden 14. Jahrhunderts.

Zuerst 1376 in der wichtigen Stellung eines Lector
principalis in Köln erscheinend, drei Jahre darauf Magister der
Theologie geworden, weilte er 1381 in Basel, zugleich mit Ulrich
Umbtuer, der von 1372—1384 das Provinzialat bekleidete. 1386

betätigte er sich als eifriger Urbanist anläßlich der Vertreibung
der dem Papst Klemens VII. anhangenden Brüder aus dem
Basier Konvent. Vier Jahre darauf wurde er Provinzial und
leitete unter schwierigsten Verhältnissen acht Jahre lang die
deutsche Ordensprovinz. Der Versuch einer Partei, an deren
Spitze Petrus Engerlin, der vor ihm amtende Provinzial, stand,
1395 1 heobaldi zu stürzen, mißlang. General Raimund von
Capua bestätigte ihn erneut in seinem Amte, obwohl Magister
Adam von Gladbach seine Absetzung ausgesprochen hatte. Dieser
nämlich war von Raimund beauftragt worden, die Anklagen
gegen Theobaldi, dem man unsittlichen Lebenswandel, Bestechlichkeit,

Nachlässigkeit in der Amtsführung vorwarf, nachzuprüfen

und zutreffenden Falls seine Absetzung auszusprechen91).

Wenn auch Theobaldi ein halbes Jahrhundert nach
seinem Tode von einem Chronisten des Ordens als „ein furnem
andeclitig man" bezeichnet wird 95), so steht er vor der Geschichte
offenbar doch nicht ganz als sittlich reine Persönlichkeit da. Daß
neben Peter Engerlin, der wohl sein persönlicher Feind war,
angesehene deutsche Dominikaner wie Franz von Retz, Petrus
Florin, Theobaldis Nachfolger als Provinzial, und andere für die

Richtigkeit jener Anklagen eintraten, daß Raimund von Capua
im Beisein Adams von Gladbach, damals Prior in Köln, tatsächlich

zwei Jahre darauf ihn seines Amtes enthob, spricht doch
dafür, daß die Vorwürfe gegen seine Person wenigstens bis zu
einem gewissen Grade berechtigt waren. Es darf allerdings nicht

O O CT

übersehen werden, daß sein Provinzialat in eine für den Orden
höchst stürmische Zeit fiel, in die Zeit des Schismas und
zugleich der beginnenden, vielfach auf erbitterten Widerstand stoßenden

Ordensreform. Über die Anfänge dieser Bewegung und die

Verdienste, die Theobaldi zweifellos um sie hat, ist weiter unten
kurz zu sprechen. Seine letzten Lebensjahre verbrachte Theobaldi

im Basler Kloster. Am 11. April 1398 ernannte ihn
General Raimund zum Vicarius im Basler Konvente und den

zwei diesem unterstellten Basler Frauenklöstern Klingental und
Steinen, am 2. Juli dieses Jahres zum Vicarius nacionis Alsacie.
Zum letzten Male erscheint er am 5. September 1398. Sein Grab

94) Reichert, RQ XIV, 83 ff. QF VI, 16 f. 95) Loe, QF I, 29.



184 Georg Boner.

fand er bei den Basler Brüdern. Ihrer Bibliothek hinterließ er
mindestens zehn Bände. Deren Inhalt läßt auf eine vielseitig
gebildete Persönlichkeit schließen. Auf die Tätigkeit als

Seelsorger weisen hin : die Sermones in epistolas de tempore, des

Johannes Galensis Summa moralis, besonders ein Band Sermones

aestivales de tempore, anno 1393 compilati per magistrum Theo-
baldum Basileensem, provincialem O. P. Teutonic Der persönlich

religiöse Mensch wie der Seelsorger spricht aus Schriften wie
des Jordanus De Passione Christi und des bekannten Jakob von
Voragine Mariale sive de laudibus beatae Mariae virginis. Die
Theologie und Philosophie ist vertreten durch die Concordancia

Hand des Bruders Nikolaus von Landau

(Explicit liber sancti Thome de Aquino ordinis Predicatorum de rege et regno
ad regem Cypri, scriptus et finitus per fratrem Xycolaum de Landòw eiusdem

ordinis in LSffenberg anno domini M° CCCCXVI10 in vigilia
Prothi et Jacincti mensis septembris [1417 IX. 10.];
fol. 218r des Mskr. A VIII 46 der Univ. Bibl. Basel).

Bibliae, die Theologischen Regeln des Alanus von Lille, des

Niklaus von Lvra De incarnatione contra Judaeos und des

heiligen Thomas kostbare Schrift De esse et essentia. Aus dem
Gebiet des kanonischen Rechts enthält die Bibliothek des Petrus
de Palude De potestate ecclesiastica, aus dem Gebiet der
Naturwissenschaften das Werk De animalibus des Aristoteles und
Alberts des Großen Schriften Super metheororum, Super librum
de anima, Summa naturalium totius philosophiae9,i).

Zwei ansprechende Gestalten, denen wir im Kreise der Basler
Brüder an der Jahrhundertwende begegnen, sind Niklaus vonb b '
Landau und Heinrich von Rheinfelden. Niklaus von Landau
hat in seinem Orden als Vorsteher mehrerer Konvente und als

Prediger gewirkt. Zum erstenmal erscheint er 1395 in Basel und
noch im gleichen Jahre hielt er sich offenbar in Magdeburg auf.
Er bekleidete darauf in Bern das Priorat, von welchem Amte er
im Juni 1399 absolviert wurde. 1400 wurde ihm der Titel eines

l6) Schmidt, Nr. 52, 222, 275, 282, 284, 285, 311, 434, 456, 465.



Das Predigerkloster in Basel. 185

Predicator generalis verliehen. Im gleichen Jahre sehen wir ihn
als Prior an der Spitze des Konventes zu Mainz stehen, fünf
Jahre später war er Prior in Basel. Hier blieb er wohl, abgesehen
von kleinen Reisen (1417 hielt er sich in Laufenburg auf),
dauernd bis zu seinem Tode. Bezeichnend ist für ihn, daß er zu
den wenigen Brüdern gehört, die auch nach der Einführung der
Observanz 1429 im Basler Konvent ausharrten. Aus dem Inhalt
der beiden ihm zugehörenden und zum Teil von ihm selbst
geschriebenen Bände der Klosterbibliothek spricht außer dem Theologen

vor allem der Seelsorger und Prediger. Die beiden
Codices enthalten mehrere Predigten, einen Traktat De arte
praedicandi, die Schriften De oecultatione viciorum, Itinerarius und
De incarnatione des Heinrich von Friemar, des Niklaus von
Dinkelsbühl Tractatus de vieiis et virtutibus, eine Abhandlung
Super testimonia gentilium de incarnatione, eine über die Sequenz
Stabat iuxta crucem, Alberts des Großen Speculum Ave Mariae
und des heiligen Thomas De rege et regno und De perfectione
spiritualis vitae. Die beiden Schriften des heiligen Thomas hat
Niklaus von Landau selbst abgeschrieben 97). Ein intimeres Zeugnis

für seine religiöse Persönlichkeit sind die deutschen Verse,
die eine dem Prediger- oder Steinenkloster gehörende
Handschrift überliefert 98) :

Lebe got allein in rechter danckberkeit
Der ganzen weit in Verborgenheit
Allezit bis zu sterben berevt
Wass iederman sag oder tût
Das acht klein, halt dich selbs in rechter hüt

Daz ist ein rechty ware regele zu dem ewigen leben einem

ieglichen mónschen.

Bittend got für mich armen
Das er sich òch wolle vber mich erbarmen,

hec frater Nycolaus de landowia ordinis predicatorum, orate

pro eo.

Ein gelehrter Theologe vor allem war, wie wir aus seiner
Laufbahn schließen können, Heinrich von Rheinfelden,
Professor der Theologie. Dieser Name begegnet zuerst in den

Akten des Provinzialkapitels von 139899). Damals wurde er

zum Lesen der Sentenzen am Studium in Wien bestimmt. Doch
weilte er jedenfalls schon 1396 am Wiener Studium, denn zum

97) Schmidt Nr. 114 und 144.
9ê) Binz, 214 f. 99) Reichert RQ XI, 296.

Rasier Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 34. Band. 13



186 Georg Boner.

14. Oktober dieses Jahres bemerkt die Matrikel der theologischen
Fakultät der Wiener Universität: admissi fuerunt ad legendum
cursus frater Henricus Ordinis predicatorum et mag. Petrus de

Treysa et ad idem presentati100). 1400 ernannte ihn das

Provinzialkapitel zum Predicator generalis101). Er wird bei dieser
Gelegenheit als bacularius formatus Wynnensis bezeichnet. Wohl
im gleichen Jahre promovierte er an der Wiener Universität als
zweiter Dominikaner102). 1402 wurde Magister Henricus de

Rynfeldia Regens am Ordensstudium in Köln103). Seit Ende
1405 ist er im Basler Konvent nachzuweisen, dem er offenbar
als filius nativus angehörte 101). Er erscheint in dieser Zeit als
der aus dem Kreis seiner Mitbrüder am meisten hervortretende
Mitkämpfer Mulbergs gegen das Beginentum ,05). Zuletzt wird
er noch am 18. Februar 1410 als Mitglied des Basler
Konventes urkundlich genannt. Doch dürfte er sich auch in der

Folge meist in Basel aufgehalten haben. Nach dem Bericht
Johannes Niders, des ersten Priors des Basler Konventes nach
dem Sieg der Ordensreform, der ihn persönlich kannte und
seiner ehrend gedenkt, hat Heinrich am Konstanzer Konzil tätig
teilgenommen lüt;). Im Januar 1427 ist wiederum sein
Aufenthalt im Basler Kloster nachzuweisen 107). Wie Niklaus von
Landau blieb auch Heinrich von Rheinfelden dem Basler Kloster
treu, als es der Observanz gewonnen wurde. Zum letzten Male
begegnen wir ihm 1432 auf dem Basler Konzil. Am Matthäus-
tage (24. Februar) dieses Jahres zogen die Konzilsmitglieder in
feierlicher Prozession vom Basler Münster zum nahen Augustinerkloster;

bei der Marienmesse, die im Anschluß an die Prozession

durch den Bischof von Regensburg gesungen wurde, predigte
Heinrich von Rheinfelden dem Volke in deutscher Sprache 108).

Im folgenden Jahre, 1433, starb er in Basel und wurde hier in
seinem Kloster begraben 109).

Der ÌSI iedergang.

Der Niedergang im Klosterleben der Basler Brüder und im
Orden überhaupt, wie er insbesondere seit der zweiten Hälfte
des 14. Jahrhunderts sichtbar wird, hat seinen tiefsten Grund

10°) Häfele, Franz von Retz, 120 Anm. 8. IUI) Reichert, 1. c. 309 f.

,02) Häfele, 120 f. 103) Reichert 1. c. 325.
,01) Pred. 780. Er wird 1398 Henricus de Basilea genannt.
105) Vgl. oben S. 138 ff. 106) Nider, Formicarius lib. Ill, cap. 11.

'") Oben S. 113 Anm. 19. ,08) Concilium Basiliense V, S. 19.

109) Tonjola, 280. Heinrichs Grabschrift lautet : Anno Domini MCCCCXXXIII
obiit Frater Henricus de Rynfeldia Magister in Theologia. — Joh. Meyer, QF III, 75.



Das Predigerkloster in Basel. 187

zweifellos nicht in den äußern Katastrophen des Schwarzen Todes

(1349) und des Erdbebens (1356), von denen freilich gerade
der Basler Konvent schwer betroffen wurde. Hauptursache war
das allgemeine Erlahmen des alten Ordensgeistes, das wohl vor
allem durch den glanzvollen Aufstieg des Ordens im 13.
Jahrhundert und seine dadurch entstandenen reichen Beziehungen
zu den obersten Gesellschaftsschichten der damaligen Welt
bedingt war. Wie stark diese Beziehungen in Basel waren, wurde
bereits dargelegt110). Am deutlichsten tritt diese Wandlung des

Geistes in der Einstellung zur Besitzfrage in Erscheinung. Darüber

wurde bei der Darstellung des Wirtschaftslebens unseres
Konventes eingehend gehandelt. Hier ist nur daran zu erinnern,
daß der Konvent seit etwa 1300 10 keine Bedenken mehr trug,
Zinse und festen Besitz anzunehmen und zu behalten, daß seit
dem Ende des 13. Jahrhunderts die Piktanzstiftungen der
Milderung und Lockerung des strengen Ordenslebens der Anfangszeiten

Vorschub leisteten. Am bedeutsamsten aber ist die
Tatsache, daß seit etwa 1320 mehr und mehr einzelne Brüder als

Bezüger von Leibrenten und Eigentümer von liegendem Besitz
erscheinen. Ohne Zweifel hat nichts so sehr zur Lockerung der
alten Zucht beigetragen wie diese Erscheinung. Die beiden

angeführten Fälle aus dem ausgehenden 14. Jahrhundert (Johann
von Bern und Johann zem guldin Ring) werfen ein scharfes
Licht auf die damalige Auffassung vom Klosterleben bei den

Basler Predigern111). Zu was man hier am Ende des 14.
Jahrhunderts fähig war, zeigt auch die Gewalttat der urbanistischen
Brüder gegen die klementistische Minderheit und ihren Provinzial

Peter von Laufen im Jahre 1386m). Ein Zeichen dieses

Niederganges war auch die Durchbrechung der Klausur, das

Betreten des Chores und sogar der Zellen durch Frauen. Selbst
die General- und Provinzialkapitel, die dagegen beständig scharfe
Verbote erließen, erlaubten doch, daß Frauen aus wichtigen
Gründen, etwa zur Krankenpflege, in die camerae der
angeseheneren Konventualen eingelassen wurden113). Von der Magd,
die an seinem Kranken- und Sterbebett weilt, ist im Testament
Johanns zem guldin Ring ausdrücklich die Rede. Schwer wiegt
der Vorwurf sinnlicher Ausschweifungen, den eine Ordenschronik

gegen den noch nicht reformierten Basler Konvent erhebtui).
Den besten Einblick in das Klosterleben in den letzten

Jahren vor dem Sieg der Observanz geben die interessanten

ll°) Oben BZ 33, S. 285 ff. '") Oben BZ 33, S. 274 ff.

ll!) S. unten S. 207 f. ,13) Löhr, QF XIX, 2 f.

"4) MOPH VII. 31.



188 Georg Boner.

Ordinationen des reformeifrigen Ordensgenerals Bartholomäus
Texier (1426—1449) für die Reform des Basler

Konventes aus den Jahren 1428 29Jl5), welche durchwegs auf die
tatsächlichen Zustände in diesem Konvente Bezug nehmen. Auf
die einleitenden Bestimmungen über die würdige und geregelte
Durchführung des Chorgebetes, über das Messelesen der Brüder,
über deren Beichte, welche sie nur bei einem der vier vom General
festgesetzten, der Observanz ergebenen Konventualen ablegen
durften, folgt vorerst die strenge Forderung, daß alles, was der
einzelne Bruder an Opfern, Almosen oder für seine persönlichen
Bedürfnisse erhält, restlos dem Prior abzugeben und von diesem

zum Nutzen der Gesamtklostergemeinde zu verwenden sei. Weiter
sah sich der General veranlaßt, gegen das bedenklich freie
Umherwandern der Brüder außerhalb des Klosters einzuschreiten.
In Zukunft sollte der einzelne Bruder, vom Prokurator abgesehen,
nur einmal in der Woche mit Erlaubnis des Priors und in
Begleitung eines Mitbruders ausgehen dürfen und zur festgesetzten
Zeit wieder zurückkehren. Insbesondere mußte Bartholomäus
Besuche der Brüder bei den Klingentalernonnen streng unter¬

es o
sagen; auch schicke es sich für Ordensmitglieder nicht, an Orten
zu baden, die von Frauen und Männern besucht werden1'6); es

solle vielmehr im Kloster ein Baderaum eingerichtet werden.
Die Frauen, die das Kloster in seinen Weingärten zeitweilig
beschäftigte, sollten ihre Arbeitsstätte durch das Gartentor und
nicht vom Kloster her betreten. Die Türen zum Kloster hatten
während der Arbeit der Frauen geschlossen zu bleiben. Wer die

CT

Güter des Klosters verwaltete, mußte auf Verlangen jederzeit
Rechnung ablegen. Mit scharfen YA orten mußte sodann der

CT CT

General gegen die Unsitte des Weinausschanks und Weinver-
CT C1

kaufs im Kloster einschreiten und den Brüdern die strengen,
arg vernachlässigten Fastenvorschriften des Ordens wieder in
Erinnerung rufen. Wie tief alle diese bedenklichen Mißstände
im Klosterleben eingerissen waren und daß die Mehrzahl der
Brüder sich damit abfand, ist erkennbar am erbitterten Widerstand,

den der alte Konvent der von General Texier mit Zähigkeit

und Leidenschaft angestrebten Reform entgegenstellte11').
Als 1429 die Observanz endlich siegte, da verließ ein großer

"5) Gedr. bei Löhr, QF XIX. 53 ff.

,,e) Vgl. auch Löhr, 1. c. 2 Anm. 1.

It7) Job. Meyer. QF III, 70 ff. Wackernagel 112, 813 f. Die Darstellung
der Kämpfe um die Einführung der Observanz und ihres Sieges behalte ich einer

geplanten Geschichte des Basler Klosters vom Sieg der Ordensreform bis zur

Aufhebung in der Reformation (1429—1529) vor.



Das Predigerkloster in Basel. 189

Teil des alten Konventes das Basler Kloster. So kehrte der
abgesetzte Prior Johannes Großhans in seinen Heimatkonvent
Hagenau zurück. Meister Ingold begab sich offenbar nach Straßburg,

seiner Heimat. Ebenso erscheint der von 1425—1426 als
Basler Prior amtende Johannes von Künigsheim seit 1435 wieder
als Mitglied des nichtobservanten Straßburger Konventes.

Der Anteil von Basler Dominikanern an den Anfängen
der Ordensreform in Deutschland.

Inmitten des allgemeinen Verfalls, der sicherlich nicht alle
Angehörigen des Konventes ergriffen hatte und unter dem wohl
mancher Bruder litt — es ist etwa an Prior Niklaus von Landau
und an Magister Heinrich von Rheinfelden zu denken, die beide
auch nach der Einführung der Observanz in Basel blieben —,
treten uns aus diesem Kreis vereinzelt schon Persönlichkeiten

entgegen, die in Beziehungen standen zur anhebenden Reform
des Predigerordens118). Diese erhielt ihren entscheidenden
Anstoß durch General Raimund von Capua (1380—1399),
den Beichtvater und Berater der Katharina von Siena, dieser

größten italienischen Heiligen des Trecento. 1388, auf dem

Generalkapitel zu Wien, nahm Raimund die Reformierung der
deutschen Ordensprovinz an die Hand. Bruder Konrad von Preußen

(I 1426) aus Köln, ein unermüdlicher Vorkämpfer für die Observanz,

die Rückkehr zur strengen Beobachtung der alten
Konstitutionen, wurde 1389 zum Vicarius des Konventes von Kolmar
ernannt. Mit dreißig der Observanz ergebenen Brüdern konnte
Konrad, begünstigt durch die dortige Bürgerschaft, vom
Kolmarer Kloster Besitz ergreifen und so den ersten reformierten
Konvent der deutschen Ordensprovinz gründen. Einer seiner

eifrigsten Helfer unter den dreißig war Bruder Johannes
M u 1 b e r g aus dem Basler Konvent, dem wir schon als

Bußprediger und als Streiter wider das entartete Beginentum begegnet
sind119). Im Jahre 1391 wurde Mulberg Cursor im Kolmarer
Konvent. Bald darauf wurde von hier aus unter seiner Leitung
der Versuch unternommen, in einem zweiten Konvent der
Teutonia, demjenigen von Würzburg, die Reform durchzuführen.
Das Unternehmen scheiterte. Mulberg, der vielleicht in seinem

Eifer zu schroff vorgegangen war, mußte dem heftigen Widerstand

des Konventes weichen. Am 12. März 1395 beauftragte
der General Raimund von Capua Ulrich Theobaldi, den Provin-

"8) Vgl. darüber besonders Barthelme 7 ff., Löhr QF XIX, Iff., Häfele,
315 ff. u9) Oben S. 113 ff. und 137 ff



190 Georg Boner.

zial der Teutonia, im Würzburger Kloster, wo die Brüder gegen
den Prior Johannes Mulberg sich erhoben und ihn vertrieben
hatten, einzugreifen und den letztern wieder in sein Priorat
einzusetzen. Doch man mußte bald erkennen, daß der Versuch,
den Würzburger Konvent zu reformieren, aussichtslos war. Am
20. Mai dieses Jahres forderte der Ordensgeneral den Kolmarer
Prior Konrad von Preußen auf, die nach Würzburg entsandten
Observanten wieder zurückzurufen, und enthob zugleich Mulberg' b b
seines Priorates120). Schon im folgenden Jahre dagegen gelang

Sr.

ÏW«S
<

Bruder Raimund \on Capua.
Ordensgeneral der Dominikaner. 1385 I. 29. (Pred. 683)

S. FRIS. RAYMUNDI. MAGRI. ORDNIS.
FRATRU. PREDI

es Mulberg, die von der Bürgerschaft der Reichsstadt Nürnberg
gewünschte und kräftig geförderte Reformierung ihres Predigerklosters

durchzusetzen. Erster Prior des observanten Nürnbergerb
Konventes wurde Konrad von Preußen. Mulberg selbst wird
gegen das Jahrhundertende in seinen Heimatkonvent nach Basel

übergesiedelt sein, wo 1400 der Streit gegen das Beginentum
ausbrach. Daß der Nürnberger Konvent der Observanz gewonnen
wurde, war für die Ausbreitung der Reform über die deutsche

Ordensprovinz von entscheidender Bedeutung. Von hier aus griff
die Observanz nach dem Rückschlag, den sie durch den Tod
Raimunds von Capua (f 1399 in Nürnberg) erlitten hatte,

1*0) qF vi, 15.



Das Predigerkloster in Basel. 191

unter General Bardiolomaeus Texier (seit 1426) weiter um sich
und faßte 1429 im besonders angesichts des kommenden
Konzils wichtigen Basler Konvent Fuß. Nürnberg und Basel
waren von da an die wichtigsten Stützpunkte für das weitere
Vordringen der Ordensreform in der Teutonia121).

Wir dürfen wohl annehmen, daß schon Mülberg sich während

seines mehrjährigen Basler Aufenthaltes um die Einführung
der Observanz in seinem Heimatkonvent bemüht hat. Stand dodi
dieser den ihm entstammenden Brüdern Johannes Mulberg und
Provinzial Ulrich Theobaldi und damit dem kleinen Kreise
der Observanten besonders nahe; denn auch der Name Theo-
baldis '-2) ist mit den Anfängen der Dominikanerreform in
Deutschland verknüpft. Daß er 1390 nach der Absetzung des

Petrus Engerlin unter Mitwirkung Raimunds von Capua zum
Provinzialprior der Teutonia erhoben wurde, zeigt, welche

Hoffnungen der General im Hinblick auf das eben begonnene Reformwerk

auf ihn setzte, lm Oktober 1392 nahm Theobaldi auf dem

Provinzialkapitel zu Speyer an der Spitze der hervorragendsten
Persönlichkeiten der Teutonia den Kolmarer Prior Konrad von
Preußen und seinen Observantenkonvent unter seinen besonderen
Schutz und forderte alle Brüder seiner Provinz auf, sie nicht
zu bedrängen und denen, die sich ihnen anschließen wollten,
keine Hindernisse in den Weg zu legen123). Daß Theobaldi,

CT CT / '
als er nach fast achtjährigem, stürmischem Provinzialat seines

Amtes enthoben worden war, durch General Raimund zum
Vicarius im Basler Konvente und den zwei Frauenklöstern
Klingental und St. Maria Magdalena an den Steinen ernannt wurde,
läßt vielleicht darauf schließen, daß man damals schon die

Reformierung des Basler Konventes in Aussicht nahm. Auch dürfte
gerade um diese Zeit Mulberg wieder nach Basel gekommen sein.

Doch der Rückschlag, den der Tod des Ordensgenerals det¬
er* ~

Observanzbewegung brachte, und die zweifellos vorhandenen star-
CT CT r

ken Widerstände des wohlhabenden Basler Konventes gegen eine
Reform scheinen verhindert zu haben, daß die Observanz schon

um die Jahrhundertwende in Basel Fuß faßte. Mulberg selbst

wirkte in den ersten Jahren nach 1400 in der weitern Öffentlichkeit

seiner Vaterstadt als feuriger Bußprediger und als Streiter

gegen das Beginentum. Seines unerschrockenen Kampfes wegen
für die allgemeine Sittenreform sah er sich schließlich, selbst von
seinen eigenen Ordensbrüdern vielfach angefeindet, im Jahre 141.1

12') Vgl. die Übersichtstafeln bei Barthelme 49 und 6(i.

,23) Vgl. oben S. 182 ff. und unten S. 225 Anm. 39.

•-») Häfele, 325 f., 407 ; Meyer, QF III, 10 f.



192 Georg Boner.

gezwungen, aus seiner Heimat zu fliehen. Drei Jahre später starb
er im fernen Maulbronn in der Verbannung. Mit seinem Weggang

von Basel verlieren sich die Beziehungen dieser ersten Generation

der Vorkämpfer für die Observanz zu unserem Konvent.

VIII. Die Stellung des Konventes in den politischen und

kirchenpolitischen Kämpfen der Zeit.

Es liegt im Wesen einer Bettelordensniederlassung, daß
sie durch die Seelsorge unter den Gläubigen und durch die
stärkere wirtschaftliche Abhängigkeit von der Außenwelt
unmittelbarer mit dem Leben der Stadt, in der sie liegt, verbunden

ist, als ein Kloster der alten Orden wie in Basel etwa das

Kluniazenserpriorat St. Alban. So schlugen auch die Wellen
des politischen Lebens nicht selten über die Mauern des Basler
Klosters, umso mehr als manche einflußreiche Familien der
Stadt durch ihre geistlichen Glieder im Konvente vertreten waren.
Sie zwangen ihn zur Parteinahme in den Kämpfen, die der Stadt
aus innern politischen Gründen oder durch die Teilnahme an
den großen Entscheidungen in Reich und Kirche erwuchsen.

Im Endkampf zwischen dem Papsttum und den Hohenstaufen.

In die ersten Jahre des Basler Klosters fällt der
Endkampf Papst Innozenz IV. mit dem Staufer Fr i e d -

rieh II. '). Lütold von Rötteln, der von 1238—1249 als Nachfolger

Heinrichs von Thun den Krummstab von Basel führte,
war ein unentwegter Anhänger des Papstes. Er war 1245 auf
dem Konzil zu Lyon anwesend, als Papst Innozenz die Bannung
und Absetzung des Kaisers verkündete. Die Stadt aber hielt
ebenso unentwegt zum Kaiser, der ihr einst ihren Rat bestätigt
hatte und der in seinen letzten Jahren sich wieder mehr auf
die Städte zu stützen suchte. Die gegenseitige Erbitterung, noch

CT O C5 OT

gesteigert durch die wiederholte feierliche Verkündigung der
Exkommunikation des Kaisers und seiner Anhänger in den
Kirchen der Stadt, vielleicht auch eine direkte Aufforderung
Friedrichs, brachte schließlich die Feindschaft zum offenen
Ausbruch. Im Sommer 1247 stürmte die Bürgerschaft den bischöflichen

Palast und zerstörte ihn. Als die Stadt sich weigerte,
für diese Gewalttat Buße und Entschädigung zu leisten,
verhängte der damals von Basel abwesende Bischof das Interdikt

') Über die Stellung von Stadt und Bischof vgl. Wackernagel I, 25 ff.


	Das religiös-geistige Leben des Konventes

