Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 32 (1933)

Artikel: Literarische Anfange in Basel
Autor: Steinen, Wolfram von den
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-114549

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-114549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Anfinge in Basel.

Von

Wolfram von den Steinen.

Inhalt.
Seite
Karolingische Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. ... 240
Vacuum . . . . . . e e e e e e oo 248
Warnerius Basiliensis . . . . . . . . . . . . ow o ow o2 244
Zur Poetik . . . . . . . . . . . ... L. 2
Synodicus 250

Paraclitus: 1. Die Gnadenwahl . . . . . . . . . . . . . . . . . 257
II. Die Wege der Verséhnung . . . . . . . . . . . . 266

III. Wiirdigung . . . . . . . . . . . . . .. ... 270
Ausblick . . . . . . . . . .. AT
Anhang: Zur Chronologie des reinen Leoninus . . . . . . . . o o« 200

Nachweise . . . . . . . . . . . . . . . . . ... ... ... 28



Karolingische Zeit.

Ptlege geistigen Lebens ersteht in Basel wie so vieler-
orten nach dunklen Jahrhunderten durch die persdnliche Fiir-
sorge Karls des Groflen. Auf seinen zahlreichen Fahrten vom
Rheinland in die Lombardei und zuriick hat der Franken-
herrscher die Stadt gewif3 o6fter besucht. Er gab dem ver-
wahrlosten Bistum zunichst, noch in seiner Kénigszeit, den
Reichenauer Abt Waldo zum Verweser, spiter dessen Schii-
ler und Reichenauer Nachfolger Heito zum reguliren Bischot.
Damit legte er die Aufzucht von Kirche und Schule, von
Kunst und Kultur in die Hand von Minnern, die am gei-
stigen Leben seines Hofes ihren Anteil gehabt hatten und
tir ihre mihselige Aufgabe im Bistum an ihren Msbnchen
den notwendigen Riickhalt besafen.

Denn Kléster waren damals, zumal in Alemannien, die
Heimstitten der Bildung; hier wie nirgends gab es das zur
echten Bildung Notwendige: Gemeinschaft hoher Ideen, flei-
Bige Arbeit, Zucht und Tradition. Um solch hohe Schule
auch an einem Bistum erstehen zu lassen, bedurtte es der
Msnche zum Vorbild und zur Hilfe. Die Basler Geistlich-
keit, der wiederum die Unterweisung der Laienschaft zutiel,
pflegte daher zu Anfang des neunten Jahrhunderts mit der
Reichenau innigste Gemeinschaft. Aber ihren Lenkern, dem
Prokurator Waldo wie dem Bischof Heito, war doch ihr
Inselkloster weit lieber als ihre weltgeistliche Ptflicht: beide
erwirkten sich’s in hoheren Jahren, daf3 sie dea Krummstab
niederlegen durften, um als Monche zu sterben.

Von Waldos literarischem Wirken wissen wir nicht viel
mehr, als dafl er fir die Reichenau eifrig gute Biicher be-
sorgte und selber ein scriptor eximius war. Da wird wohl
auch fiir Basel etwas abgefallen sein. Deutlicher steht Heito
vor uns. Er gehorte zu Kaiser Karls vertrauten Riten, unter-
zeichnete daher mit vielen andern dessen Testament, und
tithrte 811 eine feierliche Gesandtschaft nach Konstantinopel,
um die Anerkennung des abendlindischen Kaisertums durch-



Literarische Anfinge in Basel. 241

zusetzen. So ist anzunehmen, dal ihm das Griechische nicht
ganz unbekannt war; auch schrieb er einen leider verlorenen
Legationsbericht unter dem Titel Odoporicus (oScuroptnog =
Reisebeschreibung). Dagegen besitzen wir nicht wenige Zeug-
nisse iber sein klgsterliches Leben und Wirken, teils von thm
selbst verfaflt, teils an ihn gerichtet, teils seiner gedenkend.
Sie lassen einen geistigen Fiithrer von hohem Wissen, aber
auch asketischem Ernste erkennen, zugleich einen Meister
der bildenden Kunst, der die Reichenauer Marienkirche neu
aufbaute und mit kostbarem Mefgerit versah. Das ist unter-
gegangen; aber noch ist erhalten der beriihmte Sankt Galler
Klosterplan, als dessen Zeichner neue Forschung den Heito
hat erkennen wollen. Erhalten ist auch eine Inschrift von
seinem Kirchenbau, die besagt, ganz Germanien feiere Heitos
hohen Geist. In prunkvoll stromenden Hexametern hat dann
sein groferer Jinger Walafried den Preis des Abtes ge-
sungen:

Damals kam ein Jingling empor, dem goldenen Stern gleich,
Dessen Geleucht sich rasch auf finsterer Erde verbreitet — —
Dessen geistiges Wesen zu schildern versagt mir die Rede,
Denn er glinzte der Welt als Lehrer eigenen Ranges,

Der die Brachen gefurcht und heilige Samen gestreut hat...

Einigen Ruhm gewann von Heitos Schriften die Auf-
zeichnung einer Vision, die sein Mitménch Wetti kurz vor
dem Tode gehabt hatte. In der Entriickung war Wetti von
einem Engel durch die Reiche des Jenseits gefiihrt worden
und hatte dort eine Reihe bekannter Personen teils in der
Pein, teils in der Herrlichkeit gesehen. Man sollte denken,
eine solche Vision werde den erzihlenden M#%nch zu mancher-
lei AuBerungen der bewegten Anteilnahme, wo nicht der
Wundersucht veranlassen. Aber Heito berichtet ohne alles
Beiwerk, kurz und wiirdig, in kristallener Sachlichkeit. Der
junge Walafried hat dann aus seinem Protokoll ein grofles
Gedicht gemacht, das durch seinen Gegenstand in der Ahnen-
reihe der Géttlichen Komédie steht.

Uber seine Basler Titigkeit hat Heito nur ein Zeugnis,
aber ein ergibiges, hinterlassen: eine Art Programm tber die
Belehrung seiner Untergebenen. Er bemiihte sich damit, die

Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 32. Band. 16



242 Wolfram von den Steinen,

staatlichen Kulturbestrebungen Karls des Groflen an seinem
Platze durchzufithren. Die Durchsicht dieser 25 Kapitel er-
offnet reiche Einblicke in die damaligen Zustinde Basels.
Alles zeugt von wirtschaftlicher Bliite: die Geistlichen wer-
den zu bescheidenem Leben verhalten, vor Besuch der Gast-
hiuser wie vor der Jagd mit Hunden oder Falken, auch vor
weltlichen Spielen (ludus aut spectaculum) gewarnt; die Laien
sollen keine Zinsen nehmen; wenn sie nach Rom reisen zum
Besuch der heiligen Stitten, sollen sie vorher volle Beichte
tun. Wir konnen diese Punkte hier nur streifen: wichtiger
sind fiir unser Thema die Sitze, die das geistige Leben be-
rithren. Naturgemif3 sind sie rein kirchlicher Art. Es wird
eingeschiarft, dafl die Laien Vaterunser und Glaubensbekennt-
nis in beiden Sprachen auswendig kénnen sollen, lateinisch
und deutsch (barbarice; das Wort hat damals keinen ab-
schiatzigen Beigeschmack mehr): ,denn was der Mund be-
kennt, soll das Herz glauben und verstehen®. Ferner sollen
die Laien auf jene Worte der Liturgie, die der Priester an
die Gemeinde richtet, die Responsionen singen kénnen —
zweitellos aut lateinisch. Weit mehr wird von den Geist-
lichen verlangt. Sie haben sich {iber Kenntnis und Verstind-
nis der Glaubenslehre, insbesondere auch der Sakramente, aus-
zuweisen; sie sollen die Laien dariiber in einfacher Form be-
lehren kénnen. Acht Biicher werden thnen angegeben, die sie
besitzen oder auswendig koénnen miussen. Die Bibel ist na-
tirlich nicht dabei, sie wire im Zeitalter des Pergaments viel
zu kostbar gewesen; an ihre Stelle tritt eine Sammlung bibli-
scher Lesestiicke, sowie der vollstindige Psalter. Dazu kommt
ein Predigtbuch iber alle Sonn- und Festtage des Jahres,
terner Mef3- und Gesangbuch, Taufritual; eine Anweisung
tar die Beicht- und Buflpraxis; schliefllich ein computus, also
ein Handbuch der Zeitrechnung: denn der Priester mufite es
in jener schriftlosen Zeit wissen, welcher Monatstag und
méglichst auch welches Jahr nach Christus eben war, er muf3te
die beweglichen Feste nach Sonne und Mond errechnen kén-
nen. Im Ubrigen setzen alle diese Forderungen gute Ausbil-
dung an der Lateinschule voraus.



Literarische Anfiinge in Basel. 243

Vacuum.

So finden wir im karolingischen Basel Elemente gei-
stigen Lebens, Einwirkung geistiger Kreise, Voraussetzungen
literarischen Schaffens. Wen es freilich zu solchem Schaffen
trieb, der blieb nach den damaligen Verhiltnissen und Ge-
sinnungen nicht in der Bischofsstadt, sondern ging — wie
Waldo und Heito selber — in eines der blilhenden aleman-
nischen Kléster. Von daher wird es zu verstehen sein, daf3,
wihrend St. Gallen und die Reichenau an dichterischer Schép-
ferkraft im ganzen spitkarolingischen Abendlande nicht ihres-
gleichen hatten, auf Basel nicht einmal ein Abglanz dieses
Ruhmes gefallen ist. Als dann im zehnten Jahrhundert Otto
der Grofle und seine Folger durch Auswahl der richtigen
Minner und kluge Begiinstigungen das geistig-kulturelle Leben
von den lindlichen Kléstern in die Bischofsstidte hiniiber-
lenkten, als in diesen Stidten selber Kloster als besondere
Ptlegestitten von Kult, Schrifttum und Kunst gegriindet wur-
den, da nahm das zu Burgund gehérige Basel an dem Auf-
schwunge nur geringen Teil.

Das sollte sich freilich dndern, als Kaiser Heinrich II.
Basel gewann und unter grofziigigen Stiftungen in die otto-
nische Bischofspolitik einbezog. Trotzdem galten noch unter
Kaiser Heinrich III. in den Vierzigerjahren des elften Jahr-
hunderts der Basler Bischof und seine Domherren fiir arm.
Geniigt das zur Erklirung dafir, dafl noch das ganze elfte
Jahrhundert hindurch von einem geistigen Leben in Basel
wenig, von geistigem Schaffen kaum etwas nachzuweisen ist?
Schwerlich. Hier liegt ein Ritsel der Altbasler Geschichte —
man bedenke: von Heito bis aut den gleich zu besprechenden
Warnerius ist es so weit wie von heute riickwirts bis zum
Dreifligjihrigen Kriege! — Vielleicht wird es ja kinftiger
Forschung noch gelingen, von den zahlreichen Dichtungen und
Handschriften des elften Jahrhunderts, deren Herkunft unbe-
stimmt ist, das eine oder andere Basel zuzuweisen. Inzwischen
wiirde man jenes Ritsel nur vom einen Gebiet auf das andre
verschieben, wenn man erinnerte, dafl Basel erst unverhilt-
nismiflig spit ein eignes Kloster als Heim der Bildung, als
hohe Schule nach damaliger Form erhielt. Denn warum wurde



244 Wolfram von den Steinen,

Sankt Alban erst 1083 gegriindet und erst weitere zwanzig
Jahre spiter durch einen Griindungsbrief gesichert? Die Mit-
lebenden haben das offenbar selber nicht begriffen. Der be-
kannte Grindungsbericht von etwa 1102 erwihnt den alten
Reichtum Basels und schreibt das lange Fehlen eines Klosters
bischétlicher negligentia zu: ,,Wihrend die Hirten der Stadt
iiber die ihnen anvertraute Herde mit glihendem Eifer wach-
ten bei Tag wie bei Nacht und das ihnen anvertraute Pfund
ihrem Herrn mit vielfachem Zins zuriickzuerstatten strebten,
beschuldigt man sie in einem Punkte nicht geringer Nachlissig-
keit: da sie iiberall sonst die Bischofsstidte mit drei oder mehr
monchischen Gemeinschaften geschmiickt sahen, begniigten sie
sich daheim wie in einem armen Dorf mit der einen Gemein-
schaft der Domherren.*

Fiir Basels Reichtum in diesen Zeiten gibt es ja auch
andre Zeugnisse, und dafl man geistig nicht schlief, gibt uns
Anselm von Besate zu erkennen. Dieser oberitalienische Rhe-
tor, der sich selber ,,den Peripatetiker’ zubenannte, hatte in
einem reichlich krausen Buch, ,,die Rednerschlacht™ betitelt,
seine Belesenheit und dialektische Fertigkeit (und ibrigens
ein nicht auf der Hohe der Zeit stehendes Latein) produziert,
vor allem aber seine himmelhohen Verdienste und die Ver-
worfenheit eines Privatgegners zur Ansicht gebracht. Er reiste
mit dem Werke um 1050 nach Mainz zu Kaiser Heinrich III.;
unterwegs hat er, wie er wenigstens behauptet, aufler in Augs-
burg und Bamberg auch in Basel fiir den Vortrag seines Wer-
kes den erwiinschten Beifall gefunden. Das beweist jedenfalls,
dafl man hier dieser lateinischen Sophistik zu folgen ver-
mochte. Und wenn die Behauptung von dem Beifall wahr
ist — den der Peripatetiker in Mainz nicht fand —, so
hiatten die Basler schon damals an menschlichen Kuriosititen
Spafs gehabt.

Wir kommen nunmehr zu dem iltesten Basler Dichter, zu

Warnerius Basiliensis.

Uber Werner von Basel haben wir keine historische
Nachricht. Wir kennen ihn, aufler aus einem inhaltsarmen
Epitaph, nur aus seinen beiden Dichtwerken ,,Synodicus™ und



Literarische Anfinge in Basel. 245

y,Paraclitus. Diese standen das ganze Mittelalter hindurch
in Ansehen, um dann, zumal in Basel, vollstindig vergessen
zu werden. Selbst fir Rudolf Wackernagel und eben noch
fur das Historisch-biographische Lexikon hat es einen War-
nerius nicht gegeben.

Aber die allaufspiirende Wissenschaft hat ihre Rumpel-
kammern, wo selten ein Neugieriger eintritt. Eine solche
Rumpelkammer heifit ,,lateinische Literatur des Mittelalters®,
und da liegt neben andern und, gestehen wir’s, weit kost-
barern Dingen auch unser Warnerius. Sein Synodicus ist so-
gar vor 40 Jahren gedruckt und seitdem von etwa einem
halben Dutzend Menschen gelesen worden. ..

Name und Herkunft des Dichters sind durch das zu-
verlissigste Mittel, durch Akrostichon, sichergestellt. Wenn
man im Paraclitus die Anfangsbuchstaben der ersten 28 Verse
aneinanderreiht, so liest man: VVARNERIUS BASILIEN-
SIS ME FECIT, also: Werner von Basel hat mich gemacht.
Ebenso ergeben die ersten zehn Zeilen des Synodicus: VVAR-
NERIUS; dazu bezeichnet sich der Verfasser im ersten Satz
als auctor Basiliensis, vir quidam, und macht weiterhin auf
das Akrostich aufmerksam:

Ut nomen noris, laudator, compositoris,
Sensim primarum seriem coniunge notarum1).

Man darf aus der Selbstbezeichnung schlieBen, da8 Wer-
ner dem Weltklerus angehdrt hat: als Ménch hitte er sich
nicht nach der Stadt, sondern nach seinem Kloster benannt.
Das bestitigt und verdeutlicht sich aus einigen Stellen der
Gedichte. Im Paraclitus redet er sich selber als Hirten und
Lehrer des Volkes an (Z. 575 ff.):

1) ,Willst du zum Zitieren den Namen des Verfassers wissen, so reihe
die Anfangsbuchstaben aneinander.* — Man hat hier und iiberall im fol-
genden den Text so eingerichtet, daB wichtige Zitate auch in Ubersetzung
dargeboten werden. Wo die wortliche Ubersetzung fehlt, ist stets der Haupt-
inhalt der lateinischen Stelle im deutschen Text umschrieben worden. Sonach
kann das Lateinische in jedem Falle ohne Verlust iibersprungen werden ; dem,
der das nicht will, bietet in jedem Fall der deutsche Text eine Nachhilfe.
Eine Ausnahme macht das Kapitel ,Zur Poetik“, sowie der Anhang; hier
mufl etwas Latein vorausgesetzt werden.



246 Wolfram von den Steinen.

Qui pascis plebes, prudenter vivere debes,
Nil fari temere, nil reprobi gerere...
Plebis doctores dent vitae dulcis odores. ..

In demselben Passus nennt er sich dann auch Diener
oder Knecht Gottes und verweist auf seine Schweigeptlicht
als Beichtvater:

Se male custodit, qui confessum sibi prodit.

Werner hat also im stidtischen Pfarrdienst gestanden.
Sein ganzes Ethos, besonders im Paraclitus, ist das des treuen
Seelsorgers, der im Gefiihl seiner Verantwortung vorerst um
die eigne Seele, die eigne Reinheit kidmpft. Das wird nach-
her zu betrachten sein.

Zugleich hat Werner aber auch als Lehrer gewirkt, und
das bedeutet, daf er dem Domklerus angehort hat. Er sagt
zu Anfang des Synodicus, er wolle mit diesem Gedicht den
Klerus ermahnen. Im Paraclitus unterzieht er sein philo-
sophisches Streben und Griibeln herber Kritik: ,Die Stunden
der Nacht durchwachend, miihst du dich um Trug: Erstaun-
liches willst du beweisen und tduschest damit die Schiiler™
(Z. 381). Die Schiler (rudes) missen angehende Geistliche
sein; denn das Volk unterrichtete man nicht in Dialektik und
Astronomie, von denen an dieser Stelle gesprochen wird. Eine
Magisternatur zeigt sich in der Tat an manchen Ziigen der
Gedichte. So finde ich eine, zumal im Paraclitus vortretende
Neigung, die Tendenz lingerer Reden in Merkspriichlein mit
kriftigen Antithesen zusammenzufassen. Etwa gegen den Ra-
tionalismus (Z. 377): ,Gott kiimmert sich um kein zuge-
spitztes Argument; er liebt Ruhe des Geistes, nicht Genus
und Species.”

Mentis amat requiem, non genus et speciem.

Oder (Z. 391): ,,Uber die Tiere stellst du den Menschen
auf Grund seiner Vernunft. Aber im Hinblick auf Gott sind
die Menschen Esel.*

Respectu Domini  sunt homines asini.
Da hért man den Schulmeister.
Von Werners Lehrtitigkeit zeugt auch das Epitaph

(vgl. unten S. 287f.), insofern es offensichtlich von einem
Schiiler verfafit ist und Werners Versformen nachahmt. Aber



Literarische Anfinge in Basel. 247

iiber Werners Ort, Zeit, Stellung, persénliches Wesen sagt es
in 14 Versen einfach nichts; es rithmt nur den Philosophen,
der qualibet arte, d. h. in allen sieben freien Kiinsten, er-
staunlich war, ganz besonders aber in deren einer, der Musik.
Damit erfahren wir also doch noch etwas Neues. Ferner
darf man vielleicht daraus entnehmen, dafl Werner nicht sehr
alt geworden ist.

Nun die wichtige Frage, wann Werner gelebt hat. Ich
habe da wesentlich drei Indizien: 1. Die idltesten Handschriften
reichen bis etwa 1150 zuriick — das gibt einen Endtermin.
2. Der Synodicus vergleicht die Wunder Gottes in vor-
christlicher mit denen der christlichen Zeit. Als letzter christ-
licher Heiliger erscheint Adalbert von Prag (1 997), und
zwar schon in ziemlich sagenhaftem Lichte: das gibt einen
Anfangstermin. Dem ist noch hinzuzufiigen: Der erste Kreuz-
zug (1095—99) wurde ziemlich allgemein als ein glorreiches
Werk Gottes aufgefaBit, der noch am Ende der Zeiten das
Heldentum der Makkabier erneuern wollte. Diese Vorstel-
lung wiirde ganz in den Synodicus gepaflt haben. Wenn sie
fehlt und statt dessen Adalbert als der letzte klassische Hei-
lige genannt wird, so mdchte man (freilich ein argumentum
ex silentio!) denken, dafl die Eroberung Jerusalems zur Zeit
des Gedichtes entweder noch nicht geschehen war oder doch
noch nicht in klassischer Ferne lag. 3. Aus Formgriinden,
die ich im Anhang darlege, wiirden Werners Gedichte am
ehesten ins erste Viertel des zwélften Jahrhunderts gehdren.
Sie konnten auch um einige Jahrzehnte spiter sein (dagegen
aber Punkt 1 und 2), jedoch keinesfalls erheblich vor 1100
liegen.

Werners Gedichte sind also, mit miBigem Spielraum nach
beiden Seiten, auf etwa 1095—1120 anzusetzen. Das be-
deutet: der Autor ist noch unter dem groflen Bischof Bur-
chard (1071—1107) herangewachsen und wird durch ihn ins
Domstift aufgenommen worden sein, wenn er auch vielleicht
erst unter Burchards Nachfolger Rudolf III. (1107—23) ge-
dichtet hat.

Dazu findet sich eine hiibsche urkundliche Erginzung.
Nimlich der Name Werner, an sich sehr hiufig, erscheint in
der Zeit zwischen 1000 und 1160 im gesamten Basler Kle-



248 Wolfram von den Steinen.

rus, Monche eingerechnet, urkundlich nur ein einziges Mal:
ein Wernherus scolasticus nimmt am 2. November 1118 mit
vier andern Kanonikern an der Griindung der Leonhardskirche
teil (Trouillat IT 3; vgl. Urkundenbuch der Stadt Basel I,
17 n. 21). Sollen wir zweifeln, dafl wir es da mit unserm
philosophisch dichtenden Pfarrer und Lehrer zu tun haben?
Die abweichende Namensschreibung besagt nichts: denn es han-
delt sich nicht um eigne Unterschrift, sondern um eine vom
Notar zu verantwortende Aufzihlung. Zudem ist nur eine
Cartularabschrift von 1295 erhalten.

Zur Poetik.

Bevor wir uns mit dem Inhalt der beiden Gedichte be-
kannt machen, ein Wort {iber deren Form, besonders fir
solche, die der mittellateinischen Literatur sonst ferne stehen.

Der Synodicus ist in reinen leoninischen Hexametern
abgefafit, d. h. im Hexameter reimt die Zisur, die stets nach
zweieinhalb Fuflen steht (Penthemimeres), zweisilbig auf das
Versende:

Versibus emensis his auctor Basiliensis

Vir quidam clerum paritates quaerere rerum
Ammonuit primus Domino quas indice scimus,
Rerum priscarum brevis editor atque novarum,

Non veter1 more, sed eas scribendo canore.

Mit diesen Anfangszeilen bezeichnet Werner selber die
Verse als metrisch (emensis) und deutet darauf, daf3 der klin-
gende Reim (canore) etwas Neues sei.

Der Paraclitus ist in den noch schwierigeren reinen
leoninischen Distichen abgefaf3t, d. h. nicht nur im Hexameter
(stets Penthemimeres), sondern auch im angehingten Penta-
meter reimt die Zisur auf das Versende im Zweisilbenreim

(Z. 639):

»Cras® cracitat corvus clamoso gutture torvus,
»Cras"™ nigra clamat avis plena ciboque gravis.

Qui bona mirantur mundi, corvos imitantur:
,Cras® semper clamant qui bona carnis amant.



Literarische Anfinge in Basel. 249

Das Mittelalter hat eignere und edlere lateinische Dich-
tungsformen hervorgebracht, wie denn der Leoninus (der
Name ist unerklirt) auch in seiner Bliitezeit von nicht we-
nigen Dichtern abgelehnt wurde. Aber vielleicht an keiner
andern Form scheiden sich Geister und Zeiten so deutlich
wie an dieser, insofern ist sie die wichtigste. Wie der ro-
manische Turm mit der antiken Basilika, verbindet sich mit
dem heroischen Metrum der Reim, nicht ohne Opfer: denn
um des Reimes willen mufiten die Dichter oft genug die me-
trische Form vernachlissigen, oder auch umgekehrt, wie Wer-
ner mehrfach im Paraclitus, sich um des Metrums willen mit
Assonanzreim begniigen. Hier wie auf vielen Gebieten hat
man leicht sagen, das Mittelalter habe zwei Herren dienen
wollen. Soviel ist wahr: Man verehrte die Formen der An-
tike, und nicht als ,blofle Formen* oder elegisches Ideal —
man lebte sie weiter, jederzeit um Erfassen ihres tieferen,
ihres lebendig zeugenden Grundes bemiiht. Eben aus der Ein-
sicht, daf das Erbe des Altertums fortzeugend zu eignem
Leben verpflichte, suchte man die fliissigeren, gegenwirtigeren
Formen (und tbrigens stammte als Form auch der Reim aus
dem Altertum) innerhalb der rein antikischen zu entfalten
und zu bewihren, vollzog man immer neu die Ehe zwischen
Faust und Helena.

Aber dem humanistischen Ohr klingt das Ergebnis, der
Leoninus, nur abscheulich, und wenn der Widerwille unleug-
bar Fremdheit gegeniiber dem Mittelalter bedeutet, so soll
diese nicht mit gescheiten Formeln vertuscht werden. Grade
weil ich hier fiir den iltesten Basler Dichter Verstindniswege
zu erschlieffen suche, muf3 ich feststellen, daf} seine Verse
nicht nur dem humanistischen Geschmack, sondern der ge-
samten modernen, auch der deutschen Poetik entlegen sind.
Wie soll man sie iiberhaupt lesen? Betont man metrisch-skan-
dierend, so fallen simtliche Reime unter den Tisch. Liest
man mit Wortbetonung, so verliert man die in aller Freiheit
doch vorhandenen Hexameter und Pentameter. Man verdeut-
licht sich den Widerspruch am besten, wenn man den Leoni-
nus deutsch nachzubilden sucht — um zu entdecken, daf}
das in unserer, allen Formen fiigsamen Sprache nicht méglich
ist. 'Wohl haben grofle Ubersetzer Beispiele gegeben, wie:



250 Wolfram von den Steinen.

O du blithende Rose, du Mutter géttlicher Glose —

die Marien-Antiphon Herimanns des Lahmen (nach Wolters).
Oder der Erzpoet (nach Wolfskehl):

Schlimm, als hitt ich Schleimsucht,
unstillbarer Husten mich heimsucht.

Aber dabei ist die reimende Zisur von der Mitte des
dritten Fufles notgedrungen auf dessen Ende zugeriickt, wo-
mit der Hexameter in der Axe durchbricht: er zerfillt nun
in zweimal drei Fufle, und wir bemerken grade an dieser
Abweichung die ganze Bedeutung der Penthemimeres, der
Zisur im Verhiltnis 21/, :315. Dieser goldene Schnitt gibt
dem Hexameter die Spannung in der Einheit. Ein richtig
geteilter Leonimus ist deutsch nur kiinstlich mit Hilfe ein-
silbiger Worter zu erreichen, etwa:

Fasse dir Mut, mehr Mut: nur Feige erliegen der Schwermut.

Vielleicht nimmt man hier wahr, dafl am meisten der
deutsche Stofiton, das Himmern der Versfiife, dem Gefiihl
fir den Leoninus entgegensteht. Es ist aber mit Ubung
moglich, zumal auf Latein, gleitender zu lesen und den Wort-
ton in gespanntem Gleichgewicht gegen den gewif vorherr-
schenden Verston zu behaupten. Das entspricht dem musik-
nahen mittellateinischen Sprachgefiihl; doch liflt es sich nur
mindlich erértern.

Synodicus.

Synodicus oder Sinodius (oft unter Mif3verstindnis Sido-
nius geschrieben) hiefle wortlich: Konzilsbuch — merkwiirdig
genug fiir das ilteste Basler Gedicht! Eine Rubrik (oder
Nachschrift} kommentiert den Titel:

A synodo bellus bene dicitur iste libellus
Propter conventum: patet hoc animis sapientum 2).

Dieser , Konvent™ ist ein allegorisch erdichteter, nicht
eine wirkliche Synode. Wir werden auf eine spitsommer-
liche Wiese gefihrt: das Korn ist gemiht, die Apfel sind

2) ,Von Synode rihrt der Name dieses hiibschen Biichleins her, weil
es eine Zusammenkunft enthilt; das ist fiir verstindige Geister klar.®



Literarische Anfinge in Basel. 251

geschiittelt, das Augustende schenkt frischen Most, man trinkt
und verjagt die Sorge. So hilt es auch die Weisheit, So-
phia, mit ihrem Gefolge. Und da man nun wohlgesittigt
im Schatten ruht, will sie sich an guten Gesprichen erfrischen
und ruft zwei Minner ihres Gefolges zu Rede und Gegen-
rede, oder genauer (sie sagt: cantantes dicite) zu Sang und
Gegensang auf. Die zwei sind der Vater Thlepsis, was
wir wohl als Jhlic. Bedriickung, zu deuten haben, und der
Jingling Neocosmus, neue Welt. Sie sind die Sprecher
des Alten und des Neuen Bundes, der vorchristlichen und der
christlichen Zeit. Diese drei also, die beiden Wettstreiten-
den mit Sophia 1im Vorsitz, bilden die Synode.

Und zwar ist das ganze, rund 600 Zeilen umfassende
Gedicht in die Gesprichsform aufgelsst. Nach dem zehn-
zeiligen Prolog sind wie im Drama die Verse an die drei
Personen verteilt — nur dafl es keine Handlung gibt, auch
keinen Streit. Vielmehr stellt Thlepsis jeweils in sieben Zei-
len ein Bild aus dem Alten Testamente hin, und Neocosmus
stellt in gleichfalls sieben Zeilen ein christliches Bild da-
neben; Sophia greift dann und wann beurteilend, ergiinzend,
anregend ein. So kommen 32 Doppelbilder zustande: die
Reihe der ,,Bedriickung® beginnt mit Adam, um in der
Makkabiderzeit zu endigen — die Reihe der ,Neuen Welt"
reicht von Christus bis zu Adalbert von Prag. Natiirlich be-
steht moglichst innige Verbindung zwischen Bild und Gegen-
bild. Hier Adam, aus dessen Rippe das erste Weib kam, dem
Versucher erliegend, allen den Tod bringend — dort Christus,
aus Mariens geschlossenem Schofle geboren, den Versucher
iberwindend, fir alle den Tod besiegend. Oder: hier der
Turmbau zu Babel mit seiner Sprachverwirrung — dort das
Pfingstwunder mit seiner Spracheinung. Diese Gegenbilder,
bei denen sich auch Neocosmus noch im Bezirk des Neuen
Testamentes hilt, waren schon in der altchristlichen Theo-
logie ausgebildet und in dem Schrifttum wie der bildenden
Kunst des ganzen Mittelalters hochbeliebt. Aber indem Wer-
ner aus den biblischen Grenzen zeitabwirts in die Kirchen-
geschichte tritt, mufl er andersartige Beziehungen suchen;
nun entsprechen sich in der Regel die geistigen und sinn-
lichen Wunder da und dort. Zu dem verblendeten Propheten



252 : Wolfram von den Steinen.

Balaam spricht seine Eselin — der heilige Severin lifit ein
Schaf zu seinem Hirten sprechen. Die drei Jiinglinge im
Feuerofen singen ihren Lobgesang — Papst Alexander, von
Kaiser Aurelian mit zwei Gefihrten zum Scheiterhaufen ver-
urteilt, singt den Preis Christi. Samuel prophezeit schon als
Knabe, gibt spiter seinem bos lebenden Herrscher harte Weis-

sagung, stirbt allbetrauert — so auch Sankt Martin. Oder
gar: Josua lifit die Sonne stillstehen — so auch ein heiliger
Mucius!

Die stirksten Legenden dieser Art wurden durchweg im
Verfall der Antike und den Girungen der Ubergangszeit
(viertes bis siebtes Jahrhundert) erdichtet. Werner von Basel
wird sie aus einem Legendar oder Passional zusammengesucht
haben, wie es deren zweifellos schon um 1100 in einiger Aus-
tuhrlichkeit gab. Im ibrigen sind so massive Wunder wie
die jener Severin und Mucius fiir Werners ernstes Zeitalter
nicht grade charakteristisch, und der Dichter verweilt auch
bei ihnen nicht. Von den 32 christlichen Bildern widmet er
die 13 ersten der neutestamentlichen Urkirche, wobei denn
auch zwei oder drei als kanonisch geltende Apostellegenden
mitlaufen. Dann sind sechs Bilder der sagenhaften Mirtyrer-
zeit gewidmet, und was bleibt, abermals 13 Bilder, betrifft die
Kirchengeschichte seit Konstantin dem Groflen. Gewif3 ist auch
das hier Gebotene vielfach Legende und soll es sein: aber es
reicht nicht ins Phantastische, wie man schon aus dem vorhin
gegebenen Beispiel Sankt Martins entnehmen kann. Wir ge-
winnen aus dieser Reihe eine gewisse Vorstellung, wie man um
1100 in Basel das Wirken Gottes in der Zeit — das, was
wir unter unsern Aspekten Weltgeschichte nennen — ansah.
Es sei daher erlaubt, die Gestalten dieser Reihe aufzufiihren

(Z. 350 ff.):
Wounderbare Taufe Konstantins durch Papst Silvester.
Sturz des Kirchenverfolgers Arius durch das Konzil zu Nikia.

Papst Liberius, erst in weltlicher Gesinnung von der
Wahrheit abirrend, stirbt glaubenstreu.

St. Martins asketisches und prophetisches Leben.
Theodosius der Grofle bereut aut Mahnung des Am-

brosius seine Schuld.



Literarische Anfinge in Basel. 253

Justinian baut die Hagia Sophia.

Ein Wunder des von den Langobarden bedrohten Eremiten
Hospicius (575).

Papst Gregor der Grofle erbetet Ldsung von der Pest.

Der angelsichsische Monch Egbert (1 729) erlangt Todes-
aufschub, um seine Siinden abbiiflen zu koénnen.

Der Asket Aegidius (um 700) bekommt Milch von einer
Hindin.

Karl der Grofle (Gegenbild ist der Xerxes des Buches
Esther):

Karole, Francorum rex et princeps Italorum,
Mundus dum stabit, tibi quem regum similabit?
Rexisti gentes Rhenum Rhodanumque bibentes,
Te timuit Rhetus, te nunquam Saxo quietus;
Te clam quaerebant duo perdere nec peragebant;
Te duce barbato Desiderio superato

Romanos Christi cultores eripuisti 3).

Ludwig der Fromme, Gegenstiick zu Judas Maccabius,
war den Bosen furchtbar, den Guten ehrwiirdig:

Leges et bannos sanxit domuitque tyrannos,
Sacra frequentavit dilapsaque templa novavit.
Normam vivendi clero dedit, et moriendi
Sollicitus cura donavit praedia plura ).

Adalbert von Prag predigt den glaubensbegierigen Mih-
rern (!) mit Erfolg und wird erschlagen.

3) ,Karl, Frankenktnig und Fiirst der Italer: welchen Konig wird die
Welt, solang sie steht, dir vergleichen mogen?> Du beherrschtest die Vilker,
die aus dem Rhbein und der Rhone trinken; dich scheute der Schwabe und
Baier, auch der nie ruhiende Sachse. Zwei wollten dich heimlich umbringen
und kamen nicht zum Ziel. Indem unter deiner Fiihrung der Langobarde
Desiderius iiberwunden wurde, hast du die Diener Christi in Rom befreit,“
— Die ,zwei“ bezieht Hoogterp (Neophilologus 19, S. 77) auf Heldri und
Rainfroi in der Karls-Sage. — Der ,Langbart* Desiderius bedrohte vor Karls
Eingreifen 773 den Papst.

') ,Er handhabte Gesetz- und Banngewalt und bindigte die Tyrannen.
Er war gern in den Gotteshidusern und erneuerte verfallene Kirchen, Der
Geistlichkeit gab er eine Regel und schenkte ihr im Hinblick auf seinen
kommenden Tod viele Giiter.* — Es ist das klerikale Bild des Kaisers. Die
» Tyrannen“ sollen wohl sein Neffe Bernhard von Italien, den er grausam
blendete, sowie iltere Verwandte sein, die er ins Kloster sperrte.



254 Wolfram von den Steinen.

Versuchen wir eine Wiirdigung dieser Reihe, deren Zweck
ja nicht ist, eigentliche Geschichtsbilder zu geben, vielmehr
auf die bedeutendsten Nachfolger Christi und der Apostel
hinzuweisen. Da finden wir unter zwdlf Namen (der Ketzer
Arius scheidet aus) allein finf Kaiser — tatsichlich nahezu
alle, die irgendwie als treue Gotteswerkzeuge in Betracht ka-
men; wobei anzumerken, dafl zu Werners Zeit noch keiner
der deutschen Kaiser heilig gesprochen war. Dazu treten
zweil alte Pipste, nachdem schon unter den Wundertitern der
Mirtyrerzeit zwei Pipste gefeiert waren; dann die Apostel
der Gallier und Slawen, Martin und Adalbert; schliellich
drei Asketen aus der Ubergangszeit. — Das ist, unter den
gegebenen Bedingungen angesehen, eine ganz erstaunlich kai-
serliche Reihe, gegen Ende hin von ausgesprochen deutschem
Charakter. So hatte man die Kirche in der Zeit der Ottonen
und ersten Salier gesehen — Gregor VII. hatte dann, ein
Halbjahrhundert vor Werner, jene neuen, hierarchischen Vor-
stellungen von Heiligsein verkiindigt, die spiter als die selbst-
verstindlichen galten. Wenn Werner dagegen an der ilteren
Sicht festhilt, so erinnern wir uns, daf3 sein Bischof Burchard
von Hasenburg Vorkidmpfer der kaiserlichen Sache war. Ubri-
gens hat Werner von den Namen, die nach rémisch-kirchlichen
Begriffen am echesten zu vermissen wiren, zwei noch nach-
triglich durch Sophia erwihnen lassen: Benedikt, den Begriin-
der des abendlindischen Moénchtums, und Columban, den
Moénchsapostel Alemanniens.

Aber wichtiger fast als diese kaiserlichen Farben des Ge-
schichtsbildes erscheint dessen Einordnung: die frommen Hel-
den der letzten Jahrhunderte, des eignen deutschen Raumes,
stehen in Parallele, ja in bedeutsamer Wechselbeziechung zu
den mythisch verklirten Helden der Heiligen Schrift, zu den
Vorldufern Christi! In der Regel bezog man sonst — nach
Anregungen, die schon Christus selber gegeben hatte — die
alttestamentlichen Szenen allein auf die Heilsgeschichte; bei
den Juden sah man die geistige wie irdische Ahnenreihe des
Herrn und seiner evangelischen Taten, eine Ahnenreihe, deren
Vorbedeutungen sich im Evangelium erschépften. Alle
spitere Geschichte galt nur als Ubergang zwischen Erlésung
und Gericht, zwischen Kunft und Wiederkunft Christi; sie



Literarische Anfinge in Basel. 255

war das Greisenalter der Welt, nicht eine sinnvolle Epoche
im Werdegang der Menschheit. Diese, die ersten elf christ-
lichen Jahrhunderte bestimmende Vorstellung erscheint bei
Werner nicht grade umgestiirzt oder aufgegeben, aber doch
verlassen. Tatsichlich sieht er das Neue Testament nicht als
eine Welt fiir sich, sondern als das erste und eindeutig grofite
Teilstiick eines Weltenlaufs, der alle christliche Zeit umfaft,
um erst mit dem jingsten Tage zu enden. Er sieht seine
Gegenwart, mehr oder minder bewuf3t, mit Christus organisch
in einem Raum. Wie alle Weltgeschichte seit dem Siinden-
fall auf die Menschwerdung hin lebte, so lebt alle seitherige
Geschichte die Menschwerdung aus.

Damit riickt Werner von Basel in einen hochbedeutenden
Zusammenhang. Eine Reihe deutscher Geschichtsdenker des
zwolften Jahrhunderts, auf die A. Dempf aufmerksam gemacht
hat, stellten sich im Unterschied von der zeitlosen Dogmatik
und Systematik der westlichen Schulen die Aufgabe, das
Walten Gottes in der Zeit auszulegen, den Sinn im
Wechsel, die hohere Gegenwart in der verginglichen Schép-
fung zu verstehen. Der Anstof3 dazu kam zweifellos aus den
zeitlichen Wandlungen, die man eben erlebte und aut die der
eine Name Canossa hindeutet: aus dem Ubergang des deutsch-
kaiserlichen Christentums in ein romanisch-pipstliches. Man
befragte die Geschichte und fand nun in ihr nicht mehr wirre
Ereignisse mit sehr genereller Einteilung, sondern Gottes
sinnvolle Entfaltung in der Zeit — auch in der christlichen
Zeit. So deutete Werners Zeitgenosse Rupert von Deutz
(zirka 1060—1130) die Weltgeschichte als organisches Werk
der Dreifaltigkeit: der Vater wirkt sich in den sieben Schép-
fungstagen aus, der Sohn in den sieben Epochen vom Siinden-
fall bis zur Sendung des heiligen Geistes, der heilige Geist
in sieben Epochen der Kirchengeschichte, deren letzte eben
lauft. Jingere Lehrer wie Hugo von Sankt Viktor, Anselm
von Havelberg, Otto von Freising haben andere, zum Teil
deutlichere Gliederungen versucht. Sie stimmen untereinan-
der und mit Werner von Basel iiberein in der Anschauung,
daf} Gottes Erziehungs- oder Entwicklungsplan mit dem Evan-
gelium nicht abgeschlossen, vielmehr in eine neue Bahn ge-
leitet sel.



256 Wolfram von den Steinen.

Die ganze Bedeutung dieser Sicht kann hier nicht ent-
wickelt werden; ohnedies bedarf sie noch niherer Erforschung,
besonders auch ihrer Urspriinge, in die jetzt Werner einzu-
ordnen sein wird. Jedenfalls bekam dadurch die eigne
Zeit einen tieferen Sinn, eine reichere geistige Selbstgewif3-
heit. Wohl blieb man vorliufig dabei, die Gegenwart ans
letzte Ende des groflen Weltenplans zu setzen, moglichst nah
ans Jingste Gericht: das ist zweifellos auch Werners An-
schauung gewesen, da er die Parallelen zu Ludwig dem
Frommen und Adalbert den Makkabierbiichern entnimmt. Aber
der irdische Zukunftsraum, den man vor sich sah, hat sich
im zwdlften Jahrhundert Schritt fiir Schritt erweitert, bis er
dann mit Joachim von Fiore (um 1200) und, wie ich denke,
dem heiligen Franz die Weite eines ganzen Weltalters bekam.

Schon der Entdecker des Synodicus J. Huemer bemerkte,
da3 Werner sich hier an ein ilteres Gedicht anlehnt, die
Ekloge des Theodul. Diese gehért dem neunten Jahrhundert
an, und vielleicht ist Theodul Deckname eines bekannten
Sachsen Gottschalk, der um 850 wegen seiner schroffen Pri-
destinationslehre verketzert wurde und einige leidenschaft-
liche, litaneihafte Lieder hinterlassen hat. Die Ekloge gibt ein
Streitgesprich zwischen Pseustis (Trug) als dem Vertreter der
heidnischen Mythologie und Alithia (Wahrheit) als der Ver-
treterin der Bibel. In je vier Zeilen steht einem heidnischen
Bild ein alt- oder neutestamentliches entgegen, und zum
Schlusse entscheidet die von dem bedringten Pseustis zu Hilfe
gerufene Fronesis (Vernunft) fir Alithia. Die Ekloge Theo-
duls gewann spiterhin, besonders seit der zweiten Halfte des
elften Jahrhunderts, in den Schulen grofle Beliebtheit. Man
konnte demnach denken, Werner habe, um die heidnischen
Historien zu beseitigen, ein rein christliches Gegenstiick schaf-
fen wollen — das freilich keine solche Verbreitung erreicht
hat. Jedenfalls wirft die Sophia des Synodicus, ihre beiden
Wettsinger lobend, gelegentlich auf die Dichter des Alter-
tums einen bdsen Seitenblick (Z. 402):

Mehr hat unsern Tagen und kiinftigen dieses zu sagen
Als das Gedicht Vergiles trotz seines erlesenen Spieles,



-]

Literarische Anfinge in Basel. 25

Als was du, Stati, als was du singest, Horati!

Gotter, Verhingnis, Schindung — der Stoff gab jenen die
Sendung:

Dinge, die unbegriindet der Zweifel des Denkenden findet.

Doch was wir berichten sind wahre, erwiesne Geschichten. ..

Paraclitus: 1. Die Gnadenwahl.

Paraklet, Troster, ist der evangelische Name fiir den
heiligen Geist (Joh. 14, 16 u. 6.). Aber nicht von ihm dichtet
Werner, sondern von der Gnade, die den Gefallenen auf-
richtet. Es ist ein ,,Buch der Trostung®, wie ein Epilog es

erklirt (Z. 809):

Nomen scripturae dat Consolatio iure,
Quae relevat miseros inque fide teneros.

Cognomen Christi praedulce PARACLITUS isti
Sit titulus modulo, spem quia dat populo ?).

Gewif3 mit Bedacht hat Werner seine Titel dem ent
riickteren Griechisch entnommen.

Wie der Synodicus ist auch der Paraclitus ein Gesprich,
aber nur zu zweien und ohne jeden landschaftlichen Hinter-
grund, ohne jede Einleitung. Es beginnt sogleich der Biifer,
der Paenitens, mit seinen Klagen, und die Gnade Gratia ant-
wortet ithm. Im neunfachen Tausch von Klage und Trost,
von Frage und Bescheid umfaf}t die Dichtung tiber 800 Verse,
wobei die Lehrreden der Gnade zuweilen ein Vershundert
tiberschreiten.

Wir wenden uns dem bisher ungedruckten Werke um so
lieber zu, als sich rasch erweisen wird, daf} Werners Probleme
und Gedanken die Jahrhunderte iiberdauert haben — nicht
zum wenigsten in Basel selbst! Ein Priester der Salierzeit,
jener Zeit, wo, um es einmal grob auszudriicken, ,,das Mittel-
alter am tiefsten war’, wendet alle Leidenschaft der Seele
auf das christliche Ritsel, wie der arme, zweifelnde Mensch
vor dem ewigen Gotte bestehen, wie er der erlosenden Gnade

5) ,Den Namen gibt dieser Schrift die Trostung, welche die Armen
und Glaubensschwachen erhebt. Christi siiBer Beiname Paraclitus diene diesem
Sang zum Titel, weil er dem Volke Hoffnung gibt.“

Basler Zeitschr. f, Gesch. u. Altertum. 32. Band. 17



258 Wolfram von den Steinen.

vertrauen koénne. Wir wundern uns nicht, dafl dies Werk
des Basler Dichters grade am Abend des Mittelalters, kurz
vor Luthers Zeiten, viel gelesen und kommentiert wurde.
Es geht hier ja um die Kernfrage der Reformation, deren
Schiler dann gegen Luthers bessere Einsicht die Behauptung
dogmatisierten, das Mittelalter sei in die Tiefen der Recht-
fertigungslehre nicht eingedrungen. Lassen wir hier einfach
Werner sprechen!

Vir celebris quondam, qua me sub rupe recondam?
Vt mea foeda tegam, quae latebrosa petam?

Der Biifler oder Dichter — die Seele, mit der wir fiihlen
sollen — beginnt mit seiner Klage. Einst gefeiert, will er sich
jetzt vor allen verstecken. Er sieht alle andern als redliche
Leute, nur ihm selber fehlt das richtige Denken und Handeln.
Warum hat Gott, der alle Lebensbande in sich verkniipft und
die Reinheit liebt, warum hat er ihn, den Unreinen, am Leben
erhalten? Warum ihm Taufe und Abendmahl gewihrt, wenn
er doch der alte blieb? , Ach, warum lebe ich in immer
neuer Siinde? Ich werde mit der Zeit nur schlimmer statt
besser.” Da helfen weder guter Vorsatz noch der Anruf
Christi: er bleibt doch bei dem Verbotenen, will es nicht ein-
mal loslassen. In dieser innern Pein wendet er sich an die
Gnade (Z. 27):

Die du giitig richtest und Siinden, Gnade, vernichtest:

Hilf, ich flehe dich an, rate dem schuldigen Mann!

Die Gnade verweist ihn, den sie Bruder nennt, auf die
Heilige Schrift: da zeigen ihm tausend Stellen, wie man Ver-
gebung gewinne. Wiinsche er dennoch ihre Unterweisung, nun,
so solle er vor allem von der Furcht lassen; er solle beten
und fromm leben, so werde ein andrer aus i1hm werden.
SchlieSlich stammen alle Heiligen aus der Welt der Bésen,
aber sie haben sich emporgeschwungen.

Mit diesem einfachen Bescheide fordert Gratia freilich
grade das, was dem Dichter unerreichbar schien. Darum
sucht er sich niher zu erkliren: Wie kann ich umkehren,
da ich schon ganz untergesunken bin? Andre fiirchten die
Hélle — ich stehe mitten darin. Wie kann ich Verbrecher
schelten, da ich selber der irgste Verbrecher bin? Ein Vater-



Literarische Anfinge in Basel. 259

morder, meint er, und Mutterschinder sei besser als er —
moge Gnade ihn stiitzen! (41—52).

In solchen #uflersten Worten schildert der Dichter das
Gefiihl des Versagens vor dem hoheren Willen — ein Gefiihl
des Grauens, worin alle Unterscheidungen, alle Grenzen sich
verlieren. Nur dafl er sich an die duwlcis Gratia klammert,
zeigt, dafl Leviathan ihn noch nicht ganz verschlungen hat.
Die Gnade sucht ihn denn zunichst zu mifligen, miitterlich zu
beruhigen.

Hoc do consilium, ne trepides nimium.

Loblich sei Trauer und Bedringnis des Siinders, aber wert-
los, wenn die Hoffnung darin untergehe.

Spem qui non servat, culpis culpas coacervat
Nec pietate Dei subvenietur ei.

Sie verweist daher auf Vorbilder der Hoffnung: Zachius,
Matthius, Maria Magdalena, die durch innere Pein und
Trauer doch zum Heil gelangten.

Die Beispiele erhellen den Biifler einen Augenblick —
und werfen ihn dann erst recht ins Leere. Diese biblischen
Heiligen, gewif3: sie fehlten und litten daran. Aber dann
empfingen sie Krifte von Gott, daf3 sie nicht mehr zuriick-
fielen. Und das ist es ja gerade, was ihn quilt: hat er bereut
und glaubt nun gefestigt zu sein, so zeigt sich bald genug
seine Gebrechlichkeit von neuem, er erliegt im genau gleichen
Kampfe genau wie vorher — was soll da Hoffnung? Er muf3
den untern Trieben folgen und Gott 1ifit es zu. Beliigt er da
nicht einfach den Allmichtigen mit seiner Reue, seinen besse-
ren Vorsitzen? Was soll er noch beten, da es ihn nicht feit?
Er muf3 offenbar zugrunde gehen (71—86).

Die Erfahrung, die Werner hier ausspricht, entspringt
der geistigen Natur des Christentums; sie ist allezeit von
denen gemacht worden, die diesen Glauben von innen her
durchzuleben wagten, angefangen von dem ersten der Apostel,
der sich redlich vermaf}, niemals werde er seinen Herrn ver-
leugnen. Und auch die Erfahrung steht tber allen christ-
lichen Generationen, dafl der um Reinheit Ringende sich zu-
nichst nur gedemiitigt sieht vor jenen, die iuiber allen Kampf
zum Siege kamen, vor den Heiligen der Bibel und der Kirche.



260 Wolfram von den Steinen.

Gewif3, auch jene haben gesiindigt. Dennoch stehen sie, und
mit Recht, als die Erhabenen, Verklirten im Gedichtnis der
Nachwelt — und spricht nicht die blofle Tatsache ihres
Sieges dafiir, daf} sie entweder stirkere Krifte schon mit-
brachten oder nach der Reue besonderer Stirkung gewiirdigt
wurden ?

Grade an dieser Frage setzt Gratia ein. Vorerst schilt
sie mit gesunden Worten auf Werners glatten Schluf3: ,,Mir
hilft keine Umkehr, mir bleibt nur der Untergang" (non valet
ut redeam, restat ut inteream). Damit mache er sich allerdings
die Gnade zur Feindin. Zuvdrderst solle er sich ermannen:
auf Gott vertrauen, redlich beichten, tiichtig Gutes tun. Das ist
nicht Lésung der innern Fragen, aber Voraussetzung der Lé-
sung. Und nun gibt die Gnade in einer ersten langen Rede
das irdischere und grade darum verpflichtende Bild jener
biblischen Idealgestalten: trotz ihrer Gréfle und Reinheit haben
sogar die Jiunger die Gebote Christi ibertreten und Christi
Schelte ertragen missen (Z. 93):

Discipulos scimus, nisi vera negare velimus,
Quamvis innocuos menteque conspicuos

Crebro correptos a Christo sicut ineptos;
Fecit grex Domini res vetitas homini.

Zum Beleg werden Ausspriiche des Paulus und Johannes,
wird das ganze Leben Sankt Peters angefiihrt. Trotz allem
bekam der die Schlisselgewalt und strahlt jetzt dber den
Sternen. Auch Propheten und Singer des Alten Bundes —
Ezechiel, David, Salomo — wissen vom Fall des Gerechten
und von den Trinen, die den Herrn versshnen. Denn wenn
der Herr gebietet, nicht siebenmal zu verzeihen, sondern
siebenmal siebzigmal, so weist er damit sein eignes Gesetz.
Menschenart schilt gern auf bdse Taten, weil der Neid in
thr brennt; aber der eine wahre Censor nimmt den, der ihm
sein Boses anvertraut, hilfreich auf. Und so beschlief3t die
Gnade ihre Belehrung, indem sie die Liebes- und Vergebungs-
spriiche des ersten Johannesbriefes frei wiedergibt, hier auch
den Trosternamen nennend (Z. 155):

Unus de mille clemensque Paraclitus ille,
Extinctor leti; vult lacrimando peti.



Literarische Anfinge in Basel. 261

Christus defensor nobis est ipseque Censor:
Nobis non dubie spem dabit hic veniae €).

Mit solchen Lehren empfingt der Bifler wirklich etwas
von Trost, Hoffnung, Vertrauen. Jedenfalls wird er sich jetzt
nicht mehr ungehemmt seiner Qual {berlassen, nicht mehr mit
dem Gedanken verwohnen dirfen, er habe es schlechter als
alle andern. Der Dichter gelobt daher, fortab an der Hoff-
nung festzuhalten, auch wenn er die Zucht einmal nicht wahre.
Aber sogleich meldet sich der Zweifel von einer anderen, nur
ernsteren Seite. Wird ihn nicht die Hoffnung auf ein unend-
liches Verzeihen leichtfertig machen? Heif3t es nicht der Gnade
spotten, wenn man ihr vertraut und gleichwohl siindigt? Ist
das nicht die Siinde wider den heiligen Geist, von der in
dunklen Worten geschrieben steht, sie allein kénne nicht ge-
sihnt werden? (161-—180).

Die Antwort, die Werner der Gnade in den Mund legt,
greift durch die Fragen hindurch bis zu ihrem tragenden
Grunde. Denn letztlich heifit jener Zweifel: wenn auch der
Heilige immer wieder siindigt — was besteht eigentlich fir
ein Unterschied zwischen Guten und Bésen? Besteht er iiber-
haupt, aufler in der Einbildung? — Nun, er besteht: das weif3
jeder aus dem Gefiihl heraus. Aber schwer ist es, ihn gedank-
lich oder gar objektiv festzulegen. Es war im Mittelalter
leichter als heute, weil man sich im Leben wie im Denken
strenger zusammenhielt und das Letzt-einfache ruhig verehrte.
Vielleicht diirfen uns grade darum mittelalterliche Lehren
beschiftigen. Was Werner dichtet, soll ohnedies nicht Beweis-
schablonen in die Hand geben, sondern dem Suchenden eine
Richtung weisen.

Gratia sagt: Stnder wider den heiligen Geist ist, qui
prava sciens operatur, der bewuflt Bose. Ein dunkles Wort,
durch beredte Schilderungen verdeutlicht. Der Bése rithmt das
Schlechte, verspottet das Gute; er dreht alle Wahrheit um;
er siecht und will nicht sehen. Wenn man einen solchen ,,Zy-
niker” freundlich zum Guten mahnt, so lobt er einen, da er

%) ,Der eine unter Tausend, der milde Paraklet, der Uberwinder
des Todes, er will in Trinen gebeten sein. Christus ist unser Anwalt, ist
unser Richter: er wird uns ohne Zdgern die Hoffnung auf Vergebung ge-
wihren “ Christus als der eine von Tausend nach Prediger 7, 29.



262 Wolfram von den Steinen

doch Grimassen zieht: ,,O welch kluger Mann! seinem Ver-
stand wiirde selbst Plato weichen! Wiifite er noch mehr, er
floge schneller als die Winde. Aber auch unsereins ist nicht
dumm:

Etwas vielleicht erkennen auch wir: wir wissen zu trennen
Brot von dem Holze und von seiner Herde den Hund.**

Man sieht, wie der Dichter in dieser Schilderung des
Unehrlichen lebendig wird. Er folgert: ein schlechter Mensch
kann das Gute gar nicht wollen; wo er Gutes zu tun scheint,
hat er arge Hintergedanken. In seinem Herzen herrscht nicht
der heilige Geist, sondern der Bose selbst.

Das fiithrt zum Gegenbilde des auch in der Siinde guten
Menschen. Nimlich Gottes Geist wirkt auf jeden: aber die
einen nehmen von ithm nur das Wissen um Gut und Bés, die
andern 6ffnen sich auch seiner Kraft, die das Gute wollen
heiflt. Es gibt kein Wissen, auch bei den Heiden, aufler allein
durch Gottes Atem (Z. 223):

Nam famosorum doctor fuit ipse sophorum,
Sicut Pythagorae, sicut Anaxagorae.

Hoc sine nulla datur sapientia, cum repleatur
Terra per hoc Flamen: vera sophia tamen
Est in eis, qui sunt humiles pureque pi1 sunt.

Est etenim dius Spiritus ipse pius 7).

Darum braucht der Fromme, der den heiligen Geist auf-
nimmt, kein Mann des Wissens zu sein: die wahre Gabe
Gottes ist der Friede, den der Mensch empfingt.

Somit sieht Werner, ganz im Sinne der Heiligen sei-
nes Jahrtausends, den Unterschied zwischen Gut und Bos,
zwischen Echt und Falsch nicht in den Werken — aber auch
nicht in der Gesinnung! Sondern er siecht ihn im Unterschied
der hoheren Michte, die aus dem All auf den Menschen ein-
wirken und ihn, soweit er sie autnimmt, bestimmen. Diese
Michte —— heiliger und bdser Geist — werden als die wahre
Wirklichkeit anerkannt. Der Mensch hat kein Ich, er erleidet

) ,Denn Er war der Lehrer der beriihmten Weisen, wie Pythagoras
und Anaxagoras. Ohne ihn gibt es keine Weisheit, denn die Erde ist von
diesem Geiste erfiillt. Allein die wahre Weisheit ist in den Demiitigen und
schlicht Frommen: ist doch der gittliche Geist selber fromm.“



Literarische Anfinge in Basel. 263

nur die hoheren Michte: wobei allerdings die Frage ent-
steht, warum im einen Gott, im andern der Teufel wirkt.

Bevor Werner diese Frage anriihrt, it er die Gnade
noch eindringlich erinnern, wie Christus im Frommen das
Ich aufhebt. Christus st der Weinstock, der Fromme wichst
an ihm als Rebe. Christus ist zugleich der Giirtner, der die
guten Reben nicht nur begiefit und beschirmt, sondern auch
beschneidet und aufbindet. Gott ist der Schmied, der Fromme
das Eisen: wie das Eisen in Glut und Hammerschlag ent-
rostet wird, so wird der Mensch durch Trinen gerechtfertigt
und verlaf3t das friihere Sein, wie Paulus sagt: vivo iam non
ego, sed nova membra tego (Gal. 2, 20). Diesen Wandel ruft
der Glaube hervor, der das Herz entsiihnt.

Und nun stellt der Dichter die zentrale Frage an die
Gnade: Wie kommt man zu diesem Glauben? Warum wirkt
im einen der heilige, im andern der bise Geist? Geschrieben
steht: Keiner kommt zum Heil, wenn nicht der himmlische
Vater ihn zieht (Joh. 6, 44). Wer also nicht gezogen wird,
den fiithrt weder gutes noch boses Tun empor. Christus sagt:
Ohne mich kénnt ihr nichts tun, und Paulus (Rém. 8, 30):

Quos Deus elegit, in eis sua dona peregit,
Justificansque reos magnificavit eos.

Was niitzt also die helfende Gnade, und auch, warum soll
der Bose verurteilt werden, wenn allein Gott das rechte
Wollen gibt? (277—292).

Es ist die allzeit umdeutete, nie ausdeutbare Frage der
Vorbestimmung und Gnadenwahl, die Werner nun aus dem
Munde der Gnade selbst zu kliren gedenkt. Ich gebe kurz
den Gedankengang der iber hundert Zeilen. Durch den
Stiindenfall verlor der Mensch die urspriingliche Macht eige-
ner Wahl. Jetzt wihlt die Gnade, indem sie den Gerechten
lockt, den B&sen warnt, aber keinen zwingt. Hilfe brauchen
alle: aber die einen suchen, die andern verschmihen sie. Wer
sucht, verdient eben dadurch das Heil — wer das Gute ver-
schmiht, ist damit freiwillig abgefallen. — Schalten wir hier
ein: Diese Lehre, rational beurteilt, setzt voraus, die Men-
schen seien von Natur verschieden, wie alle Erdennatur; das
gleiche Korn gedeiht auf dem Ackerland und verdorrt im



264 Wolfram von den Steinen.

Kies. So sagt ja das Evangelium selber (Matth. 13), und
es sei hier daran erinnert, weil man heute oft hort, die Gleich-
heit der Menschen vor Gott sei christliche Lehre, da sie doch
nur Eine christliche Lehre ist. — Werner fafit Gottes Wirken
in die Formel zusammen: dat bona, prava sinit. Das Gute
gibt er, das Bose erlaubt er; er macht den Heiligen, er duldet
den Verworfenen.

Dat bona quaerenti nec obstat prava gerenti,
Et sanctum faciens et reprobum paciens.

So gehort die gute Tat Gott und dem Titer, die bose
dem Satan und dem Titer; und mit Recht werden am Ende
die einen emporgenommen, die andern hinabgestirzt (293
bis 322).

Aber grade darum soll keiner verzweifeln: denn noch
der Verdammte empfingt das Leben, wenn er zu Gott um-
kehrt, der Wolf in Lamm verwandelt und Tote auferweckt.
Gratia gibt biblische Beispiele, wie Gott ein schon gefilltes
Todesurteil authob (Ninive), oder wie er zdgerte, eins zu
vollstrecken (Sodom). So darf keiner sich vom Schicksal ge-
bunden glauben.

An dieser Stelle schiebt Werner, der sich bisher ganz
den Sorgen des Biifers hingegeben hat, eine Versreihe iiber
das Fatum ein, die auf philosophische Stromungen seiner Zeit
einen Seitenblick wirft (Z. 3565—396). Im Verlaufe des elften
Jahrhunderts war der Trieb allmihlich erstarkt, den bisher
unmittelbar-tathaft aufgenommenen Glauben auch mittelbar-
geistig zu befragen und zu gestalten. Die ewige Formel fiir
dies Bestreben setzte gegen Ausgang des Jahrhunderts der
Lombarde Anselm von Canterbury mit seinem Credo ut in-
telligam, ich glaube, damit ich einsehe. Aber neben ihm und
seinesgleichen, denen das reine Denken aus dem Sinnen, das
Sinnen aus dem Glauben und der geistige Glaube aus dem
zuchtvollen Leben emporblithte, und neben den ,,Antidialek-
tikern*, denen die Philosophie nur die diirftige, ja unreine
Magd der Theologie war, fanden auch philosophische Lehrer
und Schulen ihren Platz, die das allgemeine, vom Christen-
tum unabhingige Denken iibten. Sie schulten sich an der von
Boethius vermittelten Logik des Aristoteles und hatten ihren



Literarische Anfinge in Basel. 265

eigentlichen Meister in dem neuplatonisch vermittelten Plato:
es ist kein Zufall, daf} noch heute von dem lateinischen Timius
oder von Makrobius’ Kommentar zum Traume Scipios wich-
tigste Handschriften aus dem elften Jahrhundert stammen.
Von Plato her nannten einige dieser Philosophen sich Dialek-
tiker, was im Munde ihrer Gegner ein Scheltwort war wie
Sophist. Ihr Neuplatonismus eréffnete ihnen Ubergiinge zur
Theologie, die meist mit wenig Glick betreten wurden. Wich-
tigste ,,Dialektiker” aus Werners Zeit waren Bernhard von
Chartres, der bald nach 1100 die echteste platonische Schule
griindete, Roszelin von Compiégne, der mit abstrakt logischen
Schliissen die Trinititslehre in Unordnung brachte (etwa
1050—1120), und der ,Peripateticus Palatinus* Abaelard
(1079—1142), der um 1110 als Philosoph bereits einen Na-
men hatte, bald darauf auch die Theologie einbezog und 1121
in Soissons erstmals kirchlich verurteilt wurde. Diese plato-
nische Schule pflegte z. B. den Gedanken des Paraclitus, dafl
auch die Vorchristen wie Pythagoras oder Anaxagoras ihr
Wissen vom heiligen Geiste her gehabt hitten.

Jetzt also wendet sich Werner gegen Plato, wie er ihn,
offenbar von Studien in Frankreich her, durch seine damaligen
Verehrer sehen gelernt hat. Plato lehre das blinde Fatumj er
mache das neutrale Gute, das Agathon zum Vater und Geist
der Dinge und verstofle damit wie mit seiner Lehre von der
Schépfung, von der Weltseele und von der Seelenwanderung
gegen die klare Liebe zu Gott, dem Vater und Erlgser.

Erravit, mundum fingens hunc esse secundum
Et fieri fato cuncta regente, Plato.

De t’agatho rerum patre menteque dicere verum
Creditur a fatuis atque fide vacuis.

Sic animam mundo qui dat recolitque profundo
Sensu Timeum, non amat ille Deum.

Quique putat, discens quod sit rerum reminiscens
Visarum pridem, polluit ille fidem.

Tu serva Christi quae per servos didicisti,
Nec sis Socraticus, sed vir apostolicus.

In Gottes Gnadenwahl, lehrt Gratia, waltet kein blin-
des Fatum: der Allwissende sieht voraus, wen er wihlen kann,



266 Wolfram von den Steinen.

aber damit ist niemand am Guten gehindert oder zum Bosen
gezwungen. Gottes letzte Griinde sind verschlossen; aber
ithre Richtigkeit und Giite stehen ewig, in diese Hohe reicht
kein logischer Beweis. Moge der Mensch Erde und Sterne
erforschen wollen, er erfalt doch nicht einmal das Alltig-
liche: ,,Wie der Geist in uns den Gliedern Bewegung gibt,
das beobachtest du leicht, aber recht wissen kannst du es
nicht. Und da du die eigne Lebenskraft nicht klarlegen
kannst, willst du Mitwisser héchster Ratschliisse sein!* Hier
kommt das Wort, daf3 vor Gott die Menschen Esel sind, und
dann die Benennung des Gegners:

Quapropter stultum, dJialectice, pone tumultum,
Simpliciterque tene cuncta statuta bene.

»,Darum lafl beiseit, Dialektiker, térichtes Streiten:
Alldurchwaltenden Sinn nimm in der Einfalt hin.®

3

Il. Die Wege der Versé6hnung.

Wir stehen am Ende von Gratias langer Rede. Der
Paenitens bestitigt, dafl er sich auf den so geebneten Wegen
nun sicherer fihle, und figt das Bekenntnis hinzu: aller Wege
Weg sei die Weisheit des hdchsten Vaters, das ist also Christus
oder die Offenbarung. Ohne diese gleite man ins Leere, wie
es den Alten gegangen sei, Hermes und Plato, Cicero und
Cato. (Der Trismegistos war besonders durch Augustins Got-
tesstaat bekannt, VIII 23 ff.)

Dies Bekenntnis steht ziemlich genau in der Mitte des
ganzen Dialogs und bedeutet seinen Wendepunkt. Bisher ist
alles darum gegangen, den an seinem Heile Verzweifelnden
zu beruhigen, aufzurichten und der Einsicht entgegenzufiihren,
die ihm gesund ist. Insofern dies Ziel im wesentlichen erreicht
ist, konnte das Gedicht nun dem Ende zugehen. Aber dem
priesterlichen Poeten liegt nicht nur an der rechten Einsicht,
sondern auch an der rechten Praxis. So wirft er jetzt eine
Reihe von Fragen auf, die sich mit dem irdischen Wirken
der Gnade oder mit den Wegen des Gliubigen zur Gnade
hin beschiftigen. Wir diirfen uns hier kiirzer fassen.

Der Mensch, so war gelehrt worden, wird erwihlt oder



Literarische Anfinge in Basel. 267

verworfen nicht von einem blinden Fatum, sondern von héch-
ster Gerechtigkeit und Barmherzigkeit. Aber wenn dies un-
fehlbare Gericht stattfindet, warum gibt es dann noch auf
Erden Gerichte und gar Todesurteile, zumal jetzt unter der
Herrschaft Christi, der doch nicht gekommen ist zu téten,
sondern selig zu machen? Warum fiirchtet man tberhaupt
den leiblichen Tod, der an sich doch kein Ubel ist?

Die Gnade gibt den christlich-mittelalterlichen Bescheid,
dafl das Gesetz nur fiir den Bésen da sei, fiir den Reinen
aber nicht gelte. Wer kein Unrecht tut, wird nicht bestraft;
und wer sich ganz Gott ergibt, wird auch den leiblichen Tod
nicht fiirchten. Aber der Missetiter wird mit Recht doppelt
gestraft, irdisch und ewig, da er sich an Menschen wie an
Gott versiindigt. Daf8 auch Todesstrafe gottlichen Rechtes ist,
zeigen jene Beispicle, wo Gott selber sie verhingt hat: am
deutlichsten Ananias und Saphira, aber auch Judas, Herodes,
Simon Magus, oder in der Kirchengeschichte — wie Werner
sie las — Arius, Kaiser Julian, Theoderich der Grofle, der
wegen der Hinrichtung des Symmachus in die Schwefelgrube
gestiirzt wurde. Walte also auch die irdische Gerechtigkeit!
Wenn nach dem Volksrechte oft kleiner Fehl schon mit dem
Tode bestraft wird, so liegt selbst in dieser Grausamkeit der
Nutzen, daff die Bssen abgeschreckt werden. Doch bleibt den
echten Gefolgsleuten Christi die Pflicht, Reuigen zu helfen
und zu vergeben. Ein christlich-gerechter Richter weif3, daf3
Gnade mehr ist als Gerechtigkeit (421—504).

Von der weltlichen Strafe kommt Werner nun auf die
kirchliche Bufle. Soll sie strenger oder milder verhingt wer-
den? Was geschieht mit denen, die heimlich siindigen und
nicht beichten? nicht beichten wollen, sei es aus Scham, sei
es, weil sie ihren Priester fiir einen harten Arzt und heimlichen
Epikur halten, fiir einen, der grade den Zitternden bds an-
tahrt oder der selber ein Schwiitzer, Trinker, Buhler ist. Und
wie ist dies: wer schwere, wiederholte Siinden beichtet, miif3te
nach der Vorschrift eine gar nicht tragbare Bufle bekommen.
Aber darf man so vorgehen, als habe er nur leicht und ein-
malig gefehlt? (505—538).

Hier spricht der Pfarrgeistliche Werner, dem sein Amt
und wohl auch manche seiner Mitbriider Sorgen machen. Und



268 Wolfram von den Steinen.

wir sehen zugleich den Ernst des altkirchlichen Lebens, wie
es seit apostolischen Zeiten gepflegt wurde — wie es spiter
erstarrte und entartete, um heute in anders geformter Welt
meist schreckhafte Vorstellungen wachzurufen. Werner bemiiht
sich, fiir jene Fragen, die ja letztlich nur durch richtige Pra-
xis — d. h. vor allem: durch wiirdige Priester — gelost wer-
den koénnen, aus dem Munde der Gnade einleuchtende Richt-
linien zu geben. Er lehrt Vergehungen nach Ursache und Ge-
sinnung zu unterscheiden: Totung in Notwehr oder Krieg ist
nicht Meuchelmord. Die Gesinnung (mens), die, wie wir
sahen, den unbedingten Unterschied zwischen Gut und Bos
nicht begriinden kann, sie bedingt doch das Besser oder
Schlechter in irdischen Taten. So gibt sie in der Bufle das
Maf3, wie denn das Wort mens nach Werner mit metiri zu-
sammenhingt. Zur Verdeutlichung kommt hier einmal ein
musikalisches Bild: auf der Einen Seite des Monochords lockt
der gleiche Schlaggriffel je nachdem, ob er mehr links oder
mehr rechts zieht, tiefe und zitternde oder hohe und feste
Tone hervor. So verhinge man je nachdem die geistliche
Strafe. — Und nun folgt eine Mahnung an die Priester zum
hirtlichen, vorbildlichen, Vertrauen erweckenden Leben, ins-
besondere auch zur Wahrung des Beichtgeheimnisses. Und
weiter folgt eine warme Mahnung an alle, thre Sinde nicht
innerlich fortqualmen, ihre Krankheitskeime nicht weiterfres-
sen zu lassen, nein, sich durch Bekenntnis zu betreien, die
Hilte des himmlischen Arztes auftzusuchen. Beichtender wie
Priester werden auf den Schicher am Kreuz hingewiesen, der
noch sterbend zum Heile fand. So darf die Bufle nicht nach
novatianischem Miflbrauch unertriglich sein — aber man ver-
schiebe die Beichte auch nicht, bis es vielleicht zu spit ist. In
der Warnung vor Tod und ewiger Pein, in der warmen Mah-
nung, die Gnade zu suchen und keinem ,morgen® zu trauen,
erreicht Werner seine dichterische Hohe (Z. 617):

Immer darfst du nahen, gern wird dich Gnade empfahen:
Spendet ein Licht sein Licht, bleibt es und mindert sich nicht.
Nur gib acht: verstohlen kann dich die Nacht iiberholen!

Was 1st des Menschen Stand? Ist er nicht Funke und Sand?
Sieh den Mann dort prangen! Und morgen ist er vergangen,



Literarische Anfinge in Basel. 269

Wie ein Rauch verweht; Korper zur Erde zergeht.
Wenn ihr nimmer es denket, so eilt, vom Tode entrenket,
Eilt thr zum Untergang fort, stiirzet zum stohnenden Ort.
Nacht ist dort auf immer und Tod, taub allem Gewimmer,
Und die Pein: die lacht wenn viele Beute sie macht.
Das bedenket! Sehet, der Herr spricht: ,,Wachet und flehet!
Schleichend wie Diebe, das glaubt, Tod eure Seelen sich
raubt.”
Nihert sich dann voll Siinden der Geist den finsteren Griinden,
Zerrt ihn Tod insein Haus, nimmermehr kommt er heraus...
Also worauf noch warten? Kehr um zum himmlischen Garten!
Scherbe des Topfers, wie weit traust du der triigenden Zeit ?
Gott hat keinem verheiflen, ihn spit von der Erde zu reiflen.
Aber ,bittet” er lehrt, ,und euch wird Gnade gewihrt®.

Eine weitere und eigentlich letzte Frage betrifft den
Unterschied zwischen christlicher und Volksmoral. Das Volk
macht sich wenig aus leichtfertigem Schworen; es hilt Neid
fir nichts, Gewinnsucht fiir sehr verniinftig; man prahlt mit
Liebeserfolgen, freut sich am Trunk. Und all solche Dinge
sind nach Paulus Teufelswerke, Todsiinden! Und gegen an-
dere Vergehungen wieder, wie Ehebruch, Diebstahl, Hehlerei
ist das Volk von unmenschlicher Strenge. Wie 16st sich dieser
Widerspruch? (657—676).

Gratia erklirt, dafl das Volk die Wirkung der Gewohn-
heitssiinden nicht durchschaue. Aber steter Tropfen héhlt den
Stein, und wer nach jener Volksmoral lebt, vertreibt allmih-
lich das geistige Licht aus seinem Herzen. Insbesondere auf
Luxus, Begehrlichkeit und MifSgunst, die sich stets vereinigen,
beruht die Macht des Teufels: hieraus wachsen organisch jene
Untaten hervor, die das Volk, durchaus gerecht, mit Blute
bestraft, wihrend es die Voraussetzungen, weil sie in jedem
liegen, nicht bekimpfen mag. Indem Werner die schlimmen
Folgen des Alltiglichen aufzudecken sucht, gibt er uns hiibsche
Kulturbilder: ,,Alle wollen in einem von Rangzeichen (? signis)
glinzenden, von Gold starrenden Gewande prunken. Sie wa-
schen und pflegen sich, sie springen und tanzen. Sie suchen
sich unter Gesang und Spiel die Zeit zu vertreiben...*

(677—1732).



270 Wolfram von den Steinen.

Der Biifler ist nun am Ende seiner Fragen. Da bittet
er die Gnade um eine letzte Waffe, um ein Wissen, das sein
Herz stark erhalte und den ,,Miusen und Grillen* die Lé&cher
verstopfe. Sie moge thm die verschiedenen Wege nennen, wie
man Schuld siihnen und mit dem Herrn sich verséhnen kann.

Die Gnade nennt ihm sieben gesta, Taten oder Be-
gehungen, die das Herz reinigen und schmicken. Sie finden
sich, sagt sie, auch in den Biichern der alten Edlen, in sacram
veterum codicibus procerum. Es sind: Taufe, Beichte, Trinen,
Fasten, Gebet; sechstens dann die sechs evangelischen Werke
der Barmherzigkeit, wie wir sie, noch aus Werners Zeitalter,
an der Galluspforte des Miinsters dargebildet sehen; und

schlief3lich siebentens Doctrina — nicht heidnische Wissen-
schaft (nam paganorum nihil ad wvos scripta librorum) —,
sondern die von der Kirche verwaltete christliche Lehre
(747—804).

Jede dieser sieben menschlich zu vollziehenden Gnaden-
gaben wird in ein paar Versen erliutert, und am Schluf3 steht
jedesmal der gleiche Hinweis auf Gottes hilfreiche Giite:

Est miseros miserans Spiritus hoc operans.

Damit ist das Gesprich am Ende. In einem Epilog von
zehn Zeilen blickt Gratia auf den Frager wie aut den Leser:
Nun leuchtet dir, was du suchtest; merk es wohl! Wer dies
oft liest, wird zur rechten Reue kommen. Und so heifle das
Buch, weil es Trost und Hoffnung gibt, Paraclitus.

Venimus ad metam. Sine me nunc esse quietam.
Sanum te video. Gloria summa Deo!

,Unser Ziel ist gefunden: ich seh dich vor mir als Gesunden.
Schweigen darf ich nun gern. Ehre sei Gott unserm Herrn!™

1. Wiirdigung.

Der Uberblick iber Werners Trostgedicht hat auf man-
cherlei Gebiete gefithrt, und manche Einzelfrage mufite auch
drauflen bleiben. Mége immerhin ein Bild des Ganzen wach-
gerufen und damit die bald zu erwartende Edition wohl vor-
bereitet sein.



Literarische Anfinge in Basel. 271

Wenn man ohne viel historische Voraussetzungen an den
Paraclitus herantritt, wie das bei einem Gedicht als einem
iiberzeitlichen Werk immer erlaubt ist, so st6fit man auf man-
cherlei Hemmungen. Die Form der gereimten Distichen ist
heute fremd und ermiidet in einem Werke solchen Umfanges
auch den Gewdhnten. Die entschiedene Ablehnung der vor-
christlichen Antike pflegt humanistische Geister zu beleidigen,
und Werners geringe Kenntnis jeher Antike erscheint als
schlechte Entschuldigung, wenn er sie ausdriicklich nicht niher
kennen will. Und dann, was sollen uns seine nur zu
,,christlichen®  Anliegen ?

Aber diese Hemmungen ebnen sich bei niherer Beschiif-
tigung ein. Es ist nicht der Dichter Werner, der uns ge-
winnt. Gewif3 finden wir warmes, echtes Gefiihl, da und
dort gute Bilder, gerundete Spriiche, edle Vorstellungen, und
dartiber hinaus einen lebendig durchdachten Aufbau des Gan-
zen, eine klare, sichere Komposition. Gleichwohl erscheint
die Dichtung nur als Gewand des Gedankens, als Mittel
zum priesterlichen Ziel — keine Spur davon, daf} das Den-
ken seinerseits dichterisch, rhythmisch bestimmt wire, wie im
zwolften Jahrhundert etwa bei Adam von Sankt Viktor oder
selbst ber dem Nichtdichter Bernhard von Clairvaux. Nein,
gefangen nimmt uns an Werner der Mensch, der da er-
scheint, in seinem reinen Streben und geistigen Adel. Dieser
Mensch gewinnt uns fiir seine Fragen, Sorgen, Gedanken
und gibt uns eine Empfindung von dem hohen Jahrhundert,
das hinter ihm steht.

Lassen wir einmal die uns heute gegebenen Begriffe von
Christentum mdoglichst beiseite; setzen wir den Fall, dieselbe
Religion habe vor 800 Jahren etwas wesenhaft Anderes sein
konnen, wie sich denn seither nicht nur duflere Voraus-
setzungen des Lebens, Erlebens und Denkens uniibersehlich
geindert haben. So finden wir Werner von Basel einem
Gott gegeniiber, der in natiirlicher, eigentlich selbstverstind-
licher Reinheit iiber die Erde gegangen ist und die gleiche
Reinheit von seinen Getreuen fordert, ja die Kraft seiner
Reinheit, seinen heiligen Atem, ihnen eingeblasen hat. Und
dieser Werner von Basel weil3 es aus der Geschichte, vom
Evangelium bis in seine Zeit, daf3 die Nachfolger Christi



272 Wolfram von den Steinen.

iiber alles Straucheln hinweg das Gefiihl der Sicherheit, der
Erwihltheit, der Geistgemeinschaft mit ihrem Meister und
Vater besaf3en.

Wie sollte da ein edles Herz nicht trachten, sich selber
in jener natiirlichen Reinheit zu erhalten und Gott zu glei-
chen, zumal nicht nur der innere Stolz, sondern auch die
Heilige Schrift das erheischt! Welch andere Aufgabe diirfte
es iberhaupt fir den Tapferen geben als diese, die Erobe-
rung des Hochsten?

Aber die Eroberung geht durch Kimpfe, und die Kimpfe
bringen Niederlagen. Und Werners Niederlagen mehren sich,
eine zieht die andere nach. Ja, trotz alles Eifers, aus dem
Mifllingen zu lernen, trotz aller Wachsamkeit wiederholen
sich dieselben Niederlagen an genau denselben Stellen. Wer-
ner sieht: er gleicht der Gottheit nicht. Ein anderer wird
sich darauf wohl umblicken, wird bemerken, daf3 es den
tbrigen auch nicht besser ergeht, und nun mit ihnen bei der
Lehre stranden, dafl der Mensch eben unvollkommen und
dafl Gott am Ende nachsichtig ist. Aber Werner tut keinen
solchen Seitenblick. Wenn andere sich mit Minderem be-
gniigen, so diirfen, ja missen sie es vielleicht. Wenn aber
er das gesetzte, das ihm eingeborene Ziel nicht erreicht, viel-
mehr sich nur weiter davon entfernt, so ist er offenbar schlim-
mer als der schlimmste Verbrecher, zum vélligen Untergange
bestimmt.

Wir haben diese duferste Verzweitlung aus Werners Munde
vernommen. Wenn wir seine Klagereden nun noch einmal
durchsehen, so finden wir da kein Wort iiber das Bose, das
die Welt regiert, keinen Blick auf die ererbte Stundhaftig-
keit der menschlichen Natur. Wir finden iberhaupt nicht
eigentlich jenes Gefithl der Siinde, das in der Seele sein
Heim hat; vielmehr das Gefiihl des unrichtigen Daseins, der
Verunreinigung, des Versagens vor einer klaren Forderung —
ein Gefiihl der Schmach. Ich will mich verstecken; ich bin
beschmutzt; ich verletze mich selber; ich bin unehrlich vor
Gott — mein Geist fillt von ithm ab, ich verachte seine Be-
fehle; die Ubel greifen mich an. Diese Bilder umfassen den
Menschen als Ganzes; es sind Bilder des vornehmen Men-
schen, der seine Hohe nicht hat wahren kénnen. So gewif3



Literarische Anfinge in Basel. 293

Werner in der Seele den edelsten Teil seiner Natur sieht,
so tief es ihn beleidigt, daf3 er ,,geht, wohin das Fleisch
tihrt”, dafl er ,,zum Unteren absinkt: nirgends spielt er
doch die Seele gegen den Leib aus, nirgends spaltet sich ihm
die Welt. Er sucht Reinheit hier und ganz, er denkt den
heiligen Geist in allen Gliedern — und noch heute rezitiert
man ja die apostolische Formel, man glaube an die Auf-
erstehung des Leibes.

Es handelt sich da natiirlich nicht um subjektive Er-
lebnisse dieses Werner von Basel. Den gleichen Kampf haben
alle Heiligen jener Jahrhunderte durchgekimpft, und einige
Grof3e haben der Gnade wohl klarere Siege abgerungen, mich-
tigere Gedanken abgelauscht. Dieser ,heilige Geist des Mittel-
alters™ ist seiner ganzen Artung nach an einem Anselm von
Canterbury oder Bernhard von Clairvaux besser als an Wer-
ner zu erfassen — hier miissen Andeutungen geniigen.

Die Gnade, die der schon Verzweifelnde zu Hilfe ruft,
spricht manches ausgleichende Wort, aber sie mindert nirgend-
wo des Dichters hohe Anspriiche. Gewif3 sind — so bedeutet
sie uns — auch die heiligsten Minner immer wieder hinter
dem Gebotenen zuriickgeblieben und haben in immer neuen
Trinen das unendliche Verzeihen Gottes in Anspruch neh-
men miissen. Aber eben der unendliche Kampf zeigt, daf}
sie in keiner Form die Verderbtheit der Welt anerkannten,
er zeigt, dafl der Girtner Christus in ihnen wirkt, der seine
Reben beschneidet und bindet. Und zugleich gewinnt der
Suchende die Gnade fiir sich und erweist sich in seinen
Peinen als ein vor der Zeit Erwiihlter. So wichst Christus in
ihn hinein. Durch immer neue Suche und neue Siihne ge-
winnt, ja verdient er den Frieden des heiligen Geistes und
hort damit auf, ein Ich zu sein.

Wir haben es verfolgt, wie diese Ideen zugleich als
lebendiger Trost und dogmatische Belehrung ausgesprochen
werden. Es sind wiederum nicht Werners private Ideen.
Vielleicht widmet sich einmal einer der Aufgabe, den Para-
clitus in das damalige Schrifttum tber die Gnade einzuord-
nen, wobei abermals manches, was Werner nicht zur vol-
ligen Klarheit gefiihrt hat, aus den Kreisen Anselms und

Basler Zeitschr. f Gesch. u. Altertum, 32. Band. 18



274 Wolfram von den Steinen.

Bernhards zu erginzen sein wird. Hier kann ich nur ein
paar Abgrenzungen geben.

Es ist kein Lehrer oder Fiirbitter, es ist die Gratia sel-
ber, an die der reuige Mensch bei Werner sich wendet.
Und die Gratia fordert wohl Beherztheit und tiichtiges Le-
ben, aber rein als Vorbedingung, weil ein Schwankender
schwereres Wissen aufzunehmen nicht imstande ist. In ihrer
Lehre selbst ist von ,Werken' nicht die Rede, auch nicht
von andern Vermittlungen, sondern allein vom Glauben, der
dem Menschen Gott erschliefft. Sie weif3 von einem Verdienst
vor Gott, einem vor aller Zeit von Gott selber bestimmten:
es ist die Suche nach Gott in Kampf, Gebet und Triinen.
Trinen ,verdienen™ die Gnade, das heifit: den Hingegebenen
nimmt Christus auf, und wire es im Tode. Damit sollen
die ,,Werke” gewif§ nicht verleugnet sein; aber daf} sie in
diese Sphire nicht hineinreichen, versteht sich so von selbst,
daf} sie einfach vergessen bleiben.

Die Lehren der Gratia stiitzen sich immer wieder auf
Autoritit: nimlich auf die eine Autoritit der Heiligen Schrift.
Damit sollen nun die Viter oder die Kirche gewif3 nicht
verleugnet sein; aber auch sie bleiben einfach vergessen.

Dergleichen paflt zwar nicht ganz genau zu einigen ver-
breiteten Schulvorstellungen von Kirche und Mittelalter, aber
es bezeugt in wiirdiger und durchaus normaler Weise, wie
das Christentum vor dem Bruch in der Gotik wirklich ge-
wesen 1st. Nur in einem Punkte scheint Werner etwas den
Boden der alten Uberlieferungen zu verlieren: in seiner Be-
handlung oder vielmehr Nichtbehandlung der Sakramente. Der
Biler beklagt es gleich am Anfang, dafl Taufe und Abend-
mahl keine wandelnde Wirkung auf ihn ausgeibt haben
(Z. 11):

Bis me quid nasci voluisti paneque pasci
Angelico, pellem cum teneam veterem §)?

Daf} diese Frage wie manche andere sich nachher verliert,
hat nichts zu sagen. Indessen es wundert mich, dafl Wer-
ner bei der Aufzihlung der Versshnungswege, der species

8) ,Was lieBest du mich zweimal geboren werden und das Brot der
Engel genieBen, da ich in der alten Haut stecken bleibe?“



Literarische Anfinge in Basel. 275

Domino reconciliandi, zwar mit der Taufe beginnt, aber das
Abendmahl iibergeht. Es wundert mich um so mehr, als das
Abendmahl mit der Beichte, die Werner so in die Mitte riickt,
in engster Verbindung steht, ja deren zwar seltene, aber
um so wichtigere Vollendung darstellt. — Dafl auch der
Kreuzestod Christi in den Gedanken des Paraclitus keine
Rolle spielt, sei gewif3 beachtet, erklirt aber nicht jenes Feh-
len, da das Abendmahl auch und grade als Zeichen des
lebendigen Gottes genommen werden kann. Die Neigung,
in Christus zunichst einmal den Reinen, Natiirlichen, Weisen,
Allbelebenden und nicht zunichst den Begeiferten und Ster-
benden zu sehen, diese Neigung ist in Werners Jahrhundert
vielerorten wahrzunehmen, zumal in Dichtung und Kunst.

Von Werners zwei Biichern wird das der Trostung wohl
das spitere sein. Gemeinsam ist beiden die dichterische Tech-
nik, insbesondre die wohlbedachte Verteilung des Stoffes und
die sichere Fihrung des Gesprichs. Immerhin hat im Thema
der Synodicus etwas von der Schule — der Paraclitus ist in
jeder Hinsicht der groflere, freiere Wurf und setzt minn-
liche Lebenserfahrung voraus. Dazu kommt hier die schwie-
rigere Form der leoninischen Distichen, der es wohl zuzu-
schreiben ist, daf3 der Synodicus sprachlich etwas sauberer aus-
fiel. Im Synodicus stellt sich der Dichter durch einen Prolog
eigens als ,einen Basler", Basiliensis vir quidam, vor und
macht dazu auf das Akrostichon aufmerksam. Der Paraclitus
verzichtet auf jeden Prolog, die Findung des Akrostichons dem
Leser iiberlassend; doch nennt sich der Paenitens gleich in
den ersten Worten einen einst beliebten Mann, vir celebris
quondam.

Der Synodicus zeigte den Dichter in einem allgemeinen
Zusammenhang mit den deutschen Geschichtssymbolikern
des zwolften Jahrhunderts. In der Fatumrede des Paraclitus
wendet sich Werner gegen platonisierende ,,Dialektiker, wie
wir sie zu Werners Zeit eigentlich nur in Frankreich
kennen, wiewohl es ihre Schiiler iiberall gegeben haben wird.
Die Stelle bezeugt, daBl der Einflufl dieser Schulen bis Basel

reichte, und legte uns die Vermutung nahe, dafl Werner in



276 Wolfram von den Steinen.

Frankreich studiert habe. Es scheint, dafl auch Werners
Latinitit da und dort franzssisch beeinflufit ist; Kundigere

mogen es priifen.

Ausblick.

Durch die beiden Werke des Warnerius fillt auf die
Anfinge von Wissenschaft und Dichtung in Basel ein er-
freulich helles Licht — leider nur ein Schlaglicht. Denn es
fehlt sehr viel daran, daB} wir von nun ab den Fortgang der
Studien und literarischen Bemiihungen auch nur in einiger
Kontinuitit verfolgen kdnnten. Und doch mufB3 es Kontinuitit
gegeben haben: sie war durch die Griindung stidtischer Klé-
ster nach Moglichkeit gesichert. Vielleicht werden sich iiber
deren Titigkeit durch weitere Forschung noch ein paar Zeug-
nisse sammeln lassen.

Der nichste bedeutendere Autor nach Werner ist der
anonyme Dichter zweier Epen, Solimarius und Ligurinus, beide
bald nach 1180 geschrieben. Der Solimarius (nach Hiero-
Solyma = Jerusalem) schilderte Heldentaten der Kreuzfahrer,
es sind nur unbedeutende Bruchstiicke von ihm erhalten. Der
Ligurinus besingt in zehn Biichern die Taten Barbarossas,
vornehmlich in Italien (,,Ligurien’). Der Dichter hat als Er-
zicher eines Prinzen dem Kaiser selbst nahe gestanden. Daf3
er aus dem Basler Sprengel stammte, laft sich erschliefen,
aber zu der Stadt selber stand er kaum in niherer Beziehung.
Manche haben ithn mit einem Ménche Gunther 1m elsiissischen
Pairis gleichsetzen wollen.

Schon der Form nach fithrt der Ligurinus in eine andre
Welt als Werner von Basel. Seine reimlosen Hexameter fol-
gen nach aller Moglichkeit den altromischen Vorbildern —
lange hat man das Gedicht in die Humanistenzeit umdatiert.
Und so sinkt hier auch die kirchliche Vorstellungswelt zu-
riick: der Dichter feiert Reden und Taten geliebter deutscher
Helden und verkleidet sie mit antikischem Faltenwurf. Er
hat darum bei modernen Urteilern viel Lob gefunden; aber
ob er — auch abgesehen von seiner zerdehnenden, undichten
Rhetorik — so echt ist wie der dumpfere Warnerius?

Man kann den Ligurinus als ein ritterliches Epos im
fremden Gewande ansehen. Wir treten hier in jene Welt,



Literarische Anfinge in Basel. 297

die man sich gern und lebendig vorstellt, wenn von Mittel-
alter die Rede ist: staufischer Kaiserglanz, hofische Feinheit
und heldenhafter Zorn, Kreuzfahrt und Aventiure. Hier springt
das Schrifttum rasch zur Zweiheit auseinander: das Latein
wird zum Hause der Wissenschaft und Kirche, die Volks-
sprache zum Hause der Dichtung und Weltlichkeit. Bis zur
Stauferzeit umfafite das Lateinische alles, wenn auch nicht im
Alleinbesitz. So findet hier unsre Darstellung eine natiir-
liche Grenze.

Anhang:
Zur Chronologie des reinen Leoninus.

Fir die Datierung des Warnerius liegt die Entscheidung
bei der poetischen Form (vgl. oben S. 247). Man sollte nun
meinen, auf eine so einfache Frage wie die, von wann ab der
konsequente Gebrauch reiner Leonini annehmbar sei, miisse
mithelos Auskunft zu finden sein. Tatsichlich hat eine Auto-
ritit wie Wilhelm Meyer?) als Grenztermin die “Zeit um
1100 angegeben und darauthin die gut bezeugte Datierung
eines leoninischen Gedichts auf etwa 1080 als unméglich frith
bezeichnet — wihrend neben ihm ein Kenner wie Wattenbach
und noch jetzt ein Manitius mehrere solche Dichtungen, dar-
unter auch die des Warnerius, auf etwa 1050 ansetzen. Es
laft sich denken, wie minder beschlagene Forscher vorgehen.
Wir miissen uns also unser Handwerkszeug selber schnitzen.

Unter ,reinen Leonini*“ verstehe ich Hexameter mit rei-
nem Zweisilbenreim an der immer gleichen Stelle. Die klas-
sische Form reimt wie Warnerius die Penthemimeres-Zisur
auf das Versende.

Die Tendenz zum Reim nimmt seit der karolingischen
Zeit10) stindig zu, doch begniigt man sich lange mit Ein-
silbenreim oder blofler Assonanz. Seit Anfang des elften
Jahrhunderts strebt man bewuf3ter zu dem vorher sehr seltenen
Zweisilbenreim. Merkdatum fiir den Beginn einer zusammen-

%) Gesammelte Abhandlungen zur mittellateinischen Rythmik I (1905),
277 ff.

19) Vgl. fiir diese Karl Strecker in: Neues Archiv der Gesellschaft fiir
dltere deutsche Geschichtskunde 44 (1922), 213 ff.



278 Wolfram von den Steinen.

hingenden Tradition wire etwa 1033: die Beschriftung der
deutschen Kaiserbulle mit dem Vers Roma caput mundi regit
orbis frena rotundill).

Aber hier ist nun als grundlegend zu be-
achten: es ist etwas andres, ob einfache rhythmische
Verse oder gar, wie in Wipos Proverbien, rhythmische Prosa
durch Zweisilbenreim gehoben werden, etwas andres, ob man
Hexameter oder sonst feste Metren damit versieht. Das letz-
tere bietet rein technisch weit groflere Widerstinde. Und wei-
ter: es 1st etwas wesentlich andres, ob man vereinzelte
Leonini schmiedet, oder ob lange Gedichte, Hunderte von
Versen, aus gleichmiBlig reinen Leonini gebildet werden.

Man hat eben zu bedenken: Die lateinische Sprache war
seit tausend Jahren auf ihre Metrik hin bis ins letzte durch-
gearbeitet. Dagegen die im Lateinischen ruhenden Reime
mufiten erst gefunden und herausgestellt werden. Das ist
schon duflerlich keine kleine Mihe, zumal in einer Sprache,
in der zwar viele lebten, die aber niemandes Muttersprache
war. Auflerdem aber mufl (um von tiefer liegenden Voraus-
setzungen abzusehen) der an den Reim zu stellende Anspruch
erst bewuf3t und gewollt werden. Schon im Jahre 1000 oder
friher konnte man gelegentlich etwa wndam und profundam
reimen. Aber man fand totam oder /Jerbam schon vollauf
befriedigend, man konnte sich auch mit fofa oder fherbas be-
gniigen; vielleicht hitten sogar viele den Doppelreim als Spie-
lerei und, mindestens im Hexameter, als sprengend und daher
schlecht empfunden. Um 1050 nahm man auf wndam pro-
jundam schon sehr gerne, aber man fand auch wmultam be-
friedigend; dagegen wire /Zerbam nun eher diirftig erschienen.
Um 1100 war dann profundam das Richtige und die
Assonanz wie multam eine Freiheit — 1150 war sie eine
verpénte Unreinheit.

Auf den technischen Schwierigkeiten einerseits, auf der
Verfeinerung des Ohres andrerseits beruht es, daf3 hier wirk-
lich so etwas wie ,Entwicklung™ vorliegt; wir konnen den
Reim mit der nétigen Umsicht als chronologisches Merkmal

')y Vgl. Percy Ernst Schramm: Die deutschen Kaiser und Kénige in
Bildern (1928), Abb. 95¢, d und S. 121f., 203. Derselbe: Kaiser, Rom und
Renovatio T (1929), 203 f.



Literarische Anfinge in Basel. 279

verwerten. Im iibrigen haben zu jeder Zeit Dichter in an-
tiken Metren den Reim gemieden und die altklassischen For-
men angestrebt. Zuweilen haben die gleichen Dichter bald
antike, bald leoninische Hexameter — etwa je nach der Gat-
tung des Gedichts? — gebildet.

Eigentliches Gebiet des reinen Leoninus ist im zweiten
Drittel des elften Jahrhunderts das Epigramm in jeder Form:
Spruch, Widmung, Grabschrift, Bildaufschrift und dergleichen.
Das friheste, gut datierbare Beispiel griéfleren Umfangs ist
der Liber benedictionum FEkkeharts IV. von St. Gallen, um
103012). Ein Prolog in Versen weist beinahe stolz auf die
Maiihseligkeit des Versmafles hin (Z. 68):

Versu defendar, male si cecinisse reprendar!

Ekkehart war zweifellos einer der hervorragendsten
Sprachmeister seiner Zeit. Dennoch kann er nur unter Auf-
opterung der Klarheit und firchterlicher Miflhandlung des
Lateins zweisilbige Leonini aneinanderbosseln — und jeden
dritten Vers gelingt der Reim nur halb. Man lese nur den
Versprolog — um zu begreifen, daf3 es bis zur vollen Aus-
bildung des Leoninus der Arbeit von drei Generationen be-
durfte. — Den Fortgang des Zweisilbenreims in den datier-
baren Grabschriften der Totenrollen hat Léon Gautier 13) ver-
folgt mit dem Ergebnis, dafl der reine Leoninus sich in Frank-
reich etwa 1070—1095 durchsetzt, wihrend er in Deutsch-
land 30 —50 Jahre ilter ist. Aber diese kurzen, meist un-
personlichen Texte boten technisch keine grofle Schwierigkeit.

Das ilteste verlifllich datierbare Gedicht gréfleren Um-
fangs, das ich hier nachweisen kann, ist das des Gisel-
bert von St. Amand iiber den Brand seines Klosters1*).
Es sind iber 1000 reine Leonini, verteilt in einen Prolog
(102 Verse) und vier Biicher. Der Brand nebst anschlieflen-
der wunderbarer Reise der Monche war in der ersten Jahres-
hilfte 1066. Giselbert erzihlt diese Ereignisse und erwihnt

2) Hrsg. Joh. Egli, St. Gallen 1909 (Mitteilungen zur vaterlindischen
Geschichte, hg. vom Historischen Verein St, Gallen, Bd. 31).

13) Les Epopées francaises I (1878), 831 ff.; les Tropes 1 (1886), 150 ff.
Vgl. Wilh. Meyer, Ges. Abh, I, 277ff,

14y Monumenta Germaniae hist., Scriptores XI, 414—432. Vgl. die Vor-
rede Bethmanns, ebd. 412 f.



280 Wolfram von den Steinen.

noch dariiber hinaus das Wegriumen des Brandschuttes und
die Grundlegung eines Neubaus; er schlieBt mit einem alle-
gorischen Preise dieser Tiatigkeit. Nach IV 206 in fundamenti
iam fine supervenienti (!) scheint es, dafl zur Zeit seines Ge-
dichtes noch nicht einmal die Fundierung des Neubaues fertig
war. Jedenfalls ist alles, was er am Schluf3 iiber den Hoch-
bau selber andeutet, die Darstellung eines Planes, ein Zu-
kunftsbild 15).  Auf Fertigstellung und Weihe fehlt jeder
Deut, obwohl Giselbert — die Dedicatio war 1088, er starb
1095 — sie noch mitmachte. Das Gedicht ist also bald
nach 1066 entstanden, unzweifelhaft noch unter dem Abt
Fulkard, der den Brand erlebte und iiber dem Neubau 1076
starb 16).  Giselberts aktueller Zweck war vielleicht, durch
die Berufung der verpflichtenden Ereignisse von 1066 und
den Preis des Bauens als eines gottgefilligen Tuns den Bau-
eifer zu stirken.

Giselberts Reime sind im groflen und ganzen tadellos.
Er hat manche Reimformen, die man spiter mied; so regel-
miflig Doppelkonsonant auf einfachen Konsonant: exili —— illi,
dico — sicco; ferner -gn- wie -nn- oder -n- behandelt: mzinis —
ignis, magnum — annum, ritu — ictu und dergleichen. Aber
blofle Assonanzen begegnen nur vereinzelt (deus — eius, cis -
regis; pracfatum - fratrum und dergleichen) und auch sie
mehr in der Form von Freiheiten als von Fehlern. Dagegen
zeigt die Dunkelheit vieler Stellen und die Einteilung des Werks
in sehr kurze Bicher (125—334 Verse), wie schwer die neue
Form doch noch fiel.

Etwas jiinger als Giselberts de Incendio ist die vermut-
lich von einem Wido verfaflte Idylle aus Ivrea, die E.
Diimmler 17) mit hinreichendem Grunde auf etwa 1080 datiert
hat. Sie umfafit 300 Zeilen, aber nicht Hexameter, sondern
Distichen, also wieder ein schwierigeres Maf3. Daher auch
hier manches Gezwungene und Dunkle; vor allem aber hat

%) Ubrigens paft Giselberts Beschreibung des geplanten Baues nur
schlecht zu der des fertigen, wie Hermann von Tournai sie um 1140 in aller
Kiirze gibt, Mon. Germ. Script. XIV, 305, c. 11. Hermann sieht den spi-
teren Abt Hugo (1U8H—1107) als den eigentlichen Bauherrn an; vgl. dazu
den gleich zu nennenden Abtskatalog.

18) Catalogus abbatum S. Amandi: Mon. Germ. Script. XIII, 387 f.

1T) Anselm der Peripatetiker (1872) 88, 94 ff.



Literarische Anfinge in Basel. 281

sich’s der Autor dadurch leichter gemacht, dal er Gedanken
und Bilder den Reimen nachlaufen 1aBt, iiberhaupt etwas ziel-
los, mehr der Form wegen, poetisiert.

Aus ungefihr gleicher Zeit stammt drittens der Libell
des Gottfried von Reims an Bischof Hugo von Langres:
479 Hexameter mit den Titeln de Ganimede, de Paride, de
excidio Troiae. Nur Proben sind gedruckt 18), reine Leonini;
nach Wattenbach ist das Ganze in dieser Form. Gottfried
war erst Schiiler, seit 1080 Lehrer in Reims und starb dort
1095 als hochgefeierter Dichter. Trotz dieser Daten hat
Wattenbach das Gedicht, gleichsam als eine Jugendsiinde
Gottfrieds, von dem wir sonst Reimloses besitzen, auf die
Zeit vor 1049 datiert, weil er den Adressaten mit dem 1049
abgesetzten Bischof Hugo gleichsetzte. Es folgte aber 1065
bis 1085 ein andrer Hugo in Langres, der nicht nur histo-
risch (z. B. aus der Korrespondenz Gregors VII.) wohlbekannt
ist, sondern auch selber in gereimten wie ungereimten Hexa-
metern dichtete 19). Jener antike Themen behandelnde Libell
ist also um 1080 anzusetzen. Und er ist zweifellos kein Uni-
kum gewesen.

Es ergibt sich, daf3 seit rund 1070 auch grioflere Gedichte
in reinen Leonini mdéglich sind. Wahrscheinlich wird eine so
friihe Datierung jedoch nur, wenn entweder der Dichter er-
sichtlich ein Virtuos der Verstechnik ist oder die Dichtung
unter den Schwierigkeiten der Technik leidet.

Im iibrigen wurde im letzten Viertel des elften Jahrhun-
derts der Reim durch eine ganze Reihe von Dichtern und
Vershandwerkern bis zur héchsten Geschmeidigkeit ausgebil-
det. Hier wire besonders Benzo von Alba mit seinen ver-
wegenen Kiinsten zu nennen, ferner Marbod von Rennes,
Raginald von Canterbury (aus dem Poitou), Serlo von Bayeux.
Sie alle sind kurz vor der Jahrhundertmitte geboren und be-
zeugen eine Generation der wahren Reimleidenschaft. Der

%) Durch W. Wattenbach in: Sitzungsberichte der preuBiischen Akademie
der Wissenschaften, Berlin 1891, I 109ff.; zum Autor S. 100ff. Vgl auch
die Notizen bei M, Manitius, Geschichte der lat. Literatur des Mittelalters III
(1931), 239 1.

1) Zwei geschliffene Epigramme in Chronicon S. Huberti Andaginensis:
Mon. Germ. Script. VIII, 577f. Gottfried riilhmt seinen Adressaten als Dich-
ter: guem ex carminis divinitate noveram usw., Wattenbach S. 109.



282 Wolfram von den Steinen.

grofite Dichter dieses Kreises, der etwas jingere Hildebert
von Lavardin (1056—1133), hat dann neben der leoninischen
Kunst doch entschieden wieder die antikische gesucht.

Von den bisher iiblichen, noch jingst durch Manitius 20)
registrierten Zeitansitzen passen nun drei in dies Er-
gebnis nicht hinein: Gottfried von Reims, Embricho von
Mainz und Werner von Basel — alle drei bisher um 1050
herum datiert. Der Fall Gottfrieds wurde bereits vorhin er-
ledigt. Dafl wir fir Werners Synodicus ,kaum die
Mitte des elften Jahrhunderts iiberschreiten diirfen™, begriin-
det Manitius (II 579) lediglich aus der Erwihnung des hei-
ligen Adalbert, ohne andre Momente in Betracht zu ziehen.
Das reicht nicht zur Beweisfiihrung. Auch die neuerlich von
Hoogterp, Neophilologus 19 (1933), 69—71 angefiihrten zwei
Argumente haben, wie der Verfasser offenbar selbst emptindet,
nur illustrative Bedeutung. 1. Bekimpfung der ,,Dialektiker™
gibt es bis tief ins zwdlfte Jahrhundert hinein. 2. Zur Lehre
der Wiederholbarkeit der Bufle bemerkt Seeberg, Dogmen-
geschichte IIIZ 84 f. (vgl. 81, Nr. 2), lediglich, daf} sie in
einer vielleicht (!) dem Beginn des elften Jahrhunderts zuzu-
weisenden Schrift noch bekimpft wird. Einerseits mifite also
noch ermittelt werden, von wann ab diese Lehre selbstver-
stindlich 1st. Andrerseits aber ist nicht einzusehen, warum
der Paraclitus nicht hier wie in vielen andern Fragen eine an
sich unbestrittene Lehre neu darlegen sollte; Polemik liegt
hier nicht vor.

Vollends windig steht es um die Datierung Embri-
chos mit seiner Vita Mahumeti?!), die in 571 reinen
leoninischen Distichen, doch mit gelegentlichen Verstéfen,
gedichtet i1st. Uber Embricho berichtet eine ,Vita auctoris™,

20) Gesch. d. lat. Lit. d. Mittelalters 11 (1923) und IIT (1931) unter den
Namen der betr. Dichter.

*!y Migne, Patrologia latina 171, S, 1343, unter den Werken Hiideberts.
Die Vitra auctoris bei Wattenbach, Sitzungsberichte a. a. O. 113. Weitere
Nachweise gibt Manitius IT 582 ff., sowie K. Strecker in: Verfasserlexikon des
deutschen Mittelalters (hrg. Stammler) 1 (1933), 564 fl. Beide stellen die
Identifizierung mit dem Augshburger Bischof Embricho nicht in Frage. womit
die Datierung gegeben wire. Einzig E. Kessel, die Magdeburger Geschichts-
schreibung, in: Sachsen und Anhalt VII (1931), 121f, Nr. 60, setzt, ohne
Begriindung, den Mahumet-Dichter in die erste Hilfte des 12. Jahrhunderts.



Literarische Anfidnge in Basel. 283

das ist eine Art Nachruf in zehn Distichen, er sei Mainzer
gewesen, vornehmen Geschlechts, hohen Ranges; er habe den
Mahumet gedichtet dwm studuit, und sei ein vielbelesener
Philosoph und (wenn ich recht verstehe) Lehrer gewesen.
Ferner redet Embricho selber als den Anreger des Werkes
einen Godebald an. Hieraus hat man frisch geschlossen,
Embricho sei identisch mit einem Mainzer Propst, der 1064
Bischof von Augsburg wurde (wovon in der Vita nichts!),
und Godebald sei identisch mit einem 1056 gestorbenen
Mainzer Propst 22). — Tatsichlich bedeutet der Name Em-
bricho in Mainz so viel wie der Name Burckhardt in Basel;
Mainzer Urkunden um 1100 mit drei bis vier Embrichos als
Zeugen sind keine Seltenheit. Auch der Name Godebald be-
gegnet mehrfach. Will man von ithm aus eine Vermutung hin-
werfen, so gibe es einen Dompropst des Namens, der 1090
bis 1103 in Mainzer Urkunden erscheint 23) und damals eine
filhrende Stellung einnahm. So wiirde die Vita Mahumeti in
die Zeit des ersten Kreuzzugs riicken. Doch bleibe dahin-
gestellt, ob nicht eine noch spitere Datierung mehr fir
sich hat.

Was nun Warnerius betrifft, so handhabt er die Leonini
mit solcher Sicherheit, daf3 alles klar und ohne nennenswerte
Umwege zum Ausdruck kommt. Da er andrerseits nicht den
Eindruck eines Versvirtuosen macht, da ferner der Paraclitus
in einem Zuge iber 800 Zeilen geht, so darf man ihn zur
ersten Generation der leoninischen Kunst nicht rechnen. Er
kann schwerlich vor etwa 1090 gedichtet haben, lieber noch
ein bis drei Jahrzehnte spiter. Immerhin bereiten ihm die
Leonini ersichtlich grofle Schwierigkeiten. Nicht nur, dafl er
seine Sitze regelmiBig mit dem Verse schlieflen lifft: es will
ihm auch umgekehrt in den Distichen des Paraclitus nur aus-
nahmsweise gelingen, einen Satz iiber mehr als ein Distichon
hinwegzufithren, im Durchschnitt gehért an das Hexameter-
ende ein Kolon und an das Pentameterende ein Punkt. Man
kann sich denken, wie das in langen Reden ermiidet. Im
Synodicus, der nur Hexameter hat, steht es hierin etwas bes-

*2) So neuerlich F. Hiibner in: Hist. Vierteljahrsschrift 28 (1933), 154 f.
) Mainzer Urkundenbuch, hrsg. von M. Stimming, I (1932), Nr. 376,
381, 383, 390, 400, 404, 405, 410.




284 Wolfram von den Steinen.

ser; dadurch, dafl der Grofiteil des Gespriches in siebenzeilige
Bilder zerfillt, hat sich der Dichter selber einen Zwang zur
Beweglichkeit auferlegt. So stehen hier neben zweizeiligen
Sitzen, die die Mehrzahl bilden, auch viele ein- und drei-
zeilige. Auch fillt zuweilen wenigstens ein Kolon ins Vers-
innere — zwar stets so, daf} das ibrigbleibende Hexameter-
stick nun nicht vorwirts auf das Folgende dringt, sondern
einen reimbedingten Nachhang gibt (Z. 11):

Jam calor aestivus fervente leone nocivus
Transiit : augusti  finis dat pocula musti.

Oder (Z. 15):
Nos quoque laetantes dum sustinet herba cubantes,

Ramis protectos, esca potuque refectos,
Condelectemur verbisque sacris recreemur.

Die groflere Schwierigkeit des Distichons zeigt sich noch
an einem lehrreichen Zug. Im Paraclitus hat die Gratia aus-
schlief8lich reine Reime; in den drei ersten Reden des Paeni-
tens dagegen will der Pentameter-Reim oft nicht gliicken,
spiter reimt auch der Paenitens rein. In seiner ersten Rede
kann man das auf das Akrostichon zuriickfiihren, das dem
Dichter noch einen Zwang mehr auferlegte. In der zweiten
(Z. 41—52) und dritten (71-—86) tillt diese Erklirung
weg; von 14 Pentametern reimen sechs entschieden fehlerhaft
(mihi —  fragili, vomitum — meum, culpas — suas usw.)
und noch zwel ungenau (tartarei — perii, mecho — ego),
wie es spiter nicht mehr vorkommt. Das ist nicht isthetisches
Mittel, sonst miifSten simtliche Pentameter des Biiflers so
sein; es 1st Ausdruck der technischen Miihsal, vielleicht an
diesen Stellen zu erkliren aus einem fritheren, nicht mehr ganz
ausgeschliffenen Stadium des Werkes (grade die Selbst-
anklagen kénnten aus einem ilteren Wurf stammen). Jeden-
falls sieht man: Warnerius will rein reimen — wie er auch
in dubio immer die Prosodie dem Reime opfert —, aber es
tillt ithm schwer. Das kénnte rein subjektiv sein und wiirde
dann eine beliebig spite Datierung erlauben. Aber da War-
nerius offenbar aut der Hohe der zeitgenossischen Bildung
steht, da er grade der Form grofiten Fleil und, in Ermange-
lung des dichterischen Genius, alle technische Schulung wid-



Literarische Anfinge in Basel. 285

met, da er schliefSlich selber im Synodicus seine Leonini dem
vetus mos gegeniiberstellt (Z. 5, oben S. 248), so ist er auch
nicht zu spit anzusetzen. Nach der rein formalen Kritik
miifite er wohl noch im letzten Drittel des elften Jahrhun-
derts geboren sein. Dazu passen die geistesgeschichtlichen
Merkmale, nach denen er, wohl als ein Jiingerer, in die Atmo-
sphare eines Rupert von Deutz und Bernhard von Chartres
gehort — beide etwa 1060—70 geboren.

Nachweise.

KAROLINGISCHE ZEIT.

Waldo von Reichenau: sein Verhiltnis zu Basel pflegt be-
zweifelt zu werden, weil die Nachricht erst aus der
Mitte des zehnten Jahrhunderts stammt, translatio san-
guinis Domini c. 3, Mon. Germ. Script. IV 447: Waldo
Augiensis monasteriit abba fuerat. Cui etiam pontifi-
catum Papiae urbis necnon et praesulatum Basiliensis
civitatis, prioribus defunctis pontificibus, rex interim ad
procurandum commisit, usw. Die Quelle stammt von
der Reichenau selbst. Die Nachrichten sind so prizis und
zugleich so uninteressiert, dafl man eine gute schrift-
liche Vorlage dafiir denken mufl. Waldos Betrauung
mit Pavia ist neuerdings durch einen Brief Karls des
Grofien selber sichergestellt: E. Munding in Texte und
Arbeiten, hersg. durch die Erzabtei Beuron, I (1920),
Heft 6. Danach ist an den Nachrichten iiber Basel nicht
mehr zu zweifeln. — Fir die enge Gemeinschaft zwi-
schen Basel und der Reichenau zeugen die erhaltenen
Konfraternititslisten (Band Confraternitates der Mon.
Germ.). — Grundlegend iiber Waldo wie Heito: Kon-

rad Beyerle, Die Kultur der Abtei Reichenau (1925),
63 ff. und passim.

Heito: seine Werke:
Odoporicus, verloren: Nachricht in Hermanni Contracti
chronicon zu 811, Mon. Germ. Scr. V 102. Vgl. An-
nales regni Francorum zu 811, sowie Notkers Gesta

Karoli II 6.



286

Wolfram von den Steinen.

Visio Wettini: Mon. Germ. Poetae latimi II 267—75.
Das Basler Capitulare: Mon. Germ. Capitularia I

363—66.

Thm zugeschrieben die Murbacher Statuten: Migne Patr. lat.

99 S. 737ff. Vgl. Seebafl in Ztschr. f. Kirchengesch.
XII (1891) 322 ff.; Beyerle a a. O. 78ff., 209 Nr. 34.
— Der St. Galler Klosterplan: Beyerle 82 f.

Moénchsbriefe an Heito: Mon. Germ. Epist. V 3056—7 (da-

zu Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands II, 1912,
S. 607 Anm. 1); Neues Archiv 22 (1897) 628 ff.

Heito-Inschriften: Mon. Germ. Poetae lat. II 425, 426.

Die Heito-Verse Walafrieds ebd. 305f. Z. 38 —-103.

Unterschrift unter Karls Testament (Namensform Heito):

Einhardi Vita Karoli Magni c. 33, Oktavausg. der Mon.
Germ. 1911 S. 41.

VACUUM.
Zur Armut des Basler Domstifts bis Mitte elftes Jahrhun-

dert vgl. Trouillat, Monuments I 139, 140, 175, 178f.
Dagegen steht der

Bericht iiber die Gr(indung von St. Alban: Urkundenbuch der

Stadt Basel I 8 tf.

Anselm von Besate: E. Dimmler, Anselm der Peripatetiker,

1872.

WARNERIUS BASILIENSIS: Eine Ausgabe beider Ge-

1.

dichte auf Grund aller bekannt gewordenen Handschrif-
ten, mit dem notigen Apparat, Kommentar usw. ist zu
erwarten durch Dr. Alexander Miller (Liestal) und wird
in absehbarer Zeit im Archiv fir elsissische Kirchen-
geschichte erscheinen. Ich freue mich, dies ankiindigen und
daraufthin auf den Plan einer eignen Paraclitus-Ausgabe,
sowie auf vielerlei Einzelnachweise verzichten zu kénnen.

'Gleichzeitig meldet nun auch P.-W. Hoogterp eine Edi-

tion beider Gedichte an: Neophilologus 19 (1933) 68. —
Die wichtigsten bisherigen Verdffentlichungen sind:

Synodicus.

Romanische Forschungen IIT (1887) 315—330: Roh-
abdruck der ersten zwei Drittel nach dem Wiener Ko-
dex durch J. Huemer, mit Einleitung.



Literarische Anfinge 1n Basel. 287

Wiener Studien XIII (1891) 156—160: Druck des ijbri—_
gen Drittels nach dem Zwettler Kodex durch den-
selben, nebst Korrekturen zu dem vorigen.

2. Paraclitus.

B. Hauréau: Notices et Extraits de quelques Manuscrits
de la Bibl. Nat. VI (1893) 78—85: Nachricht iber
die Pariser Handschrift des Paraclitus nebst ungenauem
Abdruck von Z. 1—28 und 293—396 (Z. 366—72
ausgelassen).

Meine eignen Zitate beruhen auf der Pariser und den
zwel Berliner Handschriften; dazu auf Kollationen
der Wiener und Miinchner Hss., die ich meinen Schii-
lern H. Kimpf und M. Burckhardt verdanke.

3. Literatur.

M. Manitius: Gesch. d. lat. Lit. des Mittelalters 1L
(1923) 576—582; dazu zwei Nachtrige in III (1931)
1067. Hier auch Auskunft iiber die Handschriften
und dergleichen.

P.-W. Hoogterp: Garnier de Bile. In: Neophilologus 19
(1933) 68—78.

Eventuell auch H. Walther, das Streitgedicht (1920)
96 ff.: fiir Warnerius berholt.

4. Das Epitaph wurde mir gleichzeitig durch Herrn
Dr. Miller und durch die Herren Patres von Engel-
berg freundlich mitgeteilt. Es steht im Engelberger
Kodex 117 fol. 244! von einer Hand des ausgehen-
den 13. oder beginnenden 14. Jahrhunderts und lautet:

Philosophia gemit, quod ei lex mortis ademit
Warnerium mirum qualibet arte virum.
Musica quo vixit vivo moriente refrixit,
Et cum discipulo pene caret titulo,
Culpans nature legem quodiammodo iure
Quod metas evi terminet illa brevi.
Ut fuit egregius, mirabilis ars erat eius,
Quem tegit hic tumulus, parvus humi cumulus.
Sed fugiet nemo fato veniente supremo
A nece consiliis, artibus, auxiliis.



288 Literarische Anfinge in Basel.

Sed nec praesidia tulit ars nec philosophia
Ipsi Warnerio mortis ab imperio.
Qui si peccavit quod non pia pena piavit,
Hoc ignoscat ei gratia magna Dei.
Z. b quodammodo] quodam in E. — 13 si] sic E.
ZUR POETIK.

Grundlegend iiber Leonini Wlh. Meyer: Gesammelte Ab-
handlungen zur mittellateinischen Rythmik I (1905)
75 tf. u. 6. Orientierung bei K. Strecker, Einfithrung
in das Mittellatein (1929).

SYNODICUS.

Zur deutschen Geschichtssymbolik vgl. A. Dempf, Sacrum
Imperium (1929) 233 ff.

PARACLITUS.

Fiir die geistigen Hintergriinde vgl. mein Buch: Vom heiligem
Geist des Mittelalters (1926).

AUSBLICK.

Auskiinfte iiber Solimarius und Ligurinus bei Manitius III

698 ff.



	Literarische Anfänge in Basel

