
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 32 (1933)

Artikel: Literarische Anfänge in Basel

Autor: Steinen, Wolfram von den

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Anfänge in Basel.
Von

Wolfram von den Steinen.

Inhalt.
Seite

Karolingische Zeit 240

Vacuum 243

Warnerius Basiliensis 244

Zur Poetik 248

Synodicus 250
Paraclitus : I. Die Gnadenwahl 257

II. Die Wege der Versöhnung 266

III. Würdigung 270
Ausblick 276

Anhang: Zur Chronologie des reinen Leoninus 277

Nachweise 285



Karolingische Zeit.

Pflege geistigen Lebens ersteht in Basel wie so vieler-
orten nach dunklen Jahrhunderten durch die persönliche
Fürsorge Karls des Großen. Auf seinen zahlreichen Fahrten vom
Rheinland in die Lombardei und zurück hat der Frankenherrscher

die Stadt gewiß öfter besucht. Er gab dem
verwahrlosten Bistum zunächst, noch in seiner Königszeit, den
Reichenauer Abt Waldo zum Verweser, später dessen Schü
1er und Reichenauer Nachfolger Heito zum regulären Bischof.
Damit legte er die Aufzucht von Kirche und Schule, von
Kunst und Kultur in die Hand von Männern, die am gei

stigen Leben seines Hofes ihren Anteil gehabt hatten und

für ihre mühselige Aufgabe im Bistum an ihren Mönchen
den notwendigen Rückhalt besaßen.

Denn Klöster waren damals, zumal in Alemannien, die

Heimstätten der Bildung; hier wie nirgends gab es das zur
echten Bildung Notwendige: Gemeinschaft hoher Ideen, fleißige

Arbeit, Zucht und Tradition. Um solch hohe Schule
auch an einem Bistum erstellen zu lassen, bedurfte es der
Mönche zum Vorbild und zur Hilfe. Die Basler Geistlichkeit,

der wiederum die Unterweisung der Laienschaft zufiel,
pflegte daher zu Anfang des neunten Jahrhunderts mit der
Reichenau innigste Gemeinschaft. Aber ihren Lenkern, dem

Prokurator Waldo wie dem Bischof Heito, war doch ihr
Inselkloster weit lieber als ihre weltsreistliche Pflicht: beide

erwirkten sich's in höheren Jahren, daß sie den Krummstab
niederlesen durften, um als Mönche zu sterben.b s

Von Waldos literarischem Wirken wissen wir nicht viel

mehr, als daß er für die Reichenau eifrig gute Bücher

besorgte und selber ein scriptor eximius war. Da wird wohl
auch für Basel etwas abgefallen sein. Deutlicher steht Heito
vor uns. Er gehörte zu Kaiser Karls vertrauten Räten,
unterzeichnete daher mit vielen andern dessen Testament, und

führte 811 eine feierliche Gesandtschaft nach Konstantinopel,
um die Anerkennung des abendländischen Kaisertums durch-



Literarische Anfänge in Basel. 241

zusetzen. So ist anzunehmen, daß ihm das Griechische nicht

ganz unbekannt war; auch schrieb er einen leider verlorenen

Legationsbericht unter dem Titel Odoporicus (ooot.7ropi.xoc •=
Reisebeschreibung). Dagegen besitzen wir nicht wenige Zeugnisse

über sein klösterliches Leben und Wirken, teils von ihm
selbst verfaßt, teils an ihn gerichtet, teils seiner gedenkend.
Sie lassen einen geistigen Führer von hohem Wissen, aber

auch asketischem Ernste erkennen, zugleich einen Meister
der bildenden Kunst, der die Reichenauer Marienkirche neu
aufbaute und mit kostbarem Meßgerät versah. Das ist

untergegangen; aber noch ist erhalten der berühmte Sankt Galler
Klosterplan, als dessen Zeichner neue Forschung den Heito
hat erkennen wollen. Erhalten ist auch eine Inschrift von
seinem Kirchenbau, die besagt, ganz Germanien feiere Heitos
hohen Geist. In prunkvoll strömenden Hexametern hat dann

sein größerer Jünger Walafried den Preis des Abtes

gesungen:

Damals kam ein Jüngling empor, dem goldenen Stern gleich,
Dessen Geleucht sich rasch auf finsterer Erde verbreitet — —
Dessen geistiges Wesen zu schildern versagt mir die Rede,
Denn er glänzte der Welt als Lehrer eigenen Ranges,
Der die Brachen gefurcht und heilige Samen gestreut hat..

Einigen Ruhm gewann von Heitos Schriften die

Aufzeichnung einer Vision, die sein Mitmönch Wetti kurz vor
dem Tode gehabt hatte. In der Entrückung war Wetti von
einem Engel durch die Reiche des Jenseits geführt worden
und hatte dort eine Reihe bekannter Personen teils in der

Pein, teils in der Herrlichkeit gesehen. Man sollte denken,
eine solche Vision werde den erzählenden Mönch zu mancherlei

Äußerungen der bewegten Anteilnahme, wo nicht der
Wundersucht veranlassen. Aber Heito berichtet ohne alles

Beiwerk, kurz und würdig, in kristallener Sachlichkeit. Der

junge Walafried hat dann aus seinem Protokoll ein großes
Gedicht gemacht, das durch seinen Gegenstand in der Ahnenreihe

der Göttlichen Komödie steht.

Über seine Basler Tätigkeit hat Heito nur ein Zeugnis,
aber ein ergibiges, hinterlassen : eine Art Programm über die

Belehrung seiner Untergebenen. Er bemühte sich damit, die

Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 32. Band. Ig



242 Wolfram von den Steinen.

staatlichen Kulturbestrebungen Karls des Großen an seinem
Platze durchzuführen. Die Durchsicht dieser 25 Kapitel
eröffnet reiche Einblicke in die damaligen Zustände Basels.

Alles zeugt von wirtschaftlicher Blüte : die Geistlichen werden

zu bescheidenem Leben verhalten, vor Besuch der
Gasthäuser wie vor der Jagd mit Hunden oder Falken, auch vor
weltlichen Spielen (ludus aut spectaculum) gewarnt; die Laien
sollen keine Zinsen nehmen ; wenn sie nach Rom reisen zum
Besuch der heiligen Stätten, sollen sie vorher volle Beichte

tun. Wir können diese Punkte hier nur streifen : wichtiger
sind für unser Thema die Sätze, die das geistige Leben
berühren. Naturgemäß sind sie rein kirchlicher Art. Es wird
eingeschärft, daß die Laien Vaterunser und Glaubensbekenntnis

in beiden Sprachen auswendig können sollen, lateinisch
und deutsch (barbarice; das Wort hat damals keinen
abschätzigen Beigeschmack mehr) : „denn was der Mund
bekennt, soll das Herz glauben und verstehen". Ferner sollen
die Laien auf jene Worte der Liturgie, die der Priester an
die Gemeinde richtet, die Responsionen singen können —
zweifellos auf lateinisch. Weit mehr wird von den Geistlichen

verlangt. Sie haben sich über Kenntnis und Verständnis

der Glaubenslehre, insbesondere auch der Sakramente,
auszuweisen; sie sollen die Laien darüber in einfacher Form
belehren können. Acht Bücher werden ihnen angegeben, die sie

besitzen oder auswendig können müssen. Die Bibel ist
natürlich nicht dabei, sie wäre im Zeitalter des Pergaments viel

zu kostbar gewesen ; an ihre Stelle tritt eine Sammlung biblischer

Lesestücke, sowie der vollständige Psalter. Dazu kommt
ein Predigtbuch über alle Sonn- und Festtage des Jahres,
ferner Meß- und Gesangbuch, Tauf ritual; eine Anweisung
für die Beicht- und Bußpraxis; schließlich ein co?nputus, also
ein Handbuch der Zeitrechnung: denn der Priester mußte es

in jener schriftlosen Zeit wissen, welcher Monatstag und

möglichst auch welches Jahr nach Christus eben war, er mußte
die beweglichen Feste nach Sonne und Mond errechnen können.

Im übrigen setzen alle diese Forderungen gute Ausbildung

an der Lateinschule voraus.



Literarische Anfänge in Basel. 243

Vacuum.

So finden wir im karolingischen Basel Elemente
geistigen Lebens, Einwirkung geistiger Kreise, Voraussetzungen
literarischen Schaffens. Wen es freilich zu solchem Schaffen

trieb, der blieb nach den damaligen Verhältnissen und

Gesinnungen nicht in der Bischofsstadt, sondern ging — wie
Waldo und Heito selber — in eines der blühenden alemannischen

Klöster. Von daher wird es zu verstehen sein, daß,
während St.Gallen und die Reichenau an dichterischer
Schöpferkraft im ganzen spätkarolingischen Abendlande nicht
ihresgleichen hatten, auf Basel nicht einmal ein Abglanz dieses

Ruhmes gefallen ist. Als dann im zehnten Jahrhundert Otto
der Große und seine Folger durch Auswahl der richtigen
Männer und kluge Begünstigungen das geistig-kulturelle Leben

von den ländlichen Klöstern in die Bischofsstädte hinüberlenkten,

als in diesen Städten selber Klöster als besondere

Pflegestätten von Kult, Schrifttum und Kunst gegründet wurden,

da nahm das zu Burgund gehörige Basel an dem

Aufschwünge nur geringen Teil.
Das sollte sich freilich ändern, als Kaiser Heinrich II.

Basel gewann und unter großzügigen Stiftungen in die otto-
nische Bischofspolitik einbezog. Trotzdem galten noch unter
Kaiser Heinrich III. in den Vierzigerjahren des elften
Jahrhunderts der Basler Bischof und seine Domherren für arm.
Genügt das zur Erklärung dafür, daß noch das ganze elfte
Jahrhundert hindurch von einem geistigen Leben in Basel

wenig, von geistigem Schaffen kaum etwas nachzuweisen ist
Schwerlich. Hier liegt ein Rätsel der Altbasier Geschichte —
man bedenke : von Heito bis auf den gleich zu besprechenden
Warnerius ist es so weit wie von heute rückwärts bis zum
Dreißigjährigen Kriege! — Vielleicht wird es ja künftiger
Forschung noch gelingen, von den zahlreichen Dichtungen und

Handschriften des elften Jahrhunderts, deren Herkunft
unbestimmt ist, das eine oder andere Basel zuzuweisen. Inzwischen
würde man jenes Rätsel nur vom einen Gebiet auf das andre

verschieben, wenn man erinnerte, daß Basel erst unverhältnismäßig

spät ein eignes Kloster als Heim der Bildung, als

hohe Schule nach damaliger Form erhielt. Denn warum wurde



244 Wolfram von den Steinen.

Sankt Alban erst 1083 gegründet und erst weitere zwanzig
Jahre später durch einen Gründungsbrief gesichert? Die
Mitlebenden haben das offenbar selber nicht begriffen. Der
bekannte Gründungsbericht von etwa 1102 erwähnt den alten
Reichtum Basels und schreibt das lange Fehlen eines Klosters
bischöflicher negligentia zu : „Während die Hirten der Stadt
über die ihnen anvertraute Herde mit glühendem Eifer wachten

bei Tag wie bei Nacht und das ihnen anvertraute Pfund
ihrem Herrn mit vielfachem Zins zurückzuerstatten strebten,
beschuldigt man sie in einem Punkte nicht geringer Nachlässigkeit:

da sie überall sonst die Bischofsstädte mit drei oder mehr
mönchischen Gemeinschaften geschmückt sahen, begnügten sie

sich daheim wie in einem armen Dorf mit der einen Gemeinschaft

der Domherren."
Für Basels Reichtum in diesen Zeiten gibt es ja auch

andre Zeugnisse, und daß man geistig nicht schlief, gibt uns
Anselm von Besäte zu erkennen. Dieser oberitalienische Rhetor,

der sich selber „den Peripatetiker" zubenannte, hatte in
einem reichlich krausen Buch, „die Rednerschlacht" betitelt,
seine Belesenheit und dialektische Fertigkeit (und übrigens
ein nicht auf der Höhe der Zeit stehendes Latein) produziert,
vor allem aber seine himmelhohen Verdienste und die

Verworfenheit eines Privatgegners zur Ansicht gebracht. Er reiste

mit dem Werke um 1050 nach Mainz zu Kaiser Heinrich III. ;

unterwegs hat er, wie er wenigstens behauptet, außer in Augsburg

und Bamberg auch in Basel für den Vortrag seines Werkes

den erwünschten Beifall gefunden. Das beweist jedenfalls,
daß man hier dieser lateinischen Sophistik zu folgen
vermochte. Und wenn die Behauptung von dem Beifall wahr
ist — den der Peripatetiker in Mainz nicht fand —, so

hätten die Basler schon damals an menschlichen Kuriositäten
Spaß gehabt.

Wir kommen nunmehr zu dem ältesten Basler Dichter, zu

Warnerius Basiliensis.

Über Werner von Basel haben wir keine historische

Nachricht. Wir kennen ihn, außer aus einem inhaltsarmen

Epitaph, nur aus seinen beiden Dichtwerken „Synodicus" und



Literarische Anfänge in Basel. 245

„Paraclitus". Diese standen das ganze Mittelalter hindurch
in Ansehen, um dann, zumal in Basel, vollständig vergessen
zu werden. Selbst für Rudolf Wackernagel und eben noch

für das Historisch-biographische Lexikon hat es einen
Warnerius nicht gegeben.

Aber die allaufspürende Wissenschaft hat ihre
Rumpelkammern, wo selten ein Neugieriger eintritt. Eine solche

Rumpelkammer heißt „lateinische Literatur des Mittelalters",
und da liegt neben andern und, gestehen wir's, weit
kostbarem Dingen auch unser Warnerius. Sein Synodicus ist

sogar vor 40 Jahren gedruckt und seitdem von etwa einem
halben Dutzend Menschen gelesen worden

Name und Herkunft des Dichters sind durch das

zuverlässigste Mittel, durch Akrostichon, sichergestellt. Wenn
man im Paraclitus die Anfangsbuchstaben der ersten 28 Verse

aneinanderreiht, so liest man: WARNERIUS BASILIENSIS

ME FECIT, also: Werner von Basel hat mich gemacht.
Ebenso ergeben die ersten zehn Zeilen des Synodicus:
WARNERIUS; dazu bezeichnet sich der Verfasser im ersten Satz
als auctor Basiliensis, vir quidam, und macht weiterhin auf
das Akrostich aufmerksam :

Ut nomen noris, laudator, compositoris,
Sensim primarum seriem coniunge notarum *).

Man darf aus der Selbstbezeichnung schließen, daß Werner

dem Weltklerus angehört hat : als Mönch hätte er sich

nicht nach der Stadt, sondern nach seinem Kloster benannt.
Das bestätigt und verdeutlicht sich aus einigen Stellen der
Gedichte. Im Paraclitus redet er sich selber als Hirten und
Lehrer des Volkes an (Z. 575 ff.) :

') „Willst du zum Zitieren den Namen des Verfassers wissen, so reihe
die Anfangsbuchstaben aneinander." — Man hat hier und überall im
folgenden den Text so eingerichtet, daß wichtige Zitate auch in Übersetzung

dargeboten werden. Wo die wörtliche Übersetzung fehlt, ist stets der Hauptinhalt

der lateinischen Stelle im deutschen Text umschrieben worden. Sonach

kann das Lateinische in jedem Kalle ohne Verlust übersprungen werden ; dem,
der das nicht will, bietet in jedem Fall der deutsche Text eine Nachhilfe.
Eine Ausnahme macht das Kapitel „Zur Poetik", sowie der Anhang; hier
muß etwas Latein vorausgesetzt werden.



246 Wolfram von den Steinen.

Qui pascis plèbes, prudenter vivere debes,

Nil fari temere, nil reprobi gerere
Plebis doctores dent vitae dulcis odores

In demselben Passus nennt er sich dann auch Diener
oder Knecht Gottes und verweist auf seine Schweigepflicht
als Beichtvater:

Se male custodit, qui confessum sibi prodit.
Werner hat also im städtischen Pfarrdienst gestanden.

Sein ganzes Ethos, besonders im Paraclitus, ist das des treuen
Seelsorgers, der im Gefühl seiner Verantwortung vorerst um
die eigne Seele, die eigne Reinheit kämpft. Das wird nachher

zu betrachten sein.

Zugleich hat Werner aber auch als Lehrer gewirkt, und
das bedeutet, daß er dem Domklerus angehört hat. Er sagt
zu Anfang des Synodicus, er wolle mit diesem Gedicht den

Klerus ermahnen. Im Paraclitus unterzieht er sein

philosophisches Streben und Grübeln herber Kritik: „Die Stunden

der Nacht durchwachend, mühst du dich um Trug : Erstaunliches

willst du beweisen und täuschest damit die Schüler"

(Z. 381). Die Schüler (rudes) müssen angehende Geistliche

sein; denn das Volk unterrichtete man nicht in Dialektik und

Astronomie, von denen an dieser Stelle gesprochen wird. Eine

Magisternatur zeigt sich in der Tat an manchen Zügen der
Gedichte. So finde ich eine, zumal im Paraclitus vortretende

Neigung, die Tendenz längerer Reden in Merksprüchlein mit
kräftigen Antithesen zusammenzufassen. Etwa gegen den

Rationalismus (Z. 377): „Gott kümmert sich um kein
zugespitztes Argument; er liebt Ruhe des Geistes, nicht Genus

und Species."

Mentis amat requiem, non genus et speciem.

Oder (Z. 391): „Über die Tiere stellst du den Menschen

auf Grund seiner Vernunft. Aber im Hinblick auf Gott sind
die Menschen Esel."

Respectu Domini sunt homines asini.

Da hört man den Schulmeister.
Von Werners Lehrtätigkeit zeugt auch das Epitaph

(vgl. unten S. 287 f.), insofern es offensichtlich von einem
Schüler verfaßt ist und Werners Versformen nachahmt. Aber



Literarische Anfänge in Basel. 247

über Werners Ort, Zeit, Stellung, persönliches Wesen sagt es

in 14 Versen einfach nichts; es rühmt nur den Philosophen,
der qualibet arte, d. h. in allen sieben freien Künsten,
erstaunlich war, ganz besonders aber in deren einer, der Musik.
Damit erfahren wir also doch noch etwas Neues. Ferner
darf man vielleicht daraus entnehmen, daß Werner nicht sehr

alt geworden ist.
Nun die wichtige Frage, wann Werner gelebt hat. Ich

habe da wesentlich drei Indizien: 1. Die ältesten Handschriften
reichen bis etwa 1150 zurück — das gibt einen Endtermin.
2. Der Synodicus vergleicht die Wunder Gottes in
vorchristlicher mit denen der christlichen Zeit. Als letzter christlicher

Heiliger erscheint Adalbert von Prag (f 997), und

zwar schon in ziemlich sagenhaftem Lichte : das gibt einen

Anfangstermin. Dem ist noch hinzuzufügen : Der erste Kreuzzug

(1095—99) wurde ziemlich allgemein als ein glorreiches
Werk Gottes aufgefaßt, der noch am Ende der Zeiten das

Heldentum der Makkabäer erneuern wollte. Diese Vorstellung

würde ganz in den Synodicus gepaßt haben. Wenn sie

fehlt und statt dessen Adalbert als der letzte klassische Heilige

genannt wird, so möchte man (freilich ein argumentum
ex silentio!) denken, daß die Eroberung Jerusalems zur Zeit
des Gedichtes entweder noch nicht geschehen war oder doch

noch nicht in klassischer Ferne lag. 3. Aus Formgründen,
die ich im Anhang darlege, würden Werners Gedichte am
ehesten ins erste Viertel des zwölften Jahrhunderts gehören.
Sie könnten auch um einige Jahrzehnte später sein (dagegen
aber Punkt 1 und 2), jedoch keinesfalls erheblich vor 1100

liegen.
Werners Gedichte sind also, mit mäßigem Spielraum nach

beiden Seiten, auf etwa 1095—1120 anzusetzen. Das
bedeutet: der Autor ist noch unter dem großen Bischof
Burchard (1071—1107) herangewachsen und wird durch ihn ins
Domstift aufgenommen worden sein, wenn er auch vielleicht
erst unter Burchards Nachfolger Rudolf III. (1107—23)
gedichtet hat.

Dazu findet sich eine hübsche urkundliche Ergänzung.
Nämlich der Name Werner, an sich sehr häufig, erscheint in
der Zeit zwischen 1000 und 1160 im gesamten Basler Kle-



248 Wolfram von den Steinen.

rus, Mönche eingerechnet, urkundlich nur ein einziges Mal :

ein Wernherus scolasticus nimmt am 2. November 1118 mit
vier andern Kanonikern an der Gründung der Leonhardskirche
teil (Trouillat II 3; vgl. Urkundenbuch der Stadt Basel I,
17 n. 21). Sollen wir zweifeln, daß wir es da mit unserm
philosophisch dichtenden Pfarrer und Lehrer zu tun haben

Die abweichende Namensschreibung besagt nichts: denn es handelt

sich nicht um eigne Unterschrift, sondern um eine vom
Notar zu verantwortende Aufzählung. Zudem ist nur eine

Cartularabschrift von 1295 erhalten.

Zur Poetik.

Bevor wir uns mit dem Inhalt der beiden Gedichte
bekannt machen, ein Wort über deren Form, besonders für
solche, die der mittellateinischen Literatur sonst ferne stehen.

Der Synodicus ist in reinen leoninischen Hexametern

abgefaßt, d. h. im Hexameter reimt die Zäsur, die stets nach

zweieinhalb Füßen steht (Penthemimeres), zweisilbig auf das

Versende :

Versibus emensis his auctor Basiliensis

Vir quidam clerum paritates quaerere rerum
Ammonuit primus Domino quas indice scimus,
Rerum priscarum brevis editor atque novarum,
Non veteri more, sed eas scribendo canore.

Mit diesen Anfangszeilen bezeichnet Werner selber die

Verse als metrisch (emensis) und deutet darauf, daß der

klingende Reim (canore) etwas Neues sei.

Der Paraclitus ist in den noch schwierigeren reinen
leoninischen Distichen abgefaßt, d. h. nicht nur im Hexameter

(stets Penthemimeres), sondern auch im angehängten Pentameter

reimt die Zäsur auf das Versende im Zweisilbenreim

(Z. 639):

„Cras" cracitat corvus clamoso gutture torvus,
„Cras" nigra clamât avis plena ciboque gravis.

Qui bona mirantur mundi, corvos imitantur:
„Cras" semper clamant qui bona carnis amant.



Literarische Anfänge in Basel. 249

Das Mittelalter hat eignere und edlere lateinische
Dichtungsformen hervorgebracht, wie denn der Leoninus (der
Name ist unerklärt) auch in seiner Blütezeit von nicht
wenigen Dichtern abgelehnt wurde. Aber vielleicht an keiner
andern Form scheiden sich Geister und Zeiten so deutlich
wie an dieser, insofern ist sie die wichtigste. Wie der
romanische Turm mit der antiken Basilika, verbindet sich mit
dem heroischen Metrum der Reim, nicht ohne Opfer: denn

um des Reimes willen mußten die Dichter oft genug die
metrische Form vernachlässigen, oder auch umgekehrt, wie Werner

mehrfach im Paraclitus, sich um des Metrums willen mit
Assonanzreim begnügen. Hier wie auf vielen Gebieten hat
man leicht sagen, das Mittelalter habe zwei Herren dienen
wollen. Soviel ist wahr: Man verehrte die Formen der
Antike, und nicht als „bloße Formen" oder elegisches Ideal —
man lebte sie weiter, jederzeit um Erfassen ihres tieferen,
ihres lebendig zeugenden Grundes bemüht. Eben aus der
Einsicht, daß das Erbe des Altertums fortzeugend zu eignem
Leben verpflichte, suchte man die flüssigeren, gegenwärtigeren
Formen (und übrigens stammte als Form auch der Reim aus
dem Altertum) innerhalb der rein antikischen zu entfalten
und zu bewähren, vollzog man immer neu die Ehe zwischen
Faust und Helena.

Aber dem humanistischen Ohr klingt das Ergebnis, der

Leoninus, nur abscheulich, und wenn der Widerwille unleugbar

Fremdheit gegenüber dem Mittelalter bedeutet, so soll
diese nicht mit gescheiten Formeln vertuscht werden. Grade
weil ich hier für den ältesten Basler Dichter Verständniswege
zu erschließen suche, muß ich feststellen, daß seine Verse

nicht nur dem humanistischen Geschmack, sondern der
gesamten modernen, auch der deutschen Poetik entlegen sind.

Wie soll man sie überhaupt lesen Betont man metrisch-skan-

dierend, so fallen sämtliche Reime unter den Tisch. Liest
man mit Wortbetonung, so verliert man die in aller Freiheit
doch vorhandenen Hexameter und Pentameter. Man verdeutlicht

sich den Widerspruch am besten, wenn man den Leoninus

deutsch nachzubilden sucht — um zu entdecken, daß
das in unserer, allen Formen fügsamen Sprache nicht möglich
ist. Wohl haben große Übersetzer Beispiele gegeben, wie:



250 Wolfram von den Steinen.

O du blühende Rose, du Mutter göttlicher Glose —

die Marien-Antiphon Herimanns des Lahmen (nach Wolters).
Oder der Erzpoet (nach Wolfskehl) :

Schlimm, als hätt ich Schleimsucht,
unstillbarer Husten mich heimsucht.

Aber dabei ist die reimende Zäsur von der Mitte des

dritten Fußes notgedrungen auf dessen Ende zugerückt, womit

der Hexameter in der Axe durchbricht : er zerfällt nun
in zweimal drei Füße, und wir bemerken grade an dieser

Abweichung die ganze Bedeutung der Penthemimeres, der
Zäsur im Verhältnis 2l/-j : 3]/2- Dieser goldene Schnitt gibt
dem Hexameter die Spannung in der Einheit. Ein richtig
geteilter Leonimus ist deutsch nur künstlich mit Hilfe
einsilbiger Wörter zu erreichen, etwa :

Fasse dir Mut, mehr Mut: nur Feige erliegen der Schwermut.
Vielleicht nimmt man hier wahr, daß am meisten der

deutsche Stoßton, das Hämmern der Versfüße, dem Gefühl
für den Leoninus entgegensteht. Es ist aber mit Übung
möglich, zumal auf Latein, gleitender zu lesen und den Wortton

in gespanntem Gleichgewicht gegen den gewiß
vorherrschenden Verston zu behaupten. Das entspricht dem musiknahen

mittellateinischen Sprachgefühl; doch läßt es sich nur
mündlich erörtern.

Synodicus.

Synodicus oder Sinodius (oft unter Mißverständnis Sido-

nius geschrieben) hieße wörtlich : Konzilsbuch — merkwürdig
genug für das älteste Basler Gedicht! Eine Rubrik (oder

Nachschrift) kommentiert den Titel :

A synodo bellus bene dicitur iste libellus
Propter conventum : patet hoc animis sapientum2).

Dieser „Konvent" ist ein allegorisch erdichteter, nicht
eine wirkliche Synode. Wir werden auf eine spätsommerliche

Wiese geführt : das Korn ist gemäht, die Äpfel sind

-) „Von Synode rührt der Name dieses hübschen Büchleins her, weil

es eine Zusammenkunft enthält; das ist für verständige Geister klar.^



Literarische Anfänge in Basel. 251

geschüttelt, das Augustende schenkt frischen Most, man trinkt
und verjagt die Sorge. So hält es auch die Weisheit,
Sophia, mit ihrem Gefolge. Und da man nun wohlgesättigt
im Schatten ruht, will sie sich an guten Gesprächen erfrischen
und ruft zwei Männer ihres Gefolges zu Rede und Gegenrede,

oder genauer (sie sagt : cantantes dicite) zu Sang und

Gegensang auf. Die zwei sind der Vater Thlepsis, was
wir wohl als ^À'.'inç. Bedrückung, zu deuten haben, und der

Jüngling Neocosmus, neue Welt. Sie sind die Sprecher
des Alten und des Neuen Bundes, der vorchristlichen und der
christlichen Zeit. Diese drei also, die beiden Wettstreitenden

mit Sophia im Vorsitz, bilden die Synode.

Und zwar ist das ganze, rund 600 Zeilen umfassende
Gedicht in die Gesprächsform aufgelöst. Nach dem zehn-

zeiligen Prolog sind wie im Drama die Verse an die drei
Personen verteilt — nur daß es keine Handlung gibt, auch

keinen Streit. Vielmehr stellt Thlepsis jeweils in sieben Zeilen

ein Bild aus dem Alten Testamente hin, und Neocosmus

stellt in gleichfalls sieben Zeilen ein christliches Bild
daneben; Sophia greift dann und wann beurteilend, ergänzend,
anregend ein. So kommen 32 Doppelbilder zustande: die
Reihe der „Bedrückung" beginnt mit Adam, um in der
Makkabäerzeit zu endigen — die Reihe der „Neuen Welt"
reicht von Christus bis zu Adalbert von Prag. Natürlich
besteht möglichst innige Verbindung zwischen Bild und Gegenbild.

Hier Adam, aus dessen Rippe das erste Weib kam, dem

Versucher erliegend, allen den Tod bringend — dort Christus,
aus Mariens geschlossenem Schöße geboren, den Versucher

überwindend, für alle den Tod besiegend. Oder: hier der
Turmbau zu Babel mit seiner Sprachverwirrung — dort das

Pfingstwunder mit seiner Spracheinung. Diese Gegenbilder,
bei denen sich auch Neocosmus noch im Bezirk des Neuen
Testamentes hält, waren schon in der altchristlichen Theologie

ausgebildet und in dem Schrifttum wie der bildenden
Kunst des ganzen Mittelalters hochbeliebt. Aber indem Werner

aus den biblischen Grenzen zeitabwärts in die
Kirchengeschichte tritt, muß er andersartige Beziehungen suchen ;

nun entsprechen sich in der Regel die geistigen und
sinnlichen Wunder da und dort. Zu dem verblendeten Propheten



252 Wolfram von den Steinen.

Balaam spricht seine Eselin — der heilige Severin läßt ein
Schaf zu seinem Hirten sprechen. Die drei Jünglinge im
Feuerofen singen ihren Lobgesang — Papst Alexander, von
Kaiser Aurelian mit zwei Gefährten zum Scheiterhaufen
verurteilt, singt den Preis Christi. Samuel prophezeit schon als
Knabe, gibt später seinem bös lebenden Herrscher harte

Weissagung, stirbt allbetrauert — so auch Sankt Martin. Oder

gar: Josua läßt die Sonne stillstehen — so auch ein heiliger
Mucius

Die stärksten Legenden dieser Art wurden durchweg im
Verfall der Antike und den Gärungen der Übergangszeit
(viertes bis siebtes Jahrhundert) erdichtet. Werner von Basel

wird sie aus einem Legendär oder Passional zusammengesucht
haben, wie es deren zweifellos schon um 1100 in einiger
Ausführlichkeit gab. Im übrigen sind so massive Wunder wie
die jener Severin und Mucius für Werners ernstes Zeitalter
nicht grade charakteristisch, und der Dichter verweilt auch

bei ihnen nicht. Von den 32 christlichen Bildern widmet er
die 13 ersten der neutestamentlichen Urkirche, wobei denn
auch zwei oder drei als kanonisch geltende Apostellegenden
mitlaufen. Dann sind sechs Bilder der sagenhaften Märtyrerzeit

gewidmet, und was bleibt, abermals 13 Bilder, betrifft die

Kirchengeschichte seit Konstantin dem Großen. Gewiß ist auch
das hier Gebotene vielfach Legende und soll es sein : aber esb
reicht nicht ins Phantastische, wie man schon aus dem vorhin
gegebenen Beispiel Sankt Martins entnehmen kann. Wir
gewinnen aus dieser Reihe eine gewisse Vorstellung, wie man um
1100 in Basel das Wirken Gottes in der Zeit — das, was
wir unter unsern Aspekten Weltgeschichte nennen — ansah.

Es sei daher erlaubt, die Gestalten dieser Reihe aufzuführen
(Z. 350 ff.):
Wunderbare Taufe Konstantins durch Papst Silvester.

Sturz des Kirchenverfolgers Arius durch das Konzil zu Nikäa.

Papst L i b e r i u s, erst in weltlicher Gesinnung von der

Wahrheit abirrend, stirbt glaubenstreu.
St. Martins asketisches und prophetisches Leben.

Theodosius der Große bereut auf Mahnung des Am¬
brosius seine Schuld.



Literarische Anfänge in Basel. 253

Justinian baut die Hagia Sophia.

Ein Wunder des von den Langobarden bedrohten Eremiten
H o s p i ci u s (575).

Papst Gregor der Große erbetet Lösung von der Pest.

Der angelsächsische Mönch Egbert (f 729) erlangt Todes¬

aufschub, um seine Sünden abbüßen zu können.
Der Asket Aegidius (um 700) bekommt Milch von einer

Hindin.
Karl der Große (Gegenbild ist der Xerxes des Buches

Esther) :

Karole, Francorum rex et prineeps Italorum,
Mundus dum stabit, tibi quem regum similabit
Rexisti gentes Rhenum Rhodanumque bibentes,
Te timuit Rhetus, te nunquam Saxo quietus;
Te clam quaerebant duo perdere nec peragebant;
Te duce barbato Desiderio superato
Romanos Christi cultores eripuisti3).

Ludwig der Fromme, Gegenstück zu Judas Maccabäus,

war den Bösen furchtbar, den Guten ehrwürdig:
Leges et bannos sanxit domuitque tyrannos,
Sacra frequentavit dilapsaque tempia novavit.
Normam vivendi clero dedit, et moriendi
Sollicitus cura donavit praedia plura4).

Adalbert von Prag predigt den glaubensbegierigen Mäh¬

rern mit Erfolg und wird erschlagen.

3) „Karl. Frankenkönig und Fürst der Italer: welchen König wird die

Welt, solang sie steht, dir vergleichen mögen Du beherrschtest die Völker,
die aus dem Rhein und der Rhone trinken ; dich scheute der Schwabe und

Baier, auch der nie ruhende Sachse. Zwei wollten dich heimlich umbringen
und kamen nicht zum Ziel. Indem unter deiner Führung der Langobarde
Desiderius überwunden wurde, hast du die Diener Christi in Rom befreit."
— Die „zwei" bezieht Hoogterp (Neopbilologus 19, S. 77) auf Heldri und

Rainfroi in der Karls-Sage. — Der „Langbart** Desiderius bedrohte vor Karls

Eingreifen 773 den Papst.
*) „Er handhabte Gesetz- und Banngewalt und bändigte die Tyrannen.

Er war gern in den Gotteshäusern und erneuerte verfallene Kirchen. Der
Geistlichkeit gab er eine Regel und schenkte ihr im Hinblick auf seinen

kommenden Tod viele Güter." — Es ist das klerikale Bild des Kaisers. Die

„Tyrannen" sollen wohl sein Neffe Bernhard von Italien, den er grausam
blendete, sowie ältere Verwandte sein, die er ins Kloster sperrte.



254 Wolfram von den Steinen.

Versuchen wir eine Würdigung dieser Reihe, deren Zweck
ja nicht ist, eigentliche Geschichtsbilder zu geben, vielmehr
auf die bedeutendsten Nachfolger Christi und der Apostel
hinzuweisen. Da finden wir unter zwölf Namen (der Ketzer
Arius scheidet aus) allein fünf Kaiser — tatsächlich nahezu

alle, die irgendwie als treue Gotteswerkzeuge in Betracht

kamen; wobei anzumerken, daß zu Werners Zeit noch keiner
der deutschen Kaiser heilig gesprochen war. Dazu treten
zwei alte Päpste, nachdem schon unter den Wundertätern der

Märtyrerzeit zwei Päpste gefeiert waren; dann die Apostel
der Gallier und Slawen, Martin und Adalbert; schließlich
drei Asketen aus der Übergangszeit. — Das ist, unter den

gegebenen Bedingungen angesehen, eine ganz erstaunlich
kaiserliche Reihe, gegen Ende hin von ausgesprochen deutschem

Charakter. So hatte man die Kirche in der Zeit der Ottonen
und ersten Salier gesehen — Gregor VII. hatte dann, ein

Halbjahrhundert vor Werner, jene neuen, hierarchischen

Vorstellungen von Heiligsein verkündigt, die später als die
selbstverständlichen galten. Wenn Werner dagegen an der älteren
Sicht festhält, so erinnern wir uns, daß sein Bischof Burchard

von Hasenburg Vorkämpfer der kaiserlichen Sache war. Übrigens

hat Werner von den Namen, die nach römisch-kirchlichen

Begriffen am ehesten zu vermissen wären, zwei noch

nachträglich durch Sophia erwähnen lassen: Benedikt, den Begründer

des abendländischen Mönchtums, und Columban, den

Mönchsapostel Alemanniens.

Aber wichtiger fast als diese kaiserlichen Farben des Ge-

schichtsbildes erscheint dessen Einordnung: die frommen Helden

der letzten Jahrhunderte, des eignen deutschen Raumes,
stehen in Parallele, ja in bedeutsamer Wechselbeziehung zu
den mythisch verklärten Helden der Heiligen Schrift, zu den

Vorläufern Christi! In der Regel bezog man sonst — nach

Anregungen, die schon Christus selber gegeben hatte — die

alttestamentlichen Szenen allein auf die Heilsgeschichte; bei

den Juden sah man die geistige wie irdische Ahnenreihe des

Herrn und seiner evangelischen Taten, eine Ahnenreihe, deren

Vorbedeutungen sich im Evangelium erschöpften. Alle
spätere Geschichte galt nur als Übergang zwischen Erlösung
und Gericht, zwischen Kunft und Wiederkunft Christi; sie



Literarische Anfänge in Basel. 255

war das Greisenalter der Welt, nicht eine sinnvolle Epoche
im Werdegang der Menschheit. Diese, die ersten elf christlichen

Jahrhunderte bestimmende Vorstellung erscheint bei

Werner nicht grade umgestürzt oder aufgegeben, aber doch
verlassen. Tatsächlich sieht er das Neue Testament nicht als

eine Welt für sich, sondern als das erste und eindeutig größte
Teilstück eines Weltenlaufs, der alle christliche Zeit umfaßt,
um erst mit dem jüngsten Tage zu enden. Er sieht seine

Gegenwart, mehr oder minder bewußt, mit Christus organisch
in einem Raum. Wie alle Weltgeschichte seit dem Sündenfall

auf die Menschwerdung hin lebte, so lebt alle seitherige
Geschichte die Menschwerdung aus.

Damit rückt Werner von Basel in einen hochbedeutenden

Zusammenhang. Eine Reihe deutscher Geschichtsdenker des

zwölften Jahrhunderts, auf die A. Dempf aufmerksam gemacht
hat, stellten sich im Unterschied von der zeitlosen Dogmatik
und Systematik der westlichen Schulen die Aufgabe, das

Walten Gottes in der Zeit auszulegen, den Sinn im
Wechsel, die höhere Gegenwart in der vergänglichen Schöpfung

zu verstehen. Der Anstoß dazu kam zweifellos aus den

zeitlichen Wandlungen, die man eben erlebte und auf die der
eine Name Canossa hindeutet : aus dem Übergang des

deutschkaiserlichen Christentums in ein romanisch-päpstliches. Man
befragte die Geschichte und fand nun in ihr nicht mehr wirre
Ereignisse mit sehr genereller Einteilung, sondern Gottes
sinnvolle Entfaltung in der Zeit — auch in der christlichen
Zeit. So deutete Werners Zeitgenosse Rupert von Deutz
(zirka 1060—1130) die Weltgeschichte als organisches Werk
der Dreifaltigkeit : der Vater wirkt sich in den sieben

Schöpfungstagen aus, der Sohn in den sieben Epochen vom Sündenfall

bis zur Sendung des heiligen Geistes, der heilige Geist
in sieben Epochen der Kirchengeschichte, deren letzte eben

läuft. Jüngere Lehrer wie Hugo von Sankt Viktor, Anselm
von Havelberg, Otto von Freising haben andere, zum Teil
deutlichere Gliederungen versucht. Sie stimmen untereinander

und mit Werner von Basel überein in der Anschauung,
daß Gottes Erziehungs- oder Entwicklungsplan mit dem

Evangelium nicht abgeschlossen, vielmehr in eine neue Bahn
geleitet sei.



256 Wolfram von den Steinen.

Die ganze Bedeutung dieser Sicht kann hier nicht
entwickelt werden; ohnedies bedarf sie noch näherer Erforschung,
besonders auch ihrer Ursprünge, in die jetzt Werner
einzuordnen sein wird. Jedenfalls bekam dadurch die eigne
Zeit einen tieferen Sinn, eine reichere geistige Selbstgewißheit.

Wohl blieb man vorläufig dabei, die Gegenwart ans
letzte Ende des großen Weltenplans zu setzen, möglichst nah

ans Jüngste Gericht: das ist zweifellos auch Werners
Anschauung gewesen, da er die Parallelen zu Ludwig dem

Frommen und Adalbert den Makkabäerbüchern entnimmt. Aber
der irdische Zukunftsraum, den man vor sich sah, hat sich
im zwölften Jahrhundert Schritt für Schritt erweitert, bis er
dann mit Joachim von Fiore (um 1200) und, wie ich denke,
dem heiligen Franz die Weite eines ganzen Weltalters bekam.

Schon der Entdecker des Synodicus J. Huemer bemerkte,
daß Werner sich hier an ein älteres Gedicht anlehnt, die

Ekloge des Theodul. Diese gehört dem neunten Jahrhundert

an, und vielleicht ist Theodul Deckname eines bekannten
Sachsen Gottschalk, der um 850 wegen seiner schroffen
Prädestinationslehre verketzert wurde und einige leidenschaft-b
liehe, litaneihafte Lieder hinterlassen hat. Die Ekloge gibt ein

Streitgespräch zwischen Pseustis (Trug) als dem Vertreter der
heidnischen Mythologie und Alithia (Wahrheit) als der
Vertreterin der Bibel. In je vier Zeilen steht einem heidnischen

Bild ein alt- oder neutestamentliches entgegen, und zum
Schlüsse entscheidet die von dem bedrängten Pseustis zu Hilfe
gerufene Fronesis (Vernunft) für Alithia. Die Ekloge Theo-
duls gewann späterhin, besonders seit der zweiten Hälfte des

elften Jahrhunderts, in den Schulen große Beliebtheit. Man
könnte demnach denken, Werner habe, um die heidnischen

Historien zu beseitigen, ein rein christliches Gegenstück schaffen

wollen — das freilich keine solche Verbreitung erreicht
hat. Jedenfalls wirft die Sophia des Synodicus, ihre beiden

Wettsänger lobend, gelegentlich auf die Dichter des Altertums

einen bösen Seitenblick (Z. 402) :

Mehr hat unsern Tagen und künftigen dieses zu sagen
Als das Gedicht Vergiles trotz seines erlesenen Spieles,



Literarische Anfänge in Basel. 257

Als was du, Stati, als was du singest, Horati!
Götter, Verhängnis, Schändung — der Stoff gab jenen die

Sendung :

Dinge, die unbegründet der Zweifel des Denkenden findet.
Doch was wir berichten sind wahre, erwiesne Geschichten

Paraclitus: I. Die Gnadenwahl.

Paraklet, Tröster, ist der evangelische Name für den

heiligen Geist (Joh. 14, 16 u. ö.). Aber nicht von ihm dichtet

Werner, sondern von der Gnade, die den Gefallenen
aufrichtet. Es ist ein „Buch der Tröstung", wie ein Epilog es

erklärt (Z. 809):

Nomen scripturae dat Consolatio iure,
Quae relevât miseros inque fide teneros.

Cognomen Christi praedulce PARACLITUS isti
Sit titulus modulo, spem quia dat populo5).

Gewiß mit Bedacht hat Werner seine Titel dem

entrückteren Griechisch entnommen.
Wie der Synodicus ist auch der Paraclitus ein Gespräch,

aber nur zu zweien und ohne jeden landschaftlichen Hintergrund,

ohne jede Einleitung. Es beginnt sogleich der Büßer,
der Paenitens, mit seinen Klagen, und die Gnade Gratia
antwortet ihm. Im neunfachen Tausch von Klage und Trost,
von Frage und Bescheid umfaßt die Dichtung über 800 Verse,
wobei die Lehrreden der Gnade zuweilen ein Vershundert
überschreiten.

Wir wenden uns dem bisher ungedruckten Werke um so

lieber zu, als sich rasch erweisen wird, daß Werners Probleme
und Gedanken die Jahrhunderte überdauert haben — nicht

zum wenigsten in Basel selbst! Ein Priester der Salierzeit,
jener Zeit, wo, um es einmal grob auszudrücken, „das Mittelalter

am tiefsten war", wendet alle Leidenschaft der Seele

auf das christliche Rätsel, wie der arme, zweifelnde Mensch

vor dem ewigen Gotte bestehen, wie er der erlösenden Gnade

5) „Den Namen gibt dieser Schrift die Tröstung, welche die Armen

und Glaubensschwachen erhebt. Christi süßer Beiname Paraclitus diene diesem

Sang zum Titel, weil er dem Volke Hoffnung gibt."
Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 32. Band. -£7



258 Wolfram von den Steinen.

vertrauen könne. Wir wundern uns nicht, daß dies Werk
des Basler Dichters grade am Abend des Mittelalters, kurz
vor Luthers Zeiten, viel gelesen und kommentiert wurde.
Es geht hier ja um die Kernfrage der Reformation, deren
Schüler dann gegen Luthers bessere Einsicht die Behauptung
dogmatisierten, das Mittelalter sei in die Tiefen der
Rechtfertigungslehre nicht eingedrungen. Lassen wir hier einfach
Werner sprechen

Vir Celebris quondam, qua me sub rupe recondam
Vt mea foeda tegam, quae latebrosa petam

Der Büßer oder Dichter — die Seele, mit der wir fühlen
sollen — beginnt mit seiner Klage. Einst gefeiert, will er sich

jetzt vor allen verstecken. Er sieht alle andern als redliche
Leute, nur ihm selber fehlt das richtige Denken und Handeln.s b
Warum hat Gott, der alle Lebensbande in sich verknüpft und
die Reinheit liebt, warum hat er ihn, den Unreinen, am Leben
erhalten Warum ihm Taufe und Abendmahl gewährt, wenn
er doch der alte blieb „Ach, warum lebe ich in immer
neuer Sünde Ich werde mit der Zeit nur schlimmer statt
besser." Da helfen weder guter Vorsatz noch der Anruf
Christi : er bleibt doch bei dem Verbotenen, will es nicht
einmal loslassen. In dieser innern Pein wendet er sich an die
Gnade (Z. 27):

Die du gütig richtest und Sünden, Gnade, vernichtest:

Hilf, ich flehe dich an, rate dem schuldigen Mann!

Die Gnade verweist ihn, den sie Bruder nennt, auf die

Heilige Schrift: da zeigen ihm tausend Stellen, wie man
Vergebung gewinne. Wünsche er dennoch ihre Unterweisung, nun,
so solle er vor allem von der Furcht lassen; er solle beten

und fromm leben, so werde ein andrer aus ihm werden.
Schließlich stammen alle Heiligen aus der Welt der Bösen,
aber sie haben sich emporgeschwungen.

Mit diesem einfachen Bescheide fordert Gratia freilich
grade das, was dem Dichter unerreichbar schien. Darum
sucht er sich näher zu erklären : Wie kann ich umkehren,
da ich schon ganz untergesunken bin? Andre fürchten die
Hölle — ich stehe mitten darin. Wie kann ich Verbrecher
schelten, da ich selber der ärgste Verbrecher bin Ein Vater-



Literarische Anfänge in Basel. 259

morder, meint er, und Mutterschänder sei besser als er —
möge Gnade ihn stützen! (41—52).

In solchen äußersten Worten schildert der Dichter das

Gefühl des Versagens vor dem höheren Willen — ein Gefühl
des Grauens, worin alle Unterscheidungen, alle Grenzen sich

verlieren. Nur daß er sich an die dulcis Gratia klammert,
zeigt, daß Leviathan ihn noch nicht ganz verschlungen hat.
Die Gnade sucht ihn denn zunächst zu mäßigen, mütterlich zu
beruhigen.

Hoc do consilium, ne trépides nimium.

Löblich sei Trauer und Bedrängnis des Sünders, aber wertlos,

wenn die Hoffnung darin untergehe.

Spem qui non servat, culpis culpas coacervat
Nec pietate Dei subvenietur ei.

Sie verweist daher auf Vorbilder der Hoffnung : Zachäus,

Matthäus, Maria Magdalena, die durch innere Pein und
Trauer doch zum Heil gelangten.

Die Beispiele erhellen den Büßer einen Augenblick —
und werfen ihn dann erst recht ins Leere. Diese biblischen

Heiligen, gewiß : sie fehlten und litten daran. Aber dann

empfingen sie Kräfte von Gott, daß sie nicht mehr zurückfielen.

Und das ist es ja gerade, was ihn quält: hat er bereut
und glaubt nun gefestigt zu sein, so zeigt sich bald genug
seine Gebrechlichkeit von neuem, er erliegt im genau gleichen
Kampfe genau wie vorher — was soll da Hoffnung Er muß
den untern Trieben folgen und Gott läßt es zu. Belügt er da

nicht einfach den Allmächtigen mit seiner Reue, seinen besseren

Vorsätzen Was soll er noch beten, da es ihn nicht feit
Er muß offenbar zugrunde gehen (71—86).

Die Erfahrung, die Werner hier ausspricht, entspringt
der geistigen Natur des Christentums; sie ist allezeit von
denen gemacht worden, die diesen Glauben von innen her
durchzuleben wagten, angefangen von dem ersten der Apostel,
der sich redlich vermaß, niemals werde er seinen Herrn
verleugnen. Und auch d i e Erfahrung steht über allen christlichen

Generationen, daß der um Reinheit Ringende sich
zunächst nur gedemütigt sieht vor jenen, die über allen Kampf
zum Siege kamen, vor den Heiligen der Bibel und der Kirche.



260 Wolfram von den Steinen.

Gewiß, auch jene haben gesündigt. Dennoch stehen sie, und
mit Recht, als die Erhabenen, Verklärten im Gedächtnis der
Nachwelt — und spricht nicht die bloße Tatsache ihres

Sieges dafür, daß sie entweder stärkere Kräfte schon
mitbrachten oder nach der Reue besonderer Stärkung gewürdigt
wurden

Grade an dieser Frage setzt Gratia ein. Vorerst schilt
sie mit gesunden Worten auf Werners glatten Schluß: „Mir
hilft keine Umkehr, mir bleibt nur der Untergang" (non valet
ut redeam, restât ut intcream). Damit mache er sich allerdings
die Gnade zur Feindin. Zuvörderst solle er sich ermannen:
auf Gott vertrauen, redlich beichten, tüchtig Gutes tun. Das ist
nicht Lösung der innern Fragen, aber Voraussetzung der

Lösung. Und nun gibt die Gnade in einer ersten langen Rede
das irdischere und grade darum verpflichtende Bild jener
biblischen Idealgestalten: trotz ihrer Größe und Reinheit haben

sogar die Jünger die Gebote Christi übertreten und Christi
Schelte ertragen müssen (Z. 93) :

Discipulos seimus, nisi vera negare velimus,
Quamvis innoeuos menteque conspieuos

Crebro correptos a Christo sicut ineptos;
Fecit grex Domini res vetitas homini.

Zum Beleg werden Aussprüche des Paulus und Johannes,
wird das ganze Leben Sankt Peters angeführt. Trotz allem
bekam der die Schlüsselgewalt und strahlt jetzt über den

Sternen. Auch Propheten und Sänger des Alten Bundes

Ezechiel, David, Salomo - wissen vom Fall des Gerechten
und von den Tränen, die den Herrn versöhnen. Denn wenn
der Herr gebietet, nicht siebenmal zu verzeihen, sondern
siebenmal siebzigmal, so weist er damit sein eignes Gesetz.

Menschenart schilt gern auf böse Taten, weil der Neid in
ihr brennt; aber der eine wahre Censor nimmt den, der ihm
sein Böses anvertraut, hilfreich auf. Und so beschließt die
Gnade ihre Belehrung, indem sie die Liebes- und Vergebungssprüche

des ersten Johannesbriefes frei wiedergibt, hier auch

den Trösternamen nennend (Z. 155) :

Unus de mille clemensque Paraclitus ille,
Extinctor leti, vult lacrimando peti.



Literarische Anfänge in Basel. 261

Christus defensor nobis est ipseque censor:
Nobis non dubie spem dabit hic veniae6).

Mit solchen Lehren empfängt der Büßer wirklich etwas

von Trost, Hoffnung, Vertrauen. Jedenfalls wird er sich jetzt
nicht mehr ungehemmt seiner Qual überlassen, nicht mehr mit
dem Gedanken verwöhnen dürfen, er habe es schlechter als

alle andern. Der Dichter gelobt daher, fortab an der Hoffnung

festzuhalten, auch wenn er die Zucht einmal nicht wahre.
Aber sogleich meldet sich der Zweifel von einer anderen, nur
ernsteren Seite. Wird ihn nicht die Hoffnung auf ein unendliches

Verzeihen leichtfertig machen? Heißt es nicht der Gnade

spotten, wenn man ihr vertraut und gleichwohl sündigt Ist
das nicht die Sünde wider den heiligen Geist, von der in
dunklen Worten geschrieben steht, sie allein könne nicht
gesühnt werden? (161—180).

Die Antwort, die Werner der Gnade in den Mund legt,
greift durch die Fragen hindurch bis zu ihrem tragenden
Grunde. Denn letztlich heißt jener Zweifel: wenn auch der

Heilige immer wieder sündigt — was besteht eigentlich für
ein Unterschied zwischen Guten und Bösen? Besteht er
überhaupt, außer in der Einbildung — Nun, er besteht : das weiß

jeder aus dem Gefühl heraus. Aber schwer ist es, ihn gedanklich

oder gar objektiv festzulegen. Es war im Mittelalter
leichter als heute, weil man sich im Leben wie im Denken

strenger zusammenhielt und das Letzt-einfache ruhig verehrte.
Vielleicht dürfen uns grade darum mittelalterliche Lehren

beschäftigen. Was Werner dichtet, soll ohnedies nicht
Beweisschablonen in die Hand geben, sondern dem Suchenden eine

Richtung weisen.

Gratia sagt: Sünder wider den heiligen Geist ist, qui
prava sciens operatur, der bewußt Böse. Ein dunkles Wort,
durch beredte Schilderungen verdeutlicht. Der Böse rühmt das

Schlechte, verspottet das Gute; er dreht alle Wahrheit um;
er sieht und will nicht sehen. Wenn man einen solchen
„Zyniker" freundlich zum Guten mahnt, so lobt er einen, da er

6) „Der eine unter Tausend, der milde Paraklet, der Überwinder
des Todes, er will in Tränen gebeten sein. Christus ist unser Anwalt, ist

unser Richter : er wird uns ohne Zögern die Hoffnung auf Vergebung
gewähren." Christus als der eine von Tausend nach Prediger 7, 29.



262 Wolfram von den Steinen

doch Grimassen zieht: „O welch kluger Mann! seinem
Verstand würde selbst Plato weichen Wüßte er noch mehr, er
flöge schneller als die Winde. Aber auch unsereins ist nicht
dumm:

Etwas vielleicht erkennen auch wir : wir wissen zu trennen
Brot von dem Holze und von seiner Herde den Hund."

Man sieht, wie der Dichter in dieser Schilderung des

Unehrlichen lebendig wird. Er folgert: ein schlechter Mensch
kann das Gute gar nicht wollen; wo er Gutes zu tun scheint,
hat er arge Hintergedanken. In seinem Herzen herrscht nicht
der heilige Geist, sondern der Böse selbst.

Das führt zum Gegenbilde des auch in der Sünde guten
Menschen. Nämlich Gottes Geist wirkt auf jeden: aber die

einen nehmen von ihm nur das Wissen um Gut und Bös, die
andern öffnen sich auch seiner Kraft, die das Gute wollen
heißt. Es gibt kein Wissen, aucli bei den Heiden, außer allein
durch Gottes Atem (Z. 223):

Nam famosorum doctor fuit ipse sophorum,
Sicut Pythagorae, sicut Anaxagorae.

Hoc sine nulla datur sapientia, cum repleatur
Terra per hoc Flamen: vera Sophia tamen

Est in eis, qui sunt humiles pureque pü sunt.
Est etenim dius Spiritus ipse pius7).

Darum braucht der Fromme, der den heiligen Geist
aufnimmt, kein Mann des Wissens zu sein: die wahre Gabe

Gottes ist der Friede, den der Mensch empfängt.
Somit sieht Werner, ganz im Sinne der Heiligen seines

Jahrtausends, den Unterschied zwischen Gut und Bös,
zwischen Echt und Falsch nicht in den Werken — aber auch

nicht in der Gesinnung! Sondern er sieht ihn im Unterschied
der höheren Mächte, die aus dem All auf den Menschen
einwirken und ihn, soweit er sie aufnimmt, bestimmen. Diese

Mächte — heiliger und böser Geist — werden als die wahre
Wirklichkeit anerkannt. Der Mensch hat kein Ich, er erleidet

7) „Denn Er war der Lehrer der berühmten Weisen, wie Pythagoras
und Anaxagoras. Ohne ihn gibt es keine Weisheit, denn die Erde ist von
diesem Geiste erfüllt. Allein die wahre Weisheit ist in den Demütigen und

schlicht Frommen: ist doch der göttliche Geist selber fromm."



Literarische Anfänge in Basel. 263

nur die höheren Mächte: wobei allerdings die Frage
entsteht, warum im einen Gott, im andern der Teufel wirkt.

Bevor Werner diese Frage anrührt, läßt er die Gnade
noch eindringlich erinnern, wie Christus im Frommen das

Ich aufhebt. Christus ist der Weinstock, der Fromme wächst

an ihm als Rebe. Christus ist zugleich der Gärtner, der die

guten Reben nicht nur begießt und beschirmt, sondern auch

beschneidet und aufbindet. Gott ist der Schmied, der Fromme
das Eisen: wie das Eisen in Glut und Hammerschlag
entrostet wird, so wird der Mensch durch Tränen gerechtfertigt
und verläßt das frühere Sein, wie Paulus sagt : vivo iam non

ego, sed nova me?nbra tcgo (Gal. 2, 20). Diesen Wandel ruft
der Glaube hervor, der das Herz entsühnt.

Und nun stellt der Dichter die zentrale Frage an die

Gnade: Wie kommt man zu diesem Glauben? Warum wirkt
im einen der heilige, im andern der böse Geist Geschrieben
steht: Keiner kommt zum Heil, wenn nicht der himmlische
Vater ihn zieht (Joh. 6, 44). Wer also nicht gezogen wird,
den führt weder gutes noch böses Tun empor. Christus sagt :

Ohne mich könnt ihr nichts tun, und Paulus (Röm. 8, 30) :

Quos Deus elegit, in eis sua dona peregit,
Justificansque reos magnificavit eos.

Was nützt also die helfende Gnade, und auch, warum soll
der Böse verurteilt werden, wenn allein Gott das rechte

Wollen gibt? (277—292).
Es ist die allzeit umdeutete, nie ausdeutbare Frage der

Vorbestimmung und Gnadenwahl, die Werner nun aus dem

Munde der Gnade selbst zu klären gedenkt. Ich gebe kurz
den Gedankengang der über hundert Zeilen. Durch den

Sündenfall verlor der Mensch die ursprüngliche Macht eigener

Wahl. Jetzt wählt die Gnade, indem sie den Gerechten

lockt, den Bösen warnt, aber keinen zwingt. Hilfe brauchen
alle : aber die einen suchen, die andern verschmähen sie. Wer
sucht, verdient eben dadurch das Heil — wer das Gute
verschmäht, ist damit freiwillig abgefallen. — Schalten wir hier
ein : Diese Lehre, rational beurteilt, setzt voraus, die Menschen

seien von Natur verschieden, wie alle Erdennatur; das

gleiche Korn gedeiht auf dem Ackerland und verdorrt im



264 Wolfram von den Steinen.

Kies. So sagt ja das Evangelium selber (Matth. 13), und
es sei hier daran erinnert, weil man heute oft hört, die Gleichheit

der Menschen vor Gott sei christliche Lehre, da sie doch

nur Eine christliche Lehre ist. — Werner faßt Gottes Wirken
in die Formel zusammen: dat bona, prava sinit. Das Gute

gibt er, das Böse erlaubt er; er macht den Heiligen, er duldet
den Verworfenen.

Dat bona quaerenti nec obstat prava gerenti,
Et sanctum faciens et reprobum paciens.

So gehört die gute Tat Gott und dem Täter, die böse

dem Satan und dem Täter; und mit Recht werden am Ende
die einen emporgenommen, die andern hinabgestürzt (293
bis 322).

Aber grade darum soll keiner verzweifeln : denn noch
der Verdammte empfängt das Leben, wenn er zu Gott
umkehrt, der Wolf in Lamm verwandelt und Tote auferweckt.
Gratia gibt biblische Beispiele, wie Gott ein schon gefälltes
Todesurteil aufhob (Ninive), oder wie er zögerte, eins zu
vollstrecken (Sodom). So darf keiner sich vom Schicksal
gebunden glauben.

An dieser Stelle schiebt Werner, der sich bisher ganz
den Sorgen des Büßers hingegeben hat, eine Versreihe über
das Fatum ein, die auf philosophische Strömungen seiner Zeit
einen Seitenblick wirft (Z. 355—396). Im Verlaufe des elften
Jahrhunderts war der Trieb allmählich erstarkt, den bisher

unmittelbar-tathaft aufgenommenen Glauben auch mittelbargeistig

zu befragen und zu gestalten. Die ewige Formel für
dies Bestreben setzte gegen Ausgang des Jahrhunderts der
Lombarde Anselm von Canterbury mit seinem Credo ut in-
telligam, ich glaube, damit ich einsehe. Aber neben ihm und

seinesgleichen, denen das reine Denken aus dem Sinnen, das

Sinnen aus dem Glauben und der geistige Glaube aus dem

zuchtvollen Leben emporblühte, und neben den „Antidialek-
tikern", denen die Philosophie nur die dürftige, ja unreine

Magd der Theologie war, fanden auch philosophische Lehrer
und Schulen ihren Platz, die das allgemeine, vom Christentum

unabhängige Denken übten. Sie schulten sich an der von
Boethius vermittelten Logik des Aristoteles und hatten ihren



Literatische Anfänge in Basel. 265

eigentlichen Meister in dem neuplatonisch vermittelten Plato :

es ist kein Zufall, daß noch heute von dem lateinischen Timäus
oder von Makrobius' Kommentar zum Traume Scipios
wichtigste Handschriften aus dem elften Jahrhundert stammen.
Von Plato her nannten einige dieser Philosophen sich Dialektiker,

was im Munde ihrer Gegner ein Scheltwort war wie
Sophist. Ihr Neuplatonismus eröffnete ihnen Übergänge zur
Theologie, die meist mit wenig Glück betreten wurden. Wichtigste

„Dialektiker" aus Werners Zeit waren Bernhard von
Chartres, der bald nach 1100 die echteste platonische Schule

gründete, Roszelin von Compiègne, der mit abstrakt logischen
Schlüssen die Trinitätslehre in Unordnung brachte (etwa
1050—1120), und der „Peripateticus Palatinus" Abaelard

(1079—1142), der um 1110 als Philosoph bereits einen
Namen hatte, bald darauf auch die Theologie einbezog und 1121
in Soissons erstmals kirchlich verurteilt wurde. Diese platonische

Schule pflegte z. B. den Gedanken des Paraclitus, daß
auch die Vorchristen wie Pythagoras oder Anaxagoras ihr
Wissen vom heiligen Geiste her gehabt hätten.

Jetzt also wendet sich Werner gegen Plato, wie er ihn,
offenbar von Studien in Frankreich her, durch seine damaligen
Verehrer sehen gelernt hat. Plato lehre das blinde Fatum; er
mache das neutrale Gute, das Agathon zum Vater und Geist
der Dinge und verstoße damit wie mit seiner Lehre von der

Schöpfung, von der Weltseele und von der Seelenwanderung

gegen die klare Liebe zu Gott, dem Vater und Erlöser.

Erravit, mundum fingens hunc esse secundum

Et fieri fato cuncta regente, Plato.
De t'agatho rerum patre menteque dicere verum

Creditur a fatuis atque fide vacuis.
Sic animam mundo qui dat recolitque profundo

Sensu Timeum, non amat ille Deum.

Quique putat, discens quod sit rerum reminiscens
Visarum pridem, polluit ille fidem.

Tu serva Christi quae per servos didicisti,
Nec sis Socraticus, sed vir apostolicus.

In Gottes Gnadenwahl, lehrt Gratia, waltet kein blindes

Fatum : der Allwissende sieht voraus, wen er wählen kann,



266 Wolfram von den Steinen.

aber damit ist niemand am Guten gehindert oder zum Bösen

gezwungen. Gottes letzte Gründe sind verschlossen; aber
ihre Richtigkeit und Güte stehen ewig, in diese Höhe reicht
kein logischer Beweis. Möge der Mensch Erde und Sterne
erforschen wollen, er erfaßt doch nicht einmal das Alltägliche:

„Wie der Geist in uns den Gliedern Bewegung gibt,
das beobachtest du leicht, aber recht wissen kannst du es

nicht. Und da du die eigne Lebenskraft nicht klarlegen
kannst, willst du Mitwisser höchster Ratschlüsse sein!" Hier
kommt das Wort, daß vor Gott die Menschen Esel sind, und
dann die Benennung des Gegners :

Quapropter stultum, dialectice, pone tumultum,
Simpliciterque tene cuncta statuta bene.

„Darum laß beiseit, Dialektiker, törichtes Streiten :

Alldurchwaltenden Sinn nimm in der Einfalt hin."

II. Die Wege der Versöhnung.

Wir stehen am Ende von Gratias langer Rede. Der
Paenitens bestätigt, daß er sich auf den so geebneten Wegen
nun sicherer fühle, und fügt das Bekenntnis hinzu : aller Wege
Weg sei die Weisheit des höchsten Vaters, das ist also Christus
oder die Offenbarung. Ohne diese gleite man ins Leere, wie
es den Alten gegangen sei, Hermes und Plato, Cicero und
Cato. (Der Trismegistos war besonders durch Augustins
Gottesstaat bekannt, VIII 23 ff.)

Dies Bekenntnis steht ziemlich genau in der Mitte des

ganzen Dialogs und bedeutet seinen Wendepunkt. Bisher ist
alles darum gegangen, den an seinem Heile Verzweifelnden
zu beruhigen, aufzurichten und der Einsicht entgegenzuführen,
die ihm gesund ist. Insofern dies Ziel im wesentlichen erreicht
ist, könnte das Gedicht nun dem Ende zugehen. Aber dem

priesterlichen Poeten liegt nicht nur an der rechten Einsicht,
sondern auch an der rechten Praxis. So wirft er jetzt eine

Reihe von Fragen auf, die sich mit dem irdischen Wirken
der Gnade oder mit den Wegen des Gläubigen zur Gnade
hin beschäftigen. Wir dürfen uns hier kürzer fassen.

Der Mensch, so war gelehrt worden, wird erwählt oder



Literarische Anfänge in Basel. 267

verworfen nicht von einem blinden Fatum, sondern von höchster

Gerechtigkeit und Barmherzigkeit. Aber wenn dies
unfehlbare Gericht stattfindet, warum gibt es dann noch auf
Erden Gerichte und gar Todesurteile, zumal jetzt unter der
Herrschaft Christi, der doch nicht gekommen ist zu töten,
sondern selig zu machen Warum fürchtet man überhaupt
den leiblichen Tod, der an sich doch kein Übel ist

Die Gnade gibt den christlich-mittelalterlichen Bescheid,
daß das Gesetz nur für den Bösen da sei, für den Reinen
aber nicht gelte. Wer kein Unrecht tut, wird nicht bestraft;
und wer sich ganz Gott ergibt, wird auch den leiblichen Tod
nicht fürchten. Aber der Missetäter wird mit Recht doppelt
gestraft, irdisch und ewig, da er sich an Menschen wie an
Gott versündigt. Daß auch Todesstrafe göttlichen Rechtes ist,
zeigen jene Beispiele, wo Gott selber sie verhängt hat: am
deutlichsten Ananias und Saphira, aber auch Judas, Herodes,
Simon Magus, oder in der Kirchengeschichte — wie Werner
sie las — Arius, Kaiser Julian, Theoderich der Große, der

wegen der Hinrichtung des Symmachus in die Schwefelgrube
gestürzt wurde. Walte also auch die irdische Gerechtigkeit
Wenn nach dem Volksrechte oft kleiner Fehl schon mit dem

Tode bestraft wird, so liegt selbst in dieser Grausamkeit der

Nutzen, daß die Bösen abgeschreckt werden. Doch bleibt den

echten Gefolgsleuten Christi die Pflicht, Reuigen zu helfen
und zu vergeben. Ein christlich-gerechter Richter weiß, daß

Gnade mehr ist als Gerechtigkeit (421—504).
Von der weltlichen Strafe kommt Werner nun auf die

kirchliche Buße. Soll sie strenger oder milder verhängt werden

Was geschieht mit denen, die heimlich sündigen und

nicht beichten nicht beichten wollen, sei es aus Scham, sei

es, weil sie ihren Priester für einen harten Arzt und heimlichen

Epikur halten, für einen, der grade den Zitternden bös

anfährt oder der selber ein Schwätzer, Trinker, Buhler ist. Und
wie ist dies: wer schwere, wiederholte Sünden beichtet, müßte
nach der Vorschrift eine gar nicht tragbare Buße bekommen.
Aber darf man so vorgehen, als habe er nur leicht und
einmalig gefehlt? (505—538).

Hier spricht der Pfarrgeistliche Werner, dem sein Amt
und wohl auch manche seiner Mitbrüder Sorgen machen. Und



268 Wolfram von den Steinen.

wir sehen zugleich den Ernst des altkirchlichen Lebens, wie
es seit apostolischen Zeiten gepflegt wurde — wie es später
erstarrte und entartete, um heute in anders geformter Welt
meist schreckhafte Vorstellungen wachzurufen. Werner bemüht

sich, für jene Fragen, die ja letztlich nur durch richtige Praxis

— d. h. vor allem: durch würdige Priester — gelöst werden

können, aus dem Munde der Gnade einleuchtende Richtlinien

zu geben. Er lehrt Vergehungen nach Ursache und

Gesinnung zu unterscheiden : Tötung in Notwehr oder Krieg ist
nicht Meuchelmord. Die Gesinnung (mens), die, wie wir
sahen, den unbedingten Unterschied zwischen Gut und Bös

nicht begründen kann, sie bedingt doch das Besser oder
Schlechter in irdischen Taten. So gibt sie in der Buße das

Maß, wie denn das Wort mens nach Werner mit metiri
zusammenhängt. Zur Verdeutlichung kommt hier einmal ein
musikalisches Bild : auf der Einen Seite des Monochords lockt
der gleiche Schlaggriffel je nachdem, ob er mehr links oder
mehr rechts zieht, tiefe und zitternde oder hohe und feste

Töne hervor. So verhänge man je nachdem die geistliche
Strafe. — Und nun folgt eine Mahnung an die Priester zum
hirtlichen, vorbildlichen, Vertrauen erweckenden Leben,
insbesondere auch zur Wahrung des Beichtgeheimnisses. Und
weiter folgt eine warme Mahnung an alle, ihre Sünde nicht
innerlich fortqualmen, ihre Krankheitskeime nicht weiterfressen

zu lassen, nein, sich durch Bekenntnis zu befreien, die

Hilfe des himmlischen Arztes aufzusuchen. Beichtender wie
Priester werden auf den Schacher am Kreuz hingewiesen, der
noch sterbend zum Heile fand. So darf die Buße nicht nach

novatianischem Mißbrauch unerträglich sein — aber man
verschiebe die Beichte auch nicht, bis es vielleicht zu spät ist. In
der Warnung vor Tod und ewiger Pein, in der warmen
Mahnung, die Gnade zu suchen und keinem „morgen" zu trauen,
erreicht Werner seine dichterische Höhe (Z. 617):

Immer darfst du nahen, gern wird dich Gnade empfahen:
Spendet ein Licht sein Licht, bleibt es und mindert sich nicht.

Nur gib acht : verstohlen kann dich die Nacht überholen

Was ist des Menschen Stand Ist er nicht Funke und Sand

Sieh den Mann dort prangen Und morgen ist er vergangen,



Literarische Anfänge in Basel. 26!)

Wie ein Rauch verweht; Körper zur Erde zergeht.
Wenn ihr nimmer es denket, so eilt, vom Tode entrenket,

Eilt ihr zum Untergang fort, stürzet zum stöhnenden Ort.
Nacht ist dort auf immer und Tod, taub allem Gewimmer,

Und die Pein: die lacht wenn viele Beute sie macht.
Das bedenket! Sehet, der Herr spricht: „Wachet und flehet!

Schleichend wie Diebe, das glaubt, Tod eure Seelen sich

raubt."
Nähert sich dann voll Sünden der Geist den finsteren Gründen,

Zerrt ihn Tod in sein Haus, nimmermehr kommt er heraus...
Also worauf noch warten? Kehr um zum himmlischen Garten

Scherbe des Töpfers, wie weit traust du der trügenden Zeit
Gott hat keinem verheißen, ihn spät von der Erde zu reißen.

Aber „bittet" er lehrt, „und euch wird Gnade gewährt".

Eine weitere und eigentlich letzte Frage betrifft den

Unterschied zwischen christlicher und Volksmoral. Das Volk
macht sich wenig aus leichtfertigem Schwören; es hält Neid
für nichts, Gewinnsucht für sehr vernünftig; man prahlt mit
Liebeserfolgen, freut sich am Trunk. Und all solche Dinge
sind nach Paulus Teufelswerke, Todsünden Und gegen
andere Vergehungen wieder, wie Ehebruch, Diebstahl, Hehlerei
ist das Volk von unmenschlicher Strenge. Wie löst sich dieser

Widerspruch? (657—676).

Gratia erklärt, daß das Volk die Wirkung der
Gewohnheitssünden nicht durchschaue. Aber steter Tropfen höhlt den

Stein, und wer nach jener Volksmoral lebt, vertreibt allmählich

das geistige Licht aus seinem Herzen. Insbesondere auf
Luxus, Begehrlichkeit und Mißgunst, die sich stets vereinigen,
beruht die Macht des Teufels : hieraus wachsen organisch jene
Untaten hervor, die das Volk, durchaus gerecht, mit Blute

bestraft, während es die Voraussetzungen, weil sie in jedem
liegen, nicht bekämpfen mag. Indem Werner die schlimmen

Folgen des Alltäglichen aufzudecken sucht, gibt er uns hübsche

Kulturbilder: „Alle wollen in einem von Rangzeichen signis)
glänzenden, von Gold starrenden Gewände prunken. Sie

waschen und pflegen sich, sie springen und tanzen. Sie suchen

sich unter Gesang und Spiel die Zeit zu vertreiben.. ."
(677—732).



270 Wolfram von den Steinen.

Der Büßer ist nun am Ende seiner Fragen. Da bittet
er die Gnade um eine letzte Waffe, um ein Wissen, das sein

Herz stark erhalte und den „Mäusen und Grillen" die Löcher

verstopfe. Sie möge ihm die verschiedenen Wege nennen, wie
man Schuld sühnen und mit dem Herrn sich versöhnen kann.

Die Gnade nennt ihm sieben gesta, Taten oder

Begehungen, die das Herz reinigen und schmücken. Sie finden
sich, sagt sie, auch in den Büchern der alten Edlen, in sacrum
veterum codicibus procerum. Es sind : Taufe, Beichte, Tränen,
Fasten, Gebet; sechstens dann die sechs evangelischen Werke
der Barmherzigkeit, wie wir sie, noch aus Werners Zeitalter,
an der Galluspforte des Münsters dargebildet sehen; und
schließlich siebentens Doctrina — nicht heidnische Wissenschaft

(nam paganorum nihil ad vos scripta librorum) —,
sondern die von der Kirche verwaltete christliche Lehre

(747—804).
Jede dieser sieben menschlich zu vollziehenden Gnadengaben

wird in ein paar Versen erläutert, und am Schluß steht

jedesmal der gleiche Hinweis auf Gottes hilfreiche Güte:

Est miseros miserans Spiritus hoc operans.

Damit ist das Gespräch am Ende. In einem Epilog von
zehn Zeilen blickt Gratia auf den Frager wie auf den Leser:
Nun leuchtet dir, was du suchtest; merk es wohl! Wer dies

oft liest, wird zur rechten Reue kommen. Und so heiße das

Buch, weil es Trost und Hoffnung gibt, Paraclitus.

Venimus ad metam. Sine me nunc esse quietam.
Sanum te video. Gloria summa Deo!

„Unser Ziel ist gefunden: ich seh dich vor mir als Gesunden.

Schweigen darf ich nun gern. Ehre sei Gott unserm Herrn!"

III. Würdigung.

Der Überblick über Werners Trostgedicht hat auf
mancherlei Gebiete geführt, und manche Einzelfrage mußte auch

draußen bleiben. Möge immerhin ein Bild des Ganzen
wachgerufen und damit die bald zu erwartende Edition wohl
vorbereitet sein.



Literarische Anfänge in Basel. 271

Wenn man ohne viel historische Voraussetzungen an den

Paraclitus herantritt, wie das bei einem Gedicht als einem

überzeitlichen Werk immer erlaubt ist, so stößt man auf
mancherlei Hemmungen. Die Form der gereimten Distichen ist
heute fremd und ermüdet in einem Werke solchen Umfanges
auch den Gewöhnten. Die entschiedene Ablehnung der
vorchristlichen Antike pflegt humanistische Geister zu beleidigen,
und Werners geringe Kenntnis jener Antike erscheint als
schlechte Entschuldigung, wenn er sie ausdrücklich nicht näher
kennen will. Und dann, was sollen uns seine nur zu
„christlichen" Anliegen

Aber diese Hemmungen ebnen sich bei näherer Beschäftigung

ein. Es ist nicht der Dichter Werner, der uns
gewinnt. Gewiß finden wir warmes, echtes Gefühl, da und
dort gute Bilder, gerundete Sprüche, edle Vorstellungen, und
darüber hinaus einen lebendig durchdachten Aufbau des Ganzen,

eine klare, sichere Komposition. Gleichwohl erscheint
die Dichtung nur als Gewand des Gedankens, als Mittel
zum priesterlichen Ziel — keine Spur davon, daß das Denken

seinerseits dichterisch, rhythmisch bestimmt wäre, wie im
zwölften Jahrhundert etwa bei Adam von Sankt Viktor oder
selbst bei dem Nichtdichter Bernhard von Clairvaux. Nein,
gefangen nimmt uns an Werner der Mensch, der da

erscheint, in seinem reinen Streben und geistigen Adel. Dieser
Mensch gewinnt uns für seine Fragen, Sorgen, Gedanken
und gibt uns eine Empfindung von dem hohen Jahrhundert,
das hinter ihm steht.

Lassen wir einmal die uns heute gegebenen Begriffe von
Christentum möglichst beiseite; setzen wir den Fall, dieselbe

Religion habe vor 800 Jahren etwas wesenhaft Anderes sein

können, wie sich denn seither nicht nur äußere
Voraussetzungen des Lebens, Erlebens und Denkens unübersehlich

geändert haben. So finden wir Werner von Basel einem

Gott gegenüber, der in natürlicher, eigentlich selbstverständlicher

Reinheit über die Erde gegangen ist und die gleiche
Reinheit von seinen Getreuen fordert, ja die Kraft seiner

Reinheit, seinen heiligen Atem, ihnen eingeblasen hat. Und
dieser Werner von Basel weiß es aus der Geschichte, vom
Evangelium bis in seine Zeit, daß die Nachfolger Christi



272 Wolfram von den Steinen

über alles Straucheln hinweg das Gefühl der Sicherheit, der
Erwähltheit, der Geistgemeinschaft mit ihrem Meister und
Vater besaßen.

Wie sollte da ein edles Herz nicht trachten, sich selber
in jener natürlichen Reinheit zu erhalten und Gott zu
gleichen, zumal nicht nur der innere Stolz, sondern auch die

Heilige Schrift das erheischt! Welch andere Aufgabe dürfte
es überhaupt für den Tapferen geben als diese, die Eroberung

des Höchsten
Aber die Eroberung geht durch Kämpfe, und die Kämpfe

bringen Niederlagen. Und Werners Niederlagen mehren sich,
eine zieht die andere nach. Ja, trotz alles Eifers, aus dem

Mißlingen zu lernen, trotz aller Wachsamkeit wiederholen
sich dieselben Niederlagen an genau denselben Stellen. Werner

sieht: er gleicht der Gottheit nicht. Ein anderer wird
sich darauf wohl umblicken, wird bemerken, daß es den

übrigen auch nicht besser ergeht, und nun mit ihnen bei der
Lehre stranden, daß der Mensch eben unvollkommen und
daß Gott am Ende nachsichtig ist. Aber Werner tut keinen
solchen Seitenblick. Wenn andere sich mit Minderem
begnügen, so dürfen, ja müssen sie es vielleicht. Wenn aber

er das gesetzte, das ihm eingeborene Ziel nicht erreicht,
vielmehr sich nur weiter davon entfernt, so ist er offenbar schlimmer

als der schlimmste Verbrecher, zum völligen Untergange
bestimmt.

Wir haben diese äußerste Verzweiflung aus Werners Munde
vernommen. Wenn wir seine Klagereden nun noch einmal

durchsehen, so finden wir da kein Wort über das Böse, das

die Welt regiert, keinen Blick auf die ererbte Sündhaftigkeit

der menschlichen Natur. Wir finden überhaupt nicht

eigentlich jenes Gefühl der Sünde, das in der Seele sein

Heim hat; vielmehr das Gefühl des unrichtigen Daseins, der

Verunreinigung, des Versagens vor einer klaren Forderung —
ein Gefühl der Schmach. Ich will mich verstecken; ich bin

beschmutzt; ich verletze mich selber; ich bin unehrlich vor
Gott — mein Geist fällt von ihm ab, ich verachte seine

Befehle; die Übel greifen mich an. Diese Bilder umfassen den

Menschen als Ganzes; es sind Bilder des vornehmen
Menschen, der seine Höhe nicht hat wahren können. So gewiß



Literarische Anfänge in Basel. 273

Werner in der Seele den edelsten Teil seiner Natur sieht,

so tief es ihn beleidigt, daß er „geht, wohin das Fleisch

führt", daß er „zum Unteren absinkt" : nirgends spielt er
doch die Seele gegen den Leib aus, nirgends spaltet sich ihm
die Welt. Er sucht Reinheit hier und ganz, er denkt den

heiligen Geist in allen Gliedern — und noch heute rezitiert
man ja die apostolische Formel, man glaube an die

Auferstehung des Leibes.

Es handelt sich da natürlich nicht um subjektive
Erlebnisse dieses Werner von Basel. Den gleichen Kampf haben

alle Heiligen jener Jahrhunderte durchgekämpft, und einige
Große haben der Gnade wohl klarere Siege abgerungen, mächtigere

Gedanken abgelauscht. Dieser „heilige Geist des Mittelalters"

ist seiner ganzen Artung nach an einem Anselm von

Canterbury oder Bernhard von Clairvaux besser als an Werner

zu erfassen — hier müssen Andeutungen genügen.

Die Gnade, die der schon Verzweifelnde zu Hilfe ruft,
spricht manches ausgleichende Wort, aber sie mindert nirgendwo

des Dichters hohe Ansprüche. Gewiß sind — so bedeutet
sie uns — auch die heiligsten Männer immer wieder hinter
dem Gebotenen zurückgeblieben und haben in immer neuen
Tränen das unendliche Verzeihen Gottes in Anspruch nehmen

müssen. Aber eben der unendliche Kampf zeigt, daß

sie in keiner Form die Verderbtheit der Welt anerkannten,
er zeigt, daß der Gärtner Christus in ihnen wirkt, der seine

Reben beschneidet und bindet. Und zugleich gewinnt der
Suchende die Gnade für sich und erweist sich in seinen

Peinen als ein vor der Zeit Erwählter. So wächst Christus in
ihn hinein. Durch immer neue Suche und neue Sühne

gewinnt, ja verdient er den Frieden des heiligen Geistes und
hört damit auf, ein Ich zu sein.

Wir haben es verfolgt, wie diese Ideen zugleich als

lebendiger Trost und dogmatische Belehrung ausgesprochen
werden. Es sind wiederum nicht Werners private Ideen.
Vielleicht widmet sich einmal einer der Aufgabe, den Paraclitus

in das damalige Schrifttum über die Gnade einzuordnen,

wobei abermals manches, was Werner nicht zur
völligen Klarheit geführt hat, aus den Kreisen Anselms und

Basler Zeitschr. f Gesch. u. Altertum. 32. Band. 28



274 Wolfram von den Steinen.

Bernhards zu ergänzen sein wird. Hier kann ich nur ein

paar Abgrenzungen geben.
Es ist kein Lehrer oder Fürbitter, es ist die Gratia

selber, an die der reuige Mensch bei Werner sich wendet.
Und die Gratia fordert wohl Beherztheit und tüchtiges
Leben, aber rein als Vorbedingung, weil ein Schwankender
schwereres Wissen aufzunehmen nicht imstande ist. In ihrer
Lehre selbst ist von „Werken" nicht die Rede, auch nicht
von andern Vermittlungen, sondern allein vom Glauben, der
dem Menschen Gott erschließt. Sie weiß von einem Verdienst
vor Gott, einem vor aller Zeit von Gott selber bestimmten :

es ist die Suche nach Gott in Kampf, Gebet und Tränen.
Tränen „verdienen" die Gnade, das heißt: den Hingegebenen
nimmt Christus auf, und wäre es im Tode. Damit sollen
die „Werke" gewiß nicht verleugnet sein; aber daß sie in
diese Sphäre nicht hineinreichen, versteht sich so von selbst,
daß sie einfach vergessen bleiben.

Die Lehren der Gratia stützen sich immer wieder auf
Autorität: nämlich auf die eine Autorität der Heiligen Schrift.
Damit sollen nun die Väter oder die Kirche gewiß nicht
verleugnet sein; aber auch sie bleiben einfach vergessen.

Dergleichen paßt zwar nicht ganz genau zu einigen
verbreiteten Schulvorstellungen von Kirche und Mittelalter, aber

es bezeugt in würdiger und durchaus normaler Weise, wie
das Christentum vor dem Bruch in der Gotik wirklich ge-

wesen ist. Nur in einem Punkte scheint Werner etwas den

Boden der alten Überlieferungen zu verlieren: in seiner

Behandlung oder vielmehr Nichtbehandlung der Sakramente. Der
Büßer beklagt es gleich am Anfang, daß Taufe und Abendmahl

keine wandelnde Wirkung auf ihn ausgeübt haben

(Z. 11):
Bis me quid nasci voluisti paneque pasci

Angelico, pellem cum teneam veterems)

Daß diese Frage wie manche andere sich nachher verliert,
hat nichts zu sagen. Indessen es wundert mich, daß Werner

bei der Aufzählung der Versöhnungswege, der species

8) „Was ließest du mich zweimal geboren werden und das Brot der

Engel genießen, da ich in der alten Haut stecken bleibe ?"



Literarische Anfänge in Basel. 275

Domino reconciliandi, zwar mit der Taufe beginnt, aber das

Abendmahl übergeht. Es wundert mich um so mehr, als das

Abendmahl mit der Beichte, die Werner so in die Mitte rückt,
in engster Verbindung steht, ja deren zwar seltene, aber

um so wichtigere Vollendung darstellt. — Daß auch der
Kreuzestod Christi in den Gedanken des Paraclitus keine

Rolle spielt, sei gewiß beachtet, erklärt aber nicht jenes Fehlen,

da das Abendmahl auch und grade als Zeichen des

lebendigen Gottes genommen werden kann. Die Neigung,
in Christus zunächst einmal den Reinen, Natürlichen, Weisen,
Allbelebenden und nicht zunächst den Begeiferten und
Sterbenden zu sehen, diese Neigung ist in Werners Jahrhundert
vielerorten wahrzunehmen, zumal in Dichtung und Kunst.

Von Werners zwei Büchern wird das der Tröstung wohl
das spätere sein. Gemeinsam ist beiden die dichterische Technik,

insbesondre die wohlbedachte Verteilung des Stoffes und
die sichere Führung des Gesprächs. Immerhin hat im Thema
der Synodicus etwas von der Schule — der Paraclitus ist in

jeder Hinsicht der größere, freiere Wurf und setzt männliche

Lebenserfahrung voraus. Dazu kommt hier die schwierigere

Form der leoninischen Distichen, der es wohl
zuzuschreiben ist, daß der Synodicus sprachlich etwas sauberer ausfiel.

Im Synodicus stellt sich der Dichter durch einen Prolog
eigens als „einen Basler", Basiliensis vir quidam, vor und
macht dazu auf das Akrostichon aufmerksam. Der Paraclitus
verzichtet auf jeden Prolog, die Findung des Akrostichons dem

Leser überlassend ; doch nennt sich der Paenitens gleich in
den ersten Worten einen einst beliebten Mann, vir Celebris

quondam.

Der Synodicus zeigte den Dichter in einem allgemeinen
Zusammenhang mit den deutschen Geschichtssymbolikern
des zwölften Jahrhunderts. In der Fatumrede des Paraclitus
wendet sich Werner gegen platonisierende „Dialektiker", wie
wir sie zu Werners Zeit eigentlich nur in Frankreich
kennen, wiewohl es ihre Schüler überall gegeben haben wird.
Die Stelle bezeugt, daß der Einfluß dieser Schulen bis Basel

reichte, und legte uns die Vermutung nahe, daß Werner in



276 Wolfram von den Steinen.

Frankreich studiert habe. Es scheint, daß auch Werners
Latinität da und dort französisch beeinflußt ist; Kundigere
mögen es prüPr jfen.

Ausblick.

Durch die beiden Werke des Warnerius fällt auf die

Anfänge von Wissenschaft und Dichtung in Basel ein
erfreulich helles Licht — leider nur ein Schlaglicht. Denn es

fehlt sehr viel daran, daß wir von nun ab den Fortgang der
Studien und literarischen Bemühungen auch nur in einiger
Kontinuität verfolgen könnten. Und doch muß es Kontinuität
gegeben haben: sie war durch die Gründung städtischer Klöster

nach Möglichkeit gesichert. Vielleicht werden sich über
deren Tätigkeit durch weitere Forschung noch ein paar Zeugnisse

sammeln lassen.

Der nächste bedeutendere Autor nach Werner ist der

anonyme Dichter zweier Epen, Solimarius und Ligurinus, beide

bald nach 1180 geschrieben. Der Solimarius (nach Hiero-
Solvma Jerusalem) schilderte Heldentaten der Kreuzfahrer;
es sind nur unbedeutende Bruchstücke von ihm erhalten. Der
Ligurinus besingt in zehn Büchern die Taten Barbarossas,
vornehmlich in Italien („Ligurien"). Der Dichter hat als
Erzieher eines Prinzen dem Kaiser selbst nahe gestanden. Daß
er aus dem Basler Sprengel stammte, läßt sich erschließen,
aber zu der Stadt selber stand er kaum in näherer Beziehung.
Manche haben ihn mit einem Mönche Günther im elsässischen

Pairis gleichsetzen wollen.
Schon der Form nach führt der Ligurinus in eine andre

Welt als Werner von Basel. Seine reimlosen Hexameter folgen

nach aller Möglichkeit den altrömischen Vorbildern —
lange hat man das Gedicht in die Humanistenzeit umdatiert.
Und so sinkt hier auch die kirchliche Vorstellungswelt
zurück: der Dichter feiert Reden und Taten geliebter deutscher

Helden und verkleidet sie mit antikischem Faltenwurf. Er
hat darum bei modernen Urteilern viel Lob gefunden; aber

ob er — auch abgesehen von seiner zerdehnenden, undichten
Rhetorik — so echt ist wie der dumpfere Warnerius

Man kann den Ligurinus als ein ritterliches Epos im
fremden Gewände ansehen. Wir treten hier in jene Welt,



Literarische Anfänge in Basel. 277

die man sich gern und lebendig vorstellt, wenn von Mittelalter

die Rede ist : staufischer Kaiserglanz, höfische Feinheit
und heldenhafter Zorn, Kreuzfahrt und Aventiure. Hier springt
das Schrifttum rasch zur Zweiheit auseinander : das Latein
wird zum Hause der Wissenschaft und Kirche, die
Volkssprache zum Hause der Dichtung und Weltlichkeit. Bis zur
Stauferzeit umfaßte das Lateinische alles, wenn auch nicht im
Alleinbesitz. So findet hier unsre Darstellung eine natürliche

Grenze.

Anhang:

Zur Chronologie des reinen Leoninus.

Für die Datierung des Warnerius liegt die Entscheidung
bei der poetischen Form (vgl. oben S. 247). Man sollte nun
meinen, auf eine so einfache Frage wie die, von wann ab der

konsequente Gebrauch reiner Leonini annehmbar sei, müsse

mühelos Auskunft zu finden sein. Tatsächlich hat eine Autorität

wie Wilhelm Meyer!)) als Grenztermin die Zeit um
1100 angegeben und daraufhin die gut bezeugte Datierung
eines leoninischen Gedichts auf etwa 1080 als unmöglich früh
bezeichnet — während neben ihm ein Kenner wie Wattenbach
und noch jetzt ein Manitius mehrere solche Dichtungen,
darunter auch die des Warnerius, auf etwa 1050 ansetzen. Es
läßt sich denken, wie minder beschlagene Forscher vorgehen.
Wir müssen uns also unser Handwerkszeug selber schnitzen.

Unter „reinen Leonini" verstehe ich Hexameter mit
reinem Zweisilbenreim an der immer gleichen Stelle. Die
klassische Form reimt wie Warnerius die Penthemimeres-Zäsur
auf das Versende.

Die Tendenz zum Reim nimmt seit der karolingischen
Zeit10) ständig zu, doch begnügt man sich lange mit
Einsilbenreim oder bloßer Assonanz. Seit Anfang des elften
Jahrhunderts strebt man bewußter zu dem vorher sehr seltenen

Zweisilbenreim. Merkdatum für den Beginn einer zusammen-

9) Gesammelte Abhandlungen zur mittellateinischen Rythmik I (1905),
277 ff.

'") Vgl. für diese Karl Strecker in: Neues Archiv der Gesellschaft für
ältere deutsche Geschichtskunde 44 (1922), 213 ff.



278 Wolfram von den Steinen

hängenden Tradition wäre etwa 1033 : die Beschriftung der
deutschen Kaiserbulle mit dem Vers Roma caput mu?idi regit
orbis frena rotundi11).

Aber hier ist nun als grundlegend zu
beachten: es ist etwas andres, ob einfache rhythmische
Verse oder gar, wie in Wipos Proverbien, rhythmische Prosa
durch Zweisilbenreim gehoben werden, etwas andres, ob man
Hexameter oder sonst feste Metren damit versieht. Das letztere

bietet rein technisch weit größere Widerstände. Und weiter

: es ist etwas wesentlich andres, ob man vereinzelte
Leonini schmiedet, oder ob lange Gedichte, Hunderte von
Versen, aus gleichmäßig reinen Leonini gebildet werden.

Man hat eben zu bedenken : Die lateinische Sprache war
seit tausend Jahren auf ihre Metrik hin bis ins letzte durch

gearbeitet. Dagegen die im Lateinischen ruhenden Reime
mußten erst gefunden und herausgestellt werden. Das ist
schon äußerlich keine kleine Mühe, zumal in einer Sprache,
in der zwar viele lebten, die aber niemandes Muttersprache
war. Außerdem aber muß (um von tiefer liegenden
Voraussetzungen abzusehen) der an den Reim zu stellende Anspruch
erst bewußt und gewollt werden. Schon im Jahre 1000 oder
früher konnte man gelegentlich etwa undam und profundam
reimen. Aber man fand totani oder herbam schon vollauf
befriedigend, man konnte sich auch mit tota oder hcrbas

begnügen; vielleicht hätten sogar viele den Doppelreim als Spielerei

und, mindestens im Hexameter, als sprengend und daher
schlecht empfunden. Um 1050 nahm man auf undam
profundam schon sehr gerne, aber man fand auch multam
befriedigend; dagegen wäre herbam nun eher dürftig erschienen.
Um 1100 war dann profundam das Richtige und die

Assonanz wie multam eine Freiheit — 1150 war sie eine

verpönte Unreinheit.
Auf den technischen Schwierigkeiten einerseits, auf der

Verfeinerung des Ohres andrerseits beruht es, daß hier wirklich

so etwas wie „Entwicklung" vorliegt; wir können den

Reim mit der nötigen Umsicht als chronologisches Merkmal

") Vgl. Percy Ernst Schramm: Die deutschen Kaiser und Könige in

Bildern (1928), Abb. 95c. d und S. 121 f.. 203. Derselbe: Kaiser. Rom und

Renovatio I (1929), 203 f.



Literarische Anfänge in Basel. 279

verwerten. Im übrigen haben zu jeder Zeit Dichter in
antiken Metren den Reim gemieden und die altklassischen
Formen angestrebt. Zuweilen haben die gleichen Dichter bald

antike, bald leoninische Hexameter — etwa je nach der

Gattung des Gedichts? — gebildet.
Eigentliches Gebiet des reinen Leoninus ist im zweiten

Drittel des elften Jahrhunderts das Epigramm in jeder Form:
Spruch, Widmung, Grabschrift, Bildaufschrift und dergleichen.
Das früheste, gut datierbare Beispiel größeren Umfangs ist
der Liber benedictionum Ekkeharts IV. von St. Gallen, um
1030 12). Ein Prolog in Versen weist beinahe stolz auf die

Mühseligkeit des Versmaßes hin (Z. 68) :

Versu defendar, male si cecinisse reprendar!

Ekkehart war zweifellos einer der hervorragendsten
Sprachmeister seiner Zeit. Dennoch kann er nur unter
Aufopferung der Klarheit und fürchterlicher Mißhandlung des

Lateins zweisilbige Leonini aneinanderbosseln — und jeden
dritten Vers gelingt der Reim nur halb. Man lese nur den

Versprolog — um zu begreifen, daß es bis zur vollen
Ausbildung des Leoninus der Arbeit von drei Generationen
bedurfte. — Den Fortgang des Zweisilbenreims in den datierbaren

Grabschriften der Totenrollen hat Léon Gautier13)
verfolgt mit dem Ergebnis, daß der reine Leoninus sich in Frankreich

etwa 1070—1095 durchsetzt, während er in Deutschland

30—50 Jahre älter ist. Aber diese kurzen, meist

unpersönlichen Texte boten technisch keine große Schwierigkeit.
Das älteste verläßlich datierbare Gedicht größeren

Umfangs, das ich hier nachweisen kann, ist das des Giselbert

von St. Amand über den Brand seines Klosters14).
Es sind über 1000 reine Leonini, verteilt in einen Prolog
(102 Verse) und vier Bücher. Der Brand nebst anschließender

wunderbarer Reise der Mönche war in der ersten Jahreshälfte

1066. Giselbert erzählt diese Ereignisse und erwähnt

'-) Hrsg. Joh. ICgli, St. Gallen 1909 (Mitteilungen zur vaterländischen

Geschichte, hg. vom Historischen Verein St. Gallen, Bd. 31).

") Les Epopées françaises I (1878), 331 ff. ; les Tropes I (1886), 150 ff.

Vgl. Wilh. Meyer. Ges. Abh. I, 277 ff.

I4) Monumenta Germaniae bist.. Scriptores XI, 414—432. Vgl. die
Vorrede Bethmanns, ebd. 412 f.



280 Wolfram von den Steinen.

noch darüber hinaus das Wegräumen des Brandschuttes und
die Grundlegung eines Neubaus; er schließt mit einem

allegorischen Preise dieser Tätigkeit. Nach IV 206 in fundamenti
iam fine supervenienti scheint es, daß zur Zeit seines
Gedichtes noch nicht einmal die Fundierung des Neubaues fertig
war. Jedenfalls ist alles, was er am Schluß über den Hochbau

selber andeutet, die Darstellung eines Planes, ein
Zukunftsbild lò). Auf Fertigstellung und Weihe fehlt jeder
Deut, obwohl Giselbert — die Dedicatio war 1088, er starb
1095 — sie noch mitmachte. Das Gedicht ist also bald
nach 1066 entstanden, unzweifelhaft noch unter dem Abt
Fulkard, der den Brand erlebte und über dem Neubau 1076

starb1''). Giselberts aktueller Zweck war vielleicht, durch
die Berufung der verpflichtenden Ereignisse von 1066 und
den Preis des Bauens als eines gottgefälligen Tuns den Baueifer

zu stärken.
Giselberts Reime sind im großen und ganzen tadellos.

Er hat manche Reimformen, die man später mied; so

regelmäßig Doppelkonsonant auf einfachen Konsonant : exili — illi,
dico — sicco; ferner -gn- wie -nn- oder -n- behandelt: minis —
ignis, magnum — annum, ritti - - ictu und dergleichen. Aber
bloße Assonanzen begegnen nur vereinzelt (deus — eius; eis

regis; praefatum fratrum und dergleichen) und auch sie

mehr in der Form von Freiheiten als von Fehlern. Dagegen

zeigt die Dunkelheit vieler Stellen und die Einteilung des Werks
in sehr kurze Bücher (125—334 Verse), wie schwer die neue
Form doch noch fiel.

Etwas jünger als Giselberts de Incendio ist die vermutlich

von einem W i d o verfaßte Idylle aus Ivrea, die E.

Dümmler17) mit hinreichendem Grunde auf etwa 1080 datiert
hat. Sie umfaßt 300 Zeilen, aber nicht Hexameter, sondern

Distichen, also wieder ein schwierigeres Maß. Daher auch
hier manches Gezwungene und Dunkle; vor allem aber hat

,5) Übrigens paßt Giselberts Beschreibung des geplanten Baues nur
schlecht zu der des fertigen, wie Hermann von Tournai sie um 1140 in aller
Kürze gibt. Mon. Germ. Script. XIV. 305, c 11. Hermann sieht den
späteren Abt Hugo (1085—1107) als den eigentlichen Bauherrn an; vgl. dazu

den gleich zu nennenden Abtskatalog.
lß) Catalogus abbatum S. Amandi: Mon. Germ. Script. XIII, 387 f.

") Anselm der Peripatetiker (1872) 88, 94 ff.



Literarische Anfänge in Basel. 281

sich's der Autor dadurch leichter gemacht, daß er Gedanken
und Bilder den Reimen nachlaufen läßt, überhaupt etwas ziellos,

mehr der Form wegen, poetisiert.
Aus ungefähr gleicher Zeit stammt drittens der Libell

des Gottfried von Reims an Bischof Hugo von Langres :

479 Hexameter mit den Titeln de Ganimede, de Paride, de

excidio Troiae. Nur Proben sind gedruckt18), reine Leonini;
nach Wattenbach ist das Ganze in dieser Form. Gottfried
war erst Schüler, seit 1080 Lehrer in Reims und starb dort
1095 als hochgefeierter Dichter. Trotz dieser Daten hat

Wattenbach das Gedicht, gleichsam als eine Jugendsünde
Gottfrieds, von dem wir sonst Reimloses besitzen, auf die

Zeit vor 1049 datiert, weil er den Adressaten mit dem 1049

abgesetzten Bischof Hugo gleichsetzte. Es folgte aber 1065
bis 1085 ein andrer Hugo in Langres, der nicht nur historisch

(z. B. aus der Korrespondenz Gregors VII.) wohlbekannt

ist, sondern auch selber in gereimten wie ungereimten
Hexametern dichtete 19). Jener antike Themen behandelnde Libell
ist also um 1080 anzusetzen. Und er ist zweifellos kein Unikum

gewesen.
Es ergibt sich, daß seit rund 1070 auch größere Gedichte

in reinen Leonini möglich sind. Wahrscheinlich wird eine so

frühe Datierung jedoch nur, wenn entweder der Dichter
ersichtlich ein Virtuos der Verstechnik ist oder die Dichtung
unter den Schwierigkeiten der Technik leidet.b

Im übrigen wurde im letzten Viertel des elften Jahrhunderts

der Reim durch eine ganze Reihe von Dichtern und

Vershandwerkern bis zur höchsten Geschmeidigkeit ausgebildet.

Hier wäre besonders Benzo von Alba mit seinen

verwegenen Künsten zu nennen, ferner Marbod von Rennes,

Raginald von Canterbury (aus dem Poitou), Serio von Baveux.
Sie alle sind kurz vor der Jahrhundertmitte geboren und

bezeugen eine Generation der wahren Reimleidenschaft. Der

18) Durch W. Wattenbach in : Sitzungsberichte der preußischen Akademie
der Wissenschaften, Berlin 1891, I 109 ff. : zum Autor S. 100 ff. Vgl. auch

die Notizen bei M. Manitius, Geschichte der lat. Literatur des Mittelalters III
(1931). 239 f.

") Zwei geschliffene Epigramme in Chronicon S. Huberti Andaginensis :

Mon. Germ. Script. VIII, 577 f. Gottfried rühmt seinen Adressaten als Dichter

: quem ex carminis divinitate noveram usw., Wattenbach S. 109.



282 Wolfram von den Steinen.

größte Dichter dieses Kreises, der etwas jüngere Hildebert
von Lavardin (1056—1133), hat dann neben der leoninischen
Kunst doch entschieden wieder die antikische gesucht.

Von den bisher üblichen, noch jüngst durch Manitius20)
registrierten Zeitansätzen passen nun drei in dies

Ergebnis nicht hinein: Gottfried von Reims, Embricho von
Mainz und Werner von Basel — alle drei bisher um 1050
herum datiert. Der Fall Gottfrieds wurde bereits vorhin
erledigt. Daß wir für Werners Synodicus „kaum die

Mitte des elften Jahrhunderts überschreiten dürfen", begründet

Manitius (II 579) lediglich aus der Erwähnung des

heiligen Adalbert, ohne andre Momente in Betracht zu ziehen.

Das reicht nicht zur Beweisführung. Auch die neuerlich von

Hoogterp, Neophilologus 19 (1933), 69—71 angeführten zwei

Argumente haben, wie der Verfasser offenbar selbst empfindet,
nur illustrative Bedeutung. 1. Bekämpfung der „Dialektiker"
gibt es bis tief ins zwölfte Jahrhundert hinein. 2. Zur Lehre
der Wiederholbarkeit der Buße bemerkt Seeberg, Dogmen-
geschichte III2 84 f. (vgl. 81, Nr. 2), lediglich, daß sie in
einer vielleicht dem Beginn des elften Jahrhunderts
zuzuweisenden Schrift noch bekämpft wird. Einerseits müßte also

noch ermittelt werden, von wann ab diese Lehre selbstverständlich

ist. Andrerseits aber ist nicht einzusehen, warum
der Paraclitus nicht hier wie in vielen andern Fragen eine an
sich unbestrittene Lehre neu darlegen sollte; Polemik liegt
hier nicht vor.

Vollends windig steht es um die Datierung Embri-
chos mit seiner Vita M a h u m e t i 21), die in 571 reinen
leoninischen Distichen, doch mit gelegentlichen Verstößen,

gedichtet ist. Über Embricho berichtet eine „Vita auctoris",

-") Gesch. d. lat. Lit. d. Mittelalters II (1923) und III (1931) unter den

Namen der betr. Dichter.

¦') Migne. Patrologia latina 171. S. 1343. unter den Werken Hiideberts.
Die Vitra auctoris bei Wattenbach, Sitzungsberichte a. a. O. 113. Weitere
Nachweise gibt Manitius II 582 ff, sowie K.Strecker in: Verfasserlexikon des

deutschen Mittelalters (hrg. Stammler) I (1933), 564 ff. Beide stellen die

Identifizierung mit dem Augsburger Bischof Embricho nicht in Frage, womit
die Datierung gegeben wäre. Einzig E Kessel, die Magdeburger Geschichtsschreibung,

in: Sachsen und Anhalt VII (1931), 121 f., Nr. 60. setzt, ohne

Begründung, den Mahumet-Dichter in die erste Hälfte des 12. Jahrhunderts.



Literarische Anfänge in Basel. 283

das ist eine Art Nachruf in zehn Distichen, er sei Mainzer

gewesen, vornehmen Geschlechts, hohen Ranges; er habe den

Mahumet gedichtet du?n studuit, und sei ein vielbelesener

Philosoph und (wenn ich recht verstehe) Lehrer gewesen.
Ferner redet Embricho selber als den Anreger des Werkes
einen Godebald an. Hieraus hat man frisch geschlossen,
Embricho sei identisch mit einem Mainzer Propst, der 1064

Bischof von Augsburg wurde (wovon in der Vita nichts!),
und Godebald sei identisch mit einem 1056 gestorbenen
Mainzer Propst2-'). — Tatsächlich bedeutet der Name
Embricho in Mainz so viel wie der Name Burckhardt in Basel;
Mainzer Urkunden um 1100 mit drei bis vier Embrichos als

Zeugen sind keine Seltenheit. Auch der Name Godebald

begegnet mehrfach. Will man von ihm aus eine Vermutung
hinwerfen, so gäbe es einen Dompropst des Namens, der 1090
bis 1103 in Mainzer Urkunden erscheint23) und damals eine

führende Stellung einnahm. So würde die Vita Mahumeti in
die Zeit des ersten Kreuzzugs rücken. Doch bleibe

dahingestellt, ob nicht eine noch spätere Datierung mehr für
sich hat.

Was nun Warnerius betrifft, so handhabt er die Leonini
mit solcher Sicherheit, daß alles klar und ohne nennenswerte

Umwege zum Ausdruck kommt. Da er andrerseits nicht den

Eindruck eines Versvirtuosen macht, da ferner der Paraclitus
in einem Zuge über 800 Zeilen geht, so darf man ihn zur
ersten Generation der leoninischen Kunst nicht rechnen. Er
kann schwerlich vor etwa 1090 gedichtet haben, lieber noch

ein bis drei Jahrzehnte später. Immerhin bereiten ihm die
Leonini ersichtlich große Schwierigkeiten. Nicht nur, daß er
seine Sätze regelmäßig mit dem Verse schließen läßt: es will
ihm auch umgekehrt in den Distichen des Paraclitus nur
ausnahmsweise gelingen, einen Satz über mehr als ein Distichon

hinwegzuführen, im Durchschnitt gehört an das Hexameterende

ein Kolon und an das Pentameterende ein Punkt. Man
kann sich denken, wie das in langen Reden ermüdet. Im
Synodicus, der nur Hexameter hat, steht es hierin etwas bes-

-"-) So neuerlich F. Hübner in : Hist. Vierteljahrsschrift 28 (1933), 154 f.

23) Mainzer Urkundenbuch, hrsg. von M. Stimming, I (1932), Nr. 376,

381, 383, 390, 400, 404, 405, 410.



284 Wolfram von den Steinen.

ser; dadurch, daß der Großteil des Gespräches in siebenzeilige
Bilder zerfällt, hat sich der Dichter selber einen Zwang zur
Beweglichkeit auferlegt. So stehen hier neben zweizeiligen
Sätzen, die die Mehrzahl bilden, auch viele ein- und drei-
zeilige. Auch fällt zuweilen wenigstens ein Kolon ins
Versinnere — zwar stets so, daß das übrigbleibende Hexameterstück

nun nicht vorwärts auf das Folgende drängt, sondern
einen reimbedingten Nachhang gibt (Z. 11):

Jam calor aestivus fervente leone nocivus
Transiit: augusti finis dat pocula musti.

Oder (Z. 15):

Nos quoque laetantes dum sustinet herba cubantes,
Ramis protectos, esca potuque refectos,
Condelectemur verbisque sacris recreemur.

Die größere Schwierigkeit des Distichons zeigt sich noch

an einem lehrreichen Zug. Im Paraclitus hat die Gratia
ausschließlich reine Reime; in den drei ersten Reden des Paeni-

tens dagegen will der Pentameter-Reim oft nicht glücken,
später reimt auch der Paenitens rein. In seiner ersten Rede

kann man das auf das Akrostichon zurückführen, das dem

Dichter noch einen Zwang mehr auferlegte. In der zweiten

(Z. 41—52) und dritten (71—86) fällt diese Erklärung
weg; von 14 Pentametern reimen sechs entschieden fehlerhaft
(mihi fragili, vomitili?? — meum, culpas — suas usw.)
und noch zwei ungenau (tartarei perii, medio ego),
wie es später nicht mehr vorkommt. Das ist nicht ästhetisches

Mittel, sonst müßten sämtliche Pentameter des Büßers so

sein; es ist Ausdruck der technischen Mühsal, vielleicht an
diesen Stellen zu erklären aus einem früheren, nicht mehr ganz
ausgeschliffenen Stadium des Werkes (grade die

Selbstanklagen könnten aus einem älteren Wurf stammen). Jedenfalls

sieht man: Warnerius will rein reimen — wie er auch

in dubio immer die Prosodie dem Reime opfert —, aber es

fällt ihm schwer. Das könnte rein subjektiv sein und würde
dann eine beliebig späte Datierung erlauben. Aber da
Warnerius offenbar auf der Höhe der zeitgenössischen Bildung
steht, da er grade der Form größten Fleiß und, in Ermangelung

des dichterischen Genius, alle technische Schulung wid-



Literarische Anfänge in Basel. 285

met, da er schließlich selber im Synodicus seine Leonini dem

vetus mos gegenüberstellt (Z. 5, oben S. 248), so ist er auch

nicht zu spät anzusetzen. Nach der rein formalen Kritik
müßte er wohl noch im letzten Drittel des elften Jahrhunderts

geboren sein. Dazu passen die geistesgeschichtlichen
Merkmale, nach denen er, wohl als ein Jüngerer, in die
Atmosphäre eines Rupert von Deutz und Bernhard von Chartres

gehört — beide etwa 1060—70 geboren.

Nachweise.

KAROLINGISCHE ZEIT.
Waldo von Reichenau : sein Verhältnis zu Basel pflegt be¬

zweifelt zu werden, weil die Nachricht erst aus der
Mitte des zehnten Jahrhunderts stammt, translatio
sanguinis Domini c. 3, Mon. Germ. Script. IV 447: Waldo
Augiensis monasterii abba fuerat. Cui etiam pontifi-
catum Papiae urbis necnon et praesulatum Basiliensis

civitatis, prioribus defunctis pontificibus, rex interim ad

procurandum commisit, usw. Die Quelle stammt von
der Reichenau selbst. Die Nachrichten sind so präzis und

zugleich so uninteressiert, daß man eine gute schriftliche

Vorlage dafür denken muß. Waldos Betrauung
mit Pavia ist neuerdings durch einen Brief Karls des

Großen selber sichergestellt: E. Munding in Texte und

Arbeiten, hersg. durch die Erzabtei Beuron, I (1920),
Heft 6. Danach ist an den Nachrichten über Basel nicht
mehr zu zweifeln. — Für die enge Gemeinschaft
zwischen Basel und der Reichenau zeugen die erhaltenen
Konfraternitätslisten (Band Confraternitates der Mon.
Germ.). — Grundlegend über Waldo wie Heito: Konrad

Beyerle, Die Kultur der Abtei Reichenau (1925),
63 ff. und passim.

Heito : seine Werke :

Odoporicus, verloren : Nachricht in Hermanni Contracti
chronicon zu 811, Mon. Germ. Ser. V 102. Vgl.
Annales regni Francorum zu 811, sowie Notkers Gesta

Karoli II 6.



286 Wolfram von den Steinen.

Visio Wettini: Mon. Germ. Poetae latini II 267—75.
Das Basler Capitulare: Mon. Germ. Capitularia I

363—66.
Ihm zugeschrieben die Murbacher Statuten : Migne Patr. lat.

99 S. 737 ff. Vgl. Seebaß in Ztschr. f. Kirchengesch.
XII (1891) 322 ff.; Beyerle a a. O. 78ff., 209 Nr. 34.

— Der St. Galler Klosterplan: Beyerle 82 f.
Mönchsbriefe an Heito: Mon. Germ. Epist. V 305—7 (dazu

Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands II, 1912,
S. 607 Anm. 1); Neues Archiv 22 (1897) 628 ff.

Heito-Inschriften: Mon. Germ. Poetae lat. II 425, 426.
Die Heito-Verse Walafrieds ebd. 305 f. Z. 38—103.

Unterschrift unter Karls Testament (Namensform Heito) :

Einhardi Vita Karoli Magni c. 33, Oktavausg. der Mon.
Germ. 1911 S. 41.

VACUUM.
Zur Armut des Basler Domstifts bis Mitte elftes Jahrhun¬

dert vgl. Trouillat, Monuments I 139, 140, 175, 178 f.
Dagegen steht der

Bericht über die Gründung von St. Alban : Urkundenbuch der
Stadt Basel I 8 ff.

Anselm von Besäte: E. Dümmler, Anselm der Peripatetiker,
1872.

WARNERIUS BASILIENSIS: Eine Ausgabe beider Ge¬

dichte auf Grund aller bekannt gewordenen Handschriften,

mit dem nötigen Apparat, Kommentar usw. ist zu

erwarten durch Dr. Alexander Müller (Liestal) und wird
in absehbarer Zeit im Archiv für elsässische

Kirchengeschichte erscheinen. Ich freue mich, dies ankündigen und
daraufhin auf den Plan einer eignen Paraclitus-Ausgabe,
sowie auf vielerlei Einzelnachweise verzichten zu können.

Gleichzeitig meldet nun auch P.-W. Hoogterp eine Edition

beider Gedichte an: Neophilologus 19 (1933) 68. —
Die wichtigsten bisherigen Veröffentlichungen sind :

1. Synodicus.
Romanische Forschungen III (1887) 315—330:

Rohabdruck der ersten zwei Drittel nach dem Wiener Kodex

durch J. Huemer, mit Einleitung.



Literarische Anfänge in Basel. 287

Wiener Studien XIII (1891) 156—160: Druck des übrigen

Drittels nach dem Zwettler Kodex durch
denselben, nebst Korrekturen zu dem vorigen.

B. Hauréau : Notices et Extraits de quelques Manuscrits
de la Bibl. Nat. VI (1893) 78—85: Nachricht über
die Pariser Handschrift des Paraclitus nebst ungenauem
Abdruck von Z. 1—28 und 293—396 (Z. 365—72
ausgelassen).

Meine eignen Zitate beruhen auf der Pariser und den

zwei Berliner Handschriften; dazu auf Kollationen
der Wiener und Münchner Hss., die ich meinen Schülern

H. Kämpf und M. Burckhardt verdanke.

3. Literatur.
M. Manitius: Gesch. d. lat. Lit. des Mittelalters II

(1923) 576—582; dazu zwei Nachträge in III (1931)
1067. Hier auch Auskunft über die Handschriften
und dergleichen.

P.-W. Hoogterp: Garnier de Bâle. In: Neophilologus 19

(1933) 68—78.

Eventuell auch H. Walther, das Streitgedicht (1920)
96 ff. : für Warnerius überholt.

4. Das Epitaph wurde mir gleichzeitig durch Herrn
Dr. Müller und durch die Herren Patres von Engelberg

freundlich mitgeteilt. Es steht im Engelberger
Kodex 117 fol. 244' von einer Hand des ausgehenden

13. oder beginnenden 14. Jahrhunderts und lautet:

Philosophia gemit, quod ei lex mortis ademit
Warnerium mirum qualibet arte virum.

Musica quo vixit vivo moriente refrixit,
Et cum discipulo pene caret titulo,

Culpans nature legem quodämmodo iure
Quod metas evi terminet illa brevi.

Ut fuit egregius, mirabilis ars erat eius,
Quem tegit hic tumulus, parvus hurni cumulus.

Sed fugiet nemo fato veniente supremo
A nece consiliis, artibus, auxiliis.



288 Literarische Anfänge in Basel.

Sed nec praesidia tulit ars nec philosophia
Ipsi Warnerio mortis ab imperio.

Qui si peccavit quod non pia pena piavit,
Hoc ignoscat ei gratia magna Dei.

Z. 5 quodammodo] quodam in E. — 13 si\ sic E.

ZUR POETIK.
Grundlegend über Leonini Wlh. Meyer: Gesammelte Ab¬

handlungen zur mittellateinischen Rythmik I (1905
75 ff. u. ö. Orientierung bei K. Strecker, Einführung
in das Mittellatein (1929).

SYNODICUS.
Zur deutschen Geschichtssymbolik vgl. A. Dempf, Sacrurm

Imperium (1929) 233 ff.
PARACLITUS.
Für die geistigen Hintergründe vgl. mein Buch: Vom heiligein

Geist des Mittelalters (1926).

AUSBLICK.
Auskünfte über Solimarius und Ligurinus bei Manitius IUI

698 ff.


	Literarische Anfänge in Basel

