
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 27 (1928)

Artikel: Das Bistum Basel während des grossen Schismas 1378-1415. II. Teil

Autor: Schönenberger, Karl

Kapitel: Rückblick

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114044

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


164 Karl Schönenberge r.

Stelle des privierten Pfarrers von Bozen (Bistum Trient)
durchsetzen22). Aber auch die Tiersteiner erklärten sich in
der Folge für Imer von Ramstein. Sie erscheinen öfters als
dessen Bürgen für Geldschulden23).

Rückblick.1)
Bei Durchsicht der von Göller publizierten Verzeichnisse

von Avignon fällt sofort die überaus reiche Zahl von
Beziehungen zwischen den Diözesen Konstanz und Basel und der
Kurie von Avignon in die Augen. In keiner einzigen deutschen
Diözese sind sie so häufig wie in den beiden süddeutschen

Kirchensprengeln. Fast auf jeder Seite lesen wir ein oder
mehreremal den Namen Konstanz oder Basel. Diese Beziehungen

äußern sich hauptsächlich in Bitten von Klerikern um
Kanonikate und Benefizien. In der Regel handelt es sich um
einheimische Geistliche, die einheimische Pfründen wünschen.
Aber auch die Namen Auswärtiger, die in den Bistümern
Basel und Konstanz Pfründen zu erhalten hoffen, sind nicht
selten. Eine schöne Anzahl Konstanzer oder Basler Kleriker
wünscht Kanonikate in einer benachbarten Dom- oder
Stiftskirche, in den Bistümern Augsburg, Brixen, Eichstädt, Straßburg,

Besançon, Lausanne usw. Im Bistum Basel finden wir
unter den Supplikanten, dem sprachlich gemischten Charakter
des Landes entsprechend, eine beträchtliche Zahl französische
Namen. Trotz der Gewogenheit, die Klemens VII. diesen

wegen ihrer Lage an der Grenze der germanisch-romanischen
Welt wichtigen Bistümern zeigte, steht die Zahl der päpstlichen

Verleihungen weit hinter der der Suppliken zurück2).
Diese Erscheinung läßt sich leicht erklären. In absehbarer

Zeit wurden nicht so viele Ämter und Pfründen frei; zudem

bezogen sich viele Bitten auf Benefizien, deren Verleihung

") Göller I. Q. 72 (Johannes Brenner).
2S) Tr. IV. S. 776, 786, 789.

4) Es wird im folgenden vielfach Rücksicht genommen auf das Bistum
Konstanz. Dazu vergleiche meine Arbeit in „Zeitschrift f. Schweiz.

Kirchengeschichte" 1926, S. 1 ff.
2) Es ist aber zu beachten, daß nur signierte, d. h. vom Papst

genehmigte Suppliken in die Register eingetragen wurden. Göller I. S. 79*.

Rieder, Römische Quellen S. XXXVIII.



Das Bistum Basel während des großen Schismas 165

einem Kloster oder einem Stifte zustand, das der Obedienz
Klemens' VII. die Anerkennung versagte. Schon zum ersten
Jahre des Pontifikats des Gegenpapstes sind viele Bitten und

Gewährungen verzeichnet, was beweist, daß die beiden
Bistümer bald für den französischen Papst gewonnen waren.
Die Gründe für diese schnelle Wendung können wir nur
vermuten: eine ausgedehnte Propaganda des Gegenpapstes und
seiner Kardinäle. Daß klementistische Legaten unser Land
durchzogen, ist sehr wahrscheinlich, da wir für Uri die
Gesandtschaft des Bischofs Johann von Toul für das Jahr 1379

kennen, dessen Überredungskunst es gelang, die Urner, die

sonst so schwer sich von etwas Neuem überzeugen lassen,

lange Jahre an den Gegenpapst zu fesseln. Im Bistum
Konstanz war vor allem der Einfluß des Herzogs Leopold von
Österreich tätig. In Basel lag die Sache noch einfacher. Auf
dem Bischofsstuhle saß ein Mann, der in seinem ganzen Wesen
und Trachten Franzose war. Die Entscheidung in den nahen

französischen Bistümern war auch hier nicht ohne Wirkung
geblieben.

Wie sehr nicht kirchliche Überzeugung maßgebend war,
sowohl für Kirchenfürsten als besonders für Laien, zeigen
mit größter Deutlichkeit die Bischöfe von Basel und ihre
Bischofsstadt. Bei Imer von Ramstein ist die Erfolglosigkeit
seiner Bewerbung in Avignon der Grund der Absage an

Klemens, und für die Stadt Basel bot sich hier ein günstiger
Vorwand, das österreichische Joch abzuwerfen. In Konstanz
sehen wir dasselbe Schauspiel. Bischof Heinrich III. von
Brandis zauderte lange, sich für Klemens zu entscheiden, und

wenn er es schließlich doch tat, so trug die klementistische

Umgebung und der Einfluß Österreichs die Schuld. Noch
deutlicher sehen wir politische Interessen am Werke bei
seinem Nachfolger Mangold von Brandis, der von Domherren
beider Obedienzen gewählt, lange hin und her schwankte. Als
Rom ihn verwarf, trieb ihn die Not in die Arme des

Gegenpapstes, während in Basel der umgekehrte Fall vorlag. Dem
einen wurde dafür die Hilfe, dem andern die Feindschaft

Leopolds zuteil 3).

3) Als Adolf von Nassau weder durch Urban VI noch durch den Kaiser
die Anerkennung als Erzbischof und Metropolit von Mainz erlangte, schloß er



166 Karl Schönenberge r.

In beiden Diözesen wurzelte der Klementismus nicht tief.
Der große Umschwung geschah an beiden Orten bereits

1383/84, mit dem Siege eines urbanistischen Bischofs. Dies
läßt sich in den Registern des Gegenpapstes sofort erkennen.
Die Prozession der Bittsteller nach Avignon hört auf einmal
auf, und nur wenige suchen von dem in diesen Gebieten machtlosen

Klemens VII. Gunsterweisungen zu erlangen. Die Haltung

der Bischöfe war für den Klerus und die Laien ihres

Sprengeis maßgebend. Doch fehlte es nirgends an einer
Anzahl Männer, die aus diesem oder jenem Grunde ihre eigenen

Wege gingen. Die Mehrzahl der Geistlichkeit paßte sich dem

neuen Kurse an, der an der bischöflichen Kurie Platz
gegriffen hatte. Sie und die Klöster wenden sich nun mit ihren
Bitten nach Rom, an Urban VI. und seine Nachfolger, die

mit Gunstbezeugungen den Neubekehrten gegenüber nicht kargten.

Im Bistum Basel tun fast alle mit ihrem Bischof den

Schritt. Das gilt namentlich für jene Klöster und kirchlichen
Institute, die keinem zentralisierten Orden angehörten, dessen

Oberleitung in den Ländern avignonischer Obedienz lag.
Unter Leopold III. hielten alle seine Länder treu zu

Avignon. Soweit sein Einfluß reichte, erstreckte sich die
Macht des Gegenpapstes; wo jener aufhörte, versagte auch

diese. Die klementistische Partei in Basel und Luzern gehörte
dem österreichischen Adel an. Der Sieg des antiösterreichischen
Kandidaten in Basel hatte den Abfall der nichtösterreichischen
Gebiete zur Folge, und Werner Schaler verfügte nur mehr
über einen kleinen Anhang. Als sein mächtiger Beschützer
bei Sempach den Tod gefunden hatte und ihm sein urbanistisch

gesinnter Bruder Albrecht in der Herrschaft folgte, verminderte

sich diese treue Schar, und wenige Jahre später sah er
sich, nach hartnäckigen Versuchen, seine Stellung zu retten,
zum Nachgeben gezwungen. Erst als sein Gegner auf das

Bistum verzichtet hatte, entsagte er seinen Ansprüchen und
kehrte ins Basler Domkapitel zurück. Während unter Bischof
Johann de Vienne die Verleihung von Kanonikaten, Exspek-
tanzen und Dignitäten in Basel recht häufig war, finden wir
während der Regierung Werner Schalers keine einzige Ka-

sich Klemens VII. an, bis Rom nachgab. Bliemetzrieder Fr., Das
abendländische Schisma in der Mainzer Diözese. MIÖG. XXX. (1909) S. 502 ff.



Das Bistum Basel während des großen Schismas. 167

nonikatsverleihung; und von den drei Suppliken um
Domherrenpfründen in Basel rühren zwei von auswärtigen
Klerikern her; nur der dritte gehört dem Bistum Basel an4).

Den Sieg des Urbanismus in Basel sowohl als in
Konstanz hat die Bischofsstadt entschieden. An beiden Orten
sehen wir andere als religiöse Gründe wirksam. In Basel bot
die Verquickung von Religion und Politik den willkommenen
Anlaß, die immer enger sich ziehenden Fesseln Österreichs

zu zerreißen. Eine der Hauptursachen des jahrelang zwischen

Leopold und dem schwäbischen Bund drohenden Krieges war
das Vorgehen Basels gegen den Herzog. In Konstanz tritt das

politische Moment weniger zutage. Aber auch hier war die

Zugehörigkeit zum schwäbischen Bund, der dem Kaiser und
dem rechtmäßigen Papste anhing, entscheidend; vielleicht spielte
auch die persönliche Abneigung gegen den alten Stadtfeind

Mangold von Brandis mit.
Klemens VII. war seinen Bekennern sehr gnädig. Den

Geistlichen verlieh er Benefizien, absolvierte sie von Inhabili-
tät oder gab ihnen Dispens von Illegitimität5). Einflußreichen
Laien gewährte er Absolution von verhängten kirchlichen
Zensuren 6) oder verlieh ihnen die kleinen Indulte7). Geistliche,
denen sich der Papst zum Danke verpflichtet fühlte, wurden

zu Familiären8) oder päpstlichen Ehrenkaplänen erhoben9).
Klemens war immer bereit, das Füllhorn seiner Gnaden über

jeden auszugießen, der zum Übertritt auf seine Seite geneigt
schien. Gegen die Anhänger des Gegenpapstes schritt er mit
den schärfsten Mitteln ein. Hören wir die Sprache eines

Papstes, mit der er seine Gegner apostrophierte Urban VI.
ist ein Eindringling auf dem apostolischen Stuhl, der als Dieb
und Räuber (fur et latro) überall Eingang zu gewinnen sucht;

4) Göller I. Q. 14 (Burkard von Stauffen), Q 55 (Heinrich Sweder),

Q. 130 (Rudolf Fronlarn).
6) Göller I. Q. 6. (Andreas de Varey).
6) ibid. Q. 134. (Siegmund von Tierstein).
') z. B. Tragaltar an Walram von Tierstein. Q. 142.

8) ibid. Q. 31, 100, 41 (Hartmann von Bubenberg).
9) ibid. Q. 3, 64, (Albert Hägge, Jakob Geltzer, beide Mönche O. S. B.

in Schaffhausen). Eubel, Röm. Quart. Schrift 18 (1904) S. 103 erwähnt solche

aus den Bistümern Basel und Konstanz, ohne Namen zu nennen. Ebenso

Schäfer ibid. 21 (1907) S. 105 ff.



168 Karl Schönenberge r.

ein abgefallener Bischof ist ihm ein verwegener Eidbrecher,
ein treuloser Sohn, der nach Schlangenart gegen seine Mutter
wütet und sich in verabscheuungswürdiger Undankbarkeit und

Anmaßung aufgelehnt hat10). Die Sieger von Sempach sind
für ihn Rebellen, Mordbrenner und Kirchenschänder.

Die beiden Parteien verfolgten einander mit größter
Heftigkeit. Die Chorherren von Beromünster, Schönenwerd und

Zofingen wagen es nicht, sich offen zu Klemens zu bekennen

aus Furcht vor dem Hasse der Urbanisten. Während die

Anhänger des römischen Papstes die Messen der Klementisten
verschmähten, betrachteten diese die Messen der Urbanisten
als Gotteslästerung. Häufig bewirkten die Kämpfe völlige
Einstellung des Gottesdiensteslx). Um dieser gegenseitigen
Verketzerung den Riegel zu stoßen, verlangte Zürich die
Auslieferung aller Bullen des Gegenpapstes. Die feindlichen Päpste
und Bischöfe gingen gegeneinander nicht nur mit Waffen,
sondern auch mit kirchlichen Zensuren vor, und auf jedem
Kloster und jeder Kirche ruhte das Interdikt eines Papstes,
ohne daß man sich natürlich darum bekümmerte.

Mit unermüdlichem Eifer sandte Klemens überallhin seine

Sendboten und Agenten. So wurde 1386 Bernhard von Bern,
ein Paderborner Priester, in viele deutsche Diözesen,
darunter auch nach Basel geschickt mit dem Auftrag, in
diesen urbanistischen Bistümern die Ungültigkeit der von
Urban ausgesprochenen Sentenzen darzulegen. Wenn auch
der größte Teil der Gesandten des Gegenpapstes sich

zur Ohnmacht verurteilt sah, so genügte es doch, in
zahlreichen aufrichtigen Seelen das Vertrauen auf die Rechtmäßigkeit

Urbans zu verwirren und den Keim des Zweifels
hineinzulegen. Auch in Diözesen und Konventen, die gar nicht in
seiner Verfügung standen, griff er durch strenge Zensuren
ein oder suchte seine Anhänger hineinzudrängen 12).

Eine heillose Verwirrung mußte unter dem christlichen
Volke Platz greifen. Die düstere Stimmung, die sich infolge

10 Vgl. Göller I. S. 154 ff. An andern Orten ist ihm Urban ein „filius
perditionis et iniquitatis".

") Nach Th. von Nyem bei Pastor I. (1925) S. 153.
12) z. B. Lützel Graf Ludwig von Tierstein ernannte er zum Pfarrer

in Bozen. Göller I. Q. 72.



Das Bistum Basel während des großen Schismas. 169

der steigenden Anarchie der kirchlichen Verhältnisse der
Gemüter bemächtigt hatte, schildert ein Gedicht Peters des

Suchenwirts. Flehentlich bittet der Dichter Gott, die

allgemeine Not zu enden:

„Zu Rom hab wir ainen papst,
Zu Aviom den andern;
Iglicher der wil sein gerecht,
Daz macht die werlt verirret. —
Pezzer wer, wir hieten chain

Denn daz uns tzwen sind worden. — —
Christ gab sand Peter den gewalt
Zu lösen und zu pinden;
Nu pint man hie, nu pint man dort,
Daz solt du, herr, lösen!"13).

Beide Päpste verfluchten des andern Person und
Anhänger als Verbrecher und Ketzer. Ihre Sendboten, die oft
maßlos eifern, wie der Franziskaner Liebhardt von Regensburg

14) und Johannes Malkaw, beunruhigten das Volk in
hohem Grade. Die Leute wurden im Glauben irre, und die

heiligen Bande der Religion und Sittlichkeit zerrissen. Die
Päpste selber trugen durch ihre Bullen dazu bei. Urban VI.
erklärte Verträge mit Schismatikern nicht für verpflichtend,
„da es keine Gemeinschaft gibt des Lichtes mit der Finsternis

oder Christus mit Belial" 15). Klemens VII. ermahnte die

Urner geradezu zur Wegelagerei und Plünderung der nach

Rom reisenden Urbanisten16). In Nidau werden von den

Klementisten jahrelang zwei urbanistische Prälaten aus

Portugal gefangen gehalten17). Der Herzog von Österreich mit
seinen Rittern nimmt nach Rom reisende Boten des Erz-

13) P. Suchenwirts Werke, herausgegeben von A. Primisser. Wien 1827.
S. 107 ff. zitiert bei Pastor I. (1925) S. 149.

14) Ch. Meyer, Das Schisma unter Künig Wenzel und die deutschen
Städte. Forschungen z. deutschen Gesch. XVI. (1876) S. 353 ff. Über Malkaw

s. oben Jahrg. 1927. S. 123 f.

15) Bulle Urbans VI. vom 30. März 1382 an König Wenzel, zitiert bei

Lindner, König Wenzel I. S. 190.

18) Siehe Zeitschr. f. Schweiz. Kirch-Gesch. 1926 S. 215/216.
n) Siehe meinen Aufsatz „Bern und Solothurn während des großen

Schismas" in genannter Zeitschrift 1927. S. 56.



170 Karl Schönenberge r.

bischofs von Trier gefangen, und der elsässische Ritter Bernhard

von Bebelnheim überfällt im Auftrage des Kaisers die

Begleiter des französischen Kardinallegaten Wilhelm und
entfacht damit beinahe einen Krieg zwischen Kolmar und Leopold

18). Wir finden Grausamkeiten und Gewalttaten auf
beiden Seiten.

Der Streit um die Bischofsstühle zwischen zwei
feindlichen Prätendenten konnte auf das Volksempfinden ebenfalls
nicht anders als ungünstig einwirken. Als aber in Basel und
Konstanz der urbanistische Bischof gesiegt hatte, kehrte die
Ruhe zurück. Dem Volke war es gleichgültig, wer
rechtmäßiger Papst war. Bei hoch und niedrig zeigte sich eine

starke Resignation. Die Achtung und Verehrung der höchsten

kirchlichen Autorität, die ein Spielball der Politik
geworden war, ging verloren. Man wußte nicht mehr, wer der

rechtmäßige Papst sei; man wurde beiden gegenüber
mißtrauisch und kam schließlich zu vollständiger Indifferenz.
In dem um 1390 herum geschriebenen Briefbuch „des
Gottesfreundes vom Oberland" wurde der Zweifel unbedenklich

ausgesprochen19). Aus ganz Deutschland hören wir Stimmen,

ob man nicht in bezug auf die beiden Päpste indifferent
oder neutral bleiben dürfe 20). Es ist darum nicht verwunderlich,

wenn selbst gebildete Männer, wie Ulman Stromer in
Nürnberg, Klemens VII. für einen römischen Bischof hielten

21) und ein Chronist ganz offen gestand : „Ich weiß nicht,
wer von Urban VI. bis Martin V. Papst gewesen ist." 22).

Niemand wollte für oder gegen einen Papst eingreifen, und
die Klagen Heinrichs von Langenstein über die Gleichgültigkeit

gegen das Schisma, die er in Deutschland wahrnahm,
gelten auch für unsere Bistümer. Es sei, wie wenn groß und
klein einen Schlaftrunk bekommen hätten, alle schweigen wie

18) Siehe oben S. 163 und 156.

">) Ch. Schmid, Nikolaus von Basel. Wien 1886. S. 342. K. Rieder,
Der Gottesfreund im Oberland. Innsbruck 1905. S. 106* Z. 30—39.

20) Vgl. den Traktat „An quis sana conscienta possit esse indifferens vel

neutralis quoad papas" in MIÖG. XXX. (1909) S. 504.
21) Chron. d d. Städte Nürnberg I. S. 54.

22) Werner Rolewink im „Fasciculus temporum", zitiert bei Hauck V/2.
S. 866. Man empfand die Zeit als eine papstlose. Chron. d. d. Städte. IV..
(Augsburg I) S. 115.



Das Bistum Basel während des großen Schismas. 171

von Schlafsucht gefesselt. Mahne man die Fürsten, so würfen
sie die Briefe in den Winkel oder hinter die Türe23). Gegenüber

diesen wohlberechtigten Klagen will der Traktat eines

Anonymus 24) die Stellungnahme der Neutralen, die zu keiner
Partei halten, vor allem im Interesse der Seelsorge des Volkes

rechtfertigen. Auch in Basel war die Gleichgültigkeit in den

höchsten Kreisen vorhanden. Unbedenklich legten die
urbanistischen Bischöfe Imer von Ramstein und Konrad Münch
ihre Streitsache einem eifrigen Klementisten, Wilderich von
der Hüben, zur Entscheidung vor (1395) 25). Schwächlich ist
ebenfalls die Haltung Imers bei der Vertreibung des

urbanistischen Agitators Malkaw durch seine klementistischen Gegner.
Der Vorwurf des Schismas und der Ketzerei, der gegen Johannes

Mülberg erhoben wurde, war nichts anderes als ein
willkommener Vorwand, den unbequemen Sittenrichter aus der
Stadt zu entfernen.

Viele Städte hielten sich neutral, sahen in der kirchlichen
Spaltung nur einen Streit innerhalb der Klerisei und lehnten

es ab, sich um der Päpste willen in einen blutigen Krieg zu
stürzen. Im Jahre 1409 schrieb Straßburg an König Ruprecht:
es mische sich nicht gerne in kirchliche Sachen ein, sondern

wolle es denen überlassen, die dazu berufen sind26).
Wie zum Tröste der Gläubigen sprach es Konrad von

Gelnhausen aus, daß die Kirche ihr Fundament und ihr eigentliches,

nie fehlendes Haupt an Christus habe. Der Stellvertreter
Christi sei zwar der römische Bischof, aber doch nur sekundäres

Haupt der Kirche. Es sei somit unmöglich, daß der
Glaube je aufhöre : die Kirche könne weder irren noch in
Todsünde verfallen27).

Die lange Verwirrung wirkte auch auf die religiösen Sekten

begünstigend ein. In der Predigt, die der Bischof von
Lodi auf dem Konstanzer Konzil bei der Verurteilung des Hus

23) Hauck V/2. S. 748.
24) Siehe oben Fußnote 20.

25) Siehe oben Jahrg. 1927 S. 136.

»«) RTA. VI. S. 486 ff. Nr. 287 und 291; vgl. das Schreiben der Stadt

Worms S. 671 nr. 367.
27) Epistola concordiae aus dem J. 1380; vgl. Tractatus de congregando

concilio. Neue Ausgabe von Fr. Bliemetzrieder in den Pubi. d. österr. hist.

Instituts I. S. 111, zitiert bei Hauck V/2. S. 740.



172 Karl S ch ü n enb er ge r.

hielt, sprach er es offen aus : Schuld an den neuen Häresien
ist das lange Schisma!28) Die kirchliche Autorität und
besonders die des Papstes war untergraben, und der kirchlichen
Revolution standen Türe und Tore offen, und auch der
Wohlgesinnte konnte einem unruhigen Treiben verfallen. Für die

Waldenser, die sich überall in Deutschland und in der Schweiz,
in Luzern, Bern und Freiburg bemerkbar machten, war das

Schisma der günstigste Nährboden. Auch unter den Basler

Begarden und Beginen finden wir Ketzer, die zur Sekte vom
freien Geiste gehörten, es sei nur an Nikolaus von Basel

erinnert, der zwischen 1393 und 1397 in Wien verbrannt
wurde 29).

Auch die Bewegung der Gottesfreunde ist teilweise unter
diesem Gesichtspunkt zu betrachten. Viele fromme Seelen

fühlten sich durch die unerquicklichen Kämpfe und die
fortschreitende Veräußerlichung des kirchlichen Lebens abgestoßen
und suchten in der Pflege des innerlichen religiösen Lebens

Ruhe, Sicherheit und Frieden. Es sei nur an zwei Zeitgenossen
des Schismas erinnert, an Thomas von Kempen und an die

große heilige Katharina, die zeigen, daß das Ideal katholischen
Lebens auch in jener unheilvollen Zeit nicht ganz vergessen
war. Dieses Zurückziehen aufs innere seelische Leben und

Mißachtung äußerer Kämpfe war tief veranlagten Geistern
ein Bedürfnis, da niemand mit Bestimmtheit sagen konnte,
dieses ist der rechte Papst. Sowohl Urban VI. als Klemens VII.
stützten ihre Rechtmäßigkeit durch die Autorität heiliger und
einflußreicher Männer und Frauen. Auf Seite Urbans VI.
standen z. B. Katharina von Siena — ,>den größten Mann ihres
Jahrhunderts" hat sie ein Geistesmann genannt —, Katharina
von Schweden und der selige Raymund von Capua. Für
Klemens VII. und seinen Nachfolger Benedikt XIII. traten der.

wortgewaltige heilige Vinzenz Ferrer ein30) und der selige
Petrus von Luxemburg, ein Verwandter König Wenzels.

2S) Hefele, Konziliengeschichte VIL S. 193. Mansi, Sacrorum
Conciliorum nova et amplissima collectio (Neudruck) XXVIII S. 547 ff.

") Siehe oben Anm. 19. Weitere Literatur hierüber bei Haupt in ZGORh.
NF. VI. 228/229. Es war die Zeit Wiclifs und Hus, siehe Pastor I. (1925)
S. 165 ff.

30) P. Sigismund Brettle, San Vincente Ferrer und sein literarischer Nachlaß.

Münster in Westfalen 1924 (Vorreformationsgesch. Forschungen Bd. X.).



Das Bistum Basel während des großen Schismas. 173

Von größtem Schaden war das Schisma für das geistliche

Leben. Die kirchliche Spaltung war gerade in dem
Momente eingetreten, in dem eine durchgreifende kirchliche
Reform an Haupt und Gliedern hätte eintreten sollen. Alles
Übel, das sich in das kirchliche Leben eingeschlichen hatte,
wurde durch das Schisma ins Unendliche vermehrt. Am meisten

litt das Ansehen des apostolischen Stuhles, der in
Abhängigkeit von der weltlichen Gewalt geriet. Das Doppelpapsttum

war geeignet, das Ansehen und die Autorität des

Nachfolgers Petri in ihren Grundfesten zu erschüttern. Das Schisma

zeigte in grellen Bildern die Mißstände, die an der Kurie
herrschten, vor allem die Unkirchlichkeit und Herrschsucht
im obersten kirchlichen Fürstenkollegium, dessen Sucht nach

Macht und Geld; es zeigte die Grundsatzlosigkeit und den

Wankelmut so vieler Erzbischöfe, Bischöfe und Äbte, die aus

nichtigen Gründen sich von einem Papst, der ihnen etwas

versagte, loslösten und in die freigebigen Arme seines Gegners

übergingen. Als Grundursache des Jammers bezeichnen die

einsichtigsten Zeitgenossen die Verderbtheit des Klerus, sein

unmäßiges Streben nach Geld und Gut. Ein Prediger auf dem

Konstanzer Konzil kleidet diese Ansicht in die Worte: „Der
Ursprung des Schismas, die Wurzel aller Verwirrung ist das

Geld!"31)
Die Urkunden, Chronisten und besonders die vatikanischen

Register bieten ein trauriges Bild vom Leben der
Geistlichkeit in unsern Diözesen, einen Ausschnitt aus dem Gesamtbild,

das die Kirche damals bot. Auf den Bischofsstühlen von
Basel und Konstanz saßen vielfach Weltmänner, deren ganze
Tätigkeit in dem Bestreben gipfelte, ein „fetteres" Bistum zu
erlangen (Friedrich von Blankenheim, Nikolaus von Riesenburg).

In Basel richtete Johann "von Vienne durch ungezügelte

Kriegslust die Finanzen seiner Kirche zugrunde; in Konstanz
schlug Friedrich von Neuenbürg aus Sorge um die eigene
Bequemlichkeit das verschuldete Bistum aus; Albrecht Blarer,
ein tüchtiger, aber durchaus ungeistlicher Mann, mochte wegen
seiner kriegerischen Gesinnung und der dadurch zugezogenen
Inhabilität nicht Priester werden; durch Simonie oder wenig-

81) Pastor I. S. 156. Über die das Papsttum erschütternden konziliaren
Theorien ibid. S. 190 ff.



174 Karl Schönenberge r.

stens durch unklare Geldgeschäfte kamen andere zur Regierung
(Humbert von Neuenburg, Mangold von Brandis, Otto von
Hachberg).

Im höhern Diözesanklerus stand es nicht besser. In den

Domkapiteln und Chorherrensriften saßen die nachgeborenen
Söhne einheimischer Dynastengeschlechter und des Adels, die
ohne Neigung und Beruf in ihren Pfründen Sinekuren sahen.
Sie häuften Kanonikate und Benefizien in ihrer Hand,
erbaten sich neue und prozessierten um besser dotierte. Trotzdem

sie öfters nicht Priester waren, erhielten sie Pfarrkirchen;
man ließ sich einfach Dispens von den Weihen und von
Inkompatibilität 32) erteilen. An der Kurie, besonders an der
eines Bonifaz IX., war ja alles leicht zu erhalten — um
Geld. Durch ihr unkirchliches und oft unsittliches Leben

gaben sie zu großen Ärgernissen Anlaß. So entstanden jene
geistlichen Nebenlinien, die in allen Stammtafeln des Hochadels

vorkommen. Der Frühhumanist Heinrich Gundelfingen
(gest. 1490), Professor in Freiburg im Breisgau und Chorherr
in Beromünster, war der Bastard des Nikolaus von Gundelfingen,

Propst von Beromünster und Generalvikar des

Bistums Konstanz, der selber der uneheliche Sohn des St. Gallerabtes

Heinrich Freiherrn von Gundelfingen war33).
Dem höheren, adeligen Klerus ahmte der niedere, bürgerlichen

Verhältnissen entsprungene nach. Auch hier herrschte
das Streben nach besseren Pfründen, man suchte wenigstens
ein mäßig dotiertes Kanonikat in einem der zahlreichen
weltlichen Chorherrenstifte zu erlangen. Die Klage der

Zeitgenossen, es gebe keinen höhern oder niedern Kleriker mehr,
der nicht Simonist wäre, mag in ihrer Allgemeinheit unrichtig
sein, sie entbehrt aber nicht einer gewissen Berechtigung. Wer
irgendwie konnte, verschaffte sich in Avignon oder Rom eine

Exspektanz, was zu zahlreichen Streitigkeiten Anlaß gab. Gab

es deswegen auch nicht überall Interdikt und Bann wie im

32) Unvereinbarkeit von Pfründen, die Residenzpflicht erfordern.
83) vgl J- F. Rüegg, Heinrich Gundelfingen Diss. Freiburg (Schweiz.)

1910. dazu Konst. Bischofs-Regesten III. 9608. Abt Heinrich Ner von Bellelay
erkannte zwei Söhne an. Der eine, Johann, ein ungemein tüchtiger Mann,

begann als Propst die Regeneration des Stiftes St. Peter in Basel und St. Imier.
Aber auch er hatte einen Sohn. Wackernagel II/2. S. 824.



Das Bistum Basel während des großen Schismas. 175

Basler Domherrenstreit, so verursachten diese langen Prozesse

in den betreffenden Pfarreien und Stiften doch Parteiung,
Haß und Zank.

Die vatikanischen Register zeigen ein erschreckendes Bild
von der sittlichen Lebensführung des Klerus. Die Zahl jener
Geistlichen, denen wegen unehelicher Geburt Dispens erteilt
wird, ist groß. Nicht selten sind auch Söhne von Geistlichen,
die zum Empfang der Weihen Dispens erbitten mit Befreiung
von der Erwähnungspflicht. Wir lesen öfters: Sohn eines

Klerikers, eines Subdiakons, eines Diakons, eines Priesters,
eines Mönches. Trotzdem standen diesen Illegitimen, besonders

wenn sie vornehmer Abkunft waren, kirchliche Ehrenstellen
offen. Diethelm Snell, der Sohn eines Religiösen, erlangte,
ohne Kleriker zu sein und das gesetzliche Alter zu haben,
simonistisch die Pfarrei Görwil im Schwarzwald, ebenfalls
simonistisch eine Kanonikatspräbende in Sâckingen, dann durch
Tausch ein Kanonikat in Zürich. Bonifaz IX. befreite ihn
von Inhabilität und bestätigte alle seine Benefizien34). Im
Jahre 1400 erhielt der noch nicht siebenjährige Basler Kleriker
Jakob von Munderkingen, der Sohn eines Priesters, Dispens
zum Empfang kompatibler Benefizien und aller Weihen im
gesetzlichen Alter35). Selbst für die höchsten kirchlichen Würden

war Illegitimität kein Hindernis: Erhard Lind wurde Abt
von Kreuzungen36) ; ein gewisser Antonius wurde von Urban

VI. zum Bischof von Chur ernannt37).
Gewalttaten von Klerikern in jener Zeit sind nicht selten.

Am 31. Juni 1399 erhält der Kanonikus Berthold de Huxaria
von Lautenbach im Elsaß Absolution von allen Strafen wegen
Gewalttaten gegen Kleriker und geistliche Personen38). Am
25. Januar 1402 wird in den Registern Bonifaz' IX. die

Ermordung eines Klerikers Johann Egger durch den Kanonikus

S4) Göller II. Vat. Arch. L. 24, 218 a (15. Juni 1392).
3S) ibid. L. 80, 40 b. Es handelt sich offenbar um den Sohn des Basler

Domherrn (Murner) von Munderkingen. Konrad Helie junior Scolaris, der

am 8. April 1401 Dispens erhält als Sohn eines Akoluthen und Altersdispens
zur Erlangung von ein bis drei Benefizien (ibid. L. 89, 58 a), ist zweifellos
der Sohn des Konstanzer und Basler Domherrn und Propstes von Zürich.

36 ibid. L. 2, 231.
37) Eubel, Hier. cath. I. S. 219.
38) Göller II. Vat. Arch. L. 69, 194 a.



176 Karl S ch ö n enb e rger.

Johann Gotzonis von Wiesensteig (Bistum Konstanz)
erwähnt 39). Im Jahre 1404 wurde ein Pfründenstreit mit
solcher Erbitterung geführt, daß der päpstliche Provisionär
ermordet wurde. Auf die Pfarrei Schneisingen machte der Sub-

diakon und Chorherr von Embrach Johann Göggenschnabel
auf Grund einer päpstlichen Provision Anspruch. Die Abtei
St. Blasien, der die Kollatur zustand, appellierte nach Rom.
Bevor dort der Streit zum Austrag kommen konnte, wurde
der Anwärter durch einen Mönch des Klosters, Heinrich Gun-
delwang, ermordet. Die Privation und das Strafurteil Bischof
Marquards wurde am 8. April 1404 durch den Papst bestätigt,
dagegen wurden Abt und Konvent von der Anschuldigung,
um den Mord gewußt oder ihn veranlaßt zu haben, frei
gesprochen40). Am 18. März 1402 mußte der Subdiakon Heinrich

von Randeck, Domherr von Konstanz und Propst von
Schönenwerd, sich Absolution erteilen lassen, weil er einen
Laien aus dem Bistum Augsburg, der ihn verleumdet hatte,
ohne Absicht so verwundete, daß er starb41). Im Streite um
die Rechte der Dompropstei erschlug der spätere Bischof
Albrecht Blarer einen Laien aus Meersburg42).

Daß das Volk in diesen politisch erregten Zeiten mit den
Geistlichen nicht glimpflicher umging, sehen wir in
Solothurn nach dem vereitelten Überfall durch die Kyburger43).
Die Eidgenossen schonten in ihrem Rachedurst weder Klöster
noch Kirchen. Die Bischöfe waren darum genötigt, die päpstlichen

und bischöflichen Verordnungen immer wieder
einzuschärfen. Bischof Heinrich von Konstanz verfügte am 1. April
1379, daß diese alljährlich viermal verkündet werden sollten44).

Der Bildungsstand der niedern Geistlichkeit ist nicht
allzuhoch anzuschlagen; aber wir dürfen, um nicht unbillig zu
sein, auch nicht heutige Maßstäbe anlegen. Für einen gewöhnlichen

Pfarrer oder Benefiziaten dürfte es genügt haben, hin-

39) ibid. L. 100, 222 a.

40) ibid. L. 115, 2 b. Der Mord geschah zwischen 15. Jan. und 24. Febr.
1404. vgl. Konst. Bischofs-Regesten III. 7817, 7824.

41) Göller II. Vat. Arch. L. 104, 204 a.

42) Siehe Zeitschrift f. Schweiz. Kirch.-Gesch. 1926. S. 105.

4S) ibid. 1927 S. 62.

41) Konst. Bisch.-Reg. 6526, dazu 6555, 7347, 8317, 8332.



Das Bistum Basel während des großen Schismas. 177

länglich lateinisch reden und ordentlich singen zu können.
Der Durchschnittskleriker hatte sich meist nur mit dem
Besuche der Lateinschule begnügen müssen. Auf die Universitäten,

die damals in deutschen Landen noch kaum vorhanden

waren, kamen nur wenige, und auch hier blieb die Großzahl
nicht länger als bis zur Erlangung des artistischen Bacca-

lariats. Von der Kurie war zur Erlangung eines Benefiziums
als Minimalforderung verlangt, daß der Bewerber geprüft
werde „cantando, legendo, construendo". Bei Pfründenbewerbung

mußte dieses Examen an der Kurie abgelegt werden,
sofern es nicht in Gnaden erlassen wurde. Besonders unter
Klemens VII. wurde diese Prüfung durchgeführt, was die

Noten bedeuten, die am Rande ganzer Supplikenrotuli
stehen45). Für ein Bistum mit gemischtsprachiger Bevölkerung,

wie Basel es war, bestand ein wichtiges Erfordernis
darin, daß der Seelsorger auch die Sprache seiner Herde
verstand. Auch hierauf wurde gelegentlich Rücksicht genommen,

wie aus einer Verleihungsbulle Gregors XI. aus dem

Jahre 1376 hervorgeht, wo es vom Bewerber heißt: „super
hoc a nobis deputatis ipsorum clericorum ydioma interpretando

multos labores sustinuisti."46) Wie es sich in der

Praxis verhielt, vermögen wir mangels größeren Materials
nicht zu beurteilen. Soviel jedoch ist zu sagen, am Ende des

14. und Anfang des 15. Jahrhunderts wird das gewöhnliche
Volk das Fehlen einer tiefen wissenschaftlichen Bildung des

Klerus nicht stark empfunden haben, da es selber noch viel

weniger Bildung besaß und Schreiben und Lesen noch ein

Privileg weniger war. Der Landklerus konnte darum im

praktischen Kirchendienst ein eingehendes theologisches
Studium teils entbehren, teils den Mangel mehr oder weniger
verheimlichen. „Die Kenntnisse der gewöhnlichen Landgeistlichen

beschränkten sich auf das Auswendigkönnen und die

45) Göller I. S. 85*. Notenbeispiele : „Bene legit, bene construit, com-

petenter cantat, bene per omnia", oder „bene legit, bene construit, débiliter
cantat." In den Konstanzer Bischofs-Regesten 6734 wird von einem Pfründenanwärter

verlangt, „congrue loqui latinis verbis perfecte et prompte." Ueber

Singen ibid. 8100.
46) Rieder, Römische Quellen Nr. 1901, siehe auch 1657 (beide auf das

Bistum Konstanz bezüglich).
Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 27. Band. 12



178 Karl Schünenberger.

Singweise der Psalmen, auf die Erklärung der gewöhnlichen
Gebetsformeln und des Ritus, auf die Technik der

liturgischen Funktion und die Berechnung der kirchlichen
Festzeiten." Alles war nur auf die Praxis abgestellt, wie dies ja
überhaupt allgemeiner Grundsatz der Erziehungsart des Mittelalters

ist47).
Vielfach standen die Mitglieder der Domkapitel auf einer

höheren Stufe der Bildung. Das gilt jedenfalls für Konstanz.
In den Domherrenlisten48) des 14. Jahrhunderts finden wir
eine auffallend große Zahl solcher, die in ihrer Jugend hohe
Schulen besucht hatten, meistens Bologna und Padua; nicht
nur Bürgerliche, sondern auch Adelige und Magister und
Doktoren. Der Besitz eines akademischen Grades half über
den Mangel vornehmer Abstammung hinweg. Unter den
Bischöfen von Konstanz finden wir in jener Zeit mehrere,
die ihre Bildung auf Universitäten geholt hatten: Burkard
von Hewen studierte in Bologna und Padua; Marquard von
Randeck war Rektor der Wiener Universität; Otto von Hach-
berg war Student in Heidelberg und wird von den Chronisten
als Gelehrter gerühmt. Auch der klementistische Gegenbischof

Heinrich Bayler war Magister.
Ob es im Basler Domstift ähnlich stand Fast will es

uns anders scheinen. Im Jahre 1337 nämlich hatte das

Domkapitel den Sieg des Bürgertums über Hochstift und Ritterschaft

mit der Sperrung der Kanonikate für bürgerliche
„Baselkinder" beantwortet. Bürgerliche, meistens mit
akademischen Titeln geschmückt, kommen darum nur in kleiner
Zahl vor. Aus unserer Zeit nennen wir z. B. Konrad von

Munderkingen, Heinrich Völmini, Franziskus Boll, die
gerade in jener streitbaren Zeit wegen ihrer Kenntnisse des

Rechts dem Domkapitel unentbehrlich waren. Zu Beginn
des 15. Jahrhunderts finden wir eine lauere Praxis, so daß

1403 der bürgerliche Peter Liebinger sogar Dompropst werden

konnte. Papst Calixtus IV. erhöhte später die Zahl der

Doktorenpfründen von vier auf fünf. Der erbitterte Widerstand

gegen die Aufnahme des Oswald Pfirter und später des

47) H. Schrörs, Gedanken über zeitgemäße Erziehung und Bildung der
Geistlichen. Paderborn 1910. S. 30 ff.

4S) Rieder, Römische Quellen, nach S. XC.



Das Bistum Basel während des großen Schismas. 179

Peter Liebinger dürfte darum nicht allein den päpstlichen
Provisionären, sondern ebensosehr den bürgerlichen Eindringlingen
gegolten haben. Gerade das Basler Domstift galt als Domäne
des Adels, der sich nicht viel um Chor- und Kirchendienst
bekümmerte und nach dem Urteil Wackernagels von den

Standesgenossen von der Ritterstube zur Mücke nicht sehr

verschieden war49). Als Typus dieser verweltlichten
Domherren können Werner Schaler, der Erzpriester und
Gegenbischof gelten, dessen ganzes Leben von unaufhörlichem Kampf
und Krieg erfüllt ist, und Johannes, Graf von Tierstein, der
bei Sempach fiel.

Die sozialen und sittlichen Mißstände in den Diözesen,
verursacht durch Seuchen, Krieg, Mißwachs und den Übergang

zur Geldwirtschaft, wurden noch vermehrt durch das

kuriale Provisionswesen. Die schönsten Kanonikate und Pfründen

verschafften sich die Günstlinge der Päpste, der Kardinäle
und ihre Familiären, öfters landesfremde Kleriker, die
Benefizien in ihren Händen häuften. Diese Familiären, deren wir
in Konstanz und Basel mehrere finden, hatten den Vorzug
vor allen Mitbewerbern50). Selbst Kardinäle verschmähten es

nicht, ihre Einkünfte zu vermehren durch einträgliche Pfründen

in Diözesen, die sie ihrer Lebtag nie gesehen hatten51).
49) Wackernagel II/2. S. 794.
60) Vgl. Konst. Bisch.-Reg. 7643. Petrus Liebinger, päpstlicher Scriptor

und Familiar; Johannes Poling, Familiar des Kard. Franziskus von St.

Susanna hatte Provisionen und Exspektanzen in den Bistümern Konstanz, Basel,

Utrecht, Mainz, Hildesheim (1398). Göller IL Vat. Arch. L. 53, 152 a.

Johannes Illsung, Propst von Vilshofen (Bistum Passau), päpstlicher Familiar
und litterarum apostolicarum abbreviator, erhielt 1400 ein Kanonikat in
Konstanz, ibid. L. 77, 89 a.

51) Am 22. Sept. 1391 verlieh Bonifaz IX. dem Kardinalpriester Pon-
cellus von St. Clemens das durch den Verzicht des Albrecht Blarer
freigewordene Kanonikat von Konstanz, den Arcbidiakonat im Albgau und die
Pfarrkirche in Rotweil. Blarer erhielt dafür die Dompropstei, die der Kardinal
aufgab. Göller IL L. 13, 185 b, L. 16, 32 a. 1398/99 prozessierte der Kard.
Franziskus von St. Susanna mit Johann Prasberg um ein Kanonikat in
Konstanz, ibid. L. 65, 30 a. Der Kardinaldiakon Angelus von St. Lucia in Sep-
temsoliis hatte sogar widerrechtlich den Konrad Burg, Propst von St. Johann
in Konstanz, seines Kanonikats am Dom priviert und sich selber in dessen

Besitz gesetzt. Als Konrad einen apostolischen Prozeß anhob, verzichtete der

Kardinal, und Burg wurde wieder in seine Rechte eingesetzt, ibid. L. 60,
160 a (15. Dez. 1397) L. 71, 233 a (17. Jan. 1399).



180 Karl Schönenberge r.

Am härtesten wurden die verarmten Bistümer bedrückt
durch die Ausbeutungswirtschaft der Kurie. Zur Entschuldigung

Bonifaz' IX. muß es gesagt sein, daß er zur Führung
des Kampfes gegen seine Gegner, besonders für die

Wiedergewinnung des Kirchenstaates, Unsummen Geld brauchte, da

Urban VI. die päpstlichen Kassen ganz erschöpft
zurückgelassen hatte. Es ist deshalb nicht zu verwundern, wenn
Bonifaz bereits am 12. Dezember 1390 den Abt von Eberbach

(Bistum Mainz) anwies, die dem Papst durch das

Generalkapitel der Zisterzienser im September versprochene Liebessteuer

(subsidium caritativum) in den Zisterzienserklöstern in
Deutschland und im Bistum Basel einzusammeln52). Es wurden

immer neue Geldquellen eröffnet. Die päpstliche Kammer

gleicht dem Meere; alle Flüsse münden hinein und doch

lauft es nicht aus, spottet der deutsche Kuriale Dietrich von
Nyem. Andere spotten wieder mit sarkastischem Hohn über
das ruchlose Treiben am päpstlichen Hofe: alle Beamten samt
ihren Gehilfen seien Tag und Nacht mit nichts anderem

beschäftigt, als festzustellen, welche Pfründen erledigt seien;
unermüdlich würden die Register gelesen und wieder
gelesen53). Der wackere Konstanzer Bischof Marquard von
Randeck machte dem Papste ernste Vorwürfe und fällte über

sein System ein vernichtendes Urteil51). Die Inkorporationen
von Pfarreien in Klöster und Stifte, die Exspektanzen häufen
sich und bringen der Kurie Geld. Wir sehen überall die
oberste Machtvollkommenheit des Papstes durchleuchten. Wenn
die Bischöfe Übertragungen von Kanonikaten und Benefizien

bestätigt hatten, ging Bonifaz stillschweigend darüber hinweg
und übertrug sie nochmals. Das ausgedehnte Reservationssystem

wurde auf dem Konstanzer Konzil einer heftigen Kritik

unterworfen und war einer der Hauptpunkte, wo Abhilfe
geschaffen werden mußte. In den Konkordaten mit den
einzelnen Nationen wurden Regulative aufgestellt55).

62) ibid. R. 312, 290 b.

63) Hauck V/2. S. 771/72.
M) Siehe Zeitschr. f. Schweiz. Kirch.-Gesch. 1926. S. 102 f. Auch in

Frankreich bedrückten die avignonischen Päpste den Klerus mit hohen
Auflagen. Hefele, Konziliengeschichte VI. S. 688.

55) Vgl. das Konkordat mit der deutschen Nation bei Hefele VII. S.

353. S 2.



Das Bistum Basel während des großen Schismas. 181

Zu den päpstlichen Provisionen ist zu bemerken, daß
sie dem Gewählten das Bewußtsein gaben, in seinem Amte
durch eine mit keiner andern Erdenmacht zu vergleichenden
Autorität gedeckt zu sein, dem Kapläne im kleinen Bereiche
seiner Altarpfründe so gut wie dem Bischof. Rieder56) hat

nachgewiesen, „daß nicht die Gewinnsucht der Kurie oder
das Bestreben der päpstlichen Kanzlei, durch möglichst viele

neue Klauseln die Einnahmen der Kammer zu vermehren,
in erster Linie an der Weiterentwicklung des Suppliken- und

überhaupt des Formelwesens Schuld war, sondern die Petenten
selber oder deren Prokuratoren, die um jeden Preis in den

Besitz der erwünschten Gnade kommen wollten". Damit ist
jedoch keineswegs gesagt, daß einzelne Päpste, zumal Bonifaz

IX., hierin nicht des Guten zu viel taten.
Eine weitere ungesunde Erscheinung, die das Exspektanzen-

wesen mit sich brachte, waren die zahlreichen Pfründenverleihungen

an Kleriker, die nicht Priester waren, und die vielen

Dispense zum Empfange von Benefizien und Weihen vor
Erreichung des kanonischen Alters (defectus aetatis). Selbst

unmündige Knaben erhielten Pfarrkirchen57) und Benefizien58).
Ganz eigenartig mutet es uns Nachgeborene an, wenn wir
lesen, eine Pfarrei sei vakant geworden durch die Heirat ihres

Inhabers59). Das damalige Provisions- und Pfründenwesen
machte es möglich, daß ein Kleriker, der nur die niedern
Weihen hatte, eine Pfarrei erlangen konnte. Seiner Verheiratung

stand darum nichts im Wege. Auch auf Bischofsstühlen

saßen Hirten, die nicht Priester waren, in Konstanz
Albrecht Blarer, in Basel Humbert von Neuenburg. In den

56) Römische Quellen XXXIX.
") Friedrich de Fledenitzer erhält 13 Jahre alt die Erlaubnis, seine Pfarrei

Rotweil von einem Vikar verwalten zu lassen. (20. Oktober 1397.) Göller
II. Vat. Arch. L. 47. 85 a.

58) Petrus Ruffi, 11 jährig, Anwartschaft auf ein Kanonikat in Kolmar.
(1398). Göller II. Vat. Arch. L. 54. 99 a. Jakob von Munderkingen, 7 jährig,
Dispens zur Erlangung mehrerer Benefizien (1400). ibid. L. 80. 40. ebenso

Konrad Belie junior, 15 jährig (1401) ibid. L. 89. 58 a. Burkhard von Neuenegg,
12 jährig, Dispens für ein Benefizium (1402). ibid, L. 113. 251b.

59) So Kolmar durch die Heirat des Kanonikus Johannes Bebelnheim
(7. Nov. 1393). ibid. L. 27. 129 b; und Haslach durch die Heirat des Johannes
de Wolfirt (5. Febr. 1394.) ibid. L. 31. 215 b.



182 Karl Schönenberge r.

Domkapiteln war nur der kleinere Teil der Herren bereit,
die Würde und Bürde des Priestertums zu tragen.

Überaus bedenklich waren die Exkommunikationen, die
über Prälaten verhängt wurden wegen Nichtbezahlung der
Servitien. Aus dem ersten Pontifikatsjahr Bonifaz' IX. hat
Baumgarten60) ein Verzeichnis veröffentlicht, das 30 Bischöfe
und 65 Äbte enthält, die wegen Nichtbezahlung exkommuniziert

waren; aus dem Bistum Konstanz figurieren darunter
die Äbte von Kempten und Reichenau. Die drückende Last
der Servitien wurde noch erhöht, weil die Bischöfe oft auch

für ihre Vorgänger bezahlen mußten. Während Klemens VII.
angesichts der schwierigen Lage des Papsttums während der
Schismazeit hierin eine Milderung eintreten ließ, nahm Bonifaz

IX. die alten, strengen Bestimmungen wieder auf, nach
denen ein Prälat der Exkommunikation verfiel, wenn er innerhalb

vier Monaten nach der Besitzergreifung seine und seines

Vorgängers Servitien noch nicht bezahlt hatte61).
Diese Verpflichtung grenzte öfters fast ans Unmögliche.

Jansen62) führt ein Beispiel an, daß der Bischof von
Arborea (Sardinien) sich im Jahre 1404 zur Nachbezahlung der
Servitien für sieben seiner Vorgänger verpflichten mußte. Durch
kleine Teilzahlungen suchte man sich vor den kirchlichen
Strafen zu bewahren, ohne daß die Prälaten daran denken

konnten, diese Summen vollständig abzutragen. Unter diesen

Verhältnissen ist es zu verstehen, daß e9 kaum einen Bischof
oder Abt gab, der nicht wegen Vernachlässigung seiner

Geldverpflichtungen einmal der Exkommunikation verfallen wäre6').
Die häufige Anwendung der kirchlichen Zensuren, die

zu politischen Machtmitteln und sogar zu weltlichen Exe-
kutions- und prozessualen Zwangsmitteln geworden waren,
hatte zur Folge, daß nicht nur einzelne Personen und Pfarreien,

sondern ganze Landesgegenden, oft auf Jahre hinaus,
des Gottesdienstes, der Sakramente und des ganzen religiösen
Lebens beraubt wurden64). Zu allem möglichen waren kirch-

60) Rom. Quartalschrift 22 (1908) S. 51. Jansen, Bonifaz IX. S. 122.
81) Göller I. S. 38*.
e2) Jansen, Bonifaz IX. S. 121. Anm. 3.
63) z. B. Göller I. Q. 30 unter Fridericus ep. Argentin.
64) Ein solch langwieriger Handel war z. B. die Grubersche Fehde in

Bern, siehe Zeitschrift f. Schweiz. Kirch.-Gesch. 1927. S. 59.



Das Bistum Basel während des großen Schismas 183

liehe Strafen gut, z. B. zur Eintreibung von Geldschulden.
Als im Jahre 1408 die Kleinbasler Müller und Bäcker sich
der Gerichtsbarkeit des bischöflich baseischen Brotmeisters

widersetzten, ließ sie der Bischof von Konstanz durch den

Pfarrer von St. Theodor zum Gehorsam auffordern, unter
Androhung schwerer Strafen65). Diese oft mißbräuchliche

Anwendung brachte die kirchlichen Zensuren in Verruf bei

Geistlichen und Weltlichen. Als im Basler Domherrenstreit
das Kapitel mit Bann und Interdikt belegt wurde, kümmerte
es sich nicht darum, und der urbanistische Bischof Johann
Münch von Lausanne, der mitbetroffen wurde, nahm weiter

Amtshandlungen vor. In Solothurn zwang das Volk die
Geistlichen, die sich an das Interdikt halten wollten, mit Drohungen
zur Fortführung des Gottesdienstes 60). Allein trotz gelegentlicher

Mißachtung verfehlten die kirchlichen Strafen im
allgemeinen ihre Wirkung nicht. Da der Umgang mit Gebannten
die gleichen Folgen nach sich zog, verbreiteten sich die Strafen
auf weiteste Kreise und Leute, die mit ihnen in Handelsbeziehungen

standen, und bedrohten den Marktverkehr67).
Die Städte, deren aufblühende Bürgerschaften sich von

der bischöflichen Oberhoheit befreit hatten, waren darauf
bedacht, die Macht der Geistlichkeit und ihre Privilegien zu
brechen. Diese Tendenzen verfolgte auch der „Pfaffenbrief"
der Eidgenossen vom Jahre 1370. Die Schwäche der
kirchlichen Behörden und Organe, bedingt durch die Unsicherheit
des Schismas, bot den Städten günstige Gelegenheit, ihre Macht

zu stärken und neue Rechte an sich zu reißen. Die gerichtliche
Exemtion des Klerus wird nicht mehr anerkannt, man sucht
ihn mehr und mehr der städtischen Gerichtsbarkeit unterzuordnen.

Sein Vermögen und seine Einkünfte werden besteuert

und dem Anwachsen des geistlichen Besitzes Schranken

gezogen. Die Gewalttätigkeiten der Städte, die durch ihre Schutzbünde

gegen Fürsten und Geistlichkeit einen starken Hinter-

66) U. B. Basel. V, 378. 1382 ließ sich Kleinbasel das Verbot des

Interdikts für Geldschulden durch den päpstlichen Stuhl wiederholen, ibid. V.2.
86) Zeitschrift f. Schweiz. Kirch.-Gesch. 1927. S. 63.

67) Siehe oben Jahrg. 1927 unter Bischof Humbert. S. 68 f. Verkehr mit
den gebannten Freiburgern. Über Bann und Interdikt in Basel, Wackernagel
II/2. S. 775 f.



184 Karl Schönenberge r.

halt hatten, riefen den Haß hervor, mit dem man auf klerikaler

Seite meist diese Bündnisse betrachtete: „Die Städte

verfolgten die Kleriker mehr als die Juden; sie handelten
nach ihrer Willkür und verachteten jedes Recht; um die
kanonischen und gesetzlichen Strafen kümmerten sie sich nicht,
sie gedachten den Klerus ganz auszutilgen", klagt eine
süddeutsche Chronik68). Besonders zielbewußt ging auf diesem

Wege Basel vor, wie denn auch kaum eine zweite Stadt es

so geschickt verstand, die Notlage des Bischofs auszunützen
und aus den kirchlichen Wirren politische Vorteile zu schöpfen.

Der systematische Kampf gegen geistliche Jurisdiktion,
Steuerfreiheit und Immunität hebt mit dem Jahre 1385 an,
um erst mit dem Siege der Reformation zu enden69).

Alle diese genannten Schäden und Gefahren, die der
Kirche infolge des Schismas drohen, faßt ein geistliches
Gutachten vom Jahre 1408 zusammen: „Die geistlichen Strafen
bleiben wirkungslos, die kirchliche Disziplin ist ohnmächtig,
im geheimen wuchert die Ketzerei und ungestraft verbreiten
sich verbotene Lehren, da jeder noch so kleine deutsche Dynast
in seinem Gebiete unumschränkt wie ein König herrscht und
auch die Städte über eine wahrhaft königliche Machtfülle
gebieten." 70)

Das Konstanzer Konzil, das neben der Beseitigung des

Schismas die notwendige Reform der Kirche „an Haupt und
Gliedern" an die Hand zu nehmen hatte, versagte hierin
vollständig, weil die Beteiligten nur an ihr eigenes Interesse

dachten, weil ihnen das Verständnis und vielfach der gute
Wille dazu fehlte. Erst mehr als hundert Jahre später, als

der große Abfall die Schäden der Kirche in ihrer
gefahrdrohenden Gestalt zeigte, kamen die maßgebenden kirchlichen
Behörden zur Selbstbesinnung. Die Gegenreformation und die

Kirchenversammlung von Trient räumten mit den Mißbräuchen
auf und führten die katholische Kirche zu innerlicher

Erneuerung und zu neuer Blüte.

8) Chron. d. d. Städte. Augsburg I. S. 72.
9) Siehe Wackernagel II/2. S. 737—748.
°) RTA. VI. 406.


	Rückblick

