
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 25 (1926)

Artikel: Arthur de Gobineau und die Schweiz in den Jahren 1850-1854

Autor: Dürr, Emil

Kapitel: XI: Die zeitgeschichtliche und schweizerische Bedingtheit von
Gobineaus "Essai". Gotthelf - Burckhardt - Bachofen - Nietzsche - C.F.
Meyer

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113753

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arthur de Gobineau und die Schweiz. 245

mus herrschen. Der Idealismus hat denn doch auch noch

einen andern, besser beleumdeten Gegensatz: den Realismus,
und dieser ist wahrscheinlich für uns Schweizer doch
charakteristischer als der Materialismus."

XI. Die zeitgeschichtliche und schweizerische Bedingtheit
von Gobineaus „Essai".

Gotthelf - Burckhardt - Bachofen - Nietzsche • C. F. Meyer.

Je mehr Gobineau im diplomatischen Dienst in den

Hintergrund gedrängt, je mehr dieser für ihn ein einfaches und

eigentlich unerfreuliches Müssen geworden war, je mehr er
innerlich gegen die Schweiz und was sie politisch und sozial

darstellte, aufgebracht war, um so mehr zog sich Gobineau
in Bern in eine eigene Gedankenwelt zurück.

Die Schweiz konsolidierte sich innerlich und äußerlich
zusehends; die erhoffte allgemeine Restauration blieb aus;;
die katastrophale Erwartung wurde enttäuscht; die Schweiz
wurde immer unproblematischer und bot der Betrachtung
Gobineaus immer weniger Reiz. So war auch der Anlaß, über
die Schweiz an Tocqueville zu berichten, für Gobineau nicht
mehr so dringend. Anderseits lastete die gegensätzliche
Beurteilung der innern Lage Frankreichs auf der bisherigen
Unbefangenheit und Freiheit des politischen Meinungsaustausches

zwischen den beiden Korrespondenten. So verschwindet
allmählich die Schweiz mit ihren Alltag und Durchschnitt
werdenden Zuständen aus diesem Briefwechsel.

Die diplomatisch-politische Beobachtung trat zurück. Um
so gebietender machten sich in Gobineau die Reflexion, der

Denker und Gelehrte geltend.
Gobineau begann in Bern, es mag zu Anfang des Jahres

1851 gewesen sein, ein großes Werk über die menschlichen
Rassen und deren Geschichte, an dem er ganz besonders

in der Zeit seiner ersten Isolierung seit Mitte 1851 mit allem
Nachdruck arbeitete203) : „Je n'ai dans mon isolement qu'une
seule consolation: c'est de travailler à mon livre." Die zwei

203) Schemann, Rassenwerk S. 3 ff. stellt die beibringbaren Daten über
die Entstehung des Werkes zusammen.



246 Emil Dürr. :.-¦.

folgenden Jahre über war er mit einer wahrhaften
Leidenschaftlichkeit hinter seinem Gedanken und Werk her, und
den Abschluß erfuhr es im Jahre 1854, also in Frankfurt.
Im folgenden Jahre wurde der letzte, der vierte Band
veröffentlicht.

Man sieht in die innere Genesis des Werkes nur
unzulänglich hineinx trotz einer ganzen Anzahl von Äußerungen
über die werdende Arbeit. Der Hauptinhalt des Buches, seine

Gedanken über die Rassen, deren Niedergang und deren
Verhältnis zu den Zivilisationen haben sich aber doch in
Gobineaus Denken schon früher gelegentlich angekündigt.

Im Zusammenhang mit Familienforschungen, die er schon
als Sechzehnjähriger aufgenommen, habe er sich nicht auf die

rein genealogischen Zusammenhänge beschränkt, sondern sei

auch den Bluts- und Ursprungsfragen nachgegangen. So

berichtet er als Vierundsechzigjähriger an Frau Cosima Wagner

201). Und über Inzlingen, wo er anno 1830 Gelegenheit
hatte, von der üblen Dekadenz der ehemaligen Herren des

Schlosses, derer von Reichenstein zu vernehmen, berichtet seine

Schwester: „Son séjour à Inzlingen fut comme le point de

départ d'idées qui se développèrent plus tard"205).
Gobineau legte Wert darauf, auch öffentlich diese

individuell und organisch bedingte, von fremdem Einfluß
losgelöste Entstehung des Werkes zu dokumentieren. So betonte

er im Vorwort zur zweiten Auflage, die schließlich erst nach

seinem Tode erschien: „Ich habe das Werk sozusagen schon

mit meiner Kindheit begonnen. Es ist der Ausdruck der

Instinkte, die ich bei der Geburt mitgebracht habe. Mich hat

vom ersten Tage an, da ich nachdachte verlangt, mir über

mein eigenes Wesen Rechenschaft abzulegen weil ich nicht
vermeinte, mich erkennen zu können, ohne das Wesen des

Mediums zu begreifen, in dem ich lebte, und das mich einesteils

mit der leidenschaftlichsten und innigsten Sympathie

anzog, andernteils mich anwiderte und mit Haß, Verachtung
und Abscheu erfüllte. So habe ich denn mein Möglichstes

getan, um in das Wesen dessen einzudringen, was man
das Menschengeschlecht nennt."

^4) Schemann, Biographie Bd. I S. 434.
206) Schemann, Quellen S. 109.



Arthur de Gobineau und die Schweiz. 247

In Bern wurde er sofort ergriffen von dem überaus

starken patrizischen Familienbewußtsein und dem sehr

gepflegten und entwickelten genealogischen Sinn. In diesen

Familien, in denen die Allianzen und Verwandtschaften eine

so starke Bedeutung hatten, in diesem patrizischen Bern, das

ihm selbst wie eine Rasse vorkam und als solche eine gloriose
Geschichte hatte, ja gehabt hatte, in diesem aristokratischen
Bern, das so empfindlich war für Mesalliancen und für das,

was ihnen politisch entsprach, für das Paktieren mit dem

gewöhnlichen Bürgertum, mit der liberalen und radikalen
Partei, in diesem Bern bekam er fürwahr Anregungen genug,
sich seine Gedanken zu machen über das Verhältnis von
blutmäßiger Abstammung, Gesellschaft, Kultur und Politik
zueinander. Das hatte zur unmittelbaren Folge, daß er, kaum in
die patrizischen Salons eingetreten, auch sofort sich wieder, und

zwar das ganze Jahr 1850 über, mit der Genealogie und Heraldik

seines Geschlechtes abgab206). Mit Anfang 1851 begann er
an seinem Rassenwerk zu arbeiten, und es sollte unter
wissenschaftlichem Gewände Gedanken und Gefühle auswerten,
denen er eben erst poetischen Ausdruck gegeben, in seinem

Epos „Manfredine", das er in Bern abgeschlossen hatte207).
Gobineaus zentrale geistige Angelegenheit mochte also

durchaus in seinem eigenen Erlebnis und in dem, was er
selbst gesehen hatte, seinen Ursprung haben. Zudem hatte
ihn der geistige und moralische Zustand und die Haltung
der französischen Aristokratie schon frühzeitig mit eigentlichem

Pessimismus erfüllt208).
Wenn ihn aber in seiner Gedankenwelt über die Rassen

das germanische Ideal und dessen Schicksal zentral und
höchst persönlich beschäftigten, so knüpften seine Erörterungen
und Folgerungen an eine große historisch-politische Diskussion

an, die seit der Restauration historiographisch und
publizistisch in Frankreich gewaltet hatte. Die Frage der Staatsform

und das dahinterstehende ständische Problem hatten sich

mit dem historischen und von der Polemik verdeutlichten
Gegensatz der fränkisch - germanischen und keltisch - romani-

2<") s. oben Anmerkung 29. ~

207) Lange, S 89 ff.
208') s. Lange S. 51 f.



248 Emil Dürr.

sehen Abstammung verquickt. Königtum und Aristokratie,
also Herrschaft des Einzigen und Privilegium, wurden als

germanisch denunziert, das Bürgertum, der dritte Stand und
seine kommunalen Institutionen, seine freiheitliche Einstellung
wurden als romanischen Ursprungs angesprochen. Historio-
graphische Hauptrepräsentanten dieser Anschauungen sind
Chateaubriand, Augustin und Amédée Thierry und Guizot209).

Zu diesen ideologischen Gegebenheiten gesellte sich natürlich

das politisch-soziale Zeiterlebnis, der unaufhaltsame Rückgang

der Monarchie überhaupt, das Zurücktreten des Royalismus

als Staats- und Gesellschaftsgesinnung, die Wehr- und

Hilflosigkeit der alten Aristokratie, deren politische Depossedie-

rung, die Schaffung einer neuen bourgeoisen Aristokratie unter
dem Julikönigtum, der endgültige Sieg der Liberalen und
damit des Bürgertums und die Aufrichtung der Republik
anno 1848. Und hinter all dieser Welt erhoben sich, mit
dem Anspruch auf eine neue Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung

das Proletariat, der Sozialismus und der Kommunismus.

Das alles hat Gobineau von 1830—1848 als junger
Mann erlebt und er konnte sich wirklich, wie im kleinen,
so auch im großen seine sorgenvollen Gedanken über den

Niedergang von Gesellschaften und Kulturen machen.

Gobineaus „Essai sur l'inégalité des races humaines"
legt, was man auch von der Wissenschaftlichkeit und von
der Richtigkeit seiner Hypothesen und Theorien denken will,
Zeugnis ab von einer ganz gewaltigen Arbeitskraft, von einer
höchst respektablen und universellen Dokumentation, von einer

Literatur-, Sprach- und Geschichtskenntnis, die um so

erstaunlicher ist, als sie ganz autodiktatorisch erworben worden

war. Auf dieser Grundlage ist, mit jugendlichem Schwung
und mit verwegener Zuversicht durchgeführt, eines jener wichtigen

Werke bedeutsamer Dilettanten entstanden, die, wenn
sie vielleicht auch heftigen Widerspruch und nur teilweise
Anerkennung in wissenschaftlichen Kreisen gefunden haben,
doch wegen ihrer geistigen Tendenz höchst folgenreich
geworden sind und auf die spätere Zeit und deren Ideologie

2H) Über Vorläufer und Anreger Gobineaus für die besondern Rassenfragen

und für eine anthropologische Geschichtsauffassung s. Lange S. 118,
und Schemann, Rassenwerk S. 289 ff.



Arthur de Gobineau und die Schweiz. 249

stark eingewirkt haben. Für uns bietet hier weder die
allgemeine Rassengeschichte, wie sie Gobineau vertritt, noch der
eine Grund- und Hauptgedanke Anlaß zu Erörterung: die
Ansicht nämlich, daß unter allen menschlichen Rassen der
Erde der arischen die Führung gebühre, und unter diesen

sei der nordischen, der germanischen das Königsrecht
zuzuerkennen 210). In welcher Richtung dieser Gedanke läuft,
welche nationalistische Ideologie er befruchtet hat, ist
bekannt.

Die Rassenfrage ist bei Gobineau zugleich auch eine

Gesellschaftsfrage, eine Frage der Hierarchie unter den
Menschen, der menschlichen Werte und Wertungen gewesen. Und
der Germane, dieser von den Römern als Barbar verschrieene,
habe im Grunde die versinkende Gesellschaft der Antike
gerettet, ihr einen neuen Halt gegeben und eine neue von
Aristokraten, vom Adel geführte Gesellschaft gebildet, die
das ganze Mittelalter getragen hat. Diese Stützen der
europäischen Gesellschaft bewegen sich nach Gobineau heute in
schwerstem Kampf, mit der unausweichlichen Aussicht auf
Niederlage und Untergang. Alles ist aber nur die Folge
einer Rassenvermischung, einer Rassenverschlechterung, die

von sehr frühen, fast prähistorischen Zeiten her ihren
Anfang genommen hat und zur heutigen Gleichheit der Rassen,

zu ihrer Nivellierung, zu ihrer faktischen Verwischung
geführt hat. Am Ende dieses, von fortwährenden Revolutionen

begleiteten Prozesses taucht denn auch die Herrschaft der

Gleichen, der Masse, der Demokratie auf.
Man merkt, wie Anregung, Absicht — „un système

dont les conséquences pour l'histoire et la politique ne laissent

pas que d'être nouvelles et furieuses" 211) — und grundlegende
Hypothesen in engster Beziehung zum Kardinalproblem jener
Tage stehen: Aufstieg der Massen zur Herrschaft — Niedergang,

hoffnungsloser Niedergang einer alten politisch-sozialen
Welt und ihrer geistigen Verfassung; Sieg der Gleichheit —
Niederlage aller Ungleichheit; verwegener Fortschrittsglaube
der Masse — tiefer Pessimismus des aristokratischen Menschen.

210) Eine ausgezeichnete Zusammenfassung von Gobineaus -Rassenwerk
bietet Lange S. 96 ff.

2") An die Schwester, 16. April 1851 (Schemann, Rassenwerk, S. 3).



250 Emil Dürr.

Was Gobineau in der Schweiz erlebte, worauf er mit
aller Heftigkeit seines Instinktes und seiner Bewußtheit
reagierte, das wurde ein Bestandteil seines eigentlich schon

fertigen Gedankens, trat ein in seine großartige Befangenheit
und wirkte wie ein täglicher Stimulus. Es steht hinter diesem

Werk, wie hinter seinen Briefen über die Schweiz, eine
machtvolle Aversion gegen Demokratie und Liberalismus und
ein tiefbegründeter, ideologisch verankerter Subjektivismus.

Über die tiefern, die erlebnismäßig-zeitgeschichtlichen und
geistigen Ursprünge des „Essai", der auf den ersten Blick und

gerade wegen der ungeheuren Fülle des ausgebreiteten Wissens

einen rein wissenschaftlichen Eindruck macht, hat sich
Gobineau in den Vorworten zur ersten und zweiten Ausgabe
mit aller, doch offenbar zumeist überhörten Deutlichkeit
ausgesprochen, und auch die Briefe an seine Schwester lassen

die zeitgeschichtlich-polemische Absicht des Werkes erkennen.

Die zeitgenössische Anregung zum Werke wird klar aus
der Widmung, mit der er die erste Ausgabe König Georg V.
von Hannover überreicht. „Die bedeutenden Ereignisse,
Revolutionen, blutige Kriege, Umsturz der Gesetze, welche seit

nur zu langen Jahren auf die europäischen Staaten eingewirkt
haben, lenken die Einbildungskraft leicht auf eine Prüfung
der politischen Tatsachen hin. Während die Menge nur deren

unmittelbare Ergebnisse in Anschlag bringt und nur den
elektrischen Funken bewundert und verwünscht, mit dem sie die
Interessen treffen, trachten die ernsteren Denker die verborgenen

Ursachen so furchtbarer Erschütterungen zu entdecken;
die Lampe in der Hand, steigen sie auf die dunkeln Pfade
der Philosophie und der Geschichte hinab und suchen die

Lösung eines Rätsels, das Leben und Gewissen so schwer

beunruhigt" 212).

Gobineaus Anschauung beruhte auf dem Satze, daß das

Schicksal der Zivilisationen durch das Schicksal der Rassen

bestimmt werde. „Einer der Hauptgedanken dieses Werkes"
zeigt er an 213), „ist der große Einfluß der Völkermischungen,
die man auch wohl Ehen zwischen den verschiedenen Rassen

212) Vorwort zur 1. Auflage, nach der Übersetzung von Schemann,

Bd. I, S. VII f.

2I8) Ebenda, Vorwort zur 2. Auflage, Übersetzung S. XXI.



Arthur de Gobineau und die Schweiz. 251

genannt hat." Und die Verknüpfung dieses Prozesses mit
dem zivilisatorischen Geschehen und mit dem großen politischen

Dualismus jener Tage zugleich erhärtet er mit den

Fundamentalsätzen: „Die Fortschritte und Rückschritte der
Gesellschaften sind nichts anderes als die Wirkungen solcher

Rassen-Verbindungen." Je nach dem Werte der erzielten

Mischung sei der Wert der aus dieser Vermischung
hervorgegangenen menschlichen Varietät214).

Nun dachte Gobineau, wie schon angedeutet, über das

Schicksal der europäischen Zivilisation, oder sagen wir auch

Kultur, überaus pessimistisch. Er vertrat geradezu die Lehre

von deren unaufhaltbarem Zerfall, bedingt durch die
Zurückdrängung und Vermischung des arischen und damit des

germanischen Edelblutes mit minderwertigeren, früher gemischten
und nichtarischen Rassen, als da sind das überhandnehmende

römisch-gemischte, semitische und sogenannt finnische Blut.
Mit den Perspektiven einer restlosen Vermischung und

damit hoffnungslosen Verschlechterung der Rassen, einer
blutmäßig-sozialen Dekadenz der europäischen, einst vom
germanischen Blut schöpferisch ausgestatteten und getragenen
Gesellschaft schließt der Essai: „Die betrübende Voraussicht ist
nicht der Tod" heißt sein letztes, pathetisches und prophetisches

Wort, „es ist die Gewißheit, daß wir ihn nur
entwürdigt erreichen werden; und vielleicht könnte selbst diese

unsern Nachfahren vorbehaltene Schmach uns gleichgültig
lassen, wenn wir nicht mit einem geheimen Schauder empfänden,

daß die räuberische Hand des Geschickes schon auf uns

gelegt ist."
Dieser so bedingte Zerfall der Zivilisation brachte seiner

Ansicht nach in deren Gehalt, Aufbau und inneren Richtung
Unsicherheit und Zersetzung der angeborenen sozialen,
politischen und ethischen Wertungen. Er verursachte vor allem den

Abbau der alten natürlichen, menschlichen und sozialen

Ungleichheiten, er zersetzte die Hierarchien und deren Gesinnungen.

Gobineaus Einstellung zur Geschichte beruhte also durchaus

auf Abstufung, Distanzierung, auf Annahme ursprünglicher

Ungleichheit. In bezug auf die Gesellschaft dachte er ari-

-'") Ebenda, S. XXI f.



252 Emil Dürr.

stokratisch, in Hinsicht auf den Staat war er Monarchist. Die
Monarchie trat ihm aus der Geschichte als die einzig
vernünftige Regierungsform entgegen 215).

Dieser Prozeß des Abbaus und des Zerfalls einer
aristokratischen Lebensordnung trat nach seiner Auffassung auf
westeuropäischem Boden in Erscheinung mit dem Beginn des

neuzeitlichen Absolutismus; er ist epochenhaft personifiziert
in einem Ludwig XI. und Ludwig XVI. Dieser
Staatsabsolutismus ist mit seiner Gleichmacherei der mittelalterlichen

aristokratischen Freiheit und Distanzierung entgegengetreten;

die üblen Folgen davon sind gesteigert worden durch
das verderbliche Entgegenkommen des aristokratischen Blutes

gegenüber dem minderwertigen, weil schon zu stark
gemischten Blut der Roturiers; das war nur ein Ausdruck
der fortschreitenden Romanisierung, des immer nördlicher und
sozial höher vordringenden, mannigfach korrupten römischen
Blutes.

Dieser von oben und von unten, von der Plebs her wirkende

Ausgleichungsprozeß ist dann ins Massenhafte übertragen und
durch die Allzuvielen hemmungslos ausgeübt worden, seit Rousseau

diesen Massen das Recht und das gute Gewissen gegeben
und seit die französische Revolution diese Theorien in die Tat
umgesetzt hat. Nach Gobineau war nun die Feindschaft gegen
jede soziale Hierarchie und gegen jedes, auch gegen jedes

geistige Privileg zum Staatsprinzip der modernen, demokratisch

unterlegten Welt geworden. Eine Revolution nach der
andern hat erst auf politischem und sozialem, schließlich
auf wirtschaftlichem Gebiet im Sinne jener Gleichheit oder
auch Vermischung, der Annäherung und Ausgleichung der
höhern und der tiefern Ränge und Ebenen gewirkt. Alles
dies war nach Gobineaus Überzeugung Folge und Ausdruck
der zunehmenden Rassenvermischung und damit auch

-Verschlechterung.

Gobineau hat als Zeitgenosse, als passioniert mitfühlender
und reflektierender Beobachter das Jahr 1848 erlebt, die

gewaltige soziale Erschütterung Frankreichs, die jetzt die frühern
politischen Revolutionen ablöste. Das war jenes Frankreich,

215) Gobineau, Essai, SchluBbetrachtungen (Übers. Bd. IV, S. 297).



Arthur de Gobineau und die Schweiz. 253

das einst die Führung in der Aristokratie im höchsten Sinne

ausgeübt hatte. Und dieselbe vulkanische Erhebung hatte auch

sozial und politisch die bis dahin unerschütterten monarchischen

und aristokratischen Länder, Deutschland und Österreich

in den Angeln gehoben. Schließlich war gar Gobineau
selbst als Diplomat, wenn auch nur im Hintergrund, als

mithandelnder Staatsmann, mit dieser — sagen wir das Wort
— verpöbelten Welt in feindschaftliche Verbindung getreten.

„In diesen Tagen kindlicher Sehnsucht nach Gleichheit"
hatte er sich angeschickt, zu beweisen, daß ursprünglich und
natürlicherweise „eine wenig demokratische Rangordnung
unter den Söhnen Adams bestehe." Mit seinem Pessimismus

gegenüber den Rassen und Zivilisationen trat er den Anhängern
eines Glaubens vom unbegrenzten Fortschritt entgegen. Als
ein geistig-politisches Produkt dieser zerfallenden Zivilisation,
die durch Gleichmacherei charakterisiert war, bezeichnete er
den Liberalismus, „einen Gegner aller Reinheit des Blutes" 216).

Er hat nur Hohn für dessen Staatsformen, hohnvollen Zweifel
für dessen Zivilisation, Vervollkommnungs- und Glückseligkeitswahn,

für den optimistischen Glauben „daß unsere
Zivilisation niemals untergehen werde, weil wir die Buchdruckerkunst,

den Dampf und das Schießpulver besitzen" 217). Und
so ist er auch wider den liberalen Pazifismus und für den

Krieg: „Je regarde la guerre, malgré ses fléaux, comme un
bien" 218).

Und die Demokratie, die immer radikalistischere
Ausprägung eines wachsenden Teiles der politischen und
insbesondere auch parlamentarischen Welt führte er zurück auf
das Aussterben eines älteren, edleren, weil reiner erhaltenen
und das Emporwuchern eines Jüngern, unedleren, weil mehr
und mehr gemischten Blutes innerhalb der Völker219).

Wie gegen die Demokratie und ihren Absolutismus, so

wandte er sich auch, weil er wider jede Staatstyrannei war,
gegen den monarchistischen Absolutismus, der sich ja auch

2lf') Gobineau, Essai, Vorwort zur 2. Auflage.

2") Gobineau, Essai, Buch I, Kap. 13 (Übers. Bd. I, S. 219).

Sl8) Lange, S. 121.

219) Schemann, Biographie Bd. I, S. 442.



254 - Emil Dürr.

nur auf gleichgemachten, entaristolcratisierten Völkern aufzubauen

schien.

Sinngemäß ergab sich, um zusammenzufassen, sein
Aristokratismus und Konservativismus aus der Bewahrung und

Betonung einer größern Blutsreinheit und damit auch aus
einer tiefen und zähen Anhänglichkeit an alles das, was er
erkannt hatte, daß es aus dem Geiste und der Anlage eines

Volkes und vor allem seines Volkes erwachsen war. Von hier
leitete sich denn auch sein unversöhnlicher Widerspruch her,
den er gegen alles entfaltete, was einer ursprünglichen
Anlage und einem entsprechend gearteten Geiste widerlief; darum
seine heftige Abneigung gegen Theorien und Wahnvorstellungen,

die man einem Volke von außen aufzwang 220), darum
seine entschiedene Ablehnung des Rationalismus. Daß die

Romantik auch eines seiner geistigen Heimatländer war,
braucht nicht besonders ausgeführt zu werden.

Gobineau wußte, daß er mit den Lehren, die er da

vortrug, der Zeit ins Gesicht schlug. Er wußte, daß er seinen

Zeitgenossen nicht ungestraft sagen durfte: „Vous êtes en
décadence complète; votre civilisation est un bourbier; votre
intelligence une lampe fumeuse; vous êtes déjà à moitié
tombeau." Er mußte aus der Aufnahme, die sein Werk fand,
erfahren, daß er gründlich unzeitgemäß sei. Das tat ihm
nichts an; er hatte vielmehr, wie er seinem altern,
gleichgerichteten Freunde, dem Grafen Prokesch - von Osten im
im Jahre 1856 gestand, die Genugtuung „que j'ai, à ce qu'il
paraît, frappé juste dans le nerf sensible des idées libérales,

car c'est en leur nom qu'on se fâche le plus haut. Cette

cruauté réussie me consolerait de bien des invectives." Er gibt
zu, daß all sein großer gelehrter Aufwand zur Geschichte
der Rassen nur ein Mittel, keineswegs ein Zweck war: „Au
fond, la situation de mon esprit est telle : une haine de la
démocratie et de son arme, la révolution, que je satisfais

en montrant sous leurs traits véritables révolution et
démocratie, en disant d'où elles naissent et où elles vont" 221).

Damit dürfte denn auch dargetan sein, daß Gobineaus
Gelehrsamkeit und höchst umständliche Darlegungen nur dazu

220) Schemann, Biographie Bd. II, S. 652 f
221) Schemann, Rassenwerk, S. 13 f. '. • -:



Arthur de Gobineau und die Schweiz. 255

gedient haben, einmal : eine längst in ihm ruhende und schaffende

Idee nachträglich historisch zu erhärten und zu erweisen.
Und dann hat er, dieser sonst so geistvolle und künstlerisch

empfindende Franzose, das zusammengestückte und schwerfällige

Gewand eines Gelehrten umgehängt, um — seinem Haß

gegen die Demokratie und die Revolution zu fröhnen222).
Warum nicht? Dieser Haß war sein gutes persönliches

Recht. Aber es ist schade, überaus bedauerlich, daß dieser

politische, soziale und geistige Romantiker mit den
Maßstäben des Ancien régime den furchtbar weiten, mit Gelehrsamkeit

recht verschiedener Qualität überhäuften Umweg über
eine Rassentheorie und -Geschichte gewählt hat, um sich mit
dem großen Problem der Zeit auseinanderzusetzen und es in
seinen letzten Gründen zu begreifen. Ein unmittelbarer, durch
Instinkt geleiteter, von Temperament und Geist vorgetragener
Angriff, wie ihn Nietzsche auf sich genommen hat, ein

Angriff auf die ihm und seinen Gesinnungs- und Standesgenossen

so gründlich widerwärtige damalige Welt hätte ihn
zu einem der hochwichtigen Exponenten und aufschlußreichen

Zeugen auf der geistigen Rechten gemacht, wie sie jene
gewaltige Krise der Weltgeschichte deren einige gezeitigt hat.
Er war in der Tat in der geistig-sozialen Atmosphäre, die ja
auch auf das politische übergriff, ein Reaktionär im ursprünglichsten

Begriff; er war, wie er sich selbst charakterisiert,
ein „arriéré"223), er steht da, wie Schemann, immer super-
lativistisch, formuliert, als „der größte Rückschrittler"221),
ein rechter Antipode von Jean Jacques Rousseau und all
dessen so gewaltig in die Massen gewachsenen Nachfahren.

Der Schwester hatte er sich intim und temperamentvoll
anvertraut, Tocqueville gegenüber räsonniert er mit verhaltener

Anstrengung zur Objektivität. Der „Essai" versuchte gar eine
scheinbare Loslösung von der Gegenwart, eine Steigerung des

aktuellen Problems in ein fast überhistorisches, schicksalhaftes
Gebiet. Er bedeutete die Flucht in eine sehr mühsam225)
gewahrte Scheinobjektivität.

222) Das hat schon Lange, S. 121 ff. sehr schön bewiesen.
22S) s. oben Anmerkung 31.
224) Schemann, Biographie I, S. 448.
S25) Siehe sein hochwichtiges Geständnis: an die Schwester, 8. Juli 1854,

Schemann Rassenwerk, S. 6.



256 Emil Dürr.

Es ist hier nicht der Ort, sich mit seiner anthropologischen
Geschichtsauffassung auseinanderzusetzen, mit einer Theorie
und mit einem Glauben, die das entscheidende weltgeschichtliche,

kulturelle und damit auch das geistige Geschehen in
die Rasse und in das Blut verlegt. Ein solcher Austrag würde
ohne weiteres zu letzten philosophischen Fragen führen, zur
Willensfreiheit und ihrer Problematik. Gobineaus geschichtliches

Denken ist streng deterministisch; er verneint die
menschliche Freiheit und Souveränität; der Fatalismus der
Rasse, die Prädestination des Blutes, physische Mächte schaffen
die Weltgeschichte; er schaltet in der Frage nach der

Formung des welthistorischen Charakters von Individualitäten und
Völkern den moralisch und geistig gestaltenden Faktor, also
auch die Freiheit, aus; das was ein Volk erlebt oder nicht
erlebt hat, zählt für ihn nicht in der geistigen Faktur der
Nationen. Seine Lehre ist naturalistisch und fatalistisch zugleich;
sie ist konzentrierter Materialismus 22G). Dieser wäre unerträglich,

wenn ihn nicht hier ein tiefer Pessimismus begleiten
würde, der seine letzte Quelle in der hohen geistigen Artung
Gobineaus hat und in einem Ideal, das am Anfang der Dinge,
das in einem goldenen Zeitalter lebte und webte.

Gobineaus Rassenwerk kann also in einem gewissen Sinn

aufgefaßt werden als eine Reaktion gegen die damalige radikale

Schweiz und ihre demokratische Gesellschaft, beide
revolutionären Ursprungs. Die Schweiz war aber nur ein Teil
jener von der Revolution von 1789 und ihren Prinzipien
geschaffenen oder zur Entstehung drängenden Welt, die auf
Gobineau, lange bevor er in die Schweiz kam, schon gewirkt
hat. Aber diese war doch das Medium, in dem er schließlich
die vier entscheidenden, schöpferischen Jahre erlebt hat, war
das demokratisch-revolutionäre Milieu, in dem er seinen „Versuch"

schrieb. Es hat jedenfalls in seiner Art auf den
Verfasser sehr stimulierend gewirkt.

Konsultieren wir aber das Werk auf die Frage hin, was
es über die Rassengeschichte der Schweiz zu sagen hat, welches

Material diese ihm darbot oder zu stellen imstande war, so

22e) Das hat vielleicht am besten, auf alle Fälle am frühsten erkannt
Alexis de Tocqueville. S. Correspondance S. 186—207, zusammengefaßt bei

Dürr, S. 278 f.



Arthur de Gobineau und die Schweiz. 257

ist das Ergebnis recht mager und trotzdem ausreichend, um
Gobineaus Auffassung vom politischen Wesen der
demokratisch-revolutionären Schweiz in seinem Sinn zu rechtfertigen.

Gobineau nimmt eine sehr frühe Besiedelung „der
Einöden der Vogesen, der Täler des Jura und der Ufer des

Leman" durch den finnischen Zweig einer gelben, etwas
inferioren Urrasse an. Er will auch die Bewohner der
schweizerischen Pfahlbauten als finnische Fischer ansprechen, die
ihre elenden Hütten bis an die Gestade des Zürichsees hin
aufgeschlagen hätten227). Dann haben sich die der weißen

(arischen) Rasse angehörigen Kelten in unser Land und nach

Rhätien hineingeschoben und sich mit den Etruskern, einem

stark finnisch durchsetzten slavischen Stamm und jenen Finnen

228) gemischt. Schließlich traten die Arier und mit ihnen
•die Germanen auf. In der südwestlichen Schweiz ließen sich

die stark keltisierten Burgunder, die Langobarden und Franken

nieder. Ja, slavische Reste finden sich im Wallis und am
Thunersee (Wendelsee!)229). Diese Elemente alle haben sich

mit den schon finnisierten Kelten verbunden und haben dann

von Süden her eine starke Romanisierung erfahren. Freilich
ist im hohen Mittelalter in der Schweiz das keltische Element
wieder etwas erstarkt und hat sich mehr den Rheingegenden,
also dem germanischen Gebiet zugewandt und sich etwas vom
romanisch-italischen, stark semitisierten Blut losgelöst230). Von
relativ reinen Ariern oder Germanen wollte Gobineau in der

Schweiz nur „ganz geringe Spuren" sehen231). Unser Land
und Volk blieb außerhalb der im 19. Jahrhundert noch
bestehenden Ideallinie, „wo die größte Fülle von Leben, die
bedeutendste Masse von Kräften heutigen Tages in aussichtslosem

Kampfe gegen den unfehlbaren Triumph des Römerchaos

vereinigt ist". Diese Ideallinie läuft nach Gobineau

von Tornea aus, begreift Dänemark und (sein Hannover in
sich, läuft den Rhein in geringer Entfernung von seinem

rechten Ufer (etwa bis Inzlingen nein, etwas wenig weiter)

2") Gobineau, Essai Buch V, Cap. 1 (Übers. Bd. Ill, S. 146/7).
228) Ebenda, Buch V, Cap. 3 (Übers. Bd. Ill, S. 211 f.).
2i9) Ebenda, Buch VI, Cap. 4 (Übers. Bd. IV, S. 171 und Anm.).
23°) Ebenda, Buch VI, Cap. 6 (Übers. Bd. IV, S. 221).
231) Ebenda (Übers. Bd. IV, S. 230).

©asler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertum. 25. Band. 17



258 Emil Dürr.

bis nach Basel hinauf, zieht um das Elsaß und Oberlothringen
herum, an die Seine, nach Großbritannien hinüber und hinauf
nach Island232). Die Schweiz bleibt also von diesem Kreis
des höhern germanisch-reinern Menschentums ausgeschaltet.
Sie ist ein Übergangsland, ist im Südwesten zwischen dem

Einfluß des nichtig gewordenen französischen Südens und
dem Norden geteilt233). Das altschweizerische Gebiet ist
ebenfalls Übergangsgebiet; geistig lehnt es sich an die
rheinischen und oberitalischen Vorbilder an231).

Die Schweizer sind also nach Gobineau ein gründlich
gemischtes, gar nicht rassenreines Volk235) und recht arm
an germanischen Elementen, oder wenn sie schon vorhanden

wären, so sind diese durch minderwertige Elemente korrumpiert,

finnisiert, semitisiert und vor allem romanisiert worden,
was gar kein Vorzug ist.

Wie sich die Dinge bei dieser schwierigen Frage in der
Schweiz nun faktisch verhalten — das ethnographische und
Rassenbild der Schweiz wird immer sehr umstritten ja
unentwirrbar sein —, das ist für unsere Zwecke gleichgültig. Es
kommt nicht darauf an, ob Gobineaus Hypothesen mehr oder

weniger richtig oder wahrscheinlich sind. Wichtiger ist die

Frage, ob seine Auffassung von der schweizerischen Blutmischung

auch die politischen Konsequenzen zieht. Und das

scheint in der Tat mit folgendem Argument zu geschehen: In
der Kunst des Regierens ist unssre europäische, von der weißen
Rasse geschaffene Zivilisation unaufhörlichen Schwankungen
unterworfen; das liegt an den Ansprüchen der so scharf von
einander abstechenden Rassen. In England, in Holland, in
Neapel, in Rußland sind die Grundlagen noch ziemlich dauerhaft,

weil die Bevölkerungen homogener sind und verwandte
Instinkte haben. „Aber überall anderwärts, zumal in Frankreich,

in Mittelitalien, in Deutschland, wo die Rassenver-

232) Ebenda (Übers. Bd. IV, S. 229).

2") Ebenda (übers. Bd. IV, S. 228).
2S') Ebenda (Übers Bd. IV, S. 211).
235) Sie haben immerhin den Trost, schöner zu sein, als die Franzosen

und Spanier (Essai, Buch I, Cap. 12, Schluß). Über die langsame körperliche
Entwicklung der Schweizer in einigen Gegenden, manchmal erst nach dem

20. Jahr abgeschlossen, s. Buch I, Cap. 11 (Übers. Bd I, S. 166).



Arthur de Gobineau und die Schweiz. 259

schiedenheit ohne Grenzen ist, können die Regierungstheorien
sich niemals zu dem Range von Wahrheiten erheben und
die Staatskunst ist in beständigem Experimentieren
begriffen" 2-''G).

Man hat bei dieser These zwei Tatsachen gegenwärtig
zu halten: Einmal, daß Gobineau hier das zentrale
Revolutionsgebiet von 1848 umreißt, in dem damals gewaltet
und gebrodelt haben die republikanisch-sozialistischen
Bewegungen in Frankreich, die lombardisch-italienische
Revolution, die deutsch-österreichischen Aufstände. Inmitten dieser
vulkanischen Gebiete liegt das Übergangsland der rassenmäßig
bis zur Unkenntlichkeit gemischten Schweiz, von der
Gobineau gesagt hat, daß in ihr die Revolution seit Jahrhunderten

in Permanenz herrsche237) und in der das

Gleichheitsprinzip eben damals vollendet durchgedrungen ist238).
Gobineau hat über die Rassenfrage in der Schweiz, wie

man bemerkt, wenige Worte verloren, und auch diese finden

sich noch sehr zerstreut in dem riesigen von ihm
dargebotenen Material. Aber seine Andeutungen genügen, um auf
diesem engen Gebiet den intellektuellen und moralischen
Zusammenhang zu erkennen, der besteht zwischen seiner
sogenannt wissenschaftlichen Beobachtung und dem politischen
Urteil über die damalige Schweiz.

Durch die Aufdeckung des ursprünglich polemischen,
durchaus politisch und weltanschaulich fundierten, erlebnismäßigen

Charakters von Gobineaus Rassenwerk wird nun erst
ersichtlich, wie stark und grundsätzlich seine Abneigung gegen
die Schweiz ist, wie tief die Verrechnung mit ihr geht und
von welch eingewurzeltem, fast hemmungslosem Subjektivismus

sie unterlegt sind. Die nivellierte und demokratische

Schweiz, die verpöbelte Schweiz, diese unreine Rasse, die

er nicht mehr als eigentliche Rasse erkennen kann, hat ihn

23e) Ebenda, Buch I, Cap. 9 (Übers. Bd. I, S. 136).

2") S. oben S. 165.

!,s) Er zeiht die Schweizer aber der Inkonsequenz und der Heuchelei,
insofern sie, „die theoretischen Nebenbuhler der Amerikaner, noch die Gesetzgebung

des Mittelalters gegen die Juden aufrecht zu erhalten wissen" (was
dann bekanntlich 1866 gut gemacht wurde) Essai, Buch VI, Cap. 8 (Übers.

Bd. IV, S. 281).



260 Emil Dürr.

und seinen aristokratischen, distanzbedürftigen Instinkt in die

intellektuelle und politische Reaktion hineingestoßen und
ihn gefühlsmäßig und romantisch aus der demokratischen

Gegenwart vertrieben in jenes von ihm errichtete germanische
Rassen- und Gesellschaftsideal hinein.

Gobineau sah eben in der Schweiz die ihm wahlverwandten
Mächte der Aristokratie, der Erhaltung und Beharrung
entweder an die Wand gedrückt oder in vollem Rückzug
begriffen; er sah allen irgendwie benannten Aristokratismus
auf den Tod bedroht durch die herunterzerrende,
gleichmachende und auswalzende Demokratie. Auch hier, wie im

übrigen Europa, ging ein Stück der „gewaltigen Hunnenschlacht

der Kultur" vor sich. In der Schweiz erlebte er
die schroffste Entwicklung, die letzte praktische Folgerung
der ihm blutmäßig verhaßten Herrschaft der Masse, des Volkes,

der Plebs. Und in diesem Lande, in dem damals von
radikalem Pathos erfüllten Genf des Massendiktators James

Fazy war gar der große Apostel der Gleichheit, Jean Jacques
Rousseau geboren

Das Schicksal einer alten Herrenklasse trat ihm
eindrucksvoll, wie ein welthistorisches Exempel entgegen im
Berner Patriziat, das seit zwanzig Jahren von den liberalen
und radikalen Schichten, Kleinbürgern und Bauern, deposse-

diert war. Auch er mochte, wie vor ihm ein anderer, nicht
schweizerischer, aber auf Schweizerboden 1842 kämpfender
und theoretisierender Konservativer, Friedrich Rohmer, das

alte Bern als typischen Racestaat aufgefaßt haben; auch er
hat, wie Rohmer, dessen „Vertilgung" beklagt. Auch er
mußte das Schicksal von Bern als größte historische Warnung
auffassen, nicht nur, wie Rohmer meinte, für Deutschland,
sondern für Europa gemeinhin239).

239) s. Friedrich Rohmers Lehre von den politischen Parteien, geschrieben
durch Theodor Rohmer, Ausgabe mit Einleitung von H. Schultheß, Nördlingen
1885. S. 356 f. Friedrich Rohmer (s. Allg. Deutsche Biographie, Bd. 29, S. 57
und Alfred Stolze, der „Messias" Friedrich Rohmer und sein Kreis, Zeitwende,
Septemberheft 1926) hat, in seiner Theorie der Parteien, der Rasse als

politischem Moment, als Staats- und Gesellschaftspotenz sehr große Bedeutung
beigemessen und er argumentiert mit Vorliebe mit dem patrizischen Bern.
Seine Gedanken berühren sich zum Teil sehr nahe mit Gobineau, nur daß

Rohmer kaum auf das Problem der Vermischung und Entartung eingeht, s. die



Arthur de Gobineau und die Schweiz. 261

Durch dieses patrizische Bern erfuhr sein Instinkt alle

gesellschaftliche und geistige Stärkung; hier trat eine

erlebnismäßige Anschauung mehr auf. Auch die Berner
vertraten, exklusiv wie sie waren, eine Wertschätzung des reinen

Blutes, so wie sie nur gerade ein Gobineau recht zu würdigen
vermochte.

Dieses selbe Patriziat aber hatte auch der kontrerevo-
lutionären, konservativen Weltanschauung Europas den großen
Theoretiker gestellt, Karl Ludwig von Haller; auch er war
durch eine Revolution, durch die große Revolution zur Reaktion

aufgerufen worden; auch er behauptete die Ungleichheit

der Menschen (nicht der Rassen!); auch ihm ist der
natürliche Zustand die rechtliche Ungleichheit, auch er vertrat

die Distanzierung, das hierarchische Prinzip. Auch er
baute seinen Staat auf Über- und Unterordnung auf; auch

bei ihm hat die Monarchie den Vorzug. Aber wenn Haller
in seiner Begründung auf den Willen und den Zustand der
Natur abstellt, wie Rousseau, nur mit gegensätzlichem Schluß,
so verlegte Gobineau die letzte Erklärung für die Ungleichheit

in das bessere oder schlechtere Blut der Rassen und der
Klassen. Eine sachliche oder theoretische Abhängigkeit
Gobineaus von Haller ist aber nirgends ersichtlich. Ihre Hauptwerke

gehen ihrem Inhalt nach weit auseinander. Man könnte
ihr Verhältnis zu einander etwa so fassen, daß Gobineau
schon die Erklärung für den hoffnungslosen Niedergang des

alten Bern brachte, währenddem Haller als Restaurator der
Staatswissenschaften um 1820 herum noch den Mut und den

Glauben aufbrachte, dartun zu dürfen, daß und wie der alte
Staat wieder aufgerichtet werden könnte. Der eine war noch

konstruktiver Optimist, der andere ein temperamentvoller
Pessimist, dem nur die Ohnmacht blieb, die passive Bilanz zu
bestätigen. Auch ihre Kampfstellung hat sich etwas
verschoben. Bei dem einen, Haller, geht sie auf politisch-soziale,

§§ 136, 137, 146, besonders 171—175 und 221. Wiewohl ein Einfluß Rohmers

auf Gobineau bis dahin weder vermutet noch festgestellt ist, ist er trotzdem

nicht ausgeschlossen. Damit wären Beziehungen auch zur späten deutschen

Romantik angedeutet. Friedrich bezw. Theodor Romer hat den konservativen
Schweizern jener Tage das ihnen konforme politische Handbuch verfaßt

(s. J. C. Bluntschli, Denkwürdiges aus meinem Leben, Bd. I, S. 259 ff.).



262 Emil Dürr,

bei dem andern auf geistig-soziale Restauration und Behauptung

aus. Sie beide sind aber in derselben Richtung vom
Geist des alten Bern inspiriert worden.

Es steckt also hinter dem scheinbar und auch gewollt
gelehrten, höchst objektiv sich gebärdenden „Essai" ein gewaltiger,

subjektiv überaus heftig empfundener welthistorischer
Prozeß. Das Werk dürfte wohl mit seiner Flucht in die

bessere, edlere Vergangenheit als romantische Wissenschaft
charakterisiert werden, und Gobineau selbst entpuppt sich
als höchst Unzeitgemäßer gegenüber der siegesgewissen Demokratie

und deren Perfektibilitätsglauben, gegenüber dem
Liberalismus jener Tage, der, weit entfernt die Hochblüte der
Menschheit zu sein, nur doktrinäre Verbrämung einer aus
Neid und Haß geborenen Feindschaft gegenüber allem höhern
Menschentum sein sollte. Was, Ideale Was, Menschheitsrechte?

Nein, Verrat am edlen Blut! Aufstand des gemischten,

korrumpierten Blutes gegen alle irgendwie benannte natur-
und geistesgegebene Führerschaft!

Wird aber Gobineau so, als Unzeitgemäßer und Flüchtling

im ideellen Sinn begriffen, so treten er und sein
Erlebnis aus der Isolierung und Einmaligkeit jener Tage und
Jahre heraus. Dann kehrt in ihm nur einmal mehr dasselbe

typische politisch-geistige Ereignis wieder, das vier große
Schweizer jener Tage erschütternd und einschneidend gepackt
hat im Sinne einer lauten oder stillen Reaktion und Abwendung
vom Radikalismus und Liberalismus jener Tage. Es sind
Jeremias Gotthelf, Johann Jakob Bachofen, Jacob Burckhardt
und Conrad Ferdinand Meyer; sie alle stammten aus typisch
konservativen Städten und urbanen, einst unbestritten
regierenden Kreisen unseres Landes.

Gotthelf hat im Jahre 1852 in seinem „Zeitgeist und
Berner Geist" resolut, entsprechend seinem kampffreudigen
und kraftvollen Bernercharakter, entsprechend seinem

grundlegenden sittlichen Verantwortungsgefühl Stellung gegen die

neue Welt und den neuen Geist genommen, in einem Werke,
das als der lebendigste Kommentar zur geistig-politischen
Geschichte jener Tage gewertet werden muß. Es ist ein

Zeitroman, der, um mit Gotthelf (im Vorwort) selber zu
reden, wie kein anderes seiner Bücher von sogenannter Politik



Arthur de Gobineau und die Schweiz. 263

strotzt. Es war geboren aus dem Berner Umschwung zum
Konservativismus im Jahre 1850; es ward herausgefordert durch
den über alle Maßen heftigen, das Land aufwühlenden Kampf,
den der unterlegene Radikalismus gegen den Sieger führte;
es war geschaffen, um die restaurierte Stellung der konservativen

Mächte im Bernbiet zu festigen und der Propaganda,
den sektiererischen Radikalen der Stämpflischen Observanz
ein Halt zu gebieten: „Ihre Parole ist Vorwärts, Fortschritt,
ihr Feldgeschrei Freiheit. Wo war je bei einer Sekte
Freiheit? Ist das Leugnen einer höhern Welt, das Wandeln im
Fleische, das Beißen und Fressen untereinander Fortschritt,
Vorwärts ?" so fragt er im Vorwort, auf daß von vorneherein

ja niemand im Unklaren sei, wie er es eigentlich meine und
wohin er zum Schlage aushole.

Und zu Gotthelf gesellten sich, es ist ein großer Unterschied

im Temperament und Pathos, die beiden gedämpfteren
Basler. Sie sind im selben Jahrfünft geboren wie Gobineau,
Bachofen 1815, Burckhardt 1818. Sie waren feiner, schwächer,
weltscheuer organisiert als Gotthelf, lebten in einer absolut
urbanen Welt, währenddem Gotthelf schließlich seine Wurzeln
tief in das heimische bäuerliche Land getrieben hatte. Auch
sie waren durch die Vorgänge der Dreißiger und Vierziger
Jahre auf das Tiefste ergriffen, verletzt, im Innersten
beleidigt worden und fanden sich abgestoßen von der
Eidgenossenschaft und den Umständen, wie sie nach dem Willen
der Radikalen neu werden wollte. Aber ihr grundurbanes
Wesen, das durchaus auf verhaltene Form, Reflexion des

Gefühls und Gedankens eingestellt war, wußte sich einem

Kampf in der Öffentlichkeit, mit den brutalen Mächten des

Tages nicht gewachsen. So haben sich denn beide in den

Jahren 1845—1848, also beim gewaltsamen Durchbruch der
demokratischen Bewegung auf Bundesboden, vorzeitig
zurückgezogen, beide aus der Politik, der eine aus dem Großen

Rat, der andere aus der politischen Redaktion. Auch war
es ihnen, Geistesaristokraten die sie waren, nicht gegeben,
ihre so gründlich anders gearteten Instinkte und Gesinnungen
polemisch zu verwerten. Darum auch bei ihnen die Flucht
in die Objektivität, in die Wissenschaft. War sie ganz
Wissenschaft



264 Emil Dürr.

Burckhardt hat im Jahre 1852 seine „Zeit Konstantins
des Großen" geschrieben, ein Werk, das mit Gobineaus „Versuch"

das Gemeinsame teilt, daß auch es zum Vorwurf hat:
eine untergehende Weltauffassung; den politischen, sozialen
und geistigen Zerfall einer alten Welt; das Aufkommen des

Despotismus schroffster Art auf Grund einer restlosen sozialen

Nivellierung, ganz wie im damaligen Frankreich des Napoleon

Bonaparte; eine bodenlose Völker- und Religionsvermischung,

eine Haltlosigkeit in allem Stil und in aller Kultur;
auch hier das Verschwinden einer (römischen) Aristokratie, die

Kapitulation vor dem Despotismus und den Massen 21°) Und
dann, nachdem Burckhardt die ästhetische Welt des „Cicerone"
durchschritten hatte — auch eine Art Flucht und ein
Ausruhen in einer alten, höhern Welt — erschien 18li0 die „Kultur
der Renaissance", das hohe Lied, die hohe Zeit der
Bildungsaristokratie, der überlegenen formgewissen Urbanität und des

souveränen Individuums. Diese selbe Melodie hat ja dann
der geistesverwandte Gobineau in den Siebziger Jahren in
eine andere, gehobenere Form gegossen in seiner eigenen Dichtung

der „Renaissance".
Und Johann Jakob Bachofen211), der große Religionsforscher,

der Verfasser des „Mutterrechtes", dessen bedeutsame,

geniale Arbeiten nach einem längern Umstellen und
Warten seit 1861 hervortraten, auch er hat sich, wie er das

so schön und typisch in seiner Autobiographie auseinandersetzt,

von seiner Zeit, die ihm nicht mehr entsprach,
losgelöst und hat sich wissenschaftlich nicht nur und
hauptsächlich in das vorhistorische Italien, sondern überhaupt in
urtümliche Zeiten zurückgezogen, dorthin, wo naturhaftes und

mythisches Empfinden noch eins waren. Er suchte, wie
Gobineau im Rassenwerk, in seinen Epen und im Orient
ungebrochene, undifferenzierte Zeiten und Völker auf; sein
historisches Denken war Intuition; der Rationalismus seiner Tage
stand ihm im Wege, und die aus dem radikalen Liberalismus

24°) Über die kritische Einstellung Burckhardts zu seiner Zeit, s. Karl
Joël, Jacob Burckhardt als Geschichtsphilosoph, Basel 1918, S. 54 ff. und

Emil Dürr, Freiheit und Macht bei J. B., Basel 1918, S. 42 ff. und 62 ff.

24') Über ihn s. C. A. Bernoulli, Johann Jakob Bachofen und das

Natursymbol. Basel 1924.



Arthur de Gobineau und die Schweiz. - 265

geborene Demokratie zwang ihn innerlich und äußerlich von
aktiver Politik gründlich Abstand zu nehmen. Auch er war
ein Ketzer und Unzeitgemäßer gegenüber dem Massenglauben
seiner Zeit: „Vollendete Demokratie ist der Untergang alles

Guten" schreibt er im Jahre 1854 in seiner Autobiographie212);
„Republiken haben von ihr am meisten zu fürchten Darin
findet nun die heutige Demokratie ihre Verdammung, daß sie

den göttlichen Charakter der Obrigkeit vernichtet, und die

göttliche Staatsordnung in allen Stücken verweltlicht.. Das
ist der Fluch der Demokratie, daß sie ihre Verwüstungen in
alle Gebiete des Lebens hineinträgt, Kirche, Haus und Familie
gerade am schwersten ergreift, und für jede, auch die kleinste

Frage den wahren Standpunkt verrückt. Weil ich die Freiheit

liebe, so hasse ich die Demokratie"213). Setzt man für
Demokratie Radikalismus, so deckt sich dieser letztere
Ausspruch Bachofens fast wörtlich mit jenem bösen Wort Gotthelfs

über die „Schlange Radikalismus, diese Landplage Europas"

2±1). Auch ihn überfällt der Pessimismus: „Es gibt einen

Zeitpunkt, wo das öffentliche Leben der Staaten und der Völker
dem Fatalismus verfällt. Da stehen wir. Jeder fühlt es, daß

man es jetzt muß gehen lassen, wie's Gott gefällt" 215). Er
glaubte zu wissen, was Demokratie und ihr beliebtes Mittel,
die Revolution, sei; er hatte die „Basler Wirren erlebt, später
die Putsche der Freischaren, in Paris einen mehrtägigen
Straßentumult, in Berlin Krawalle mit zerbrochenen Laternen,
in Göttingen den Verfassungsenthusiasmus der sieben
Professoren und ihrer Anhänger unter der Studentenschaft
gesehen" 21°), in Rom hat er schließlich 1848 und 1849 die
römische Revolution und den Kampf zwischen den

Aufständischen und Garibaldianern einerseits und den französischen

Truppen anderseits miterlebt. Nachdem er schon 1845

aus der gesetzgebenden Behörde der Heimatstadt zurückge-

242; Verfaßt 1854 zu Handen von F. K. von Savigny, dem berühmten

Juristen, hrgb. v. E. Blocher im Basler Jahrbuch 1917. (Andere Ausgabe von

Aug. Schötensack in der Ztschr. f. vergleich. Rechtswissenschaft 1916.) Ich
zitiere nach dem Basi. Jahrb.

243) Ebenda S. 329.

24*) s. oben S. 160/61.
Uh) Ebenda S. 330.

2,e) Ebenda S. 335.



266 Emil Dürr.

treten war, versenkte er sich jetzt noch stärker in die

Vergangenheit: „Es war mir nach jenen Erlebnissen doppelt
tiefes Bedürfnis, auf Zeiten und Dingen auszuruhen, welche
die Stille von Jahrtausenden umgibt auf Gebieten, wo die

Flut der Leidenschaften längst abgelaufen ist"247). Und so

konnte er auch inmitten einer Welt, die sich selbst in
beschleunigtem Tempo abtrug, sagen: „Ich liebe die Völker
und Zeiten, die nicht für den Tag arbeiten, sondern in allem
ihrem Schaffen die Ewigkeit vor Augen haben" 2i8). Bei ihm
kam die Abwendung der Wissenschaft von der eigenen Zeit
am resolutesten, und, wie ich glaube, wirklich ohne Seitenblicke

zum Ausdruck. Und er hat auch, so folgerichtig wie
kein anderer, dieser ihm mißliebigen Welt vornehm und
unbekümmert den Rücken gekehrt. Erst in unsern Tagen scheint
wiederum der Sinn und die Stimmung, das Verständnis für
sein triebhaft-intuitives historisches Empfinden aufzukommen.

Dasselbe Basel hat etwas später einen dritten großen
Unzeitgemäßen in seinen Mauern aufgenommen; auch er ist
mit aller Deutlichkeit von den verspäteten Kämpfen zwischen
radikaler Demokratie und konservativer Polis und Bildung
tief beeinflußt worden, wie sie die Siebziger Jahre in Basel

erfüllt und 1875 in der Depossedierung des Konservativismus
kulminiert haben. Er durfte einen Burckhardt und einen
Gobineau in gewissem Sinn als geistige Vorfahren und
Meister betrachten, den einen in der aristokratisch-gebildeten
und antidemokratischen, massenfeindlichen Verrechnung mit
der Zeit, den andern als den Verherrlicher des

instinktmäßigen, durch das edle Blut berufenen Herrenmenschen der

„blonden Bestie". Es ist Friedrich Nietzsche, in dem der

aristokratisch-subjektive Austrag mit dem demokratischen und
liberalen Zeitalter seine klarste, mutigste und offenste Form
annahm. Hier wird die Reaktion geistig am bewußtesten.
Sie ist 1873 eingeleitet worden mit seiner ersten „Unzeitgemäßen

Betrachtung: David Strauß, der Bekenner und
Schriftsteller"; sie wandte sich gegen den verflachten, in Behäbigkeit
und Süffisanz versunkenen geistigen und nationalen Liberalismus

Deutschlands. 1878 hat Nietzsche „Menschliches, Allzu-
24T) Ebenda S. 336.
248) Ebenda S. 322.



Arthur de Gobineau und die Schweiz 267

menschliches" herausgegeben. Darin stehen etwa Sätze wie :

„Es gibt politische und soziale Phantasten, welche feurig
zu einem Umsturz aller Ordnungen auffordern, in dem Glauben,

daß dann sofort das stolzeste Tempelhaus schönen
Menschentums gleichsam von selbst sich erheben werde. In diesen

gefährlichen Träumen klingt noch der Aberglaube Rousseaus

nach, welcher... an eine. Güte der menschlichen Natur
glaubt..."219). Oder auch: „Die Souveränität des Volkes, in
der Nähe gesehen, dient dazu, auch den letzten Zauber und

Aberglauben auf dem Gebiete dieser (religiös gestützten)
Empfindungen (gegenüber dem Staat) zu verscheuchen; die
moderne Demokratie ist die historische Form vom Verfall
des Staates" 25°). Oder man lese etwa nach, wie der
Individualist Nietzsche über die wirtschaftliche und soziale

Konsequenz der Demokratie urteilt: „Der Sozialismus ist der

phantastische jüngere Bruder des fast abgelebten Despotismus,

den er beerben will; seine Bestrebungen sind also im
tiefsten Verstände reaktionär. Denn er begehrt eine Fülle
von Staatsgewalt, wie sie nur je der Despotismus gehabt
hat"251). Das sind Bücher und Ansichten, die unmittelbar
vor und nach 1875 geschrieben worden sind, da die Polis

Basel, der reine Stadtkanton, in seiner Art die schweizerischen
Revolutionen der Dreißiger und Vierziger Jahre nachholte und

zugleich in die demokratische Bewegung von 1869 eintrat.
Nietzsche war in der Lage, zu spüren, was eine geistige und

politische Revolution demokratischer Art in sich schloß.

Es ist schon ein eigentümlicher Zufall — wenn es so

genannt werden kann —, daß diese drei großen
Unzeitgemäßen zu ihrer Zeit gerade in Basel gelebt und durch
dieses beeinflußt worden sind. Aber Basel barg eben die in
sich geschlossenste und sicherste konservative Tradition, den

festesten geistigen und religiösen Halt gegenüber dem

übermächtigen, uniformierend-rationalistischen, radikalen Liberalismus

geistiger und politischer Prägung. Es blieb an der
Peripherie der demokratisch-radikalen Schweiz am längsten ein
konservatives Gemeinwesen und so hat es zugleich mit der

249) Aphorismus 463.

,60) Aphorismus 472.
251) Aphorismus 473.



268 Emil Dürr.

viel früher erloschenen geistigen Aktivität des alten Bern

jene machtvollen konservativen Exponenten inspirieren können,

die an uns vorbeigegangen sind.

Etwas abseits von den beiden konservativ verwurzelten
Gemeinwesen Bern und Basel hat ein anderer bedeutsamer

Schweizer, wenig jünger, doch spätreifer und isolierter als

jene Genossen seines Geistes, in seiner Art auch eine Flucht
vollzogen. Es ist der timideste und empfindlichste von allen
aus dieser konservativ-unzeitgemäßen Gesellschaft. Es ist Conrad

Ferdinand Meyer, groß geworden im radikalen Zürich.
Es heißt zwar, „seine Hinneigung zur Geschichte", sein

sogenannter Historismus sei „nicht eine Flucht aus der Gegenwart

wie bei Burckhardt" 252). Es liegen aber doch unverdächtige

Zeugnisse von Meyers Schwester Betsy vor, die auch hier
einen politisch-psychologischen Prozeß ahnen lassen, wie wir
ihn kennen bei dessen altern konservativen Zeitgenossen. Der
Straußenhandel, der Zürichputsch von 1839 war für ihn, nach

eigenem Geständnis, die bedeutendste Jugenderinnerung253).
So hat er auch leidenschaftlich die Ereignisse in den Vierziger
Jahren und den Sonderbundskrieg mitsamt der Achtundvier1
zigerbewegung verfolgt251), wie ihn überhaupt die Politik
schon als kleinen Buben fesselte25'). Dann kam die Gründung

der neuen Schweiz, der Einheitsstaat, der industrielle
Aufschwung, die Gründerzeit mit dem Eisenbahnfieber, die

rücksichtslose Zeit Alfred Eschers in Zürich : „Wem die

Achtung historischen Rechts das Gewissen und die Hände

band, der zog sich aus öffentlichen Ämtern zurück oder wurde

zurückgesetzt." Man wanderte aus, wie ein Bluntschli und

Monnard, oder zog sich ins Privatleben oder in die Wissenschaft

zurück251'). „Meinem Bruder entzogen diese Umwandlungen

jeden Boden im Vaterlande Er hat sein Vaterland

nicht (wie andere) mit einer aussichtsvolleren Fremde
vertauscht. Aber er wurde ein Einsamer, der sich immer

2y-) Harry Mayne, Conrad Ferdinand Meyer, 1925 S. 79.

263) Briefe C. F. Meyers, hrgb. von Adolf Frey, Bd. II, S. 508.

25<) Betsy Meyer, Conrad Ferdinand Meyer, in der Erinnerung seiner

Schwester. 1903. S. 95.

2«) Ebenda S. 55.

26c) Ebenda S. 61 f. und Bluntschli, Denkwürdiges, Bd. II, S. 1 ff.



Arthur de Gobineau und die Schweiz. 269

mehr in sich selber abschloß. Er ward ein Fremder unter
seinem eigenen Volke"257). Sein Refugium waren Poesie und

Geschichte; denn auch er hat sich in die Vergangenheit
zurückgezogen, vorerst in die alte große Reichsherrlichkeit, wo
noch Platz war für freie Republiken, denen kein Bundesstaat
das Genick gebrochen hatte; er fühlte sich als Ghibelline258).
Und dann sollte ganz allmählich, je mehr er sich von seiner

physischen Dumpfheit befreite, wie kräftiger seine ursprünglichen

sozialen Instinkte wurden, und je bewußter und stärker

er sein Leben zu gestalten vermochte, die Renaissance in seinem

Fühlen, Denken und Gestalten aufsteigen, die ihm erlaubte,
den Stil zu leben, der seiner urban-geistigen und aristokratischen

Art entsprach und der im radikalen und demokratischen
Zürich von damals keinen Kurs mehr hatte. Wenn „Jürg
Jenatsch"259) und „Huttens letzte Tage" so gut persönlich
wie zeitgeschichtlich mitbedingt sind, so wird bei näherer,
psychologisch und zeitgeschichtlich vertiefter Prüfung auch
das Zeiterlebnis in Meyers Dichtung faßbar werden. Vor
allem erlaubte ihm, diesem scheuesten der Schweizerdichter,
die poetische Welt geistig und moralisch so zu leben, wie
ihm die Demokratie nie die Atmosphäre eingeräumt hätte.
Es ist so viel über Meyers Historismus geschrieben worden;
daß die Politik, gewiß eine negative, äußerlich resignierte
Einstellung dazu, neben und vor der Historie als Fragezeichen
für Meyer vorhanden sein könnte, das hat, wie es scheint,
noch zu keinem Forschen Anlaß gegeben. Woher kam aber

die gewisse Distanz zur Schweiz als Staat und zum schweizerischen

Patriotismus als Nationalgefühl 26°) Wie weit geht

2") Betsy Meyer, S. 62 ff.

258) Ebenda S. 59.

259) In den Anfangsstadien des Romans, am 26. Sept. 1866, schreibt
Meyer an H. Haessel : „Es ist überdies merkwürdig, daß jene Zeit (Anfang
des 17. Jahrh.) zur Besprechung derselben Fragen Anlaß gibt, ja nötigt, die

jetzt die Welt bewegen : ich meine den Konflikt von Recht und Macht,
Politik und Sittlichkeit." (Siehe Anm. 253: ebendort, Bd. I, S. 13). Hier spielte
Meyer auf den preußisch-österreichischen Krieg und die schroffe Verrechnung
des bismarckischen Preußen im Sept. 1866 mit den Fürsten von Kurhessen,
Nassau und Hannover an. Über die zeitgeschichtliche Bedingtheit des „Hütten"

ist kein Wort zu verlieren.
26°) s. darüber: R. d'Harcourt, C.-F. Meyer, sa Vie, son Oeuvre. Thèse

de Paris 1913, S. 434 ff.



270 Emil Dürr.

dieses Distanznehmen zurück, das auch bei Burckhardt und
Bachofen besteht 1848 und seine kantonalen Nachwirkungen
dürften sich wohl auch bei ihm zwischen den Bürger und
Menschen Meyer gelegt und ihn mit seiner Dichtung scheinbar

so weit vom zeitgeschichtlichen Geschehen gerückt haben.
Es ist doch ein sonderbares Spiel, daß drei Persönlichkeiten

wie Burckhardt, Gobineau und Meyer, die alle vom
schweizerischen politischen Leben und seinen sozialen
Handlungen sich zurückgestoßen fühlten, einer nach dem andern
ihre Zuflucht in jene höhere, doch historisch gewordene Welt
der Renaissance genommen und diese bunte, schöne, persön-
lichkeitserfüllte und aristokratische Welt dem demokratischegalitären,

einförmig und darum langweilig gewordenen
Jahrhundert als Spiegel vorgehalten haben. Die das taten, waren
aus Verzweiflung an der Gegenwart Romantiker geworden
und haben sich eine geistige und moralische Welt geschaffen,
in der sie noch atmen und leben konnten. So brauchten sie

weder vor der Volksherrschaft noch vor der Masse und ihrer
Moral zu kapitulieren. Sie besaßen und übten ihre Freiheit
im Geist und im Kunstwerk.

Sie alle, Gobineau und Nietzsche, Bachofen, Burckhardt
und Meyer haben sich in eine ideale Welt geflüchtet und
sie waren zugleich aus innerstem Bedürfnis Italienfahrer; sie

waren mitsamt Gotthelf Antirationalisten, tief organisch und

geschichtlich empfindende Menschen und Unzeitgemäße in
der rationalistisch-liberalen und unhistorisch-radikalen Welt.
Gobineau und Nietzsche, Burckhardt und Meyer bekunden
eine mehr als ästhetische Freude am großen Individuum und

am machtvollen, Völker und Massen bändigenden und
formenden Gewaltmenschen; sie alle lehnen, mehr oder weniger
heftig, die Masse, ihre Moral und Herrschaft ab. Nur Gotthelf

und Bachofen verhalten sich da anders; auch sie wenden
sich gegen die politisch und geistig radikale Demokratie;
aber ihre zentrale und ungebrochene Religiosität macht den

Heroenkult und die Verachtung des armen, irregeleiteten
Menschen in der Masse nicht mit. Sie alle, außer Gotthelf, haben

schicksalhaft empfunden und haben das Pathos der Distanz
geübt. Sie haben aber doch den bösen Zwang der Zeit und
ihr schweres politisches und soziales Leid vergolten mit dau-



Arthur de Gobineau und die Schweiz. 271

ernden Werken hoher und eigentümlicher Art. In diesen haben
sie ihr Nein, ihren Trotz und ihr kompromißloses Anderssein

geläutert. Ihre scheinbar durch die Zeit überwundene,
für sie ewige Welt haben sie in eine Sphäre der wissenschaftlichen

Anstrengung, der gedanklichen Reinheit und schönen

Anschauung emporgehoben. Das boten sie, diese Konservativen
und Reaktionäre, einer Welt als Geschenk an, die politisch,
sozial und geistig seit 1848 nichts mehr von ihnen wollte.
Wer maßt sich an, zu bestreiten, daß das alles Aristokraten
im vollendeten Sinn des Wortes gewesen sind und daß sie,
durch die hohe Auffassung, die sie vom Menschen gehegt,
auch die Menschheit erneut geadelt haben


	Die zeitgeschichtliche und schweizerische Bedingtheit von Gobineaus "Essai". Gotthelf - Burckhardt - Bachofen - Nietzsche - C.F. Meyer

