Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 19 (1921)

Artikel: Der Skulpturenzyklus im Chor des Basler Munsters und seine Deutung
Autor: Escher, Konrad
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-113158

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-113158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Skulpturenzyklus im Chor des Basler Miinsters
und seine Deutung.’)
Von Konrad Escher.

Die romanischen Stiitzen, welche ausser den die Wendel-
treppen enthaltenden Pfeilern das Polygon des Basler Miinster-
chors umgeben und das gotische Obergeschoss tragen, be-
stehen aus einzelnen Sdulengruppen mit gemeinsamen mit
Rankenwerk verzierten Gesimsen.?) Die stirkste Siéule jeder
Gruppe zeigt an ihrem Kapitell figiirliche Szenen, und zwar
in der Reihenfolge von Nord nach Sid:

I. a) Konig Alexander fahrt in seinem Greifenwagen
gen Himmel.
b) Der Sindenfall.
¢) Adam und Eva schimen sich vor Gott.
. d) Die Vertreibung aus dem Paradies.

II. a) Ein Ritter in Kettenpanzer kidmpft gegen zwei
Biren, deren einer bereits getdtet ist. Rechts
neben dem Biren ein Fisch.

b) Ein Ritter kdmpft gegen zwel Stiere, von denen
einer schon erlegt ist.

c) Ein Ritter kimpft gegen zwei Lowen, die beide
auf ihn eindringen,

d) Ein Ritter kimpft gegen einen Drachen, aus dessen

Rachen er einen halbverschlungenen (Genossen

herauszieht.

") Am 21, Oktober 1918 hielt Verfasser dieser Zeilen in der Historisch-
antiquarischen Gesellschaft in Basel einen Vortrag iiber: ,Die Skulpturen
des Basler Miinsters als Illustration der mittelalterlichen Weltanschauung®;
nach Beendigung desselben wurde der Wunsch geaussert, es mochte die noch
wenig bekannte von A. Goldschmidt (s. u.) gefundene Deutung der Skulpturen
im Chor durch Hinweis oder Abdruck in der Basler Zeitschrift zuginglicher
gemacht werden, Der Verfasser gibt der Anregung um so lieber Folge, als
sie ihm zugleich Gelegenheit verschafft, einen prinzipiellen Gedanken weiter
auszufithren, als ihm der Rahmen eines Vortrages, der selbstverstandlich in
erster Linie in das Material und dessen Bedeutung einzufiihren hatte, gestattete.

1 Vgl.‘Stehlin und Wackernagel, Baugeschichte des Basler Miinsters,
Basel 1895, Fig. 76: die mit y bezeichnete Siule, p. 81ff,, p. 87, Anm. 4.



166 Konrad Escher.

III. a) Thisbe hat sich auf einen Baum gefliichtet, und
Pyramus begegnet dem Loéwen mit ihrem Tuch
im Maul.
b) Pyramus totet den Lowen.
c) Pyramus hat sich mit dem Schwert durchbohrt
und Thisbe findet ihn.
d) Thisbe stiirzt sich in dasselbe Schwert und liegt
in Umarmung iiber Pyramus.
IV. a) Die Opferung Isaaks.
b) Abraham im Paradies thronend; zwei Engel halten
im Schooss ein Tuch mit drei Seelen.
c) Das Gesicht eines birtigen Mannes wird von zwei
grossen Drachen mit Maul und Krallen zerfleischt.
d) Einem gleichen Mann dringen die Drachen zu
den Ohren hinein und zum Mund wieder heraus.!)
An Deutungsversuchen hat es nicht gefehlt. Der echt
romantischen, willkiirlichen und den Zusammenhang nicht
beachtenden Erklirung bei Cahier, ;Nouvelles mélanges d’ar-
chéologie*. Bd. I, der Abbildungen aller vier Kapitelle bei-
gegeben sind, setzte Adolf Goldschmidt eine andere entgegen,
die sich auf literarische Quellen des Mittelalters stiitzt.?)
Ohne seine Beweisfithrung zu wiederholen, mogen die we-
sentlichen Punkte seiner Deutung hier aufgefihrt werden.
Die nicht selten dargestellte Himmelfahrt Alexanders des
Grossen bedeutet z B. nach der Weltchronik des Rudolf
von Ems (Ms. theol, fol. 4 der Landesbibliothek in Kassel)
das Streben wider die Gottheit, den Versuch, unberechtigt
in den Himmel einzudringen, die siindhafte Neugier, etwas
kennen zu lernen, was nicht fiir ihn bestimmt ist. Die
Himmelfahrt Alexanders bildet also zum Siindenfall das aus
dem Charakter mittelalterlicher Kunst leicht verstindliche
Gegenbeispiel aus der heidnischen Geschichte.
Beim zweiten Kapitell ergibt sich die symbolische Deu-
tung des Kampfes geriisteter Menschen mit wilden Tieren,

1) Vgl K. Escher, Katalog der Basler Munsterphotographien von Bern-
hard Wolf, Nr. 71—78, IL. Folge, Nr. 44, 45, 48, 49, 50, 50a.

2) Adolph Goldschmidt, Der Albanipsalter in Hildesheim und seine
Beziehung zur symbolischen Kirchenskualptur des XII, Jahrhunderts, Berlin 1895,
p. 70 ff., woher die Beschreibung der Kapitelle fast wortlich ibernommen ist,
Vgl. Stehlin und Wackernagel, op. cit,, p. 380 ff,



Der Skulpturenzyklus im Chor des Basler Munsters u, seine Deutung, g 67

wobei auch die Rettung eines Menschen aus dem Rachen
eines Ungetiims vorkommt, aus Analogien mit &hnlichen
Darstellungen in Psalterien. Die Berechtigung, auch hier
eine symbolische Deutung auf den Kampf gegen das Bose
anzunehmen, resultiert wiederum aus dem allgemeinen Cha-
rakter der mittelalterlichen Kunst. Goldschmidt hat tber-
zeugend nachgewiesen,') wie solche Kimpfe von Menschen
gegen Ungeheuer als figiirlicher Schmuck von Initialen, oder
Kampfe von Menschen unter einander nach Analogie von
Schriftquellen (z. B. Gemma animae des Honorius Augusto-
dunensis) den Kampf bedeuten konnen, den wir im Geiste
gegen die bosen Méichte zu fithren haben. Wahrscheinlich
sind zwei Kampfszenen des in Rede stehenden Kapitells
der Dietrichsage?) entnommen ; aber deswegen ist nicht diese
dargestellt, sondern gewisse Episoden derselben dienten nur
zur Veranschaulichung eines und desselben “Gedankens.
Relief d stimmt zudem mit Kompositionen iiberein, welche
den Psalmvers (69,5): ,Deus in adiutorium meum intende*
illustrieren.?)

Kapitell IIT umschreibt mittelst der KErzéhlung vom
Opfertod des Pyramus den Gedanken des Opfertodes Christi.
Die anscheinend so gesuchte und willkiirliche Deutung wird
zunéchst durch eine Stelle der ,Gesta Romanoram*, welche die
Erzéhlung von Pyramus und Thisbe behandelt, belegt: ,Iste
iuvenis est dei filius, qui videns genus humanum sanguino-
lentum et maculatum a leone, id est diabolo qui hominem
tenebat in ore, id est potestate .., Hic filius dei compatiens
homini veniens in mundum fecit se necari, ut postea que-
libet fidelis anima se mortificat jejuniis et bonis operibus
ipsum diligendo.**) Zur Bekriftigung obiger Auslegung
bringt der beste heute lebende Kenner mittelalterlicher Kunst
und ihrer literarischen Grundlagen, Emile Mile, einen weiteren
Beweis dafiir, dass man die Metamorphosen #&hnlich wie
die Bibel symbolisch auslegte und darin dieselben Lehren

) Op. cit,, p. g7 ff,

%) Stehlin und Wackernagel, op. cit,. p. 382 f.

) Goldschmidt, op. cit,, p. 67 ft.

4 a.2.0, p. 72 1.



168 Konrad Escher,

fand.!) Die antike Sage galt, nicht allgemein aber vielfach, als
eine von Gott den Heiden besonders verliehene Offenbarung,
in welcher er, wie im Alten Testament, Fall und Erlésung
zeigte. Als Beleg dafiir dient eine hochst merkwiirdige
Handschrift der Arsenalbibliothek in Paris (Ms. Nr. 5069,
Le Roman des fables d’'Ovide le Grand, von Chrestien Le-
gouais de Sainte More [Anfang des 14. Jahrhunderts]).
Zwischen den Miniaturen, welche die Geschichte Medeas,
Aeskulaps und Achills darstellen, erscheinen plétzlich Kreu-
zigung, Verkiindigung und Hoéllenfahrt Christi. Der in
Reimen verfasste Kommentar, der jede Erzihlung Ovids
begleitet, erklirt und rechtfertigt auch die Verwendung von
Bildern christlichen Inhalts. So belehrt er den Leser dar-
iiber, dass Aeskulap, der fiir seine Totenerweckungen sterben
musste, Christum vertritt, dass auch Jupiter, der als Stier
auf seinem -Riicken Europa trug, auch Christum bedeutet,
namlich als Opferstier, der die Last aller Siinden der Welt
auf sich nahm. Und mehr noch: Theseus, der Ariadne fiir
Phidra verlasst, ist das Vorbild fiir die Wahl, die Christus
zwischen Kirche und Synagoge traf. Thetis ferner, welche
Achill die Waffen fir den Kampf mit Hektor bringt, ist
nichts anderes als die Jungfrau Maria, welche dem Sohn
Gottes seinen Leib gibt, oder die Menschlichkeit, mit welcher
er den Feind besiegt. Das allgemein bekannte Beispiel
willkiirlich christlicher Deutungen antiker Schriftsteller ist
ja die sogen. Vergilsche Prophezeiung. Unser Standpunkt
bedingt aber keineswegs eine symbolische Auslegung aller
mittelalterlichen Bildwerke in Bausch und Bogen, sondern
nur den Entscheid, ob in jedem einzelnen Falle ein
Bildwerk quellenméssiger Belege symbolisch gedeutet werden
kann. Ob man nun im dritten Kapitell des Basler Miinster-
chores eine aus humanistischem Interesse entsprungene
Illustration der Ovidischen Metamorphose, gemeisselt zur
Unterhaltung der Chorherren, oder im Anschluss an das
Vorhergehende eine Paraphrase des Opfertodes Christi zu
sehen habe, geht aus folgender Tatsache hervor: Isaaks

) Emile Male, L’art religieux du XIIIe siécle en France, Paris 1898,
p. 435f. — Prinzipielles iber die Grundlagen der kirchlichen Kunst des
Mittelalters bei F. X. Kraus, Geschichte der christlichen Kunst, IL, 1, p. 263 T,



Der Skulpturenzyklus im Chor des Basler Miinsters u, seine Dentung, | 69

Opferung bedeutet néamlich den Prototyp fur die Kreuzigung
Christi. Und wenn das zweite Relief die Seligen in Abra-
hams Schooss darstellt, so diirfte die Deutung der zwei
folgenden auf die Holle wohl nicht allzu gesucht sein.

Die Uebersicht iiber alle sechzehn Reliefs ergibt also Fol-
gendes: Der durch siindliche Neugier (Adam und Eva,
Alexander) hervorgerufene Fall der Menschheit und ihre
Vertreibung aus dem Paradies hat sie in die Macht des
Bosen gegeben, gegen das sie, wie die mittelalterliche Kunst
unabldssig predigt, stets zu kiémpfen hat. Aber es gibt nur
eine Erlosung davon: den Opfertod Christi (paraphrasiert
durch die Erzéhlung von Pyramus und Thisbe und die
Opferung Isaaks). Von der Annahme oder Verwerfung des
Erlosungswerkes hangt schliesslich fiir den Menschen Selig-
keit oder Verdammnis ab.

Das ist, klar und einfach, die mittelalterliche Erlosungs-
lehre, die jedem Laien gelaufig war und die in den Kapi-
tellen des Miunsterchors eindringlich deutlich ausgedriickt
ist, sofern man sie als Ganzes, wie sie sich in natura dar-
stellen, betrachtet, und nicht willkiirlich Einzelnes aus dem
Zusammenhang, in den es gehort, herausreisst. Der Sinn
eines mittelalterlichen Bildwerks liegt zum grossen Teil in
seinem Zusammenhang; ob es genrehaft oder symbolisch,
rein historisch erziéhlend oder symbolisch umschreibend ge-
meint sei, entscheidet der Zweck des Ortes, fiir den es ge-
fertigt wurde. Wenn z. B. Karl der Grosse seine Pfalzen
mit kriegerischen Darstellungen aus der alten Geschichte
und dem Zeitalter Karl Martells schmiickte, so setzte er
gelbstverstdndlich nur die monumentalen Ruhmeschroniken
des ausgehenden Altertums fort; selbstredend wiire es sinnlos,
in der Darstellung der Dietrichsage im Schlossturm von
Maienfeld irgendwelche symbolische Bedeutung suchen zu
wollen, weil jedes religidse Gegenstiick fehlt. In beiden
Fillen, die leicht durch hundert Beispiele zu vermehren
wiren, handelt es sich lediglich um unterhaltenden Schmuck
vornehmer profaner Gebdude. Aber die vielen Kampf-
szenen im Utrechtspsalter, in illustrierten Handschriften des
Prudentius und der Civitas Dei des heil. Augustin, dem
Lustgarten der Herrad von Landsberg sind nicht Genre-



170 Konrad Escher.

szenen, welche der Kiinstler zu seinem Vergniigen zeichnete,
sondern symbolische Kampfszenen, als Illustrationen
des Textes gemalt. Im Basler Miinster sollten nun, in
nichster Nihe des Hochaltars, religiése und profane Szenen
bunt miteinander abwechseln, nur weil der Kiinstler seiner
Freude an antiken Gegenstdnden Raum geben wollte? Und
zudem sollten hier, im Allerheiligsten, profane Szenen um
ihrer selbst willen gleichwertig neben den heiligen
stehen? Wer mit der mittelalterlichen Kunst vertraut ist,
weiss, dass die Kirche ihren bildnerischen Schmuck in erster
Linie zur Illustration ihrer Heilslehre brauchte, und
dass die Verzierungen um ihrer selbst willen erst in zweiter
Linie kamen; daraus resultiert also die Notwendig-
keit, in jedem einzelnen Fall zu untersuchen, in
welchem Zusammenhang ein Bildwerk steht, ob an
einer wichtigen oder nebensichlichen Stelle, Ferner sollte
nicht iibersehen werden, dass in der Regel nicht die Kiinstler
das Programm entwerfen, sondern die Auftraggeber; wo es
sich um eine Kirche handelt, diirften also die Geistlichen
fiir Portale, Chorskulpturen, Glasfenster, Mosaikfussboden,
Taufsteine, Chorstithle u. a. das Programm entworfen haben.
Wenn man sich diese Tatsache gegenwirtig hilt, hat auch
die gegebene Erkliarung der Chorskulpturen nichts Krkiin-
steltes mehr. Die symbolische Gelehrsamkeit spukte doch
wohl nicht nur in einzelnen Kopfen, sondern war Gemein-
gut der hohen Geistlichkeit, und Enzyklopédisten wie Herrad
von Landsberg und Vinzenz von Beauvais schopften doch
wohl nicht aus eigener Phantasie, sondern sie fassten nach
allgemeiner Ansicht das Wissen ihrer Zeit zusammen.

Ein Hinweis auf die Illustrationen von Ovidischen
Metamorphosen an Filaretes Tiire von St. Peter entkriftet
die symbolische Deutung von Pyramus und Thisbe im Basler
Miinster keineswegs. Man sollte doch nicht iibersehen, dass
sie im ersteren Falle eine sehr viel nebensachlichere Rolle
spielen als im letzteren, und zu einer Zeit entstanden sind,
in welcher antike Stoffe nicht eine Seltenheit waren, son-
dern Allgemeingut zu werden begannen. Es macht, wir
wiederholen es, einen sehr bedeutsamen Unterschied, ob
sich eine antike Szene als gleichberechtigt mitten zwischen



DerSkulpturenzyklus im Chor des Basler Munsteis u.seine Deutung, 71

christlichen befindet und wie diese den Hauptakzent trigt,
oder ob sie als beilaufige Belebung von Ranken dient, die
selbst wieder als Einfassung der Hauptbilder religiésen In-
halts verwendet sind. Wenn eine antike Szene in der Re-
naissance ihre urspriingliche rein literarische Bedeutung hat,
so beweist dies fiir das 12, Jahrhundert gar nichts. Wenn
im Basler Miinster eine Sirene an den Chorstithlen des
15. Jabrhunderts vorkommt und hier nichts weiter zu sagen
scheint, als dass man Freude am Gegenstand hatte, so ge-
niigt der Hinweis auf Dante und Herrad von Landsberg
fir die Moglichkeit, die Sirene an einem Chorpfeiler aus
dem 13. Jahrhundert auch symbolisch als Bild der Verfithrung
za deuten. Wo profane und symbolische Verwendung des-
selben Gegenstandes nicht nur sich ablésen, sondern sogar
nebeneinander gehen, fithrt jede Verallgemeinerung zu Fehl-
schlilssen. In der mittelalterlichen Kunst k6énnen an ge-
wissen Stellen und in gewissen Zusammenh@ngen auch pro-
fane Szenen einen fiir die Heilslehre symbolischen Sinn
gewinnen, da ja bekanntlich viele mittelalterliche Kirchen-
lehrer und Schriftsteller alles, was in Natur und Geisteswelt
vorhanden war, in Beziehung zur Heilslehre setzten. Damit
ist nun aber selbstverstdndlich nicht gesagt, dass die ganze
mittelalterliche Kunst, dass jede Handschrift des Parzival
oder Roman de la Rose Beziehung auf die Heilslehre habe,
Ja nicht einmal jedes Bildwerk einer Kirche darf einseitig
unter diesem Gesichtspunkt aufgefasst werden. Aber ebenso
falsch ist es, in einzelnen Féllen, wo sogar literarische und
kiinstlerische Parallelen gegeben sind, Bildwerken die sym-
bolische Bedeutung abzuerkennen, nur deshalb, weil sie
haufiger ohne diese vorkommen.

Es sei als Grundgedanke unserer Auseinandersetzung
prinzipiell wiederholt, dass in der mittelalterlichen Kunst
profane und kirchlich symbolische Bedeutung nebeneinander
gehen, dass aber innerhalb des kirchlichen Kreises-
von Fall zu Fall iiber die Art der Verwendung, den
Zweck des verzierten Stiickes und die Moglichkeit kirchlich-
symbolischer Auffassung zu entscheiden ist; selbst das Ein-
gestindnis, die Entscheidung nicht treffen zu konnen, ist
angesichts des gesamten zwiespiltigen Charakters der mittel-



1-2 Konrad Escher,

7
alterlichen Kunst weniger verhingnisvoll, als es eine aus
vorgefasster Meinung entsprungens einseitige symbolische
oder nicht symbolische Deutung wire.

Der Skulpturenzyklus im Chor des Basler Miinsters
stellt also die Erlgsungslehre dar. Erginzend treten der
dltere und jiingere eschatologische Zyklus hinzu, jemer an
der Galluspforte, dieser am jetzigen Hauptportal. Nimmt
man nun noch die legendarischen Zyklen (Vinzenztatel und
Fresken an den Gewilben der Krypta), die Figurengruppen
und Einzelfiguren nebst den Grabmélern hinzu und dehnt
man den Kreis auch noch auf die Monatsbilder aus, so ist
ein grosser Bruchteil dessen umspannt, was die mittelalter-
liche Heilslehre und damit den Kernpunkt der mittelalter-
lichen Weltanschauung ausmacht, die deswegen durchaus
nicht als einseitig kirchlich aufgefasst zu werden braucht.
Die Anschauungen der grossen Denker des Mittelalters sind
zum grossern Teil fir den Inhalt der darstellenden Kunst
des Mittelalters belanglos; denn wie sollten sich diese Ge-
dankensysteme bildmiissig ausdriicken lassen? Wo sich also
innerhalb der bildenden Kunst keine direkten illustrativen
Beziehungen zu gewissen Philosophen geltend machen, kann
und muss sich die Erklirang auf die Heilslehre be-
schrinken, .

Seine prinzipielle Stellungnahme zur Heilslehre inner-
halb der Gesamtphilosophie und gegeniiber der profanen
Kuonst und die daraus resultierende Betrachtungsweise fiir
die bildende Kunst namentlich des hohen Mittelalters fand
der Verfasser bei G. von Hertling, Albertus Magnus,’) und
in desselben Gelehrten Besprechung von H. v. Eiken, Ge-
schichte und System der mittelalterlichen Weltanschauung,
nachtriglich bestiitigt. Er legt Wert darauf, einzelne Stellen
daraus im Wortlaut wiederzugeben, da sein Vortrag nun-
mehr im Wortlaut, gekiirzt, in Sinn aber unverdndert im Druck
erscheint.?) _Erst nach Aristoteles beginnen, wenn wir von
den Pythagordern absehen, die grossen philosophischen

) In: ,Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters®, XIV,
Heft 3—6, Miinster 1914, p. 25 f,, bezw, Historisches Jahrbuch der Gorres-
Gesellschaft, X, 1889, p. 128 ff.

2) ,Die Schweiz“, Jahrgang XXIIIL



DerSkulpturenzyklus im Chor des Basler Munsters u.seine Deutung. 173
Schulen, in denen die Individualitit der einzelnen Anhénger
hinter der gemeinsam und gleichmissig vertretenen Lehre
verschwindet und jahrhundertelang ein festes und fertiges
Geriist von Theorien und Anschauungen den Stotf der Ueber-
lieferung und Unterweisung abgibt. Die christliche Wissen-
schaft und Spekulation zeigt dagegen von den ersten An-
faingen ibrer Geschichte an dies letztere Geprige. Und
vollig naturgeméss! Denn sie entfaltet sich an der Er-
klirung, Verteidigung und immer tieferen Durchdringung
des Offenbarungsinhaltes. Dieser aber, wie bedeutsam im
tibrigen die Eutwicklung gewesen ist, welche von den
Paulinischen Briefen zu den Schriften Augustins und der
Summe des hl. Thomas von Aquin gefiihrt hat, war mit
der Predigt des Evangeliums ein fiir allemal gegeben. Von
den Mysterien der Trinitit und Inkarnation und der Ge-
samtheit der iibernatiirlichen Wahrheiten soll hier nicht
- weiter die Rede sein; aber auch was Zweck und Ursprung
des Universums, was das Verhiiltnis Gottes zur Welt, was
Wesen und Bestimmung des Menschen betrifft, konnte
man zwar fortschreitend zu immer neuen Formeln gelangen,
welche die Losung jener Probleme schérfer und allseitiger
ausdriicken sollten; der wesentliche Inhalt aber musste der
gleiche bleiben., Man besass nun einmal einen unverlier-
baren Schatz von Wahrheiten, den die Lektiire der hl. Schrift.
und der Viter wie die gesamte kirchliche Tradition von
einer Generation auf die andere iibertragen musste; man
besass darin zugleich eine unverriickbare Richtschnur, welche
der ausschweifenden Vernunft ganz bestimmte Grenzen zog.
Es kommt hinzu, dass die enge Beziehung zur christlichen
Lehre, in welche alle wissenschaftliche Betidtigung in den
ersten Jahrhunderten gesetzt worden war, auch fir die
spiteren Zeiten massgebend blieb. Priester und Ménche
waren noch jahrhundertelang die Triager aller Bildung und
Wissenschaft; aber die Unterordnung der letzteren unter
die Theologie entsprach zugleich dem allgemeinen Charakter
der Zeit, Wie die Institutionen des offentlichen Lebens
Grundlage und Rechtfertigung in den Dogmen des Christen-
tnms finden sollten, so auch galt in Kunst und Wissenschalft
die Beziehung des Menschen zu Gott als das hochste Ziel



174 Konrad Escher.

und der wiirdigste Gegenstand geistiger Betétigung. Aber
hiemit ist das traditionelle Element in der mittelalterlichen
Wissenschaft noch nicht erschopft. Als die Viiter der Kirche
daran gingen, den Inhalt der Offenbarung systematisch zu
entwickeln und spekulativ zu durchdringen, fanden sie sich,
bewusst oder unbewusst, auf die Hilfsmittel angewiesen,
welche die Gesamtbildung der Zeit ihnen darbot, mussten
sie sich der Begriffe, Vorstellungsweisen und Gedanken-
verkniipfungen bedienen, welche direkt oder indirekt in der
griechischen Philosophie ihren Ursprung hatten. Zu der
innigen Verbindung mit den Lehren der Offenbarung trat
als zweites charakteristisches Moment der beginnenden
Wissenschaft die Abhéangigkeit von dem aus dem Altertum
iiberlieferten Material hinzu.“")

) Seine prinzipielle Auffassung von der Bedeutung der kirchlich-sym-
bolisicrenden Tendenz inuerhalb der gesamten Weltanschauung fand Vertasser
auch Dbestiitigt bei J. A. Endres: Petrus Damiani, Beitrige zur (Geschichte der
Philosophie des Mittelalters, VIII, Heft 3, p. 30—33. — Derselbe: Honorius
Augustodunensis, Beitrag zur Geschichte des geistigen Lebens im iz, Jahr-
hundert, Kempten und Minchen 1906, p. 1311, — Vgl auch K. Miillers
Rezension von Eicken, Geschichte und System der mittelalterlichen Welt-
anschauung, Archiv fiir Geschichte der Philosophie, IlI, p. 321. Ueber dic
Frage, ob der Begrift | Mittelalter® auch noch fur die Kunst des 135. Jah:-
hunderts statthaft sei, wird sich der Verfasser im _Aunzeiger fiir schweizerische
Altertumskunde* fussern.



	Der Skulpturenzyklus im Chor des Basler Münsters und seine Deutung

