
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 19 (1921)

Artikel: Der Skulpturenzyklus im Chor des Basler Münsters und seine Deutung

Autor: Escher, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Skulpturenzyklus im Chor des Basler Münsters
und seine Deutung.1)

A'on Konrad Escher.

Die romanischen Stützen, welche ausser den die Wendeltreppen

enthaltenden Pfeilern das Polygon des Basler Münsterchors

umgeben und das gotische Obergeschoss tragen,
bestehen aus einzelnen Säulengruppen mit gemeinsamen mit
Rankenwerk verzierten Gesimsen.2) Die stärkste Säule jeder
Gruppe zeigt an ihrem Kapitell figürliche Szenen, und zwar
in der Reihenfolge von Nord nach Süd :

I. a) König Alexander fährt in seinem Greifenwagen
gen Himmel.

b) Der Sündenfall.
c) Adam und Eva schämen sich vor Gott.
d) Die Vertreibung aus dem Paradies.

II. a) Ein Ritter in Kettenpanzer kämpft gegen zwei
Bären, deren einer bereits getötet ist. Rechts
neben dem Bären ein Fisch.

b) Ein Ritter kämpft gegen zwei Stiere, von denen

einer schon erlegt ist.
c) Ein Ritter kämpft gegen zwei Löwen, die beide

auf ihn eindringen.
d) Ein Ritter kämpft gegen einen Drachen, aus dessen

Rachen er einen halbverschlungenen Genossen

herauszieht.

') Am 21. Oktober 1918 hielt Verfasser dieser Zeilen in der Historisch-
antiquarischen Gesellschaft in Basel einen Vortrag über: „Die Skulpturen
des Basler Münsters als Illustration der mittelalterlichen Weltanschauung";
nach Beendigung desselben wurde der Wunsch geäussert, es möchte die noch

wenig bekannte von A. Goldschmidt (s. 11.) gefundene Deutung der Skulpturen
im Chor durch Hinweis oder Abdruck in der Basler Zeitschrift zugänglicher
gemacht werden. Der Verfasser gibt der Anregung um so lieber Folge, als
sie ihm zugleich Gelegenheit verschafft, einen prinzipiellen Gedanken weiter
auszuführen, als ihm der Rahmen eines Vortrages, der selbstverständlich in
erster Linie in das Material und dessen Bedeutung einzuführen hatte, gestattete.

') Vgl. Stehlin und Wackernagel, Baugeschichte des Basler Münsters,
Basel 1895. Fig. 76: die mit y bezeichnete Säule, p. 81 ff., p. 87, Anm. 4.



l66 Konrad Escher.

III. a) Thisbe hat sich auf einen Baum geflüchtet, und

Pyramus begegnet dem Löwen mit ihrem Tuch
im Maul.

b) Pyramus tötet den Löwen.
c) Pyramus hat sich mit dem Schwert durchbohrt

und Thisbe findet ihn.
d) Thisbe stürzt sich in dasselbe Schwert und liegt

in Umarmung über Pyramus.
IV. a) Die Opferung Isaaks.

b) Abraham im Paradies thronend; zwei Engel halten
im Schooss ein Tuch mit drei Seelen.

c) Das Gesicht eines bärtigen Mannes wird von zwei

grossen Drachen mit Mani und Krallen zerfleischt.
d) Einem gleichen Mann dringen die Drachen zu

den Ohren hinein und zum Mund wieder heraus.1)
An Deutungsversuchen hat es nicht gefehlt. Der echt

romantischen, willkürlichen und den Zusammenhang nicht
beachtenden Erklärung bei Cahier. „Nouvelles mélanges
d'archéologie". Bd. I, der Abbildungen aller vier Kapitelle
beigegeben sind, setzte Adolf Goldschmidt eine andere entgegen,
die sich auf literarische Quellen des Mittelalters stützt.2)
Ohne seine Beweisführung zu wiederholen, mögen die
wesentlichen Punkte seiner Deutung hier aufgeführt worden.
Die nicht selten dargestellte Himmelfahrt Alexanders des

Grossen bedeutet z. B. nach der AVeltchronik des Rudolf
von Ems (Als. theol., fol. -4 der Landesbibliothok in Kassel)
das Streben wider die Gottheit, den AYrsuch, unberechtigt
in den Himmel einzudringen, die sündhafte Neugier, etwas
kennen zu lernen, was nicht für ihn bestimmt ist. Die
Himmelfahrt Alexanders bildet also zum Sündenfall das aus
dem Charakter mittelalterlicher Kunst leicht verständliche
Gegenbeispiel aus der heidnischen Geschichte.

Beim zweiten Kapitell ergibt sich die symbolische Deutung

des Kampfes gerüsteter Alenschen mit wilden Tieren,

') Vgl. Iv. Escher, Katalog der Basler Münsterphotographien von Bernhard

Wolf, Nr. 71 — 78, II. Folge, Nr. 44, 45, 48, 49, 50, 50a.
2) Adolph Goldschmidt, Der Albanipsalter iu Hildesheim und seine

Beziehung zur symbolischen Kirchenskulptur des XII. Jahrhunderts, Berlin 1895,
p. 70 ff., woher die Beschreibung der Kapitelle fast wörtlich übernommen ist.

Vgl. Stehlin und Wackernagel, op.cit., p. 380fr.



Der Skul pturenzvkl us im Chor des Bas 1er Münsters u. seine Deutung. 107

wobei auch die Rettung eines Menschen aus dem Rachen
eines Ungetüms vorkommt, aus Analogien mit ähnlichen
Darstellungen in Psalterien. Die Berechtigung, auch hier
eine symbolische Deutung auf den Kampf gegen das Böse

anzunehmen, resultiert wiederum aus dem allgemeinen
Charakter der mittelalterlichen Kunst. Goldschmidt hat
überzeugend nachgewiesen,1) wie solche Kämpfe von Menschen

gegen Ungeheuer als figürlicher Schmuck von Initialen, oder
Kämpfe von Menschen unter einander nach Analogie von
Schriftquellen (z. B. Gemma animae des Honorius Augusto-
dunensis) den Kampf bedeuten können, den wir im Geiste

gegen die bösen Mächte zu führen haben. AVahrscheinlich
sind zwei Kampfszenen des in Rede stehenden Kapitells
der Dietrichsage2) entnommen ; aber deswegen ist nicht diese

dargestellt, sondern gewisse Episoden derselben dienten nur
zur Veranschaulichung eines und desselben ' Gedankens.
Relief d stimmt zudem mit Kompositionen überein, welche
den Psalmvers (69,5): „Deus in adiutorium meum intende"
illustrieren.3)

Kapitell III umschreibt mittelst der Erzählung vom
Opfertod des Pyramus den Gedanken des Opfertodos Christi.
Die anscheinend so gesuchte und willkürliche Deutung wird
zunächst durch eine Stelle der „Gesta Romanoruni", welche die

Erzählung von Pyramus und Thisbe behandelt, belegt : „Iste
iuvenis est dei filius, qui videns genus humanuni sanguino-
lentum et maculatum a leone, id est diabolo qui hominem
tenebat in ore, id est potestate Hic filius dei compatiens
homini venions in mundum fecit se necari, ut postea que-
libet fidelis anima se mortificat jejuniis et bonis operibus
ipsum diligendo."4) Zur Bekräftigung obiger Auslegung
bringt tier beste heute lebende Kenner mittelalterlicher Kunst
und ihrer literarischen Grundlagen, Emile Alale, einen weiteren
Beweis dafür, dass man die Metamorphosen ähnlich wie
die Bibel symbolisch auslegte und darin dieselben Lehren

') Op. cit., p. 47 ff.

2) Stehlin und Wackernagel, op. cit.. p. 382 f.

3) Goldschmidt, op. cit., p. 67 ff.

4) a. a. O., p. 72 f.



[68 Kon rad Escher.

fand.1) Die antike Sage galt, nicht allgemein aber vielfach, als
eine von Gott den Heiden besonders verliehene Offenbarung,
in welcher er, wie im Alten Testament. Fall und Erlösung
zeigte. Als Beleg dafür dient eine höchst merkwürdige
Handschrift der Arsenalbibliothek in Paris (Ms. Nr. 5069,
Le Roman des fables d"Ovide le Grand, von Chrestien Le-
gouais do Sainte More [Anfang des 14. Jahrhunderts]).
Zwischen den Miniaturen, welche die Geschichte Medeas,
Aeskulaps und Achills darstellen, erscheinen plötzlich
Kreuzigung, Verkündigung und Höllenfahrt Christi. Der in
Reimen verfasste Kommentar, der jede Erzählung Ovids
begleitet, erklärt und rechtfertigt auch die Verwendung von
Bildern christlichen Inhalts. So belehrt er den Leser
darüber, dass Aeskulap, der für seine Totenerweckungen sterben

musste, Christum vertritt, dass auch Jupiter, der als Stier
auf seinem-Rücken Europa trug, auch Christum bedeutet,
nämlich als Opferstier, der die Last aller Sünden der Welt
auf sich nahm. Und mehr noch : Theseus, der Ariadne für
Phädra verlässt, ist das ATorbild für die AVahl, die Christus
zwischen Kirche und Synagoge traf. Thetis ferner, welche
Achill die Waffen für den Kampf mit Hektor bringt, ist
nichts anderes als die Jungfrau Maria, welche dem Sohn
Gottes seinen Leib gibt, oder die Menschlichkeit, mit welcher
er den Feind besiegt. Das allgemein bekannte Beispiel
willkürlich christlicher Deutungen antiker Schriftsteller ist
ja die sogen. A7ergilsche Prophezeiung. Unser Standpunkt
bedingt aber keineswegs eine symbolische Auslegung aller
mittelalterlichen Bildwerke in Bausch und Bogen, sondern

nur den Entscheid, ob in jedem einzelnen Falle ein
Bildwerk quellenmässiger Belege symbolisch gedeutet werden
kann. Ob man nun im dritten Kapitell des Basler Münsterchores

eine aus humanistischem Interesse entsprungene
Illustration der Ovidischen Metamorphose, gemeisselt zur
Unterhaltung der Chorherren, oder im Anschluss an das

Vorhergehende eine Paraphrase des Opfertodes Christi zu
sehen habe, geht aus folgender Tatsache hervor: Isaaks

') Emile Mâle, L'art religieux du XlIIe siècle en France, Paris 1898,

P- 435 f. — Prinzipielles über die Grundlagen der kirchlichen Kunst des

Mittelalters bei F. X. Kraus, Geschichte der christlichen Kunst, II, 1, p. 263 ff.



Der Skulpturenzyklus im Chor des BaslerMiinsters u. seine Deutung. i 6q

Opferung bedeutet nämlich den Prototyp für die Kreuzigung
Christi. Und wenn das zweite Relief die Seligen in Abrahams

Schooss darstellt, so dürfte die Deutung der zwei

folgenden auf die Hölle wohl nicht allzu gesucht sein.
Die Uebersicht über alle sechzehn Reliefs ergibt also

Folgendes: Der durch sündliche Neugier (Adam und Eva,
Alexander) hervorgerufene Fall der Menschheit und ihre
Vortreibung aus dem Paradies hat sie in die Macht des

Bösen gegeben, gegen das sie, wie die mittelalterliche Kunst
unablässig predigt, stets zu kämpfen hat. Aber es gibt nur
eine Erlösung davon : den Opfertod Christi (paraphrasiert
durch die Erzählung von Pyramus und Thisbe und die

Opferung Isaaks). Von der Annahme oder Verwerfung des

Erlösungswerkes hängt schliesslich für den Menschen Seligkeit

oder A'erdainmnis ab.

Das ist, klar und einfach, die mittelalterliche Erlösungslehre,

die jedem Laien geläufig war und die in den Kapitellen

des Münsterchors eindringlich deutlich ausgedrückt
ist, sofern man sie als Ganzes, wie sie sich in natura
darstellen, betrachtet, und nicht willkürlich Einzelnes aus dem

Zusammenhang, in den es gehört, herausreisst. Der Sinn
eines mittelalterlichen Bildwerks liegt zum grossen Teil in
seinem Zusammenhang; ob es genrehaft oder symbolisch,
rein historisch erzählend oder symbolisch umschreibend
gemeint sei, entscheidet der Zweck des Ortes, für den es

gefertigt wurde. AVenn z. B. Karl der Grosse seine Pfalzen
mit kriegerischen Darstellungen aus der alten Geschichte
und dem Zeitalter Karl Martells schmückte, so setzte er
selbstverständlich nur die monumentalen Ruhmeschroniken
des ausgehenden Altertums fort; selbstredend wäre es sinnlos,
in der Darstellung der Dietrichsage im Schlossturm von
Maienfeld irgendwelche symbolische Bedeutung suchen zu
wollen, weil jedes religiöse Gegenstück fehlt. In beiden

Fällen, die leicht durch hundert Beispiele zu vermehren

wären, handelt es sich lediglich um unterhaltenden Schmuck
vornehmer profaner Gebäude. Aber die vielen Kampfszenen

im Utrechtspsalter, in illustrierten Handschriften des

Prudentius und der Civitas Dei des heil. Augustin, dem

Lustgarten der Herrad von Landsberg sind nicht Genre-



lyo Konrad Escher.

Szenen, welche der Künstler zu seinem Vergnügen zeichnete,
sondern symbolische Kampfszenen, als Illustrationen
des Textes gemalt. Im Basler Münster sollten nun, in
nächster Nähe des Hochaltars, religiöse und profane Szenen
bunt miteinander abwechseln, nur weil der Künstler seiner
Freude an antiken Gegenständen Raum geben wollte? Und
zudem sollten hier, im Allerheiligsten, profane Szenen um
ihrer selbst willen gleichwertig neben den heiligen
stehen? Wer mit der mittelalterlichen Kunst vertraut ist,
weiss, dass die Kirche ihren bildnerischen Schmuck in erster
Linie zur Illustration ihrer Heilslehre brauchte, und
dass die Verzierungen um ihrer selbst willen erst in zweiter
Linie kamen; daraus resultiert also die Notwendigkeit,

in jedem einzelnen Fall zu untersuchen, in
welchem Zusammenhang ein Bildwerk steht, ob an
einer wichtigen oder nebensächlichen Stelle. Ferner sollte
nicht übersehen werden, dass in der Regel nicht die Künstler
das Programm entwerfen, sondern die Auftraggeber; wo es

sich um eine Kirche handelt, dürften also die Geistlichen
für Portale, Chorskulpturen, Glasfenster, Mosaikfussböden,
Taufsteine, Chorstühle u. a. das Programm entworfen haben.
Wenn man sich diese Tatsache gegenwärtig hält, hat auch
die gegebene Erklärung der Chorskulpturen nichts Erkünsteltes

mehr. Die symbolische Gelehrsamkeit spukte doch
wohl nicht nur in einzelnen Köpfen, sondern war Gemeingut

der hohen Geistlichkeit, und Enzyklopädisten wie Herrad
von Landsberg und Vinzenz von Beauvais schöpften doch
wohl nicht aus eigener Phantasie, sondern sie fassten nach

allgemeiner Ansicht das Wissen ihrer Zeit zusammen.
Ein Hinweis auf die Illustrationen von Ovidischen

Metamorphosen an Filaretes Türe von St. Peter entkräftet
die symbolische Deutung von Pyramus und Thisbe im Basler
Münster keineswegs. Man sollte doch nicht übersehen, dass

sie im ersteren Falle eine sehr viel nebensächlichere Rolle
spielen als im letzteren, und zu einer Zeit entstanden sind,
in welcher antike Stoffe nicht eine Seltenheit waren,
sondern Allgemeingut zu werden begannen. Es macht, wir
wiederholen es, einen sehr bedeutsamen Unterschied, ob

sich eine antike Szene als gleichberechtigt mitten zwischen



Der Skulpturen zykl us im Chor des Basler Mün stei s u. seine Deut ung. i n \

christlichen befindet und wie diese den Hauptakzent trägt,
oder ob sie als beiläufige Belebung von Ranken dient, die
selbst wieder als Einfassung der Hauptbilder religiösen
Inhalts verwendet sind. AVenn eine antike Szene in der
Renaissance ihre ursprüngliche rein literarische Bedeutung hat,
so beweist dies für das 12. Jahrhundert gar nichts. Wenn
im Basler Münster eine Sirene an den Chorstühlen des

15. Jahrhunderts vorkommt und hier nichts weiter zu sagen
scheint, als dass man Freude am Gegenstand hatte, so

genügt der Hinweis auf Dante und Herrad von Landsberg
für die Möglichkeit, die Sirene an einem Chorpfeiler aus
dem 113. Jahrhundert auch symbolisch als Bild der Verführung
zu deuten. AVo profane und symbolische Verwendung
desselben Gegenstandes nicht nur sich ablösen, sondern sogar
nebeneinander gehen, führt jede Verallgemeinerung zu
Fehlschlüssen. In der mittelalterlichen Kunst können an
gewissen Stellen und in gewissen Zusammenhängen auch
profane Szenen einen für die Heilslehre symbolischen Sinn
gewinnen, da ja bekanntlich viele mittelalterliche Kirchenlehrer

und Schriftsteller alles, was in Natur und Geisteswelt
vorhanden war, in Beziehung zur Heilslehre setzten. Damit
ist nun aber selbstverständlich nicht gesagt, dass die ganze
mittelalterliche Kunst, dass jede Handschrift des Parzival
oder Roman de la Rose Beziehung auf die Heilslehre habe,
ja nicht einmal jedes Bildwerk einer Kirche darf einseitig
unter diesem Gesichtspunkt aufgefasst werden. Aber ebenso

falsch ist es, in einzelnen Fällen, wo sogar literarische und
künstlerische Parallelen gegeben sind, Bildwerken die
symbolische Bedeutung abzuerkennen, nur deshalb, weil sie

häufiger ohne diese vorkommen.
Es sei als Grundgedanke unserer Auseinandersetzung

prinzipiell wiederholt, dass in der mittelalterlichen Kunst
profane und kirchlich symbolische Bedeutung nebeneinander
gehen, dass aber innerhalb des kirchlichen Kreises-
von Fall zu Fall über die Art der Verwendung, den
Zweck des verzierten Stückes und die Möglichkeit kirchlich-
symbolischer Auffassung zu entscheiden ist ; selbst das

Eingeständnis, die Entscheidung nicht treffen zu können, ist
angesichts des gesamten zwiespältigen Charakters der mittel-



172 K 0 n r a d Escher.

alterlichen Kunst weniger verhängnisvoll, als es eine aus

vorgefasster Meinung entsprungene einseitige symbolische
oder nicht symbolische Deutung wäre.

Der Skulpturenzyklus im Chor des Basler Münsters
stellt also die Erlösungslehre dar. Ergänzend treten der
ältere und jüngere eschatologische Zyklus hinzu, jener an
der Galluspforte, dieser am jetzigen Hauptportal. Nimmt
man nun noch die legendarischen Zyklen (Vinzenztafel und
Fresken an den Gewölben der Krypta), die Figurengruppen
und Einzelfiguren nebst den Grabmälern hinzu und dehnt
man den Kreis auch noch auf die Monatsbilder aus, so ist
ein grosser Bruchteil dessen umspannt, was die mittelalterliche

Heilslehre und damit den Kernpunkt der mittelalterlichen

Weltanschauung ausmacht, die deswegen durchaus
nicht als einseitig kirchlich aufgefasst zu werden braucht.
Die Anschauungen der grossen Denker des Mittelalters sind
zum grössern Teil für den Inhalt der darstellenden Kunst
des Mittelalters belanglos; denn wie sollten sich diese

Gedankensysteme bildmässig ausdrücken lassen AVo sich also

innerhalb der bildenden Kunst keine direkten illustrativen
Beziehungen zu gewissen Philosophen geltend machen, kann
und muss sich die Erklärung auf die Heilslehre
beschränken.

Seine prinzipielle Stellungnahme zur Heilslehre innerhalb

der Gesamtphilosophie und gegenüber der profanen
Kunst und die daraus resultierende Betrachtungsweise für
die bildende Kunst namentlich des hohen Mittelalters fand
der Verfasser bei G. von Hertling, Albertus Magnus,1) und
in desselben Gelehrten Besprechung von H. v. Eiken,
Geschichte und System der mittelalterlichen AVeltanschauung,
nachträglich bestätigt. Er legt Wert darauf, einzelne Stellen
daraus im Wortlaut wiederzugeben, da sein Vortrag
nunmehr im AVortlaut gekürzt, in Sinn aber unverändert im Druck
erscheint.2) „Erst nach Aristoteles beginnen, wenn wir von
den Pythagoräern absehen, die grossen philosophischen

') In: „Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters", XIV,
Heft 5—6, Münster 1914, p. 25 t., bezw. Historisches Jahrbuch der Görres-
Gesellschaft, X, 1889, p. 128 ff.

2) „Die Schweiz", Jahrgang XXIII.



Der Skulpturenzyklus im Chor des Basler Münsters u. seine Deutung. \j -2,

Schulen, in denen die Individualität der einzelnen Anhänger
hinter der gemeinsam und gleichmässig vertretenen Leine
verschwindet und jahrhundertelang ein festes und fertiges
Gerüst von Theorien und Anschauungen den Stoff der
Ueberlieferung und Unterweisung abgibt. Die christliche Wissenschaft

und Spekulation zeigt dagegen von den ersten
Anfängen ihrer Geschichte an dies letztere Gepräge. Und
völlig naturgemäss Denn sie entfaltet sich an der
Erklärung, Verteidigung und immer tieferen Durchdringung
des Offenbarungsinhaltes. Dieser aber, wie bedeutsam im
übrigen die Entwicklung gewesen ist, welche von den
Paulinischen Briefen zu den Schriften Augustins und der
Summe des hl. Thomas von Aquin geführt hat, war mit
der Predigt des Evangeliums ein für allemal gegeben. Von
den Mysterien der Trinität und Inkarnation und der
Gesamtheit der übernatürlichen Wahrheiten soll hier nicht
weiter die Rede sein ; aber auch was Zweck und Ursprung
des Universums, was das Verhältnis Gottes zur Welt, was
AA^esen und Bestimmung des Menschen betrifft, konnte
man zwar fortschreitend zu immer neuen Formeln gelangen,
welche die Lösung jener Probleme schärfer und allseitiger
ausdrücken sollten ; der wesentliche Inhalt aber musste der
gleiche bleiben. Man besass nun einmal einen unverlierbaren

Schatz von Wahrheiten, den die Lektüre der hl. Schrift
und der Väter wie die gesamte kirchliche Tradition von
einer Generation auf die andere übertragen musste ; man
besass darin zugleich eine unverrückbare Richtschnur, welche
der ausschweifenden Vernunft ganz bestimmte Grenzen zog.
Es kommt hinzu, dass die enge Beziehung zur christlichen
Lehre, in welche alle wissenschaftliche Betätigung in den

ersten Jahrhunderten gesetzt worden war, auch für die

späteren Zeiten massgebend blieb. Priester und Mönche
waren noch jahrhundertelang die Träger aller Bildung und
AA^issenschaft : aber die Unterordnung der letzteren unter
die Theologie entsprach zugleich dem allgemeinen Charakter
der Zeit. AVie die Institutionen des öffentlichen Lebens

Grundlage und Rechtfertigung in den Dogmen des Christentums

finden sollten, so auch galt in Kunst und AVissenschaft
die Beziehung des Menschen zu Gott als das höchste Ziel



174 Kon rad Escher.

und der würdigste Gegenstand geistiger Betätigung. Aber
hiemit ist das traditionelle Element in der mittelalterlichen
Wissenschaft noch nicht erschöpft. Als die Väter der Kirche
daran gingen, den Inhalt der Offenbarung systematisch zu
entwickeln und spekulativ zu durchdringen, fanden sie sich,
bewusst oder unbewusst, auf die Hilfsmittel angewiesen,
welche die Gesamtbildung der Zeit ihnen darbot, mussten
sie sich der Begriffe, Vorstellungsweisen und
Gedankenverknüpfungen bedienen, welche direkt oder indirekt in der

griechischen Philosophie ihren Ursprung hatten. Zu der

innigen Verbindung mit den Lohron der Offenbarung trat
als zweites charakteristisches Moment der beginnenden
AVissenschaft die Abhängigkeit von dem aus dem Altertum
überlieferten Material hinzu." ')

') Seine prinzipielle Auffassung von der Bedeutung der kirchlich-sym-
bolisierendeu Tendenz innerhalb der gesamten Weltanschauung fand Verfasser
auch bestätigt bei J. A. Endres: Petrus Damiani, Beiträge zur Geschichte der
Philosophie des Mittelalters, VIII, Heft 3, p. 30—^t,. — Derselbe: Honorius
Augustodunensis, Beitrag zur Geschichte des geistigen Lebens im 12.
Jahrhundert, Kempten und München 1906, p. 131 (f. — Vgl. auch K.Müllers
Rezension von Eicken, Geschichte und System der mittelalterlichen
Weltanschauung, Archiv für Geschichte der Philosophie, III, p. 321. Ueber die

Frage, ob der Begrilf .Mittelalter" auch noch für die Kunst des 15.
Jahrhunderts statthaft »ei, wird sich der Verfasser im „Anzeiger für schweizerische
Altertumskunde" äussern.


	Der Skulpturenzyklus im Chor des Basler Münsters und seine Deutung

