
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 19 (1921)

Artikel: Studien zur Weltanschauung der Renaissance

Autor: Walser, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studien zur Weltanschauung der Renaissance.
Von Ernst AV a 1 s e r.

Das Ziel der folgenden Untersuchung ist lediglich dies,

die Notwendigkeit der Nachprüfung mancher noch immer
geläufiger Vorstellungen über das AVesen der Renaissance
und über dio AVeltanschauung ihrer Träger darzulegen.

AVohl lassen sich im Einzelnen die feinen lebendigen
Fibern der ganzen Bewegung samt und sonders ohne Bruch
bis ins tiefe Mittelalter zurückverfolgen, und es ist kaum

möglich, in ihrer stillen unmerklichen Entwicklung dio
scharfe Grenze von Alt und Neu festzustellen: allein aus
der Vogelschau betrachtet beginnt doch mit Petrarca eine

neue Zeit gegenüber dem Mittelalter in politischer, religiös-
philosophischer, künstlerischer, literarischer, naturwissenschaftlicher

Hinsicht, wobei der Humanismus als der äussere

augenfällige Exponent der ganzen Bewegung erscheint. Dies
Gefühl hatten schon die Gelehrten der Generation Poggios
und Niccolis, indem sie zu Petrarca als dem A'ater der
studia humanitatis emporblickten, wenn schon seine

Einschätzung des klassischen Altertums vom eng christlichen
Gesichtspunkte aus inzwischen überholt war und nicht
minder seine mangelhafte Latinität. Gerade für diesen Ge-
aamteindruck der Renaissance aber ergibt sich die
Notwendigkeit scharfer induktiver Nachprüfung. AVir möchten
aber den Beobachtungsposten nicht ans Ende des 15.

Jahrhunderts verlegen, in die, Zeit eines Cesare Borgia und

König Ferrante von Neapel, und dabei der Gefahr erliegen,
Zeit und Menschen durch die zwar durchaus ehrliche und
wunderbar geniale, aber stets doktrinär gefärbte Brille
Machiavellis zu betrachten. Sie zeigte ihm, dem Verfasser der
Discorsi sulla prima deca di Tito Livio, eine durch das

Christentum verweichlichte Menschheit und ein durch das

korrupte Papsttum glaubenslos gewordenes und überdies um



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. j i

seine nationale Einheit betrogenes Italien, und diesen beiden
Wahrnehmungen können wir besonders für die Renaissance
durchaus nicht zustimmen.

Gerade für die Beurteilung des Humanismus wird man
daher vom Mittelalter ausgehen, die gefundenen Tatsachen
in den unmittelbaren und weiteren historischen Zusammenhängen

zu erfassen suchen und sie vor allem mit den

vulgärsprachlichen AVerken ihres Zeitalters vergleichen, bevor man
sie in den starren Rahmen abstrakter Schlussfolgerungen
einspannt.

Wie notwendig die Kenntnis der Vulgärliteratur ist,
beweist beispielsweise Jovianus Pontanus. Es war sicher
kein Zufall oder eine persönliche Liebhaberei, wenn in seinen
lateinischen Dichtungen die alexandrinischen und römischen
Bukoliker nachgeahmt wurden. Es spiegelt sich in dieser
Wahl der Vorbilder die in der ganzen Vulgärpoesie des

Zeitalters herrschende Mode des manirierten Petrarchismus
wieder; die Welt der Arcadia Sannazzaros schimmert durch
die antiken Szenen zuweilen sogar mit direkten Entlehnungen
aus dem Italienischen, wo man auf den ersten Blick bloss
klassische Vorlagen vermuten würde.

AVeit aufschlussreicher sodann als das gewissenhafte
Studium auch der entlegensten Bücher erscheint mir das

liebevoll einfühlende A'erständnis' für die heutigen Italiener.
Der ruhige Beobachter, der nicht bloss in südländischen
Archiven und Bibliotheken arbeitet und daneben in engen
Kreisen seiner Landsleute verkehrt, sondern der verständig
in Land und Leute einzudringen versucht, wird mit Erstaunen
gewahren, wie die grossen Rätsel der Renaissance, diese

verwickelten und doch im Grunde primitiven Beziehungen
zum Sakralen, die Gefühle gegenüber Priester und Papsttum,

die künstlerische und instinktmässige AVertung der
äussern schönen Form, die ganze seltsame Mischung von
durchdringend Rationalem, von ideal abstraktem Gedankenflug

und von weich Gefühlsmässigem, dass all die Gegensätze,

die wir mühsam aus den AVerken eines Petrarca,
Salutati, Machiavelli, Ariosto, Michelangelo zu begreifen
suchen, sich weit besser, natürlich mutatis mutandis, an der

Psyche der heutigen Italiener erforschen lassen.



122 Ernst Walser.

Eine 1916 erschienene, übrigens vortreffliche Pariser
These von A. Renaudet1) teilt die religiösen Strömungen
Frankreichs am Ende des 15. Jahrhunderts in drei feste

geschlossene Kreise, drei konsequent und harmonisch
ausgebildete Weltanschauungen : die Scholastiker, die als
Nominalisten und Realisten samt ihren zahllosen Spielarten
versuchen, die Rätsel des Lebens und des Todes durch eine
auf ihre Weise bedingte und geregelte Denkarbeit zu
erforschen ; die Mystiker, deren Sinnen darauf geht, das Ewige
bloss mit dem Gefühl und dem Herzen zu erfassen : endlich
als dritte AVeltanschauung der Glaube der Humanisten, jenes
^angeblich) sonderbare Gemisch von Indifferenz, Skepsis
und Aesthetentum.

Es liegt dieser Ansicht, was den Humanismus betrifft,
die hausbackene Periodisierung clor Geschichte in handliche
und säuberlich geschiedene Epochen: Alittelalter, Renaissance
und Neuere Zeit zu Grunde, von denen eine jede ihren
charakteristischen Ideenkomplox aufzuweisen hat: das Mittelalter

die eng kirchliche, transcendentale und rein asketische

Frömmigkeit, die Renaissance dagegen den Kultus der
eingeborenen Kraft und Lebensfreudo, die Neuere Zeit die

AYrsckmelzung und Vergoistigung aller lebensfähigen
Elemente der beiden vorhergehenden Epochen: Jenseitsglaub*
und AVeltzugewandtheit in der Reformation und dor von
ihr ausgehenden ungeheuren Neuorientierung von Staats-

bogriff, AAlssenschaft und Kunst. Jakob Burckhardt hat
dieses Weltbild der Renaissatice 1860 zum ersten "Alai, fast

nur auf eigener Forschung fussend, mit der gewaltigen
Intuition eines schaffenden Künstlers entworfen. Züge
seiner Zeit, der ausgehenden Romantik, lassen sich darin
unschwer erkennen. Männer wie A^oigt, Geiger. Monnier,
Pastor, bis zu Alfred von Martin führton dieses Burck-
hardt'sche Gemälde jeder in seiner AVeise weiter aus und

') Préréforme et humanisme à Pari» pendant les premières guerres
d'Italie (1494 —1517). Paris Champion 1916, Bib. de l'Institut français de

Florence, t. VI, chap. II und III; p. 90: Théologie scolastiqtte, mysticisme et

humanisme se développent parallèlement jusqu'à la fm du siècle et, lors de

la première guerre d'Italie, constituent à Paris comme dans toute l'Europe
catholique les trois éléments essentiels dc la pensée religieuse.



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. 133

gelangten im Grossen und Ganzen zu den folgenden
Resultaten :])

Das Zeitalter der AViedergeburt des klassischen Altertums

in Italien, die Epoche des Humanismus, setzte an die
Stelle der fest geschlossenen mittelalterlichen Weltanschauung
eine gänzlich neue und grundverschiedene Ansicht von Gott,
der AVeit, vor allem aber dem Menschen. Das humanistische

Glaubensbekenntnis war im Gegensatz zum rein
transcendentalen Mittelalter eine reine Diesseitsreligion. Sein
innerster Grundbegriff, aus dem sich seine sämtlichen
Eigenschaften mühelos ableiten lassen, ist der extremste,
zügelloseste Individualismus. Das höchste Ziel des Menschenlebens

war fortan nicht mehr Gott und das Jenseits, sondern
der Mensch und das Diesseits. In einem resoluten Kultus
der Kraft suchte man den Menschen auszubilden in all seinen

körperlichen und geistigen Fähigkeiten bis zum Universalgenie,

ja bis zum Uebermenschen. Der Glaube an die
Unsterblichkeit war geschwunden: man trachtet danach, das

holde Erdenleben auszukosten bis zur letzten Neige, in fein
ästhetischem, wie in grob sinnlichem Genüsse. Dabei war
es nur allzubegreiflich, wenn man das Altertum abgöttisch
verehrte mit seiner Erden-zugewandten Philosophie, seiner
den Menschen verherrlichenden Kunst, seiner rein induktiven

auf die Erforschung der Erde gerichteten Wissenschaft.
So blickt uns denn aus der neuen historischen Kritik, der

Kunst, der Moral, der Politik, allüberall dasselbe Bild
entgegen : Erde gegen Himmel, Skepsis gegen Glauben, Genuss

gegen Askese, heidnische Antike gegen Christentum, Mensch

gegen Gott. Die Humanisten aber sind die Bannerträger
der ganzen Bewegung: kraft der neu erfundenen historischen
Kritik zerstören sie die Grundlagen der Scholastik. Und

') Georg Voigt, seit der zweiten Ausgabe 1880, in der seine
„Wiedererweckung'' erst ihre volle, gewaltige Entfaltung gefunden hat. — Für das

Folgende benutzte ich dankbar A. v. Martin: „Coluccio Salutati uud das

humanistische Lebensideal'', Leipzig 1916, Einleitung. — Trotz, seiner tief
eindringenden Untersuchung der endlosen Schreiberei Salutatis und der
Erfassung der Ideen in ihren breiten Zusammenhängen hält Martin an der alten
Antithese fest. Coluccio, der mit seiner engen Orthodoxie und Askese so

gar nicht in die Maske eines schöngeistigen Heiden passt, wird als „Mann
des Uebcrganges" definiert. Poggio aber wäre gerade so ein Manu des Ueber-
ganges und Bruni, Niccoli, Traversari, vielleicht sogar Valla nicht weniger!



134 Ernst Walser

durch ihr heisses Mühen um die versunkenen Schätze der
alten Literatur bringen sie der Menschheit eine neue
Religion : das Evangelium der ästhetischen Schönheit. —
Die Folgen dieser ganzen neuen Bewegung zeigen sich
allenthalben in erschreckender AVeise. Ihre unmittelbare
Frucht ist der furchtbare Renaissancetyrann, ist die skrupellose

Realpolitik der Signorien des Quattro- und Cinquecento,
die ihren klassischen Ausdruck im Principe Machiavellis
findet. Und mit der Idee des Tyrannen zieht, als eine neue
direkte Folge dieser Weltanschauung, die Idee der Gerechtigkeit

und Heiligkeit des Tyrannenmordes ein. verkörpert in
den Gestalten eines Boscoli, Porcari, Lampugnani. Diese

Tyrannenmörder fanden den Ansporn zu ihrem Angriff auf
das Gottosgnadentum in der Tat des Brutus und Cassius
und den Trost im Tode in dem antiken Gedanken dos ewigen
Nachruhms. In der Kunst zeigt sich die neue Zeit in der

Individualisierung der Köpfe statt der lediglichen
Schematisierung, in der „Ahnung grosser Formen-' statt des
Niedlichen im Mittelalter.1) Vor allem aber treten an die Stelle
der diaphanen byzantinischen Gestalten eines Simone Martini

die kraft- und sinnenstrotzenden Figuren der Aleister
von Masaccio bis Tizian. Die antike Formensprache hält
ihren Einzug, und damit erwacht wiederum die AYrherr-
lichung des nackten Menschenkörpers. Dio klassischen
Götterfabeln werden allüberall abgebildet, und die der christlichen

Moral direkt ins Gesicht schlagenden Historien von
Leda und Ganymed schleichen sich sogar als ein wahres

Symbol der voränderten Weltanschauung bis in das Rankenwerk

der Bronzetüren von St. Peter. In der AVissenschaft

ertönt vor allem der kritische Ruf: Ad fontes. Man
verwirft und verhöhnt die Scholastik und setzt ihr zwar keine

gänzlich voraussetzungslose Wissenschaft, sondern vorerst
bloss die AVeisheit des klassischen Altertums entgegen. Die
Wissenschaft, die Geschichtsschreibung, die Kunst, alles wird
aus Klerikerkunst — Laienkunst, alles wird säkularisiert.

') J. Burckhardt: Kultur der Renaissance, 9, II, 63. Die Stelle aus
dem Ameto Boccaccios (S. 160 ed. Souzogno) ist übrigens sicher unrichtig
verstanden, von einer Adlernase kann keine Rede sein, die ganze Beschreibung
gibt den mittelalterlichen Schönheitstypus wieder, wie bereits G. Volpi:
Trecento, 2, p. 190, collez. Vallardi, bemerkt.



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. I 3 S

Allein es ist keine wahrhaft demokratische Freiheit: denn

an die Stelle der abgeschlossenen Klerikerkaste tritt die
nicht weniger aristokratische Humanistengemeinde, die in
ihrer blinden Verehrung der Antike, ihrer ängstlichen
Hütarbeit der ciceronischen Latinität, ihrer Pflege der hohlen
rethorischen Form vor dem Inhalt eine hochmütige, ja töt-
liche Verachtung der Gegenwart, der A ulgärsprachen samt
den Vulgärdichtern, des ungebildeten Haufens, zu dem alle
Nichthumanisten gehören, verbindet.

Welchen Einfluss eine solche Wandlung der Geister auf

Religion und Moral ausübte, liegt auf der Hand. Mit dem

Unsterblichkeitsglauben schwand auch die Moral. Denn mit
der Angst vor dem Teufel fällt jeder Zügel des Bösen, und
mit dem Verblassen des künftigen himmlischen Lohnes ist
auch jeglicher Ansporn zum Guten dahin. Als Preis für
verrichtete Grosstaten winkt nun lediglich der irdische Nachruhm.

Im Grunde ist man also völlig atheistisch und bringt
den Männern der Kirche tiefste Indifferenz, wenn nicht
geradezu bittersten Hass entgegen. Dies zeigt sich deutlich
in all jenen anstössigen Novellen und Facetien von Boccaccio
und Poggio bis Masuccio und Fortini, in denen die Dummheit,

Geldgier und Sinnlichkeit der gesamten Klerisei aufs

Grimmigste gegoisselt werden. Der schrankenlose
Individualismus zeigt sich auch innerhalb der Familie. Denn wie
gerade die Novellen des Decamerone beweisen, hat die
mittelalterliche Unterwürfigkeit der Frau einer resoluten Emanzipation

Platz gemacht. Ohne viel Skrupeln hängen die
verheirateten Damen ihr eheliches Kreuz an den Nagel und
ergeben sich allerlei höchst unplatonischen Liebschaften,
um auch ihrerseits die schöne Zeit des Erdendaseins
möglichst genussreich auszuleben. Die A'erachtung der christlichen

Moral zeigt sich endlich sprechend in den liederlichen
Volksfesten, bei denen die Medici, um die keusche Heldenkraft

der florentinischen Republik zu erschlaffen, antike
Maskenzüge veranstalteten. Und dabei sang man schamlose

Liebeslieder, die noch dazu leidergottes von hoher poetischer
Schönheit sind!

Auf all dies Treiben aber passt das Wort des Erasmus,
das er den eitlen Ciceronianern entgegenschleudert: Paga-



1^5 Ernst Walser.

nitas est, paganitas est — es ist eine Heidenwirtschaft.')
Und dieser heidnische Götzendienst, dieser antike Karneval
fand nicht umsonst im Sacco di Roma und dem Sturz der
Medici zu Florenz ein verdientes Strafgericht.

Dieses neue angebliche AVeltbild der Humanisten zeigt
feiner die grösste Aehnlichkeit mit den Ideen der
Aufklärungszeit: ja es wäre vermutlich direkt eine solche Periode
heraufgezogen, wenn nicht als christliche Reaktion die ernste
deutsche Reformation dazwischen gefahren wäre und all
dieser gottlosen egoistischen und schöngeistigen Paganisterei
ein jähes Ende bereitet hätte. — So lautet im allgemeinen
das Gesamturteil über das tiefste Weson der Hochrenaissance,
während die Meinungen über die treibenden Kräfte des

Anfangs und über den Zeitpunkt des Beginnes der ganzen
Bewegung stark auseinander gehen.

A'ersucht man indessen das Leben und Denken der
führenden Persönlichkeiten des Quattrocento, eines Coluccio
Salutati. Poggio Bracciolini, Leonardo Bruni. Lorenzo Valla.
Lorenzo Magnifico odor Luigi Pulci rein induktiv zu
betrachten, so ergibt sich regelmässig, dass gerade für die
studierte Person die aufgestellten Merkmale sonderbarerweise
absolut nicht passen. A'ersucht man die bisher bloss
einzeln zusammengefischten ^charakteristischen Merkmale"
in ihrem engen Zusammenhange mit dem Lebenslaufe des

geschilderten Mannes und vor allem aus dem breiten Strome
des ganzen Zeitalters zu begreifen, dann erhalten sie
regelmässig ein ganz anderes Aussehen. Und hält man die
Resultate induktiver Forschung zusammen, so steigt allmählich
ein neues Bild der Renaissance empor, nicht weniger
gemischt aus Fromm und Unfromm, Gut und Böse, Himmelssehnsucht

und Erdenlust, aber unendlich viel komplizierter.
Das Leben und Streben der ganzen Renaissance lässt sich
nicht aus einem Prinzip, clem Individualismus und Sensualismus

ableiten, gerade so wenig wie die vielgerühmte
Einheitskultur des Mittelalters. Es ist auch völlig irreführend,
wenn Heinrich von Eicken die Charakterzüge des Mittelalters

bloss aus den Schriften einiger asketischer Fanatiker
schöpft, statt zu versuchen, das Leben in seiner unendlichen

') Dialogus Ciceroniauus, in Opp., ed. 1703, I, 998 D.



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. 137

\ ielgestaltigkeit durch ein Eingehen aufdie faktischen
Verhältnisse und auf die Aeusserungen der gesamten Literatur,
besonders der Aulgärsprachen zu erfassen.

Wir stehen also im Grunde der Anklage gegenüber,
das Studium der Antike habe im Quattrocento den christlichen

Glauben zu Grunde gerichtet oder sei wenigstens der
sichere Beweis für die Irreligiosität. Der Vorwurf des

Unglaubens der Humanisten gründet sich auf ihr schöngeistiges
Heidentum, auf ihro kritische Skepsis und auf ihren
Antiklerikalismus. — So mögen denn der Paganismus, der

Kritizismus und der An ti k ur i al ism u s behandelt
werden, bevor wir endlich zu den positiv religiösen
Elementen Stellung nehmen.

I.
Als erster Punkt tritt uns der Vorwurf des Heidentums,

des Paganis m us entgegen. Ist denn die erwähnte
Anklage des Erasmus, die zudem noch durch die beredten Klagen
von Predigern wie Savonarola oder von einem gewiss
unverdächtigen Zeugen: Machiavelli, gestützt wird, nicht
vollgültig?

Versuchen wir die Frage tiefer an der AVurzel zu
fassen : AVorauf beruht eigentlich das Neue an der ganzen
Renaissance-Bewunderung für die Antike? Die Erinnerung
an die Macht und Herrlichkeit des Römerreiches war seit
seinem Sturze niemals untergegangen in den Herzen der
Menschen. Und vor allem nicht in Italien. Hier wäre eine

Darstellung des Fortlebens der Antike so ziemlich
gleichbedeutend mit einer Geschichte seiner gesamten
Kulturentwicklung: germanische, griechische, arabische Einflüsse
würden dabei als verschwindende Faktoren erscheinen gegenüber

dem unentwegt weiterflutenden Strome des römischen
Altertums. Da lebte so manche administrative antike
Einrichtung durchs Mittelalter weiter, da herrschte das römische
Recht, da wurde das Latein stets derart als Nationalsprache
empfunden, dass man das neu geformte italienische Vulgäridiom

erst zu einer Zeit zu schreiben begann, da andere
Völker der Romania bereits eine richtige Literatur ihrer
Vulgärsprachen besassen. In Italien zogen altheidnische



¦38 Ernst Walser.

religiöse Vorstellungen, kaum verhüllt durch das christliche
Gewand, in stetem Zuge durch die dunkeln wie durch die

an Wissenschaft und Kunst hellen Jahrhunderte. Scheue

Sagen von Nero, Vergil, Augustus rankten sich wie Epheu
um die machtvollen Trümmer einer versunkenen AVeit.

Die römische Antike wurde dabei in Italien durchs ganze
Mittelalter nicht als Fremdherrschaft wie im Ausland,
sondern als durchaus nationale Vergangenheit empfunden. Und
jedweder Versuch nationaler Einigung vom Mittelalter bis
auf den heutigen Tag hatte in Italien nur dann Schwung
und Zugkraft und Aussicht auf dauernden Erfolg, wenn er
im heiligen Namen des antiken Rom unternommen wurde.
Das Altertum pflanzte sich ausserdem durch die Schule fort.
Denn im Studium der alten Autoren verkörperte und
erschöpfte sich seit dem Sturze des Römerreiches bis ins
12. Jahrhundert der Begriff jeglicher AVissenschaft.

Die Beschäftigung mit dem Altertum lief aber nicht
gleichmässig wie ein immer ferner und schwächer klingender
Ton durch die Jahrhunderte: os ist vielmehr, als ob- die
Antike gleich einer mächtigen stets wiederkehrenden AVelle

an die öden Gestade der Menschheit getragen werde. Die
irischen Mönche Karls des Grossen, die Benediktinerabteien
unter den Ottonen suchten die klassischen Autoren, schrieben
sie ab und trieben Textkritik, so gut oder noch besser als
es die älteren Humanisten tun werden. Die Hochscholastik
erst brachte den Abstand zwischen Antike und christlicher
AVissenschaft, indem sie das Riesenwerk vollbrachte, aus
einer Mischung antiker und christlicher Elemente eine neue
christliche, harmonisch durchgearbeitete AVeltanschauung zu
schaffen. In der Hochscholastik erst werden dio sämtlichen
AVissenschaften zu einem festgefügten Bau, von den sieben
freien Künsten zur Philosophie aufsteigend und zu der sie
als oberster Disziplin völlig überschattenden Theologie. Dies
hinderte aber rationale und mystische Denker keineswegs,
sich gerade im Mittelalter recht kühnen Spekulationen
hinzugeben, die von der Kirche solange unbehelligt blieben,
als sie nicht direkt gegen die Offenbarungsdogmen verstiessen.
AVir sehen dabei eine Masse individueller religiöser Denker,
bei denen sich die sämtlichen antiken philosophischen Sy-



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. j ^g

steme nicht weniger wiederholen,') als sie es bei den
Humanisten tun werden.

Es ist also, da mit Petrarca die eigentliche Renaissance

einsetzt, die Beschäftigung mit der heidnischen Antike, das

Sammeln der Autoren und die kritische Sichtung der Texte
nichts wesentlich Anderes, als was man bereits in der rein
mittelalterlichen karolingischen und ottonischen A7orrenais-

sance getan, hatten doch auch mittelalterliche Fürsten den
Romans de Titus Livius und die Prouesses du bon chevalier
Jules César in ihre Kuriositätenkammern aufgenommen.
Allein so im zweiten Drittel des 14. Jahrhunderts fühlen
wir dennoch, dass eine neue Zeit und ein neues Gefühl
gegenüber der Antike beginnen.

Das neue entscheidende Moment, das Petrarca und seine

Jünger hinzubringen und das wie eine Morgenröte von
Erkenntnis über die Menschheit heraufzieht, das ist das

seelontiefe Empfinden nicht des Inhalts der Klassiker, wohl
aber ihrer formalen Schönheit. Die innerste Wurzel des

Humanismus und das grosse gemeinsame Band, das alle
Humanisten umspannt, ist weder Individualismus noch
Politik, Philosophie oder religiöse gemeinsame Ideen, denn in
all diesen Dingen klaffen ihre Meinungen meilenweit
auseinander: es ist lediglich das künstlerische Empfinden.
Es liegt darin zudem, besonders was die Literatur anbelangt,
eine bewusste Reaktion gegen die allzu trockene, verstandes-

mässigo Arbeit der Scholastik. Der Humanismus ging auch

keineswegs von einer besondern Kaste aus: weder von den

Gelehrten, noch von den Priestern, noch von den Laien,
sondern seine Ideale ergriffen weithin zerstreut Männer der

verschiedenartigsten Berufe und Stellungen : Schulmeister,
Notare, Aorzte, adelige Herren, Mönche, Weltpriester,
Bischöfe, Kaufleute, Juristen. Aber überall waren es vorerst
bloss vereinzelte Köpfe, die sich an dem neuen Feuer
entzündeten, während die grosse Masse ihrer Berufs- und
Standesgenossen noch lange im Althergebrachten verharrten. Es
ist daher unrichtig, wenn beispielsweise Philippe Monnier
von einem prinzipiellen Gegensatz zwischen den italienischen

') s. Ueber weg-Bau mgartner: Grundriss der Geschichte der
Philosophie, io. A., Berlin 191.5," II, 207.



140 E r n s t W alse r.

Humaniston und den Mönchen spricht.1) gehörten doch

gerade überzeugte tüchtige Ordensleute, wie Marsili,
Traversar^ Aleotti zu den eifrigsten Anhängern des Humanismus

und waren anderseits Vollhurnanisten wie Salutati,
Niccoli und andere, aufs Höchste mönchsfreundlich. Nein,
die Opposition gegen den Humanismus setzte sich geradeso

aus allen möglichen Schichten und Lagern zusammen,
wie die Gemeinde der Humanisten selbst. Die Opponenten
waren teils Verfechter der scholastischen Methode, teils
waren es allerdings Mönche, aber bloss diejenigen mystischen
und ignorantistischen Asketen vom Schlage Jacopone daTodis,
die seit altersher auch die Todfeinde der Scholastik wie jeder
andern AVissenschaft gewesen waren.2) Das neu erwachte

Schönheitsgefühl zieht wie eine alles überschattende AVolke
herauf und äussert sich in besonders durchsichtiger AVeise

in der Literatur. Sein Herold, nicht sein Erfinder, denn
so tiefgehende Bewegungen übersteigen die Tatkraft eines

Alannes, ist Francesco Petrarca.
Seine Dichtungen fanden vorbereitete Herzen und

erweckten darin die Flamme der Dichtkunst. Der Sänger
Lauras erzählt selbst ärgerlich von den Scharen von Dichterlingen,

die ihn täglich in seiner stillen Klause zu Araucluse

mit den missratenen Kindern ihrer Muse belästigten, wobei

es besonders peinlich war, dichtende Kardinäle auf

dieTrostlosigkeit ihres Unternehmens aufmerksam zu machen.
Juristen und Aerzte, Handwerker jeglicher Art, strömten
herzu, ja er sieht es mit Entsetzen kommen, dass künftig
nicht bloss Fischer, Jäger und Bauern Verse schmieden,
sondern dass sogar die Ochsen vor dem Pfluge A7erse wiederkäuen

werden!3) Auch eine trocken hausbackene Natur wie

') Le Quattrocento I, p. 124 ft'. (Neudruck 1908).
2) Jacopone da Todi: Laude, ed. G. Ferri, Bari Laterza 1915, p. 64.

Come la curiosa scienzia e l'ambizione sono destruttive de la purità:
Tale, qual'è, tal è — non c'è religione
Mal vedemmo Parisci — c'hane destrutto Ascisi;
Con la lor lettoria — messo l'è in mala via.
Chi sente lettoria — vada eu forestaria

Typisch ist auch der F'all mit dem Jupiternektar von Alberto da Sarteano,
s. in meinem Poggius Florentinus, Leipzig, Teubner 1914, p. 118 ff.

*) Der dichtende Kardinal in Ep. metr. II, 2. 3. 4, die humoristische
Schilderung der zudringlichen Poeten in Ep. fam. XIII, 7, ed. Fracassetti.



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. j n

Salutati begann mit lateinischen Versen von entsprechender
Schönheit; dann beschränkte er sich glücklicherweise auf

Epistel und Traktat. Doch dieses dichterische Feuer erlosch
bald wieder, und an seine Stelle trat dasjenige Element, das

für die ganze Renaissance typisch wurde: die Eloquenz.')
Schon als Knabe, bevor er den Sinn der Worte recht
verstand, fühlte sich Petrarca beim Lesen der Reden Ciceros
durch den weichen Klang und die still flutende Harmonie
dos Rythmus aufs tiefste ergriffen.2) Das Rhetorische liegt
ja überhaupt dorn Romanen im Blute. Der Romano erfasst
die formale Schönheit nicht verstaudesmässig nüchtern wie
der Nordländer, sondern mit Herz und Gefühl. Form und
Inhalt sind im Romanischen unter sich viel unabhängiger
als im Germanischen. Dio schöne melodische Form ist
noch heute z.B. bei Carduccis „Alla rima" häufig Selbstzweck.
Und anderseits besteht in romanischen Landen kein
prinzipieller Gegensatz zwischen Rhetorik und vollempfundener
AVahrheit. Die rhetorische Pose kann durchaus wahr und
echt sein. Der oft behauptete Gegensatz zwischen nordischer
Innigkeit und südlicher Rhetorik im Sinne von Aufrichtigkeit

und Unaufrichtigkeit trifft für den Süden sicher nicht
zu und verrät überhaupt ein geringes A^erständnis für
romanische Psyche. Es ist gewiss nicht bloss in der Poesie,
dass wir grundehrliche Künstler wie Lorenzo Magnifico oder

Michelangelo bis zu Carducci die bittern Kämpfe ihrer Seele

durch Bilder und AVorte ausdrücken sehen, die der Antike
oder Petrarca oder Leopardi entnommen sind Trotz fremder

') Dies bemerkt schon der Humanist und Arzt Pietro Tommasi (1430):
Memini namque in adolescentia mea regnasse quaudam celi inlhtentiam, qua
innumeri poète pullulare viderentur, fuit Laurentius monachus noster, Petrus
Mantuanus, Thomas Siculus plerique alii sub quibus perplurimi lloridissimi
adolescentes uedum tota Italia, sed mirtini dictu trans Alpes etiam militabaut.
Omnes versus erant et versus quidem virgiliani, ut non unum sed mille probe
dixisses Virgilios mox ressurrecturos. Sed quam primum ardor ille cum auto-
ribus suis pene subito extineti sunt Perinde successit alia, in (pia maiestas

dicendi, que romano cum imperio exciderat, visa est longo postliminio aut
exilio dixeris sub Ciceroniano insignio iu sedeni suam restituì (a. a. Ü.
Poggius Florentiuus, p. 434).

2) Epp. sen. XV, 1, ed. Basil. 1 581, p. 946: Et illa quidem aetate nihil
iutelligere poteram, sola me verborum dulcedo quaedam et sonoritas detinebat
ut quicquid aliud vel legerem vel audirem, raucuni mihi longueque dissonimi
videretur.



42 Ernst Walser.

Provenienz wurden sie völlig ehrlich empfunden. Die schöpferische

Phantasie des Künstlers vermag zudem fremde Gefühle
mit einer solchen Kraft nachzuempfinden, dass sie nahe an
die Intensität des eigenen Erlebnisses heranreicht. Eine

richtige Wertung rhetorischer Elemente erfordert daher eine

genaue Prüfung des Verhältnisses zwischen Form und Inhalt
und ausserdem der künstlerischen und menschlichen
Persönlichkeit des Verfassers.

So zogen donn die Formen der Antike als äusserliches
Ausdrucksmittel mit echter wie mit falscher Rhetorik über
das ganze Kulturleben Italiens herauf. Und in ihr neues
modisches Mäntelchen kleideten sich nunmehr rein
mittelalterliche Erbstücke des Ritter- und Minnedieristes ebenso

gut als neu humanistische Gedanken und Idealo, als Natur-
gefühl und Neuplatonismus. So erhalten wir eine ganze
Stufenleiter von rein äusserlichen Paganismen. Die unterste
Stufe humanistischer Studien beweist zweifelsohne das Zitat.
Schon die mittelalterlichen Schriftsteller hatten gerne mit
ihrer Gelehrsamkeit geprunkt, indem sie jede Nase lang
ihre Gewährsmänner in Reih und Glied aufmarschieren liessen.
Dies hatto um so grössere Berechtigung, als in jener Zeit
mehr mit Autoritäten als mit wirklichen Gründen gefochten
wurde. Ein erschreckendes Exempel in dieser Hinsicht
liefern uns die sonst ungemein lebensvollen Traktate des

Schweizers Felix Hemmerli. Auch die Humanisten und
besonders die der Frühzeit ahmen diese üble Mode noch
reichlich nach, bloss dass nunmehr nicht scholastische Grössen,
sondern klassische Autores hageldicht aufgeführt werden.
In diesen antiken Zitaten sehen wir also lediglich den
Ausdruck der aus einem wahrhaft ewigen Wurzelstock stets aufi
neue erblühenden Gelehrteneitelkeit, aber keinen Unglauben.
Ins selbe Kapitel gehören auch die antiken Bekräftigungsformeln:

Per Jovem, Dii boni, Edepol usf., hinter denen

es töricht ist, wie es ab und zu vou besonders hitzigen
ignorantistischen Mönchen geschah, eine Verminderung christlichen

Glaubens und Denkens wittern zu wollen. Einen
recht niedrigen Grad von Verständnis für das Altertum und
einen wahrhaft bedauerlichen Geschmack bieten sodann die
zahllosen Darstellungen von zeitgenössischen Dingen, des



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. ui
Staats oder der Kirche in antikem Gewände. Das ist die
typische Form des Paganismus. Und hier ist jeweils die

genaueste Prüfung der Tatsachen vonnöten, um zu
entscheiden, ob daraus lediglich eine literarische Mode spricht,
und dies ist der Fall in der ungeheuren Mehrzahl der Fälle,
oder aber ein dem Christentum feindlicher Geist. In der

Uebertragung antikischer Formen und Gebräuche auf
zeitgenössische Dinge leistete vor allem der humanistische
Schulmeister Grosses : so wenn der Rhetor Porcellius mit wichtiger
Miene zwischen den Streithaufen der raufenden Söldnerführer
Piccinino und Sforza hin und her reiste, um sodann ihre
Taten in heroischem Stile nach dem Muster der Schlachten
des Scipio und Hannibal zu besingen.1) Zum rein formalen
Paganismus gehören auch viele Aeusserungen, durch die

man sich nicht darf täuschen lassen, wenn sie auch christlich

religiöse Dinge betreffen. Im Mittelalter war man auf

entgegengesetztem Wege zu ähnlichen Resultaten gelangt,
indem man den Kreis dar alttestamentlichen Vorbilder und
AVeissagungen (Adam — ein Symbol Christi, der Baum
der Erkenntnis — ein Symbol des Kreuzes usf.) auch auf
heidnische Mythologie ausdehnte (Leda — ein Symbol
der unbefleckten Empfängnis). AVenn also Dante den
Erlöser Giove crocifisso nennt,2) in rein formalem Paganismus,
so war er sich bewusst, um so weniger ein Sakrileg zu
begehen, als die Theologen des Mittelalters wie seiner Zeit
die IV. Ekloge Vergils oder nach des Fulgentius Beispiel
die Aeneis in christlich symbolischem Sinne auslegten.
Aehnlich lässt Petrarca in der Africa die beiden Göttinnen
Roma und Karthago vor der Schlacht bei Zatna hülfeflehend

vor Jupiter im Olymp erscheinen : der Göttervater erklärt
ihnen, er selbst werde nach zehn Saturnjahren auf die Erde

herabsteigen und durch den eigenen schmählichen Tod die
Menschheit erlösen.3) Wahre Kronstücke von Verkleidung
zeitgenössischer Dinge in antikem Gewände bietet Boccaccio
im Filocolo, Fiammetta, Ameto.4)

') Muratori Rer. It. SS. XX. 130, 2» ed. Fritelli ibid. 108.

2) Purgar. VI, 118.

') ed. Corradini Padova 1874, Ges. VII, Vers 710 ff.
4) Im Filocolo beschreibt er seine Verliebuug in Maria d'Aquino

folgendermassen: Opere IV, Firenze Magheri 1827, p. 4'6: Avvenne che un



Ili Ernst Walser,

Aehnliche Beispiele laufen durchs ganze italienische
Quattro- und Cinquecento und finden sich nicht weniger in
Frankreich : Der fromme Guillaume Bude nennt Christus
einen zweiköpfigen Janus wegen der Vereinigung der
göttlichen und menschlichen Natur, einen Merkur als Erklärer
himmlischer wie irdischer Weisheit, Prometheus, der der
Menschheit das wahre Feuer vom Himmel brachte, einen
Herkules Alexicacus wegen der Vernichtung der Ungeheuer,
einen Achilles. Hiob dagegen ist ein von der Fortuna
verfolgter Philosoph.1) Ronsard beschrieb in seinem Hymne
de l'Hercule chrétien das Leben Christi, indem er jede
Phase im lieben des Erlösers durch eine Tat des Herkules
ausdrückte.2) Zu diesen roin äusserlichen Paganismen rechne
ich auch den Kult, den der überspannte Ciriaco von Ancona
mit Merkur trieb; seine Sprache und Persönlichkeit
gemahnen dabei lebhaft an den Ecolier Limousin Rabelais"! M

Auch die frommen Epen aus der Zeit Leos N. und Clemens VII.
sind reich an solchen Bildern: es sei bloss an das unsägliche
Opus Sannazzaros. De partu virginis, erinnert: nachdem
Gottvater in einer Versammlung im Olymp den himmlischen
Heerscharen das Nötigo über ilio Erlösung mitgeteilt bat,
haucht er ihnen sanfte Gefühle für die sündige Menschheit
ein. Dann bindet sich eine Abordnung von Genien, die
Laetitia, Concordia, rectus Amor usf. dio Flügel um und
fliegt in Begleitung der leichtgeschürzten Hören hinab zu

giorno nel quale il glorioso partimento del figliuolo di Giove dagli
spogliati regni di Plutone si celebrava (am Karfreitag, da Christus die Väter
aus dem Linibus befreit hatte!! mi trovai in un grazioso e bel tempio
in Partenope (Neapel), nominato da colui che per deificarsi sostenne che fosse

fatto di lui sacrificio sopra la grata (d.h. S. Lorenzo!}, p. 6: avvenne che
un giorno non so coni-: la fortuna mi balestro in un santo tempio del principe

de celestiali uccelli nominato (S. Arcangelo di Baiano!! nel (piale
sacerdotesse di Diana sotto bianchi veli e di neri vestimenti vestite coltivavan >

tiepidi fuochi divotamente

') Opera ed. Basii. 1557, De Asse, p. 292, 2113, 30t, 308, dazu L. Dr-
lamelle: Guillaume Bude, Paris Champion P107, p. 196.

L>) éd. Blanchemain, t. V, p. 168—177 (cit. nach Delaruelle, a.a.O.
') s Voigt: Wiederbelebung des klassischen Altertums, II3, 18113,

p. 285; das oft genannte Gebet an Merkur ist in der bei Jahn (Bullett.
dell'instit. di corrisp. archéol., 1861, p 183) edierten Fassung eher ein
Kommentar zu seiner Reise mit Francesco Nanni auf den venezianischen Galeeren
als eiu richtiges Gebet.



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. ]ir
den Hirten auf dem Felde. Die Sternbilder geraton darob
in grosses Entzücken, und der Mond in unfreiwilliger Komik
überlegt bereits einen allgemeinen Freudentanz der Gestirne.
Dann geht's in die Tiefe, wo der Flussgott Jordan samt
seinen Stromtöchtern bei der krystallenen Urne sitzt und
eine Prophezeiung des Proteus erzählt, die dieser von Apollo
gehört hatte und in der gezeigt wurde, wie za dem auf
dem Meere wandelnden Christus die Nereiden geschwommen
kommen und wie ihm Neptun zitternd den Fuss küsst.1)
Bei den kleinen und dummen Humanisten nahm der
Paganismus jene lächerliche Form des hohlen und verknöcherten
Ciceronianismus an, den Erasmus mit Recht verspottete.
Damals, 1529, sagte ein Bologneser Professor. Romolo Amaseo.
bei der feierlichen Begrüssungsrede Kaiser Karls V. und
Papst Clemens VII, er möchte lieber der tote Diener des

Cicero sein, als in einer so grauen und elenden Gegenwart
leben zu müssen. AVie sich aber die bedeutenden Humanisten

schon ein Jahrhundert früher über derlei Torheiten
lustig gemacht hatten, so hänselte jetzt Bembo den wackern
Amaseo nicht wenig.2)

AVir sehen also: das neu erwachte Schönheitsempfinden
gegenüber den Formen des klassischen Altertums äussert
sich in einer langen Stufenreihe vom feinsten Geschmack
bis zur ärgsten Modetorheit; allein es wäre völlig verkehrt,
aus solchen der antiken Rhetorik nachgebildeten
Sprachkünsten auf ein vermindertes Christentum schliessen zu
wollen. Gerade die von Erasmus im Dialogus Ciceronianus
zitierten Beispiele bösartigen Heidentums gehören samt und
sonders in die Rubrik des völlig harmlosen, rein äusserlichen

Paganismus.

Und dieselben Abstriche zu Gunsten des rein äusserlich
formalen Paganismus wie in der Literatur müssen gewiss
auch in der Kunst gemacht werden. Antike Fruchtkränze,
Putten u. dgl. gehören fortan zum ornamentalen Beiwerk
gerade so gut wie die Aktfiguren im Hintergrunde von

') Opera latine-scripta, Amstelodami 1728, lib. III.
2) Die Stelle über Amaseo aus V. Ci an: Contro il volgare, in Studi

dedicati a Pio Rajna, Milano 1911, p. 281. Danach Bembo-Zitat : Epp. II,
Vili, 27.

Basler Zeitschritt f. Gesch. und Altertum XIX. 10



14.6 Ernst Walser. :

Michelangelos Heiliger Familie in den Uffizien. Und sie
beweisen gewiss ebensowenig eine verminderte
Rechtgläubigkeit, wie der Umstand, dass Lippis Madonna bei
der Verkündigung in einer im herrlichsten Renaissancestil
geschmückten Kammer sitzt. Und wenn die antikischo
Mode oder Modetorheit es mit sich bringt, dass in den
frommen Epen eines Sannazzaro die heidnische Mythologie
mit christlichen Abstellungen aufs engste verbunden wird,
warum sollte dies in dor Kunst nicht auch geschehen? AVenn

Filarete ins Rankenwerk der Türen von St. Peter äsopische
Fabeln, antike Imperatoren, Tugenden und Szenen wie
Ganymed und Leda aufnimmt, so stiess' man sich an diesem
ornamentalen Paganismus ebensowenig wie an Proteus und

Apollo, welche die Geburt Christi bei Sannazzaro weissagen;
diese Bronzereliefs beweisen nichts, weder für den Glauben
des Künstlers noch den des Bestellers. Dieser letztere war
zudem ausgerechnet dor den Humanitätsstudien abgeneigte
Eugen IV., der wahrlich Manns genug gewesen wäro, die
Türe samt dem Künstler a casa il diavolo zu schicken, wenn
er sich an der Schilderei gestossen hätte.1) Man fühlte sich

von diesem ornamentalen Paganismus um so weniger verletzt,
als die mittelalterliche Kirchenskulptur gewohnt war, weit
schlimmere Dinge darzustellen: unerbauliche Novellenstoffe
(nicht bloss das lustige Abenteuer des eingeschirrten Aristoteles,
sondern die unflätige Rache des Zauberers A7ergil an der
Römerin2), Tier- und Menschenfratzen, ja direkt phallische
Gebilde. Es ist sicher verfehlt, diese ganze Welt der mit den

sakralen so eng verbundenen Profandarstellungen nach einem

Schema, etwa dem sjmibolischen, erklären zu wollen. Einst
waren aus dem Orient die abstrusen synkretistischen Symbole
uralter Provenienz an die Kirchen des Abendlandes

übergegangen: fabelhafte Ungeheuer, Pferde mit Henkelkreuzen,
langhaarige Sirenen, Frösche (das Zeichen der Langlebigkeit

') s. L. v. Pastor: Geschichte der Papste Is, 346, und die Ausflüchte:
das Werk sei in tier Abwesenheit Eugens IV. entstanden, er habe es bei

seiner Rückkehr eben hinnehmen müssen und sich zudem mit der Kleinheit
der Szenen getröstet!

2) vgl. Dom. Comparetti: Virgilio nel medio evo, 2. ed., Firenze
1896, cap. Vili. — Die Abbildung der Rache als Kirchenskulptur bei

E.Fuchs: Illustrierte Sittengeschichte, Ergänzungsband: Renaissance S. 296/7.



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. \a-i

in Aegypten), sogar Leda mit dem Schwan stand an
koptischen Kirchen als ein Symbol der unbefleckten Empfängnis.1)
Ihre symbolische Bedeutung war im Abendlande längst
vergessen worden : die Sirenen an den Kapitellen im tos-
kanischen" Gropina oder an den Kandelabern in S. Paolo
fuori le mura zu Rom mögen noch symbolisch empfunden
worden sein; die Sirene am Basler Münster samt ihren
zahlreichen Schwestern in Chartres etc. hat sicherlich bloss mehr
ornamentalen Wert. Aus den unverstandenen orientalischen
Symbolen dagegen dürfte für den abendländischen Künstler
direkt die Licenz erwachsen sein, die gothischen Kirchen
mit einer ganzen Fauna auszustatten; denn wenn man in
diesen vielgestaltigen Ungetümen lediglich symbolische
Darstellungen von Sünden sehen wollte, — welch tiefsinnige
Allegorie läge wohl im Ziegenbock und im Elephanten
ausgedrückt, die neben den bleckenden Teufeln in
philosophischer Ruhe von den Türmen von Notre Dame auf Paris
herabblicken Die symbolisierende Naturgeschichte des

Physiologus wird zwar oft noch vollbewusst abgebildet: die

Geburt des Löwen, die Sirene im Sturm, der Igel im AVein-

borg usw. Aber es wäre sicher verfehlt, nun die sämtlichen
Löwendarstellttngen einfach als Illustrationen zum Physiologus
aufzufassen und ebenso unrichtig wäre es, den Pariser
Elephanten als christliches Symbol zu deuten, wenn auch
zufällig die Parabel des rolifant'; sich in gallo-italischen
Predigten findet: das Tier schläft an eiu Bäumchen gelehnt
und stürzt durch Umhauen seiner Stütze. Vergeblich
versuchen die herzugeeilten grossen olifant es aufzurichten,
erst die Bemühungen eines petit olifant, der unter den
Gestürzten kriecht, vermag es wieder auf die Beine zu bringen.
Und ebenso wurde die Menschheit erst dadurch errettet,
dass die Gottheit sich aus Himmelshöhen zu ihr herabsenkte,
und dass Christus als armer kleiner Bruder die ganze Bürde
unseres Menschenloses auf sich nahm. Derselbe Prediger
fügt noch ähnliche hübsche Bilder hinzu, und wir erkennen
aus seiner Darstellung, dass er darin gar keine eigentlichen

') Siehe das wunderschöne Werk vou Oskar Wulff: Altchristliche
und byzantinische Kunst, in Burger-Brinckmanus Handbuch der Kunstwissenschaft

I, S. 144 und Abb. 131.



I a 8 E r n s t W a 1 s c r.

Symbole oder Vorbilder sah, sondern lediglich Parabeln.1)
Was endlich die besonders an Kirchenfassaden, Wasserspeiern

und dergleichen vorkommenden phallischen Gebilde
anbelangt, dürfte ihr Ursprung auf antiken Exorcismen gegen
den bösen Blick oder ähnlichem beruhen, bei denen ja der
Phallus eine grosse Rolle spielte, bis auch sie schliesslich

zum unverstandenen, aber desto treulicher nachgeahmten
Ornament herabgesunken waren. Man entsetzte sich endlich
keineswegs über die nunmehr häufigen Aktfiguren kirchlicher
Fresken, hatte man doch von jeher nackte Menschenkörper
abgebildet bei der Darstellung von Adam und Eva, bei der

Auferstehung der Toten, bei Martyrien wie denen der hl.
Regula und Agatha. Und man betrachtete überdies alle
mit der Prokreation zusammenhängenden Dinge mit der
schönen noch heute dem Südländer eignenden Unbefangenheit,

mit der auch treffliche Prediger wie S. Bernardino da

Siena davon sprachen. Der mittelalterliche und vorab der
südliche Sakralbegriff war ja überhaupt ganz anders geartet
als der unsre: welch gröblichen Spuk führten da die Kleriker
bei der Narren- und Eselsmesse auf, und zwar nicht bloss

im Karneval, sondern sogar bei kirchlichen Primizfeiern
Die Kirchentänze des 16. Jahrhunderts dagegen fanden wohl
deshalb am heiligen Orte statt, um die von der Tanzkrankheit

Befallenen durch den magischen Einfluss des Gotteshauses

um so sicherer zu heilen.3) AVenn daher Savonarola,

ehrwürdig durch die Inbrunst der Ueberzeugung und durch
seinen Heldentod, aus seiner finstern Askese heraus allen
äussern farbenfreudigen Pomp und die rauschende Kirchenmusik

als lauter heidnisches Teufelswerk verdammt und die
Zeiten zurückwünscht (wann waren diese eigentlich?), da die
Messkelche von Holz, dafür aber die Priester von Gold waren,
so werden wir ihm nicht aufs AVort glauben. Und ebensowenig

ist es gerechtfertigt, seinen Gegner, Fra Mariano
daGenazzano, wie es die romantisch naive Schilderung
von Villari tut, ohne weiteres als Heuchler und schöngeistigen

') Roman. Studien, IV, S. 19, ed."Förster.
*) s. Luzio e Renier in: Nuova Antologia, 1891, p. 118 u. 119.

*) s. A.Martin: Geschichte der Tanzkrankheit in Deutschland, iu":

Zeitschr. f. Volkskunde, XXIV (1914).



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. 149

Heiden zu verdammen, bloss weil er einer vernünftigen,
nicht asketischen Religionsübung das AVort sprach und darauf

verzichtete, durch hysterische und apokalyptische
Prophezeiungen sich selbst und seinen Zuhörern das Gruseln
zu lehren •)

* *
AVeit schwieriger als der Paganismus der äussern

Form ist der Paganismus des Inhalts zu beurteilen.
Es ist wahr, stoische, epikureische, neuplatonische Lehren
tauchen in Menge in den Schriften der Humanisten auf, und
in ihren letzten Konsequenzen sind all diese Systeme anti-
christlich. Allein, finden sich diese antiken Erbstücke nicht
bereits in der Scholastik Die mittelalterlichen Denker
entlehnten von all diesen Theorien gerade so viel, wie sie

brauchen konnten für ihre eigenen Spekulationen, und was
darüber hinausging, das lehnten sie rundweg ab. Führt etwa
der gründlich scholastische Nominalismus nicht in letzter
Linie zum krassen Materialismus, und sein AViderpart, der
mittelalterliche Realismus dagegen zum Pantheismus reinsten
Wassers? Und dasselbe sehen wir bei den Humanisten.
Gerade der Stoizismus Petrarcas und Salutatis verbindet sich
mit der engsten Sympathie für die schärfste Mönchsaskese.

Schon in den ersten Jahren des 15. Jahrhunderts geht
der Kardinal Francesco Zabarella (f 1417) vom gröblichen
mittelalterlichen Populärbegriff des wohl aus horazischer
Quelle stammenden porcus Epicuri ab und verurteilt den

Hedonismus Epikurs nur dann, wenn der Philosoph als sein

Ziel wirklich die grob sinnliche und nicht etwa eher die
rein geistige Lust verstanden habe.2) Und diese letztere

') Wenn übrigens gegenüber Ludwig v. Pastor von allzu eifrigen
Parteigängern des Frate die Harmlosigkeit der zarten Florentiner Fanciulli,
die Savonarola fanatisiert hatte, betont wurde, so stimmt dazu recht schlecht,
dass sie einander kurz vorher noch mit Steinen totschlugen, und ferner
vergleiche man die Leistungen derselben Fanciulli bei der Pazzi-Verschwörung,
wo sie den Leichnam des Jacopo Pazzi wieder ausgruben, ihn unter gräulichem
Unfug in der ganzen Stadt herumschleppten und schliesslich in den Arno
warfen. Bei Brozzi fischten sie den Leichnam wieder heraus, und das Spiel
begann von neuem; schliesslich ward die Leiche endgültig dem Arno übergeben.

Politiani, Coniuratio Pactiana, ed. Basil. 1553, p. 642, uud Laiiducci,
übersetzt von Marie Herzfeld, 1912, Jena, S. 36.

*) s. Umberto Caregaro-Negrin : II de felicitate di Fr. Zabarella in
Classici e neolatini, II (1906), p. 281—93.



150 Ernst Walser.

Meinung vertritt Niccoli im Traktat von Lorenzo Valla:
De voluptate. Gerade die Neuplatoniker, wie Marsilio Ficino,
Pico della Mirandola und ihre zahlreichen Nachfolger in
Italien und Frankreich sind von tiefster christlicher Frömmigkeit.

Gewiss, es gab im 15. wie im 16. Jahrhundert
vereinzelte Denker, die nicht mehr Christen waren und die
ihren Trost im Leben wie im Tode in den Gedankengängen
heidnischer Philosophen fanden. Allein ihre Zahl ist nicht
grösser als in den vorhergehenden Jahrhunderten, und die

Feststellung ihres Heidentums hat erst dann Anspruch auf

Richtigkeit, wenn sie durch zahlreiche untrügliche Zeichen
erwiesen ist und nicht bloss aus ein paar stoischen oder

epikureischen Sätzen gefolgert wird.1)

Recht verwickelt scheint mir auch die Beurteilung der
Canti carnascialeschi. Bekanntlich schreibt P. A.G razzi n i,

der ein Menschenalter nach Lorenzo dei Medici lebte, dem

Wie sehr eine eingehende, auf wirklichen Quellenstudien beruhende

Synthese der philosophischen Strömungen des 14.— 1 ö. Jahrhunderts erwünscht
wäre, beweisen die zahlreichen Ungereimtheiten, die in Einzelstudien wie
Handbüchern besonders über die Humanisten dieser Periode sich finden :

so behauptet F. Strowski (Pascal et son temps, Paris Pion 1907, I, p. 18 fi'.),
in der Renaissance seien alle philosophischen Systeme neu erweckt worden,
bloss der Stoicismus nicht; dans cette Italie où il faisait trop bon à vivre,
hätten die Namen des Cato, Brutus, Thrasea, Marc Aurei als faute de goût
geklungen, das Latein Senecas habe nicht gefallen etc., und dabei verteidigen
doch von Petrarca weg fast sämtliche Humanisten bis ca. 1450: Salutati, Bruni,
Niccoli, Poggio usf., ausdrücklich die stoischen Lehren! Auch eine
Neuaullage des III. Bandes von Ueberwegs Grundriss der Geschichte der
Philosophie (11. A., Berlin 1914) bietet ein reiches Aibeitsfeld für Verbesserungen :

7. B. wird man von der Göttlichen Komödie kaum als von .Dantes kühner
Dichtung vom Weltgericht" sprechen können, und ebensowenig enthält das

Convivio {nicht II amoroso Convivio nach fehlerhaften Drucken aus dem
16. Jahrh.) .skeptische Neigungen gegenüber der kirchlichen Lehre" (S. 11 f.).

Petrarcas Traktat De contemptu mundi bezeichnet dasselbe Werk wie das

Secretimi; Leonardo Bruni konnte nicht tin den Jahren 1397 und 1398
zu Florenz, Rom und Venedig zuerst ein dauerndes Interesse für das Studium
der griechischen Sprache begründen" (S. 13), begann er doch gerade im Frühjahr

1397 selbst die Anfangsgründe des Griechischen bei dem soeben in Florenz
eingetroffenen Manuel Chrysoloras sich zu erwerben. (Ueber das Datum der
Ankuuft des Chrysoloras in Florenz vgl. Novati in: Epistolario di Coluccio
Salutati, III, 120, Roma 1896.) „Giovanni Malpighi" aus Ravenna (S. 13)

ist in Malpaghini zu verbessern, um keine Verwechslung mit dem Physiologen
des 17. Jahrhunderts, Marcello Malpighi, aufkommen zu lassen. Das Todesjahr

Boccaccios war 1375, nicht 1365 (S. 12), Montaigne schrieb eine Apologie
de Raimoud Sebond, nicht Gabond (S. 24), usf.



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. i r j

Magnifico die Neuerung zu in den Karnevalsgesängen rdi
variare non solamente il canto ma le invenzioni e il modo
di comporre le parole".1) Pasquale Villari legt dies dahin

aus, dass Lorenzo seine Mitbürger an solch unmoralischen
Gräuel gewöhnt habe in der teuflischen Absicht, durch solche

Korruption das freiheitliche Gefühl bei ihnen zu ersticken.2)
A'olksbelustigungen mit Umzügen und Liedern im Karneval
wie bei Maianfang waren keine Erfindung weder der Medici
noch der Renaissance. Was die Calendimaggiofeste
anbelangt, so gehen sie zum mindesten auf die Schlacht von
Campaldino, 1265, zurück.3) Das 15. Jahrhundert brachte
vor allem den grössern Prunk und den mythologischen
Aufputz von Trionfi wie den von Bacco ed Arianna hinzu.
Jener floss aus dem grössern Wohlstand und der gesteigerten
Lebenshaltung, wie sie schon die Entwicklung des
florentinischen Hausrates schlagend dartut,4) die antiken Kostüme
entstammen der Freude an den neu erweckten Formen des

Altertums. Aus dieser äussern Verkleidung allein kann
nicht viel gefolgert werden, denn auch der wackere Gesner
im 18. Jahrhundert frisierte seinen venerablen Zopf antikisch
und hielt mit seinen biedern Alt-Zürchern idyllische
lammfromme Festlein ab. ohne deswegen ein Heide zu sein Und
forner: Manche frühere italienische Tanzlieder erinnern
nach AVort und Rhythmus direkt an Lorenzo dei Medici.5)

') Im Proemio seiner Ausgabe der Canti carnascialeschi sino all' anno
1559, zitiert nach V. Rossi: Il Quattrocento, S. 245, und A. Gaspary:
La storia della lett. ital. trad. Rossi II, 1 2, 235.

2) La storia di G. Savonarola 2, 1887, I, 40.
*) Giovanni Villani, VII, 132, und R. Davidsohn: Geschichte von

Florenz, II, 2, p. 354, Berlin 1908.
4) vgl. A. Schiaparell i: La casa fiorentina e i suoi arredi nei secoli

XIV e XV, Firenze 1908, Sansoni.
b) B. das fröhliche Tanzlied von Franco Sacchetti (gest. 1400):

Sempre danze e rigoletti
Con diletto e gioi'ciascuno
Vecchi come giovenetti
Non è differente alcuno :

Siam cento e siam uno
fu un animo e volere.
Ciascun grida per godere
E muoia chi non vuol cantare.

(G. Carducci: Cantilene e ballate nei secc. XIII et XIV (Neudruck),
Sesto S. Giovanni 1914, p. 218 f.)



1^2 E r n s t W a 11 e r.

Die altfranzösischen und altprovençalischen Mai- und Tanzlieder

fordern die jungen Frauen, ganz ähnlich wie es die
Canti tun, dazu auf, das Leben zu geniessen und den jaloux,
den Ehetölpel mit einem jugendlichen Liebhaber zu
vertauschen. Wir brauchen dies im Mittelalter so wenig wörtlich

zu nehmen wie in der Renaissance; denu dass die
Florentinerinnen solch leichtsinnige Ratschläge nicht in die
Tat umsetzten, dafür sorgten weit besser als die barbarischen
Gesetze gegen Ehebruch dio Ehemänner selbst, die ihre
Messer stets lose im Gürtel zu sitzen hatten. Schliesslich
ist auch an den. Strom derb-realistischer erotischer Liebeslieder

zu erinnern, der seit den Zeiten der Sizilianer neben
den idealistischen unentwegt herlief, und an das unbegreifliche

Mass von Roheit, welches Ritter und Damen der
Renaissance aus dem Mittelalter treulich übernommen hatten.
All diese Milderungsgründe genügen indessen noch nicht,
die sonderbare Tatsache zu erklären, dass der wahrhaft einzige
Gegenstand der erhaltenen Canti carnascialeschi (mit
verschwindenden Ausnahmen) die widerlich ausführliche
Boschreibung des gröblichsten Liebesgenusses ist, mit einer
Zudringlichkeit, die es schwer begreiflich macht, wie solche

Handgreiflichkeiten vor den Ohren einer ganzen Bevölkerung
durch die Strassen erklingen konnten Leider ist von den
Tanzliedern der Frauen bis zum 12. Jahrhundort nichts
erhalten : und zwar die obscina et turpia cantica cum choris
femineis des 7. Jahrhunderts aus Frankreich1) ebensowenig
wie die cantiunculae und naeniae, quarum aliae maleficiorum
aliae stupri causa im lO.Jahrhundert, welche die italienischen
Frauen an den Kaienden des Januar, des März und am
S. Johannistage erklingen liossen.2) Lässt aber nicht gerade
diese Aufforderung zur copula verbunden mit dem Umstand
des Maskenlaufens die Frage aufwerfen, ob wir in diesen
Canti nicht einen uralten Brauch vermuten dürfen, der letzten
Endes auf einen Fruchtbarkeitsritus zurückgeht? In

') s. G. Gröber in: Grundriss ftir rom. Philol., II, i, 444 f., Strassburg

1902.
2) s. F. No vati in: Mélanges offerts à M. M. Wilmotte, Paris

Champion 1910, II, 440. — Vgl. dazu die schöne Arbeit von Ernestine
Werder: Studien zur Geschichte der lyrischen Dichtung im alten Florenz.
Züricher Dissertation, 1918.



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. |c j

ganz Europa waren bei Karnevals- und Frühlingsfesten
ähnliche Symbole verbreitet. Gerade der Maikönig, der
auch in Florenz heimisch war, und der noch in den
Tanzliedern Lorenzo dei Medicis auftritt, gehört zum Frühlingszauber,

für den schon Mannhardt eine Menge
beweiskräftigen Materials sammelte.1) Dadurch würde der
lizenziöso Inhalt von selbst erklärt. Für Lorenzo
Magnifico wäre nicht die Erfindung des ganzen Karnevalstreibens,

sondern lediglich dossen reichere Ausgestaltung und
antikischer Aufputz anzusprechen.

:1s

* *
Der Paganismus der Renaissance in all seinen tausendfältigen

Formen, in der Literatur, der Kunst, den Volksfesten

usf. ist ein rein äusserliches, modisches, formales
Element. Er kann bei ganz vereinzelten Individuen zum
schlagenden Beweis für Ungläubigkeit werden; aber es wäre

grundfalsch, ihn in seiner Gesamtheit als Beleg für
verminderte Rechtgläubigkeit, Indifferenz, Sinken der öffentlichen

Moral u. dgl. ins Feld zu führen. Die wenigen wirklich

gegenchristlich gesinnten Menschen der Renaissance

waren es nicht aus Indifferenz oder Heidentum, sondern
aus areligiöser Naturanlage oder gerade aus dem tiefen
Bedürfnis nach andern Glaubensformen.

II.
Zu ganz ähnlichen Resultaten gelangen wir, wenn wir

kurz zusammengefasst den Kritizismus untersuchen.
Die Renaissance brachte nicht bloss ein neues Schönheitsempfinden

in die AVeit, sondern sie brachte als neue und
wahrhaft epochemachende Errungenschaft den Grundsatz
der Freien Forschung. Doch auch darin ist es schwierig,
eine scharfe Grenze mit dem Mittelalter zu ziehen : mit
tausend Fäden spinnt das Alte zum Neuen sich weiter.
Petrarca freilich mit dem Fluge seines Genius macht vor
keiner Bücherautorität Halt und beugt sein Haupt bloss

vor den Glaubensquellen. Seine nächsten Nachfolger und
Nachtreter aber stecken noch tief in mittelalterlichen
Methoden. Der Ausgangspunkt, der allen Humanisten gemein-

') Wald- und Feldkulte, I3, Berlin 1904, S. 422 ff.



154 Ernst Walser.

sam ist, und wenn sie auch von der starren Orthodoxie
eines Salutati sind, ist das Bewusstsein, mit ihrem Studium
des Altertums einen neuen Wissenszweig zu betreiben,
der nicht unter der Botmässigkeit der sieben freien Künste
oder der Philosophie steht und am allerwenigsten unter
derjenigen der Theologie. Was hatte es denn mit dem christlichen

Glauben zu tun, wenn man die Schriften der Alten
aus ihren Klostergräbern zog, sich an ihrer reinen klaren
Sprache bildete und erquickte; ergab sich denn nicht
vielmehr ein besseres Arerständnis der christlichen Glaubensquellen

und eine bessere Vorbereitung für die christliche
Apologetik? So ganz harmlos, wie sie aussah, war die Sache
freilich nicht, denn aus diesem Studium traten mannigfache
AVidersprüche zutage, zwar nicht mittlem eigentlich
Religiösen, dem mystischen Glauben, wohl aber mit dessen

s cho las ti sch-rationalistischer Begründung. Mühsam und
allmählich krystallisierten sich dabei die drei Hauptlehren
der humanistischen Kritik heraus: einmal das Postulat dos

Studiums der unmittelbaren, primären lateinischen und
griechischen Quellen nicht bloss in mittelalterlichen Ueber-

setzungen hellenischer Texte aus dem Arabischen. Ferner
die Erklärung des antiken Textes aus seiner Zeit heraus,
nicht aus der modernen: und hier in diesem ersten Erfordernis

jeder historischen Kritik lag ein messerscharfer
Abstand vom Mittelalter; denn seit den Zeiten des Altertums
hatte man nicht mehr versucht, die gelesenen Autoren Vergil
oder Cicero in ihre Zeit zurückzuversetzen. Und endlich:
als obersten Richter in allen menschlichen Dingen wird
keine Bücherautorität mehr, kein philosophus Aristoteles
anerkannt, sondern lediglich der gesunde Menschenverstand.

Diese letzte und grösste Errungenschaft des

Kritizismus brauchte am längsten sich durchzusetzen : das

war eine Art von Individualismus, die jeder bis auf unsere
Tage sich mühsam selbst erwerben muss, statt dass er be-

quemlich am altüberkommenen Strumpfe weiterstrickt.
Die humanistische Kritik befasste sich ferner direkt

oder indirekt mit jenem Teile des bisherigen AVissens, der
sich bewusst auf das Altertum stützte, und das betraf so

ziemlich die ganze damalige Wissenschaft: Jurisprudenz,



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. i^;

Medicin. die sieben freien Künste, die rationale Philosophie.
Die Angegriffenen weht ten sich so gut sie konnten und
verschrieen ihre Feinde als Heiden und Ketzer. Der
Vorwurf war, wie ein genaues Studium zeigt, in der ungeheuren
Mehrzahl der Fälle ungerechtfertigt. Und deshalb gerade
sehen wir eine ganze Menge von Humanisten unangefochten
in päpstlichen Diensten. Denn die Kirche hatte keines der
scholastischen Systeme zum unantastbaren Glaubenssatze
erhoben: sie duldete ohne weiteres wissenschaftliche Kritik
und Diskussion, und schritt erst dann mit Zensuren ein,
wenn das eigentlich Religiöse, der Unsterblichkeits- und
Offenbarungsglaube angegriffen wurde. Das vermieden die

Humanisten, aber nicht aus abgefeimter Vorsicht,
sondern ganz einfach, weil sie selbst an diese
Dogmen glaubten. Gerade Poggio, der berüchtigte
Spötter, ist, von einer einzigen Bemerkung in einem Jugendbriefe

abgesehen, worin er scharfsinnig die rationale Un-
beweisbarkeit aller Glaubenswahrheiten, selbst der christlichen

darlegt, während seines ganzen langen Lebens von
aufrichtiger Frömmigkeit und treuem Kirchenglauben erfüllt.1)
AVenn Codrus Urceus, nachdem ihm in seiner Abwesenheit

sein Zimmer mit fertigen Manuskripten ausgebrannt
war, vor das nächste Madonnenbild tritt, die Muttergottes
mit Schmähungen überschüttet und ihr mitteilt: sie brauche
sich bei seinem Tode nicht weiter um ihn, Codrus, zu

scheren, denn er wolle in Ewigkeit mit dem Teufel zusammenhausen,

so gab er damit wahrlich keinen Beweis von Atheismus

oder Unglauben,2) denn welchen Sinn hätte es, eine
Gottheit zu schmähen, an deren Existenz man nicht glaubt?
Der Zornausbruch des Humanisten gehört genau in dasselbe

Kapitel wie die von Sacchetti (Nov. 121) erzählte Leistung
des Dichters und Vaganten Maestro Antonio da Ferrara
(1315 — ca. 1365). Da er einst im Spiele verloren hatte, lief
er wütend in die nächste Minoritenkirche, nahm die ex voto-
Kerzen von einem Kruzifix hinwog und stellte sie auf das

in derselben Kirche befindliche Grabmal Dantos. Vor dem

') s. Poggius Florentinus, a. a. O., p. 36 f.

2) s. Burckhardt: Kultur der Renaissance, 9. A., 1904, II, 227 (ebenso
in neneren Auflagen).



j r5 Ernst Walser,

Erzbischof wegen Gotteslästerung verklagt, sucht er sich
durch die folgende spitzfindige Erklärung zu salvieren :

Das Kruzifix habe ihm nie etwas Gutes erwiesen, wohl aber
Dante. Zudem sei die Göttliche Komödie viel aufschlussreicher

über das Jenseits als die Evangelien, wenn man
nämlich bedenk«, dass die Commedia bloss aus Menschenhand

stamme, die Evangelien dagegen aus Gotteshand. Der
Erzbischof begreift indessen den wahren Zusammenhang:
Dunque avete voi giueato e avete perduto? tornerete altra
voltra. Und er lässt sich auch von den Grobheiten Antonios
nicht weiter aus der Ruhe bringen, denn er hat erkannt,
wie wir es noch heute klar aus der Erzählung Sacchetti s

verstehen, dass der zornige Poet, der ein leidenschaftlicher
Spieler war, dem Kruzifix ein Gelübde getan hatte, für den

Fall, dass es ihn gewinnen lasse. Das Kruzifix war seiner

Arerpflichtung nicht nachgekommen und empfing deswegen
die verdiente Strafe! Solche Züge sind bis auf den heutigen
Tag in südlichen Ländern durchaus gang und gäbe ; es sei
als analogen Fall auf den alten bigotten, durch das Lottospiel

finanziell und moralisch ruinierten Marchese im Roman

„Il paese di cuccagli a" von Matilde Serao verwiesen:
er lässt seine Tochter nicht heiraten, damit sie ihm als

unschuldige Jungfrau Lottonummern träume, und versenkt
eines Tages den Ecce-homo der Hauskapelle in den
Ziehbrunnen, als dieser ein Spielgelübde nicht erhört.

Aehnliche Naivetäten finden sich häufig auch bei den

Humanisten. Lässt man das alte Dogma des allgemeinen
Unglaubens und der Skepsis der Renaissance bei Seite und

prüft objektiv Fall für Fall diese bunt zusammengewürfelte
Schar von Männern, unter denen sich alle Schattierungen
finden, von den die Antike kongenial Erfassenden bis zu den

überspanntesten Narren des Altertums, und deren
Glaubensbekenntnis von der strengsten Orthodoxie sich unendlich
abstuft bis zum blossen Aberglauben oder hinauf bis zu
einem lichtvollen Erasmischen Christentum, dann fallen von
selbst eine ganze Menge althergebrachter „Beweise" des

Unglaubens. Gerade der geniale, aber völlig charakterlose
Komödiant Pietro Aretino, der durch sein Lügen und
A'erdrehen soweit kam, dass er selbst ehrlich Wahrheit und



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. 'Ô?

Dichtung nicht mehr zu unterscheiden vermochte, besass

im Grunde einen ganz primitiv fetischistischen Sakralbegriff,
und zwar den nämlichen, den er bei den AVeibern der
Ragionamenti zeichnete. Er brüstet sich in der Widmung
seiner Orazia an Papst Paul III. damit, dass er die
„tradimenti", die ihm die römische Kurie habe zuteil werden
lassen, nicht an den lieben Heiligen gerächt, wie es doch
natürlich gewesen wäre, sondern im Gegenteil erbauliche
Lebensläufe vom Erlöser, der Jungfrau, Thomas von Aquino
und der hl. Katherina verfertigt habe Wie sich Antonio
da Ferrara am hölzernen Kruzifix für den „Treubruch" rächt,
den er am Erlöser nicht zu rächen vermag, so glaubt Pietro,
er hätte die volle Berechtigung besessen, sich für die
„tradimenti" der Kurialen an deren himmlischen Auftraggebern
schadlos zu halten!

Und Lorenzo Valla, der Urheber der Schriften über
die Lust, die Jungfräulichkeit, die konstantinische Schenkung,
die Vulgata? Da eine kritische Ausgabe der AVerke und
eine objektive, abschliessende Biographie fehlen, erscheint
ein Urteil über den seltsamen Mann schwierig. Und so
möchte ich lediglich einige Abstriche an den landläufigen
Belegen seines Unglaubens machen, ohne dabei die Kernfrage

nach seinen positiven religiösen Gefühlen zu berühren.
Lorenzo gehörte zu jenen Naturen, die stets anderer
Meinung sind als die Mitmenschen, und die unverweilt, wo
immer sie hinkommen, Händel anfangen. Man ist auch
nie sicher, wie weit seine geniale, aber unglaublich arrogante
und selbstgefällige Dialektik ernst gemeint ist und wo er
bloss das Paradox verficht. Die humanistischen Dialoge
sind meist so angelegt, dass zwei Sprecher die äussersten
Extreme in der verschiedenen Beurteilung der Streitfrage
vortreten, worauf dann ein dritter die vernünftige Mitte
zieht. Die Meinung des Autors wird zumeist in dieser
Schlussfolgerung liegen, sie kann aber ebensogut in einem
der Extreme versteckt sein (wie in Poggios Tischgespräch
über den Vorrang von Medizin oder Recht), oder der
Verfasser verteilt sein eigenes Urteil unter verschiedene Sprecher
wie im Colloquium Heptapolomeres des Jean Bodin. In
der berühmten Schrift Vallas „Ueber die Lust" findet sich,



leg Ernst Walser.

wie der Autor in seiner Vorrede selbst ankündet, gar viel
„Scherzhaftes". Und dazu gehören zweifellos Bemerkungen
wie die folgenden : Die Stoiker schiessen durch Leonardo
Bruni mit ihrer Verurteilung jeder, auch der' harmlosesten
Lust derart über alles Mass hinaus, dass Beccadelli, der
Jünger Epikurs, gleichfalls ins äusserste Extrem verfällt
und das Paradox auftischt: es wäre sogar wünschbar,'dass
die Frauen im Sommer nackt herumliefen, damit man die
Schönen sogleich von den Hässlichen unterscheiden und
diesen letztern die gebührende Missachtung erzeigen könne.1)
Und ebenso burlesk ist soin Ausspruch, die Dirnen hätten
für die Allgemeinheit dio grössern A^erdienste als die Nonnen!
Die Schrift über die Konstantinische Schenkung war ein
im Dienste dos Königs von Neapel gegen dessen politischen
Gegner Eugen IV. verfasstes Pamphlet. Die angebliche
Urkunde war bereits vom spätem Kardinal Niklaus von Cusa

als Fälschung bezeichnet worden; wenige Jahre später
verwarfen sie der englische Bischof Reginald Pecock und Enea
Silvio Piccolomini gleichfalls.2) Das Aerdienst Vallas, mit
glänzender Akribie die Sache endgültig erledigt zu haben,
wird dadurch nicht geschmälert, wohl aber braucht man
darob die Schrift nicht als Beweis seines Unglaubens
anzuführen. Dass selbst Eugen IA'. die Virulenz der Sprache
nicht als Zeichen von Härosie auslegte, sondern als bestellte
Rhetorik, bewies er dadurch, dass er wenige Jahre nachher
den Humanisten ruhig nach Rom reisen liess. Und Nikolaus

V. stellte Val 1 ti sogar als apostolischen Skriptur an.
AVie stark mittelalterlich seine gesamte Philosophie noch
war. hat Freudonthal überzeugend nachgewiesen.3) Es geht
also nicht an. AYlla schlankweg als ein typisches Exempel
humanistisch-häretischer Skepsis anzuführen.

Wir kommen also beim Kritizismus zu einem ähnlichen
Schluss, wie boim formalen Paganismus: eine rein induktive
Untersuchung der einzelnen Fälle ergibt, dass eine ganze
Anzahl von „Beweisen" für den Unglauben sich vielmehr aus

') Valla: Opera Basileae 1540, I.e. 22, f. 915 und L. v. Pastor:
Geschichte der Päpste, I3 4, l8ff.

2) a. a. O., S. 22.
s) Lorenzo Valla als Philosoph, in: Neue Jahrbücher für das klassische

Altertum, XXIV (1909), p. 724 — 36.



Studien zur Weltanschauung der Renaissauce. i cn

religiösem Aberglauben, aus rhetorischer Klopffechterei und
dergl. erklären. Der Kritizismus der Humanisten richtet
sich in der überwiegenden Mehrzahl der Fälle bloss gegen
die scholastisch-rationale Begründung des Spiritualen,
Göttlichen in der Religion, nicht gegen das Spirituale selbst.
Den besten Beleg dafür sehen wir zudem in der Tatsache,
dass die Kirche in der Folge eine ganze Reihe humanistischer
Postulate der Quellenforschung, Textkritik, usf. selbst
übernommen und sie in ihren Schulen aufs trefflichste angewendet
hat, ohno dass ihr Lehrgebäude dadurch ins Wanken
gekommen wäre. Es sollen dadurch, wie ausdrücklich
betont sei, nun nicht einfach alle humanistischen Kritiker
als kirchentreue Schäfchen hingestellt und ihro Ausfälle

gegen Kirche oder Kirchenlehre durch eine mehr oder

weniger geschickte Dialektik systematisch entkräftet werden.
Gewiss, es finden sich scharfe Rationalismen im Quattrocento
wie im Cinquecento sowohl in der Vulgär-, wie in der
lateinischen Literatur; allein ihre Zahl ist nicht grösser als

im Mittelalter, und ihre Quellen fliessen zumeist gar nicht
aus den antiken Philosophen, sondern aus dem Averroismus
und dem Judentum. AVas dabei not tut, ist die genaue
Untersuchung des Einzelfalles, ohne dass man die Einzelfakten

aus dem Dogma der allgemeinen Skepsis und
Indifferenz heraus erklärt, um sodann das alte Dogma wieder
durch diese selben Einzelfakten zu bekräftigen

III.
Antikurialismus. Am einfachsten lautet die Antwort

auf die Frage nach der Beurteilung von kurienfeindlichen
Schriften. Die Renaissance brachte seit Boccaccio und
Poggio eine Menge von Novellen und Facetien hervor, in
denen die Sinnlichkeit, Geldgier und Dummheit des

gesamten Klerus aufs bitterste verhöhnt werden. Bilden solche
Geschichten einen Beweis der Kirchenfeindlichkeit und des

Unglaubens ihrer Verfasser? Auch hier darf man nicht
eilfertig im einen oder andern Sinne entscheiden. Der
schlechte Priester ist eine der stehenden Figuren in der
Novellistik des ganzen Mittelalters neben dem Ehetölpel,
der unsittlichen aber schlauen Ehefrau, dem dummen Richter



l5o Ernst Walser.

und Bauern. Dass diese unerbaulichen Histörchen nur allzu
oft dem unmittelbaren Leben abgelauscht waren, dafür zeugen
die Klagen ernster Kirchenmänner, wie S. Antonino und
der Prediger. AVenn aber niemand in den mittelalterlichen
Fabliaux und Pfaffengeschichten einen Beleg für den
Unglauben ihrer Verfasser sehen will, weshalb sollen diese

selben Geschichten bei Eintritt der Renaissance plötzlich
als schwerwiegende Zeugnisse gelten Auch die wenig
respektvolle Art, wie noch in der Renaissance zuweilen
kirchliche Gebräuche parodiert werden, sind dio treuliche
Fortsetzung der Eselsmesse, der burlesken Gebete zu S.

Hareng, S. Jambon und noch weit unanständigeren Heiligen
des Mittelalters, ohne dass darin etwas anderes als übermütige
Laune und kräftige Roheit zum Ausdruck käme.1) Es spiegelt
sich in diesen Novellen vor allem der Kastenunterschied
zwischen Klerikern und Laien. Der Priester war durch die
Kirche zum Zölibat verpflichtet, der Mönch ausser zur Keuschheit

noch zur scharfen Askese. Der Laie war durch keine
derartigen Vorschriften gebunden, die Freuden des Lebens
waren ihm keineswegs versagt. Und wenn er sich dabei

zu weit gehen liess, so öffnete ihm gerade der Priester
dennoch die Pforte des Paradieses zu einer Seligkeit, die

zwar weniger erhaben war als die des Geistlichen, aber die
doch immerhin den Himmel bedeutete. Für seine irdische
wie himmlische Inferiorität rächte sich der Laie dann durch
bissige Anekdoten an dem Kleriker, der seine eigene strenge
Regel missachtete. Schliesslich sei noch auf den scharfen
Unterschied hingewiesen, den der Christ des Mittelalters
wie der Renaissance zwischen dem Amt und der Person
des Priesters machte: gleich wie die AVirkung der Sakramente

nicht von der Person des Spendenden abhing, sondern

von der des Empfängers, so durfte man trotz kanonischem
Recht im Laienbewusstsein den Geistlichen in seinen irdischen
Verfehlungen bekämpfen und bestrafen, ohne dadurch sich

gegen Gott zu versündigen.2) Und dies bezieht sich auch

') E. Picot, in Romania, XV—XVII, spez. XV, 370.

2) Dass die furchtbare Rache an ehebrechenden Priestern, von der die
Novellisten so reiche Belege bieten, durchaus der Wirklichkeit entnommen
war, beweisen Berichte, wie sie der Notar des Bischofs von Fiesole aufbewahrt



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. 75,

völlig auf den Papst selbst als irdischen italienischen
Fürsten. Wir dürfen auch nicht ohne weiteres auf populäre
Schwatzereien und auf humanistische Streitschriften abstellen,
denn in beiden kehrt die Bezeichnung als Ungläubiger sehr
oft wieder. Wenn A;espasiano da Bisticci schaudernd den
Beweis mangelhaften Glaubens bei einem Bischof von dessen

jähem Tode — er starb an einem Schlagfluss — ableitet,
werden wir ihm kaum beipflichten.1) Valla und Poggio
warfen sich den Schimpfnamen des Ketzers gegenseitig an
den Kopf, indem der eine sich auf Bracciolinis Facetien.
der andere auf Vallas Zänkereien mit den Neapolitaner
Mönchen berief. Die Verteidigung wurde beiden nicht schwer
durch das Zeugnis hochgestellter Kirchenmänner. Wir werden
also den antikurialen Novellen bloss dann einen dokumentarischen

AVert für den Glauben ihres Verfassers beimessen

können, wenn in ihnen ein herkömmliches Thema in einer

neuen, charakteristisch gegenchristlichen AVeise abgeändert
wird, wenn wir aus der Lektüre fühlen, dass die Kritik
nicht bloss dem Laienzorn gegenüber dem schlechten Priester
oder der ewig menschlichen Freude an saftigen Histörchen
entspringt, sondern viel eher dem Amte gilt als der Person
des Geistlichen, endlich wenn der Novellensammler mit
Vorliebe Geschichten zusammenträgt,_ in denen der Klerus
eine arge Rolle spielt.

IV.
Es wurden bis jetzt bloss die negativen Elemente der

Weltanschauung der Renaissance behandelt. Es liegt mir
dabei ausdrücklich ferne, zu behaupten, dass alle Hu-
hat (Florent. Staats-Archiv: Ser Bartolo di Ser Donato Giannini Notai G. 247,
1421—24, f. 53 r tf".). Der Poenitentiar von Fiesole schreibt seiner römischen
Oberbehörde: Checchus olim Nuti molendinarius von Fiesole kommt nachts

um die vierte Stunde heim. Er findet einen Presbyter bei seiner Gattin
(volens) eam supprimere et deturpare violenter. Checchus justa iracundia
motus cepit dictum presbiterum et eumdem extra diclam domum extraxit
sibique genitalia cum malleo ferreo, ut iu li Itera continetur coiifregit. Der
Priester belegt den Müller mit dem Banne und Checcus rekurriert an den

Bischof. In Anbetracht der gerechten Sache wird Aufhebung der Exkommunikation

beantragt.
') ed. Frati I, p. 208: Vescovo di Padova, essendo volto alquanto

alle vanità di questo infelice mondo, la sua fine non fu buona perchè mori
di morte subitanea andando a spasso per lo suo palazzo, ch'è cosa da tremarne
chi leggerà bene. Considera la bene.

Basler Zeitschrift f. Gesch. und Altertum XX. 11



15 2 E r n s t \V a 1 s e r.

manisten, Dichter und Denker vom 14. bis 16. Jahrhundert
restlos „getreue, mittelalterlich orthodoxe" Söhne der Kirche
gewesen seien, und dass ihre sämtlichen Ausfälle gegen den

Klerus oder gegen die christliche Dogmatik bei näherem
Zusehen nichts mit Kirchenfeindschaft oder Unglauben zu
tun habe. Gewiss : ungläubige Menschen gab es jederzeit,
in der Renaissance nicht minder als im Mittelalter. Und
diese Ungläubigen äusserten ihren Standpunkt gleichfalls in
den modischen Formen ihrer Zeit: paganisierend,
kritisierend, antikurial. Allein diese Miskredenz betraf in
Tat und Wahrheit bloss einen verschwindenden Teil der

grossen Humanistengemeiude. Es kommt mir vor allem
darauf an, zu betonen, dass von einer allgemeinen
Humanistenreligion, zusammengesetzt aus Skepsis und
schöngeistigem Aesthetentum, einer allgemeinen Renaissance-
Indifferenz und Renaissance-Skepsis keine Rede sein kann,
Die gemeinsamen Ideale betrafen lediglich das Studiengebiet
der Antike und ihre ästhetische AVertung. aber nicht die

religiösen Problome. Man braucht indessen bloss die späten
Gedichte Michelangelos zu lesen, um zu sehen, wie wenig
der Begriff schöngeistiger Skepsis auf ihn passen wütdo:
der Kultus der Schönheit, wie er ihn feiert, hängt aufs engste
und harmonischste mit der christlichen Alystik zusammen
und hat wahrlich nichts zu tun mit den dekadenten
Produkten der Romantik des 19. Jahrhunderts. Und neben der
künstlerischen Schönheit strahlte all dieson Männern, die
mit so rührender, selbstloser Aufopferung die versunkenen
Schätze des Altertums hoben, aus den Werken der Antike
noch eiu anderes entgegen, das Abbild, wie es Michelet
so schön ausdrückte: d'une plus large humanité.

AVie würde aber die Antwort gelautet haben, hätten wir
einen dieser Gelehrten und Künstler des Quattrocento nach
dem Sinn des Lebens gefragt? Dies ist nicht leicht zu
erraten, denn nicht weniger als wir scheuten sich jene
Männer, an die letzten Rätsel des Lebens und Todes
heranzutreten. Und doch gibt es in jedem Menschenleben nicht
erst beim Tode Augenblicke, wo das religiöse Erlebnis an
die Seele pocht, wo die „sante muse e l'alto ingegno" und
die ganze übrige Rhetorik abfällt wie dürres Laub und wo



Studien zur Weltanschauung der Renaissance. lôî

der Mensch sich allein fühlt den rätselhaften, dunkeln Mächten
gegenüber.

Das Ergebnis solcher Stunden wird gewöhnlich nicht
in Traktaten und Briefen in die Mitwelt und Nachwelt
hinausposaunt. Aber es ist deswegen nicht weniger da:
im Mittelalter wie in der Renaissance, wie in unsern Tagen.
Aus den spärlichen Aeusserungen intimster Natur können
wir ahnen, dass in der Renaissance das religiöse Leben
nicht weniger intensiv flutete und nicht weniger tausendfach

abgestuft war als im Mittelalter. Die religiöse Mentalität
des Italieners bis auf den heutigen Tag liebt es, die beiden
Faktoren menschlichen Erfassens, das Rationale und das

Mystische, gleichsam gesondert zu entwickeln, und zwar
derart, dass der bis zur absoluten Skepsis gesteigerte
Rationalismus durch ein unsichtbares, für den mehr
gleichmässig veranlagten Nordländer unbegreifliches Band mit
dem primitivsten Mystizismus, dem blindesten Fatalismus,
Fetischismus und Aberglauben aufs engste verbunden bleibt.
Ich wusste dafür kein besseres Beispiel als gerade Machiavelli:

Er, dessen Skepsis vor keiner menschlichen Schranke
Halt macht, der den menschlichen Egoismus, die Psychologie
der Massen, das AVerden und Sterben der Staaten mit so

unübertrefflicher AValumeit erfasst hat, Machiavelli besitzt
dabei einen ganz primitiven fetischistischen Religionsbegriff:
das schlechte Leben der römischen Kurie soll die Italiener
glaubenslos gemacht haben — als ob die Wirksamkeit der
Sakramente oder der Eintritt des Laien in den Himmel
vom moralischen Lebenswandel seines Seelenhirten
abgehangen hätte!

Der unbarmherzig fortgeführte Rationalismus brachte
es im Mittelalter wie in der Renaissance vereinzelt dazu,

dass die dogmatischen Grenzen gesprengt wurden, wobei es

aber nur ganz AVenigen geglückt ist, aus der leichten
Negation heraus bis zu einer persönlichen Lösung des Un-
erforschlichen durchzudringen, in der sie künftig den Frieden
fanden. Es mag dabei mit der stärkern Sensibilität des

Südländers zusammenhängen, dass beim Eintritt des

religiösen Erlebnisses der schärfste Rationalismus in den
primitivsten Mystizismus umschlägt. Und davon haben wir



164 Ernst Walser.

sicherlich in Boccaccio nicht das erste Beispiel zu erblicken.
Davon wurden sicherlich in erster Linie die zahlreichen
„Epikureer" des Mittelalters wie der Renaissance befallen,
die lustig in den Tag hineinlebten, ohne sich mit Tod und
Jenseits zu befassen, bevor es dringend nötig war, oder die
dann hofften, die erzürnte Gottheit werde im kritischen
Moment durch die Fürsprache der Madonna oder eines

Heiligen beschwichtigt werden. Für solche Leute war der
Himmel wie für die grosse Volksmasse auch im Quattrocento

eine richtige Feudalmonarchie, wie sie in notariellen
Testamenten der Zeit beschrieben wird: wo die Heiligen
um den Thron des Höchsten das Amt des Truchsess, des

Mundschenks usf. ausüben. Diese primitive Ansicht hatten
sicher noch die Frühhumanisten Salutati, Niccoli, Poggio.
Von der Mitte des 15. Jahrhunderts weg sehen wir unter
neuplatonischen oder auch averroistischen Einflüssen den
Himmel wahrlich nicht ausgelöscht, sondern vielmehr in
lichte Höhen gehoben, aus dem Erdendunste empor, hoch
über menschliches Verstehen ins Reich des rein Geistigen.
Und wenn man die Schriften dieser Humanisten und Dichter,
wie die des „lustigen" Lorenzo dei Medici oder des „lustigen"
Luigi Pulci feinfühlend durchforscht, da schlägt einem plötzlich,

wo wir es am wenigsten erwartfen würden, die heisse

Sehnsucht nach den ewigen Dingen entgegen.
Und stellt man sich völlig ausserhalb jedes religiösen

Bekenntnisses und betrachtet all diese Männer in ihrem

inbrünstigen Bemühen, die Rätsel des Lebens zu lösen und
den Frieden ihrer Seele zu empfangen, sei es ausserhalb

jedes festen Bekenntnisses in averroistischen Spekulationen,
sei es in einem dogmenloson Erasmischen Christentum, sei

es innerhalb des weltfroudigen Laienglaubens, sei es in der

selbstquälerischen Form der Askese: dann erscheinen die
trennenden dogmatischen Grenzen, durch die der lichte
Aether abgesteckt wird, viel weniger wichtig, man erkennt,
dass der Schwerpunkt im treuen Suchen liegt, nicht im
Finden, man empfindet die tiefe Wahrheit von Pascals AVort
im Mystère de Jésus Christ: M'aurais-tu cherché, si tu ne
m'avais pas déjà trouvé


	Studien zur Weltanschauung der Renaissance

