
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 17 (1918)

Artikel: Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation

Autor: Wernle, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-112974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Verhältnis der schweizerischen
zur deutschen Reformation.

Von Paul Wernle.

Die Streitfrage, die uns beschäftigt: Ist die schweizerische

Reformation eine selbständige Bewegung oder ein
Zweig der aus Deutschland herüberflutenden lutherischen
Reformation? ist ziemlich genau so alt wie die Reformation
selbst und hat von Anfang au zwei ganz entgegengesetzte
Antworten erhalten.

Auf der einen Seite steht die Losung sämtlicher
katholischer Gegner der Reformation: Der Urheber
der schweizerischen Reformation ist Martin Luther,
und alle evangelischen Schweizer sind nichts anderes
als Lutheraner. Wir können noch den Zeitpunkt bestimmen,

wann diese Losung zum erstenmal ausgegeben wurde.
Es war im Herbst 1520, als die päpstliche Verdammungsbulle

gegen Luther in Deutschland und der Schweiz bekannt
geworden war und auf kaiserlichen Befehl zuerst in Löwen,
am 8. Oktober, mit der vom Papst geforderten Verbrennung
der Schriften Luthers Ernst gemacht wurde. Gestützt auf

päpstlichen und kaiserlichen Befehl begehrte der päpstliche
Legat Pucci auf der Tagsatzung zu Baden vom 22. Oktober
auch von den Eidgenossen das Verbot alles Drucks und
Kaufs lutherischer Schriften, die damals in Basel massenweise

gedruckt und nach der ganzen Schweiz verkauft
wurden.1) Alsbald entbrannte der Eifer der Altgläubigen
nicht nur gegen Luther, sondern gegen alle seine vermeintlichen

oder wirklichen Gesinnungsgenossen in der Schweiz,
und in Luzern hiess es, man sollte Luther und den
lutherischen Schulmeister Mykonius gleich mit ihm verbrennen.*)

') Eidg. Abschiede, III, 1261 f., dazu Zwingli op., VII, 160, Anm. 2 und

P. Kalkoff, Die Anlange der Gegenreformation in den Niederlanden, I. Teil,
S. 23 (Schriften des Vereins für Ref. Geschichte Nr. 79).

') Mykonius an Zwingli, 2. Nov. 1520, Zw. op., VII, 365 f.



2 2 8 P a u I W e r n 1 e.

Im Dezember 1520 lief im gleichen Luzern das Gerücht,
es gebe in der Schweiz acht Männer, die zu Luther halten,
Zwingli voran, weiter Xylotectus und Mykonius, auch

Glarean, der damals in Paris weilte1).
Seit dieser Zeit ist auf der Tagsatzung und in den

Instruktionen der Gesandten mehrere Jahre hindurch immer
nur von dem „lutherischen Handel", dem „lutherischen
Glauben", den „lutherischen Büchlein und Lehren" die Rede,
und eigentlich erst von 1523 an2) gewinnt allmählich Zwingiis
Name neben Luther offizielle Bedeutung. Vor allem aber

sind alle Aufzeichnungen der katholischen
Chronisten dieser Zeit einig in der Signalisierung der
„lutherischen" Bewegung. Ein Chronist in der Basler Karthause
erzählt, wie im Jahr 1522 Oekolampad, nach Basel
zurückgekehrt, von den Lutheranern daselbst unterstützt wurde,
wie dann 1523 die lutherische Sekte allenthalben sich weiter
zu verbreiten begann, und wie in Zürich Zwingli und Leo
Jud Stadt und Land dem Lutherismus unterwarfen, zu Basel
aber Lutheraner zu Professoren der Akademie erhoben
wurden. Wenn derselbe Chronist dann unter 1524 von der

Trennung der Zwinglianer und Oekolampadianer von Luther
berichtet, so hindert das ihn keinen Augenblick, die
Evangelischen in Basel auch weiter als Lutheraner zu bezeichnen,
denen die Gegner als Antilutheraner entgegenstehen11). Auch
ein zweiter, unbekannter Basler Karthäuser, dem wir die
Aufzeichnungen von 1522—1532 verdanken, schreibt
beständig von den Lutherischen4), desgleichen der anonyme
Chronist der Jahre 1521—1526, der unter 1523 meldet:
„in diesem jähr hat sich — und etlich jähr davor — eiu
bósser blost ufferhebt, der Luterey halben"; die lutherische
Sache, die lutherische Schar, die lutherischen Praedikanten,

') Mykonius an Zwingli, 13. Dezember 1520, Zw. op., VII, 375.
2) Genauer findet sich der Ausdruck „lutherische und zwinglische Lehren"

zuerst Eidg. Absch., IV, 257, in einem Schreiben Luzern» an Bern vom

30. Dezember 1522.
8) Narratio rerum, quae reformatiouis tempoie Basileae et in circumja-

centibus regionibus gestae sunt, auctore fratre Georgio Carpentario de Brugg
Carthusiensi, 1517—1528, Basler Chroniken, I, S. 383—386.

*) Aufzeichnungen eines Basler Karthäusers aus der Reformationszeit

1522—1532, Basler Chroniken, I, S. 440.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformata 229

sind seine ständigen Ausdrücke.1) Aus Schaffhausen meldet
unter 1522 Hans Stockar, der Pilger zum heiligen Grab:
„Uff das jar ist der Lütterer zum ersten in unseren landen
uffgestanden, und hatt die hallig schrift us Ion gon und zu
Dusch gemacht, und ist ain grosin zwittdrachtt ufferstanden
unter den gastlichen und weltlichen stenden, und ain wild
ding." So oft Stockar in den folgenden Jahren auf die
Reformation zu sprechen kommt, nennt er sie schlechtweg
den „lutteresten handel".2) Aus St.Gallen erzählt Fridolin
Sicher unter 1517 vom „anhab des luterschen handele"
und hebt hervor, wie „sine anhenger genempt wurdent
lutersch".3) In seiner zweiten Bearbeitung erzählt' er von
Zwingli, „welchem dann des Luthers gefert und lehr och ain-
mütig was" und fährt fort: „in Zürich do macht er nach und
nach mit sinem predygen, dass erst des Luthers 1er ain ward
genommen".4) Selbst aus Zürich berichtet der altgläubige
Chronist Gerold Edlibach: „namt man zum ersten den
nüwen globen den luttersch globen".0) Keiner aber hat
schärfer gerade Zwingiis Abhängigkeit von Luther betont,
als Johannes Salat, der Luzerner, der nicht nur so im
allgemeinen Luther dem Zwingli vorausgehen und Zwingli
in Luthers Fusstapfen treten lässt, sondern der sich ernstlich
bemüht, die Fäden, die den einen mit dem andern verbanden,
zu entwirren. Ganz sicher ist zwar Salat mit seiner
Konstruktion dieses Zusammenhangs keineswegs: er will mit zwei

Möglichkeiten rechnen. Am wahrscheinlichsten scheint ihm,
dass Zwingli seine Kenntnis von Luther über Wien vermittelt
gewann durch Zürcher Studenten (Jörg Binder, Nüscheler),
die auf der Wiener Hochschule mit Luthers Schriften bekannt
geworden waren, vielleicht auch durch Doktor Joachim von
Watt, den Wiener Professor aus St. Gallen. Möglich, meint
er, wäre aber auch, dass Zwingli „schon vorher mit Lutero

') Die anonyme Chronik aus der Reformationszeit 1521 — 26, Basler
Chroniken VU, S. 266, 269 ff., 272 etc.

2) Hans Stockars Heimfarth von Jerusalem und Tagebuch von 1 520 bis

1529, ed. Maurer-Constant, S. 94.
3) Fridolin Sichers Chronik, ed. E. Götzinger 1885 (Mitteilungen zur

vaterländischen Geschichte, herausg. vom histor. Verein St. Gallen XX.), S. 53.
4) Chronik Georg Edlibachs, ed. M. Usteri 1847, S. 267, vgl. auch S. 251

„Alß man zait m.v.xvij jar, da hub sich an der luttersch glob ....".



230 Paul Wernle.

und sim anhang gehandlet" und dass jene aus Wien
zurückkehrenden Schweizer ihm deshalb, weil sie davon wussten,
Schriften von Luther zutrugen. Salat beschreibt dann weiter
Zwingiis geschickte Taktik in den Jahren 1518—23, wie er
einerseits den Luther überaus hoch rühmte und für seine
Schriften heimlich agitierte bis tief-in die Ostschweiz hinein,
anderseits aber sich noch still hielt, „seine Schelmerei vor
der Welt verbarg" und mehr nur versteckt den Papst zu
stechen und die römischen Missbräuche zu schelten sich

getraute, bis sein vierzigstes Jahr heranrückte. Während er
und Luther heimlich jeder dem andern berichteten, was bei
ihm sich zutrug, soll Zwingli, sobald ihn einer fragte, ob er
lutherisch sei, geantwortet haben : „Lutersch, ich bin gar
nit lutersch, ich han greckam können, ehe ich je ütt vom
Lutrer gewusst han".1) Da Salat in diesem Zusammenhang
seinem Zorn über das von den griechischen und hebräischen
Studien ausströmende Unheil Ausdruck gibt, erinnert man
sich unwillkürlich an Rudolf Collins heitere Erzählung von
den Luzerner Ratsherren, die zu ihm ins Kloster St. Urban
kamen und seine griechischen Bücher konfiszierten mit der
Begründung: „was kritzisch kretzisch ist das? das ist
lutherisch".9) Nicht nur die evangelische Bewegung, auch der
Humanismus musste damals unter dem Schlagwort lutherisch
schwer leiden.

Selbst in der heutigen welschen Schweiz ist damals
der Name lutherisch allen evangelischen Regungen von
katholischer Seite aufgedrückt worden, um durch den einen
Ketzernamen aufs rascheste mit den verhassten Gegnern
fertig zu werden. 1524 widmete der Freiburger Konrad
Treyer dem Bischof von Lausanne seine hundert Paradoxa
über die Autorität der Kirche und der Konzilien, mit dem

Zweck, die „lutherische Partei" in der welschen Schweiz
tödlich zu treffen.3) Im Jahre darauf erliessen die Stände
des Pays de Vaud eine Erklärung gegen Martin Luther

') Joh. Salat, Chronik der schweizerischen Reformation (Archiv für die
fchweizeriscbe Reformationsgeschichte I, 1868), S. 28 f., 35 f.

') Vita Rodolphi Collini (Miscellanea Tiguriua I, 1. Stück 1722), S. 12.

*) Herminjard, Correspondance des Reformateurs dans les pays de langue
française I, 331.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 2 3 1

und seine Schriften.') Als Farei dann 1528 in Aigle mit
der Reformation begann, musste nicht er selbst, aber ein

guter Freund von ihm (Hugues) den Vorwurf vernehmen,
er sei zu der „schmutzigen, gottlosen und verdammten
lutherischen Sekte" abgefallen. Bald taucht an allen Ecken und
Enden das Gerücht von lutherischer Ketzerei auf welschem
Boden auf. Der Graf von Greyerz erlässt Ende 1529 einen
Befehl gegen die „Anhänger des lutherischen Glaubens".s)
Aus Neuchatel meldet 1530 der Gouverneur der Gräfin,
das Volk sei in grosser Aufregung „wegen dieser lutherischen
Religion".8) In Payerne werden alle Oppositionsleute, die
auf ihrer Mütze eine Hahnenfeder tragen, Lutheraner
genannt;4) in Orbe schilt man die Evangelischen Juden, Türken,
Verräter, Sarazenen und falsche Lutheraner, Feinde des

Glaubens.6) Der Gouverneur der Waadt soll erklärt haben,
dass man „diesen ungläubigen Lutheranern" keine Treue
halten müsse.0) Am leidenschaftlichsten aber tobte der Kampf
um die „Lutherei" in Genf, und zwar seit dem ersten

Zug der Berner nach Genf im Jahr 1530, der die erste
evangelische Predigt, aber auch die ersten rohen Ausschreitungen

evangelisch Radikaler gegen den katholischen Kultus
in seinem Gefolge sah. Nicht nur die katholische Chronistin
der Entscheidungsjahre, die Soeur Jeanne de Jussy,
sondern ganz genau ao der protestantische Chronist
Froment und sämtliche uns erhaltenen Aktenstücke dieser Zeit
bezeugen alle die unheimliche Bedeutung, die damals dem
Namen „luthérien" zukam. Die Soeur Jeanne de Jussy
im Clarissenkloster bezeichnet ausdrücklich Martin Luther
als den Fürsten und grossen Haeresiarchen dieser verdam-
menswerten Sekte, redet von den Evangelischen in Genf fast

nur mit „les hérétiques" oder „les luthériens", einmal
ausnahmsweise „les évangéliques, c'est à dire luthériens" und
kann sogar die Katholiken als „les chrétiens" den „luthé-

') Herminjard, Correspondance des Reformateurs dans ies pays de langue

française, I, 355.
a) Ebenda, II, 226.

3) Ebenda, II, 292.
4) Ebenda, II, 430.
5) Ebenda, II, 443.
6) Ebenda, III, 371.



232 Paul Wernle.

riens" gegenüberstellen. Von Schimpfworten, wie „un faux
luthérien, un chétif luthérien, ce garçon luthérien, un mauvais

luthérien, une bande de luthériens, l'hérésie luthérienne"
wimmelt es nur so in ihren Aufzeichnungen. ') Aber der

protestantische Chronist Froment weiss es nicht anders.
Er erzählt uns, wie der Genfer Pöbel dem Praedikanten
Farei bei dessen erstem Auftreten in Genf nachrief: „ce
méchant Luther" und hernach in den Strassen der Ruf
erschallte: „tue, tue ce Luther, tue, tue ceste caigne!" Als
Froment selber in bescheidener Weise als evangelischer
Schulmeister sein Glück in Genf versuchte, hiess es alsbald:
„c'est un de ces méchants luthériens", und von neuem tönte
es durch die Strassen Genfs: „aux luthériens, aux luthériens,

au Mollard. au Mollard à ces caignes!" Froment selber
meinte freilich, was die Genfer als Schimpfwort gebrauchen,
sei eigentlich ein Ehrenwort, denn „Luther" heisse auf deutsch

klar, und es sei nichts klarer als das Evangelium Jesu
Christi".'2) Auch in den Reformationsakten aus dieser Zeit
spielte der Name „Lutheraner" besonders in den Verhandlungen

zwischen Genf und Freiburg eine grosse Rolle. Der
Rat von Freiburg fragte die Genfer Gesandten, die bei ihm
Hilfe suchten, ob sie in Genf ..Luther sein wollten"; die
Antwort war: „man wolle betreff der Lutherei leben und
sterben wie die Vorfahren".3) „En nulle manière la ville ne
veut estre luthérienne." schrieb damals die Soeur Jeanne de

Jussy.4) Trotzdem musste noch im gleichen Jahr 1532 ein

päpstlicher Nuntius dem Genfer Rat berichten, es zirkuliere
das Gerücht, die „gottlose und verfluchte lutherische Ketzerei"
sei in der Stadt Genf aufgekommen; einen Führer der
evangelischen Genfer, Ami Porrai, redete der Bischof von Genf in
einem Schreiben direkt als „Traître leuthérien Porralis" an.5)

') Jeanne de Jussy, Le Levain du Calvinisme ou commencement de

l'hérésie de Geneve, réimpr. à Genève 1853, S. 32, 35, 54, 56, 58 ff., 63,

70 f., 81 ff.. 84 ft'., 88 11'., loo, 103 tV.

s) Antoine Froment, Les actes et gestes merveilleux de la cité de Genève,

nouvellement convertie à l'Evangile éd. G. Revilliod à Genève 1854,
S. 7, H, 43. 47 f., 51- 54, 57 f- 61, 67 fl., 70.

3) Herminjard, a. a. O., II, 421 f.

*l Le Levain du Calvinisme, S. 14.
5) Herminjard, a. a. O.. II, 42;, III, 406.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. '-33

Im folgenden Jahr 1533 beschwerte sich der Freiburger
Rat beim Genfer Rat darüber, dass man in Genf trotz der
Edikte gegen die Prediger des lutherischen Glaubens einen
lutherischen Prediger ertrage, bekam aber zur Antwort, der
betreffende Prediger sei kein Lutheraner und man wolle in
Genf weder die lutherische noch eine andere Sekte dulden.1)
Es dauerte beträchtliche Zeit, bis in dem evangelisch
gewordenen Genf der Name „calviniste" aufkam und den eine

Zeitlang gebräuchlichen Titel „Guillermins" (die Anhänger
Guillaume Farels) verdrängte.

Man sieht, es ergibt sich ein einheitliches Bild für die

ganze Schweiz. Für den Katholiken sind die Evangelischen,
an welcher Ecke der Schweiz sie sich zeigen mögen, kurzweg

Lutheraner, und es wird ohne weiteres angenommen, dass

Abhängigkeit von Luther, dem grossen Häresiarchen, vorliegt.
Bei den katholischen Führern diente das Schlagwort „lutherisch"

der Politik: das Urteil über jeden Einzelnen war
gesprochen, sobald er als Mitglied der vom Papst und Kaiser
verurteilten Sekte bezeichnet war. Aber zu der Popularität
des Schlagwortes haben natürlich noch andere Gründe
mitgewirkt. Luther war nun einmal für Freund und Feind die

grosse populäre Gestalt, die einzigartige Verkörperung der

neue Lehre. Man weiss, wie früh er eine fast mythische
Gestalt geworden ist. Kein Wunder, dass auch das Schweizervolk

sich in Liebe und Hass. um ihn gruppierte. Dazu kam
endlich, dass Luther mehr als vier Jahre vor Zwingli eine

literarisch greifbare Grösse wurde, während Schriften Zwingiis
erst seit 1522 ihren Lauf durch die Schweiz antraten. Und
gerade in diesen vier Jahren hatte die massenhafte Verbreitung

der Lutherschriften den Samen der Ketzerei allenthalben

ausgestreut. In der Westschweiz scheint überhaupt Zwingiis
Name weniger bekannt gewesen zu sein, und sein früher
Tod trug dazu bei, dass dia Volksleidenschaft sich so
ausschliesslich an Luthers Persönlichkeit hängte, bis später in
Calvins Person ein zweiter grosser populärer Ketzer sich dem

katholischen Fanatismus darbot.
Der katholischen Losung, die evangelischen Schweizer

sind samt und sonders Lutheraner, tritt nun aber die ebenso

') Ebenda, HI, 16, 18.



2 ij Paul Wernle.

bestimmte Erklärung Zwingiis und seiner Zürcher
entgegen, dass Zwingli unabhängig von Luther und
sogar früher als Luther mit der evangelischen
Predigt begonnen habe. Diese Erklärung Zwingiis taucht
zum ersten male am Schlüsse des Jahres 1521 auf, sozusagen
am Vorabend des Beginns der eigentlichen Reformation, als

man in Zürich im Begriff war, von der evangelischen
Erkenntnis zur Tat überzugehen. „Vor jetzt 5 Jahren habe ich
mit dem Werk des evangelischen Predigtamts
angefangen," schrieb Zwingli damals an den Berner Berchtold
Haller und datierte damit den Anfang seiner evangelischen
Predigt auf den Beginn seiner Tätigkeit in Einsiedeln im
Winter 1516. M In genauer Uebereinstimmung damit erklärt
er in seinem, dem Archeteles vorausgeschickten Brief an den
Bischof von Konstanz vom 22. August 1522, dass er seit
ungefähr sechs Jahren mit dem ihm anvertrauten Talent des

Glaubens nach Kräften gearbeitet habe.2) Die Betonung dieses
Datums hat aber bei Zwingli immer die Bedeutung, dass

damit seine Unabhängigkeit von Luther sozusagen dokumentarisch

festgestellt wird. „Es ist jetzt das vierte Jahr — liest
man im Archeteles —¦ dass ich das echte Evangelium nach
Matthäus gepredigt habe, zu einer Zeit, da ich die Namen
jener Männer noch nicht nennen hörte, deren Partei ihr
mich fälschlich zuzählt." „Es ist kein Grund, dass ihr mich
mit den Schriften gewisser Leute in Zusammenhang bringt:
denn bevor solche in unsere Hände kamen, haben wir unser
Werk begonnen, ja ein Jahr vorher schon hatten wir es in
Aussicht gestellt."8) Wenn auch Luther hier nicht genannt
wird, der Sinn ist deutlich: Zwingli will seine evangelische
Predigt hinter das Auftreten des „lutherischen Handels"
hinaufrücken. Deutlicher noch hatte Zwingli kurz zuvor
in der „Freundlichen Bitte und Ermahnung an die
Eidgenossen" jeden Zusammenhang mit Luther in Abrede
gestellt. „Giebt es doch," meint er, „der Gelehrten allenthalben

so viele, die, aus den wahren Brunnen schöpfend,
uns die himmlische Lehre hervortragen, dass man keines

') Zw. Op.. VII, 485.
2) Zw. Op., 1, 256.

") Zw. Op., I, 284 f.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 235

Huss oder Luthers bedarf. Hat der Luther da getrunken,
da wir getrunken haben, so hat er mit uns die evangelische
Lehre gemein." Und Zwingli will den Eidgenossen anzeigen,
„dass wir warlich nüt gmeins habend weder mit dem Luther
noch mit dheinem andren, das christen!icher 1er und rüw
ützit schaden mög, ja gar dhein gmeinsamy".1) In einer dritten
Schrift desselben Jahres 1522, „Von Klarheit und Gewissheit
des Wortes Gottes", datiert er den Anfang seiner religiösen
Erkenntnis sogar noch in die Glarnerzeit zurück; vor jetzt
7 oder 8 Jahren habe er angefangen, sich ganz an die heilige
Schrift zu halten und der Philosophie und Theologie der

Streitsüchtigen den Abschied zu geben.2) Nicht lange nachher
und er geht noch einen Schritt weiter zurück. In der
Auslegung des 18. Artikels der Schlussreden vom Sommer 1523
beruft er sich darauf, dass er vor 10 Jahren angefangen habe,

griechisch zu lernen, damit er die Lehre Christi aus ihrem
eigenen Ursprung erlernen möchte. „Nun hab ich doch

angehebt zu predigen, ee ich den Luter ye hab ghört nennen,"
schreibt er in diesem Zusammenhang und fährt fort: „jedoch
hat mich Luter nit angewisen, des namen mir noch in zweyen
jaren unbekant ist xin, nachdem ich mich allein der
biblischen geschrifft gehalten hab". Der Anfang des Griechischstudiums

würde nach dieser Stelle ins Jahr 1513 fallen, der

Anfang bewusster biblischer Predigt auf den Beginn der
Einsiedler Tätigkeit im Herbst 1516. Das letzte betonte
Zwingli im gleichen Zusammenhang noch ausdrücklich mit
der Erklärung: „ich hab, vor und ee dhein mensch in unserer
gegne ütz von des Luters namen gwüsst hab, angehebt das

evangelion Christi ze predgen im jar 1516", freilich mit dem

Hinzufügen, er habe sich damals in seiner Predigt noch an die

evangelischen Perikopen gehalten und sei den alten Kirchenlehrern

noch anhänglich gewesen. Mit beiden katholischen
Ueberresten, der Bindung an die alten Perikopen und der

Abhängigkeit von den Kirchenvätern, will er dann gebrochen
haben, sogleich mit seinem Antritt in Zürich 1519. Und
nun fügt er hinzu: „zu anfang desselben jares hatt niemans

by uns von dem Luter ützid gewüsset. ußgenommen, das

') Zw. Op., I, 224.
3) Zw. Op., 1, 379.



23° Paul Wernle.

von dem ablas etwas ußggangen was von im, das mich wenig
leret; dann ich vorhin von dem ablas bericht was, wie es

ein betrug und farwe war, uß einer disputation, die doctor
Thomas Wytembach von Biel, min herr und geliebter trüwer
lerer, vor etwas zyten ze Basel gehalten hatt, wiewol in
minem abwesen. Dannenhar mich des Luters gschrifft zti
derselben zyt wenig gholffen hat zìi dem predgen Matthvi.
Zu welichem aber do von stund an anhübend on underlaß

ze louffen so träffenlich alle, so des worts gottes begirig sind,
daß ich mich selbs darab verwundret". Damit will Zwingli
seine schroffe Ablehnung des Namens „Lutherisch" begründet
haben: „noch wil ich des Luters namen nit tragen; denn
ich siner leer gar wenig gelesen hab und hab mich offt siner
bûcher mit flyß gemasset, nun, das ich den Bäpstleren gmig
täte. Was ich aber siner gschrifft gelesen hab iso vil dogmata,
leer unnd meinungen und sinn der gschrifft antrifft: — denn

siner Spänen nimm ich mich nüt an), das ist gemeinlich so

wol besehen und ggründt imm wort gottes. das nit müglich
ist, daß ghein creatur iunker.- Folgt eine sehr mild
gehaltene Kritik einiger Punkte in Luthers Lehre, da Luther
den Schwachen zu viel nachgebe. Dann kehrt Zwingli zu
seinem Hauptthema zurück: „also wil ich nit, das mich die

Bäpstler luterisch nennind; denn ich die leer Christi nit vom
Luter gelernt hab. sunder uß dem selbswort gottes. Predget
Luter Christum, tut er eben als ich thün, wiewol, gor sye
lob, durch inn ein unzalbarliche welt me denn durch mich
und ander zii got geffirt werdend. Noch will ich dheint-n

namen tragen denn mines houptmans Christi: des reyser
bin ich Jetz hoff ich. das mengklich verstand, warumb
ich nit welle luterisch gescholten sin. so ich doch den Luter
als hoch halt als ein lebender. Demnach beziig ich vor got
und allen menschen, das ich dheinen büchstaben alle mine

tag je zìi im geschriben habe, noch er zu mir, noch geschafft7-!

gschriben werden, als aber etlich frommen xellen von minet-
wegen uflegen gedörend. Und hab sölichs nit underlassen,
das ich jeinans darumb gefurcht hab, sunder das ich damit
hab wellen allen menschen offnen, wie einhellig der geist
gottes sye. dass wir, so wyt von ein andren, doch so ein-
helliklich die leer Christi lerend on allen anschlag, wiewol



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 2 37

ich im nit ziizezellen bin; dann jeder thiit, sovil inn got
wyßt." ') Dies Selbstzeugnis Zwingiis von seiner Unabhängigkeit

von Luther ist darum so bedeutsam, weil es bei Zwingli
lange vor dem Ausbruch des Abendmahlsstreits auftritt, zu
einer Zeit, da von irgendwelchen dogmatischen Differenzen
der beiden Männer gar keine Rede sein konnte. Und trotzdem

das scharfe Abrücken von Luther, wenigstens was seinen
Namen betrifft. Der Abendmahlsstreit hat diese grundsätzliche

Stellung Zwingiis zu Luther wohl befestigt, aber nicht
geschaffen. Immerhin veranlasste er Zwingli, seine

Unabhängigkeit von Luther noch einmal zu präzisieren in der
lateinischen „Amica exegesis" vom Jahr 1527, worin Zwingli
ausdrücklich seine Dankbarkeit gegen seine Lehrer-versichert,
aber eben durchaus nicht von Luther, sondern aus der Lektüre

des Johannes nnd Augustin, sowie der Paulusbriefe die
Kraft und Hauptsache des Evangeliums gelernt haben will;
vor 11 Jahren — also 1516 —¦ habe er mit eigener Hand
sich die griechischen Paulusbriefe abgeschrieben, während
Luther erst seit 8 Jahren — d. h. seit 1519 — herrsche.2)
Interessant sind die verschiedenen Ansätze der Datierung von
Zwingiis evangelischer Erkenntnis in den zitierten Stellen.
Man könnte beinahe anhand derselben eine Entwicklung
Zwingiis aufstellen : zuerst der Entschluss, griechisch zu
lernen, um an die alten Quellen heranzukommen, etwa 1513,
dann der Anfang eines entschiedeneren Biblizismus in
Einsiedeln 1516, deutlich in der Abschrift der Paulusbriefe, endlich

mit dem Amtsantritt in Zürich die Befreiung von der
katholischen Tradition. Von allen diesen stufenweisen
Fortschritten behauptet Zwingli eine deutliche Erinnerung
behalten zu haben. Umsomehr Gewicht erhält daun aber seine

negative Aussage: Luther hat er nichts zu verdanken, Luther
ist niemals sein Lehrer gewesen; wo er mit Luther übereinstimmt,

da geschah es auf Grund des gemeinsamen Gotteswortes.

Und diese Auffassung Zwingiis ist in Zürich offiziell
geworden: der Zürcher Rat machte sie sich zu eigen, um
gegenüber den katholischen Eidgenossen die Unabhängigkeit

') Zw. Op., II, 144—150.
2i Zwingli Opera, ed. Schuler & Schulthess, III, 543.



*38 Paul Wernle

der zürcherischen Reformation von Luther zu proklamieren.
In der „Antwort, so ein burgermeister der statt Zürich
iren Eydgenossen über etlich artikel geben habend" vom
21. März 1624 behauptete der Zürcher Bat, dass seine
Predikanten „jetz by 4 oder 5 jaren" in Zürich die heiligen
Evangelien und das Gotteswort gepredigt hätten, „und hat
uns anfangs (wie ir meldend) ir leer auch seltsam und frömd
beducht, dann sy dem, so wir von unsren vordren gehört,
unglych". Um der dadurch bei Priestern und Laien
entstandenen Zwietracht ein Ende zu machen, habe der Rat
„zìi den selben zyten, vor und ee wir von des Luters leer
gewisst oder gehört", ein Mandat an alle Prediger von Stadt
und Land ausgehen lassen, das sie auf schriftgemässe Predigt
verpflichten sollte. Der Grund, weshalb der Rat so energisch
jeden Zusammenhang der Zürcher mit Luthers Sache zurückweist,

ist derselbe wie bei Zwingli: „es soll das Gotteswort
mit keines Menschen Name, dadurch es verhasst gemacht
wird, genannt werden".')

Seit dieser Zeit datiert eine offizielle zürcherische
Theorie von der völligen Selbständigkeit der
Zürcher Reformation und ihrer gänzlichen Unabhängigkeit

von Luther. Im Geist dieser zürcherischen Theorie
schrieb zuerst Zwingiis Jugendfreund seit der ersten
Reformationszeit, Oswald Mykonius, seine kurze Vita Zwingiis
an der Spitze der Briefe Zwingiis und Oekolampads, aus
manchen guten und wertvollen Erinnerungen schöpfend,
aber mit geflissentlicher Hervorhebung der Selbständigkeit
der reformatorischen Entwicklung Zwingiis, der bei seinem
Bibelstudium nicht Menschen, sondern Gott und seinen
Geist zu Lehrern hatte. Auf Luther kam Mykonius zu

sprechen gleich nach seiner Erzählung von Zwingiis
Berufung nach Zürich. Während Zwingli fortgefahren habe
mit seiner evangelischen Predigt, sei Luthers Name von Tag
zu Tag berühmter geworden, seine Bücher seien in aller
Hände gewesen. Zwingli selbst habe sich der Lektüre
derselben enthalten; seine Zuhörer habe er dagegen selbst von
der Kanzel zu ihrem Kauf und Lesen getreulich ermahnt.

') Eidg. Abschiede, IV, 399 f.; dazu P. Wernle, Das angebliche Zürcher
Ratsmaudat evangelischer Predigt von 1520, Zwingliana, II, 168 f.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 230

Warum dieses merkwürdige Verhalten? Zwingli hoffte, dass

auf diesem Wege seine Zuhörer zu festerem Vertrauen zur
Wahrheit der evangelischen Verkündigung gelangen möchten,
wenn sie bei Zwingli, der selber Luther nicht las, dasselbe
wie in Luthers Schriften entdecken würden.1) Ungefähr so

sagte es Zwingli selbst in seiner „Auslegung der Schlussreden",

die sein Biograph hier in Erinnerung gehabt zu haben
scheint. Vor allem aber schrieb dann mit der gleichen zürcherischen

Auffassung von der Selbständigkeit des Zwinglischen
Reformationswerks der einflussreichste aller zürcherischen
Chronisten, Heinrich Bullinger, seine Reformationsgeschichte.

Er erzählt nach einer einleitenden Schilderung
der Zustände in der katholischen Eidgenossenschaft in seinem
dritten Kapitel die Geschichte Zwingiis bis zu seiner
Berufung nach Zürich, wobei er alles Gewicht auf die
Selbständigkeit seiner evangelischen Erkenntnis legt. In
Einsiedeln anno 1516 habe Zwingli, wie er selbst bezeugt, „ee
dann yemandts noch ützid von doctor Lutern gehört",
angefangen das Evangelium zu predigen; seine Reformationsbestrebungen

gründeten sich auf Gottes Wort.2) Das vierte
Kapitel erzählt dann, wie Zwingli in Zürich mit der
Auslegung des Evangeliums Matthäi begann und in seiner
evangelischen Predigt „Gott den Vater pries und alle Menschen
allein auf Gottes Sohn, Jesus Christus, als den einigen Heiland

vertrauen lehrte; heftig hub er an, wider den Missglauben,
Superstition und Gleissnerei zu reden, die Busse oder Besserung

des Lebens und christliche Liebe und Treue trieb er
heftig".3) Nachdem Bullinger dann im fünften Kapitel den
Ablasshandel auf Schweizerboden mit einem Rückgriff auf
die Jahre 1518 und 17 geschildert hatte, kommt er endlich
im sechsten Kapitel auf Luther zu reden; „wie Luther in
Sachsen durch ein applas krämer, münch Detzel, erweckt
worden ist wider den applas zu handeln". Wir hören von
Luthers Thesen anno Domini 1517: „das was der erst anfang

') D. D. Joannis Oecolampadii et Huldrichi Zwinglii epistolarum libri
quattuor, )/ 2 und besondes 3b.

») Heinrich Bullinger, Reformationsgeschichte, ed. J. J. Hottinger und
H. H. Vögelin 1838, S. 6—11.

*) Ebenda, S. 12 f.



24O Paul Wernle.

Luthers wider das bapsthumm, glych wie Zwinglis zi'i Glaris
in anderthalb jaren vor Luthern". Den Beweis der
Unabhängigkeit Zwinglis von Litther führt Bullinger mit Zwinglis
Selbstzeugnis in der „Auslegung der Schlussreden".1) Es

folgen Kapitel über den Württemberger Krieg, die Kaiserwahl,

die grosse Pest (Zwinglis Pestlied). Dann wird im
zehnten Kapitel erzählt, „worin Zwingli sich diese erste jähr
geübet, wie und was er der kilchen in Zürich gepredigt
habe". Unter Kapitel 11: „Zürych gebüt, dass man in kylchen
alein die biblisch warheit predige," erzählt Bullinger, dass
die einfältige und wahrhafte Lehre solchen Erfolg hatte, dass

schon im Jahre 1520 ein ehrsamer Rat in Zürich durch ein
Mandat alle Prediger von Stadt und Land auf die schrift-
gemässe Predigt verpflichtete.5) Es folgen weiter eidgenössische

Sachen, Oekolampads Ankunft in Basel (nach Bullinger
1521), dann endlich (Kap. 18) vom Reichstag zu Worms mit
Berufung auf Sleidan, den der Zürcher Chronist zuvor schon
wiederholt zitiert hatte. Dann werden die durch den Beginn
des französischen Krieges veranlassten politischen Wirren auf
Schweizerboden behandelt, mit besonderer Hervorhebung der

Stellung Zwinglis zur Auslandspolitik: fein weiss Bullinger
zu zeigen, wie gerade in diesen politischen Händeln von
Seiten der Pensionierer und Kriegsleute der Ketzername auf

Zwingli geworfen wird. Endlich mit Kapitel 36 wendet sich

Bullinger zum Anfang der eigentlichen Kirchenreform im
Jahre 1522. Durch diese ganze Anordnung des Stoffs soll
allein schon, auch abgesehen von den einzelnen Bezeugungen,
der autochthone Ursprung der zürcherischen Reformation
erwiesen werden.

Und bei dieser Auffassung ist man in Zürich geblieben
Jahrhunderte lang. Hospinian. der gründliche Darsteller
des Abendmahlsstreits, schickt zwar in seiner Historia
sacramentaria von 1598 die Erzählung 'von Martin Luther der
Geschichte Zwinglis voraus, betont aber wie Bullinger, dass

') Heinrich Bullinger. Reformationsgeschichte, ed. J. J. Hottinger und

H. H. Vögeliu 1838, S. 19 f.

2) Ebenda, S. 32, dazu vgl. P. Wernle, a. a. O; ich trage hier nach, dass

schon Sal. Vögelin, der Herausgeber der sämtlichen Schriften Zwinglis im

Auszug 1819 fr., Bullingers Angabe in Zweifel zog (I, 23, Anm.).



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 24 I

Zwingli zuvor schon bei den Glamern das Evangelium rein
zu predigen begonnen hatte, bevor Luther öffentlich hervortrat

oder sein Name irgend erwähnt wurde.1) Vor allem aber
suchte dann der grundgelehrte Johann Jakob Hottinger
in seiner Kirchengeschichte des 16. Jahrhunderts von 1665
für dieThese: „Zwingli, der erste Reformator vor allen andern",
den Quellennachweis zu erbringen, wobei er nacheinander die
Antwort des Zürcher Rats vom 21. März 1524, das

Selbstzeugnis Zwinglis, Bullinger Chronik, einen Brief Capitos an
Bullinger. die Vita Zwinglis von Mykonius als Belege
anführt.2) Was der Vater Hottinger lateinisch begründet hatte,
verfocht der Sohn Johann Jakob Hottinger im dritten
Buch seiner helvetischen Kirch'engeschichte von 1707 deutsch.
1516 nahm das Evangelium Zwinglis seinen Anfang: „der
erste Stein zu diesem göttlichen Werk ist erstlich in der
Eidgenossenschaft gelegt worden, dann die Sachsen bald

gefolgt sind". „Das Eis wurd gebrochen durch Herr Huldreich

Zwingli, Pfarrer in Glarus." „Luther hat mit seinen

Thesen, Zwingli aber mit Predigen den ersten Stein zu der
Reformation gelegt, Zwingli aber schon vor Ankunft der
Ablasskrämer auf eine allgemeine Verbesserung in Lehre und
Gottesdienst gedrungen."3) Durch Abraham Ru chats
Schweizerische Reformationsgeschichte von 1727 wurde die
Zürcher Tradition herrschend auch in der französischen
Schweiz; die schweizerische Reformation erscheint von der
deutschen völlig unabhängig und Zwingli ist ihr Führer und
Held.4). Es ist hier nicht der Ort, aus der ganzen spätem
reformationsgeschichtlichen Literatur schweizerischer Historiker

den genauen Nachweis für die unverwüstliche Kontinuität

dieser Tradition zu erbringen, aber es ist auch nicht
nötig, da die Argumente zu ihrer Begründung stets dieselben

sind, die schon im 16. und 17. Jahrhundert vorgetragen

') Hospinian, Historia sacramentaria, II. 22 b.

2) J. J. Hottinger, Historia ecclesiastica N. T. seculi XVI, II, S. 202

bis 231 (de prioritate ordinis).

*) J.J. Hottinger, Helvetische Kirchengeschichte, III, S. 9, 12, 19.

4) Abr. Ruchat, Histoire de la Réformation de la Suisse depuis l'an 1516

jusqu'en l'an 1556, I, 4; Zwingli heisst hier «le premier et le plus célèbre de

tous (les Réformateurs)».

Basler Zeitschrift f. Gesch. und Altertum XVII, 2. 16



242 Paul Wernle.

wurden. Zuletzt ist in diesem Jahrhundert die zürcherische

Auffassung von Emil Egli in seiner Schweizerischen
Reformationsgeschichte (1910 posthum) und von Johannes
Dierauer im dritten Band seiner Geschichte der schweizerischen

Eidgenossenschaft (1907) sehr eindrucksvoll
vorgetragen worden, allerdings zu einer Zeit, da bereits eine
wesentlich verschiedene Auffassung von Rudolf Staehelin
(Huldreich Zwingli und sein Reformationswerk [Schriften des

Vereins f. Rf. Gesch.] 1884) und Joh. Martin Usteri (Initia
Zwinglii [Theol. Stud. u. Krit.] 1885, Heft IV), und zwar nicht
erst neuerdings, sondern ungefähr seit Zwinglis 400jährigein
Geburtstag geltend gemacht worden war. Man kann sagen,
dass ungefähr seit 1884 die Herrschaft der zürcherischen
Tradition mindestens bestritten ist, und zwar nicht etwa bloss

von Seiten katholischer Polemiker und deutscher Lutheraner,
sondern aus dem Kreis sehr ernsthafter protestantischer
schweizerischer Geschichtsforscher.¦)

Hier sei zunächst festgestellt, dass es sich bei der These
der völligen Unabhängigkeit Zwinglis von Luther und allem
deutschen Einfluss wirklich um eine z ür eher isch e
Tradition handelt, die von Anfang an keineswegs in der ganzen
evangelischen Schweiz auf Zustimmung traf. Das zeigt
zunächst schon ein Blick auf die schweizerischen
Chronisten aus der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts.
Bei der Würdigung derselben muss im Auge behalten werden,
dass sie neben der Zürcher Tradition und Bullinger auch von
dem lutherischen Reformationshistoriker Sleidan beeinflusst
waren und dadurch ihr Urteil in entgegengesetzte
Richtungen gezogen wurde. Sleidan nämlich beginnt seine Com-
mentarii de statu religionis et reipublicae Carolo quinto
Caesare im Jahre 1517 mit dem Auftreten Luthers gegen

') Ich brauche wohl kaum hinzuzufügen, wie sehr ich die beiden genannten
Werke von Egli und von Dierauer schätze und von ihnen zu lernen gewohnt
bin; bloss die Einstellung der schweizerischen Reformation in die allgemeine
Reformationsgeschichte und speziell die Berücksichtigung des Einflusses Luthers
aufdie Schweizer fehlt iu beiden; für Eglis Darstellung speziell bedeutet dieser

Mangel eine wirkliche Verzeichnung der Anfänge der schweizerischen
Reformation. Vgl. dagegen den ausgezeichneten Aufsatz von O. Farner, Zwinglis
Entwicklung zum Reformator nach seinem Briefwechsel bis Ende 1522,
Zwingliana 1913 —15.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 243

den Ablass. um dann erst im Verlauf seiner Darstellung beim
Jahr 1519 auf Zwinglis Berufung nach Zürich und seinen

Kampf gegen den Ablasskrämer Samson zu reden zu kommen;
er sagt kein Wort über Zwinglis Abhängigkeit von Luther,
bloss die zeitliche Priorität spricht er dem deutschen
Reformator zu, und dagegen richtete sich bereits Bullingers
Reformationschronik, die mehrfach den Sleidan erwähnt. ')

Mit diesem Gegensatz der Auffassungen mussten sich nun
die späteren schweizerischen Chronisten auseinandersetzen.
Man beachte, wie der Schaffhauser Joh. Jak. Rüegger in
seiner Chronik der Stadt und Landschaft
Schaffhausen vom Ende des 16. Jahrhunderts beiden Stimmen
gerecht zu werden sucht: „Die enderung der religion nimpt
anno 1519 iren anfang zu Zürich in der Eidgenossenschaft
durch meister Ulrich Zwingli, so allda die erste evangelische
predigt den ersten jenner gehalten. Er hat sich mit allem
ernst des bapstes indulgenzen und aplaskram widersetzt (wie
auch Martin Luther zu AVittemberg in Sachsen anno 1517

mit schriben und disputieren getan und hat doch keiner von
dem andern nüt gewusst)".2) Hier wird mit Bullinger die
Unabhängigkeit Zwinglis von Luther behauptet, die zeitliche
Priorität aber mit Sleidan Luther zugesprochen. Sleidans
Geschichtswerk lag auch dem Bündner Ulrich Campell
vor, als er in den 70er-Jahren in seiner Historia Rhsetica die
bündnerische Reformation an die allgemeine geistige
Bewegung anknüpfen wollte, und es ist höchst lehrreich, in
seiner Einleitung den Zusammenstoss der zürcherischen
Tradition mit Sleidan zu beobachten. Unser braver Bündner
wusste sich nur so zu helfen, dass er die beiden entgegengesetzten

Auffassungen nebeneinander stellte und dem Leser
das Urteil überliess. Im ersten Satz beginnt er unter dem
Jahre 1517 mit Luthers Angriff auf den Ablass und nennt
Luther „nach dem Urteil gewisser Leute (ut quidam volunt)
den ersten von allen, der sich in unserer Zeit dem römischen

') Die Hauptstellen über Zwingli bei Sleidan a. a. O. ed. Am Ende,
I. 89, 171, 190, 217 etc.

-) J. J. Rüegger, Chronik der Stadt uud Landschaft Schafthausen,

herausgeg. vom hist.-ant. Verein des Ivantons Schaffhausen 1884 und 1892, II,
S. 603 f.



9 11 P a u 1 W e r n 1 e.

Papst entgegenzusetzen wagte unter der Ermutigung und
dem Antrieb eines himmlischen Geistes, wie wenigstens die
Anhänger seiner Lehre behaupten". Im zweiten Satz dagegen
führt er Zwingli ein, „nach dem Urteil anderer Autoren (ut
quidam alii sunt auctores) früher als Luther oder wenigstens
gleichzeitig mit Luther, aber ohne alle Kenntnis von Luther
und auch diesem wieder unbekannt, mit dem reformatorischen
Werk beschäftigt, getrieben vom gleichen Geist wie Luther
und, nach dem Urteil der genannten Autoren, ganz besonders
mit scharfem Urteil und gleichsam prophetischem Geist vor
allen andern von Gott begabt". In diesem Stil erzählt er
weiter, das einemal Luther, das anderemal Zwingli sein Lob
erteilend, ohne persönlichen Entscheid darüber, welchem die
zeitliche und geistige Priorität dabei zukomme. Immerhin
hat nach Campell die deutsche Reformation mit Luthers
Auftreten im Jahre 1517 offenkundig begonnen, während er
Zwinglis Anfänge zunächst in das verborgene Glarus verlegt
und erst 1519 mit der Berufung nach Zürich den Reformator

sozusagen offen vor der Welt auftreten lässt. Das bedeutet
doch eine starke Konzession an Sleidan; der Leser wird
faktisch dahin geführt, mit Luther und dem Jahr 1517 die
Reformation beginnen zu lassen.1) Völlig frei von der
zürcherischen Tradition zeigt sich Christian Wurstisen, der
Basler Chronist von 1580. der bei Erzählung der Basler
Reformation Zwingli überhaupt nicht erwähnt, dafür
aber mit Oekolampads erster Ankunft in Basel und angeblicher

Doktorpromotion im Jahre 1516 einsetzt, um dann
1517 Luthers erstes öffentliches Auftreten zu registrieren.
Das ist natürlich baslerische Lokalgeschichte, die aber immerhin

beweist, dass man in Basel von Luther erzählen musste
und von Zwingli schweigen durfte, wobei nicht zu vergessen
ist, dass AVurstisen gerade unter dem Antistitium des luthe-
ranisierenden Simon Sulzer sein Werk verfasste und herausgab.2)

Fragt man vollends die verschiedenen evangelischen
Chronisten der Reformationszeit, ausserhalb Zürichs,

') U. Campell, Historia Rhaetica ed. PI. Plattner, Quellen zur Schweizer
Geschichte Vili, S. 6o ff.

2) Chr. Wurstisen, Basler Chronik ed. 1772, II, 562 f., 569 ff.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 245

so erkennt man erst recht, in welcher einseitigen und
unvollständigen Form die Zürcher Tradition den wirklichen
Gang der Ereignisse gezeichnet hat. Man braucht nur von
Zürich nach Winterthur zu gehen, so stosst man Ende der
20er-Jahre auf den Chronisten Laurenz Bosshart, der
den Anfang des Evangeliums von Luther ableitete. „A. d.

1518 hat doctor Martinus Luther. Carmeliter, ze Wittenberg
sich wider den bapst zürn ersten ersetzt, von ihm uff ein

künfftig concilium appelliert am 29 tag nov. unnderm bapst
Leo X." Nachdem Bosshart dann noch des Erasmus von
Rotterdam gedacht, fährt er fort: „Meister Ulrich Zwingli,
predikant ze Zürich, hat das evangelium geprediget in dieser

zyt".1) Dieselbe Datierung der Reformation von 1518

begegnet uns bei dem Basler Chronisten Konrad Schnitt:
„anno 1518 stund uff und erwachet ein predicant, genant
Martin Luther zu Wittenburg. Der prediget und schreib und
liess öffentlich im druck ußgon, das der bäpsten Satzung und
ceremonien, der kilchen und der pfaffen abläß, örenbicht,
wallfert und anders derglichen (nüt weri Daran das volck
ein groß verwunderen empfieng, und bracht ein grosse

zweyung im glouben, nam allenthalben zu in der Tütschen
nation, zu statt und land; dann die büchlin siner leer
niemand verborgen waren zu kouffen ...." Schnitt erzählt dann
weiter: „anno 1519 fing diese leer zu Zürich auch an" etc.,
..anno 1521 hat Dr. Oecolampad das Evangelium angefangen
zu Basel zu predigen".2) Wir treffen aber die Datierung
auf 1518 auch in ostschweizerischen Chroniken, bei dem
St. Galler Chronisten Hermann Miles, der von dem
1518. Jahr an Martin Luther anfangen lässt, das Evangelium
hervorzubringen8), und noch später bei dem anonymen
Erzähler, der auf Grund von Kesslers Sabbata seine Erzählung
von der Reformation der Stadt St. Gallen damit beginnt,
dass „die heilige evangelische Wahrheit in dem 1518 und
folgenden Jahren in Sachsen und auch zu Zürich anfing

') Laurenz Bosshart, Chronik, herausgg. von Kasp. Hauser 190b, Quellen

/.. Schweiz. Ref. Gesch. Ill, S. 87 f.

2) Chronik des Konrad Schnitt, 1518—1533, Basler Chroniken VI, 110.

8) Chronik d. Hermann Miles, ed. 1902, Mitteilungen zur vaterländischen

Geschichte, herausgg. vom hist. Verein St. Gallen XXVIII, S. 305.



246 Paul Wernle.

herfürbrechen und allerlei Schriften und Büchlein anfingen
auszugehen, so Dr. Martin Luther zu Wittenberg, auch andere
wider den römischen Ablass und allerlei Missbräuche des

Papsttums geschrieben".1) Der Grund, weshalb man von 1518

datierte, war: damals kamen die ersten Lutherschriften nach
Basel und wurden dort nachgedruckt und in der Schweiz
verbreitet. Bedeutsam ist aber besonders die Anordnung
der Ereignisse in Valerius Anshelms Berner Chronik.
Mit 1517 setzt er ein: „Von urhab und anfang der wunderbaren

ernüwerung des heiligen evangelium s Jhesu Kristi etc.".
und erzählt von Martin Luther, seinen Thesen und dem
Anfang des Ablasstreits.2) Unter 1518 behandelt er den Fortgang

des Thesenstreits, das Auftreten Luthers in Augsburg,
seine Appellation an ein Konzil etc. bis zur Vorbereitung
der Leipzigerdisputation: daran schliesst sich die Erzählung
vom Ablasshandel in der Schweiz und besonders in Bern mit
Verwertung persönlicher Erinnerungen.3) Es folgt unter 1519

die Erzählung von der Leipzigerdisputation und ihren Folgen:
daran anschliessend „Anfang evangelischer predi zu Zürich
und was auch dieselbig anfangs da gewürkt hat". Gleich im
Eingang dieses Jahrs. ..nicht von ungefähr, sondern aus
sonderlicher Schickung des gnädigen Gottes" sei dem starken
Luther mächtig zugetreten der fest Ulrich Zwingli etc.
Anshelm erzählt von Zwinglis Entschluss. über das

Matthäusevangelium zu predigen, und von seinem grossen Erfolg,
dem wunderbaren grossen' Zulauf. Gottes Wort zu hören ;

man hätte meinen können, als ob. Luther und Zwingli. die
doch weit von einander entfernt und einander nur vom
Hörensagen bekannt waren, „abgelächnete 1er predietid und
der sach vereint wärid." da doch die göttliche Wahrheit
klärlich anzeigt und beweist, dass, wo ihr Wort nach ihrem
Geist lauter gehandelt wird, es überall sich selbst gleich,
überall gleiche Lehre, Glauben und Frucht gebiert und
hervorbringt. Dann erzählt Anshelm von Zwinglis Kampf
gegen das Pensionenwesen, der ihm zuerst Feinde in der

•) Reformationsgeschichte der Stadt St. Gallen, J. J. Simler, Sammlung
alter uud neuer Urkunden I. i. Peil, 117.

2| Val. Anshelm. Berner Chronik, ed. Bloesch, IV, S. 212 ff.
3) Ebenda IV, S. 242—258, 25<) ff.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 247

Schweiz erweckte.1) In dieser Weise disponiert er den Stoff
auch für die folgenden Jahre, indem er jedesmal zuerst den

Fortgang der lutherischen Bewegung in Deutschland schildert
und dann auf die schweizerischen Dinge, zunächst die
politischen Kämpfe, eingeht. Mit 1522 endlich kommt Anshelm,
nachdem er allerlei von Zwingli und der Verschärfung des

Gegensatzes zwischen ihm und der übrigen Eidgenossenschaft

erzählt hatte, auf das ihm Nächstliegende, den Anfang
der evangelischen Bewegung in Bern, zu sprechen mit der
bezeichnenden Wendung: „vom anfang der widerbringung
und erschienung des lutren evangeliums durch den Luther
angeregt und vom Zwingle gestärkt".2) Wie man sieht, geht
Anshelm in einem Hauptpunkt mit den Zürchern einig:
er glaubt an die völlige Unabhängigkeit Zwinglis von Luther.
Aber die Reformation fängt für ihn durchaus mit Luther an,
und gerade für Bern sind von Luther die ersten evangelischen
Anregungen ausgegangen. Dass endlich der St. Galler
Chronist Johannes Kessler die Reformation mit Luther
beginnen lässt. ist bei dem Mann, der selbst in Wittenberg
die tiefsten Eindrücke für sein Leben empfangen hatte,
selbstverständlich. Kessler schickt seiner St. Galler
Reformationschronik eine Erzählung von den Gelehrten voraus,
die Gott zur Offenbarung evangelischer Wahrheit berufen
und verordnet hat. Da steht selbstverständlich Martin Luther
voran, wobei der Chronist alle seine persönlichen Erinnerungen

an den Mann Gottes verwertet.3) Unter der Ueberschrift

„Volget von andern gelerten personen" erzählt Kessler
von Reuchlin, Pellikan, Erasmus, Hütten, Zwingli, Oekolampad,
Melanchthon, Bugenhagen, wobei er bei Zwingli hervorhebt,
dass noch zu Einsiedeln evangelische Wahrheit an ihm
ausgebrochen sei und er deshalb nach Zürich berufen wurde,
— das letzte offenbar auf Grund einzelner Stellen in Zwinglis
Schriften.4) Aber Zwingli ist für Kessler nur ein Reformator
unter andern und auf keinen Fall der Urheber der
Reformation. Dann folgt bei Kessler die Chronik der wichtigsten

') Val. Anshelm, Berner Chronik, ed. Bloesch IV, 276—286, 286 ff.

2) Ebenda IV, 470 ft7.

8) J. Kesslers Sabbata, ed. E. Egli und R. Schoch 1902, S. 64—84.
*) Ebenda S. 90 f.



248 Paul Wernle.

Ereignisse des Jahres 1523, reformationsgeschrchtliches aus
Zürich und allgemein weltgeschichtliches bunt zusammengestellt,

bis er endlich unter 1524 zu seinem Hauptthema
kommt, dem Beginn der evangelischen Predigt in unserer
Stadt St. Gallen.])

Soviel dürfte dieser Rundgang durch die schweizerischen
Chroniken der Reformationszeit beweisen, dass der zürcherischen

Tradition vom Ursprung der Reformation ein durchaus

lokaler Wert zukommt, und dass man ausserhalb Zürichs
auch auf evangelischer Seite sich vielfach ganz anders zu
Luther stellte. In Basel, in Bern, in St. Gallen, — wir
fügen hinzu auch in Schaffhausen3) — hatte man durchaus
die Erinnerung, dass von Luther der erste entscheidende
Anstoss zu den eigenen lokalen Bewegungen ausgegangen
war; hier galt Luther überall als der erste Reformator, wenn
man auch, wie Anshelm und Kessler zeigen. Zwingli eine

selbständige Erkenntnis der evangelischen Wahrheit
zuzugestehen nicht abgeneigt war.

Und nun das allermerkwiirdigste: nicht einmal iu Zürich
war diese Zwinglische Auffassung unbestritten; die älteste
Zürcher Reformationschronik von Johannes Stumpf, eine
Quelle für Bullinger. schlägt ihr geradezu ins Gesicht. Das

Jahr 1519 steht bei Stumpf unter dem Titel: ..Von doctor
Martin Luther und syner leer, zu welchen zytten er
angefangen hatt, wider das bapstum zu leereu. waß sich ouch
uß syner und andrer leer mit der zyt zugetragen hat etc."
Und nun erzählt der Chronist: „Zu den zytten deß 1519.

jahrs empöret sich die evangelisch leer im land Saxen zu
Wittenberg erstlich wider das bapstumb durch doctor Martin

Luthern, Augustiner ordens daselbst, der erstlich wider
den romischen aplaß und nachmals wider alles bapstumb
und syn heligkeit dermaßen prediget und bircher inn offnen
truck ließ ußgon. daß in kurtzen jarn das bapstum in
Germanien gantz verhaßt ward. Und wurdent obgemeltem
doctor Martin Luther nach alle, die sich syner leer an-
hangktend, Lutherani oder uff tütsch lutherisch genant etc.
Disen Luther achtetent vil den rechten von gott erweleten

') J. Kesslers Sabbata, ed. E. Egli und R. Schoch 1902, S. 105.
2) Vgl. oben S. 229.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 249

pabst sin. Er ist ouch geweßen der erst Zerstörer und
Stürmer des romischen bapstumbs, darwider er vil bucher
in truck hat lassen ußgon. Von synem schryben, thon
und lassen, ouch anderer, so glyche leer mit im gefürt
habent, wirstu hernach vil hören. Er und syne anhenger
wurdent by dem bapstum für ketzer verrüefft und
verdammet etc. AViewol nun diser Luther usserhalb der Eid-
gnoschafft wonhafft waß, so hab ich doch den anfang syner
1er hieherin müesßen melden uß der ursach, das solche
leer mit hin in der Eidgnoßschafft ouch erwachsen und

zugenommen hat. Und alle, die solche leer annament,
ouch lutherisch ketzer genant wurdent by den bäpstischen,
under inen selbs aber evangelisch oder apostolische christen.
Waß leer aber diser Luther anfencklich gefürt, hab ich
hierin zu erzelen underlassen. Dann du hernach bald solche
leer von meyster Ulrich Zwinglin, predicanten zu Zürich,
gepredigt und zum mer main in offenen disputationen in
artickel verfasßet und vertedingt finden wirst. Doch wärent
anfengklich gemeynlich alle artickel des Wyklaffen. Joannis
Husßen unnd Hieronimi von Prag uff der pan etc. Darumb
hab ich den Luther für ein anfenger nind das alle syns
gloubens oder leer anhenger von im genant wurdent, zum
ersten gesetzt), und diewyl solche 1er glych obberürter zyt
zu Zürch durch Ulrichen Zwinglin ouch angebrochen ist,
so wil ich nun von demselbigenn sagen und waß sich mit
der zyt dardurch in eyner Eidgnoschafft zutragen habe etc."
Dann wird unter dem Titel „Von Huldrychen Zwinglin-
erzählt, wie Zwingli zu Anfang 1519 nach Zürich kam, dort
über den Matthäus zu predigen begann etc. „Hatt sich

glych uff des Luthers meynung begeben und mit im
angefangen wider das bapstumb zu leeren, predigen und
schoben als fast alß der Luther ." Der Chronist verweist
dann auf das Verzeichnis der Druckschriften Zwinglis an
späterer Stelle seines Werks und fährt fort: „Syn 1er und
anhangk ward ouch lutherisch genempt. Es erwuchs daruß

groß uneyniket in der Eidgnoschafft". Dann erzählt er
nach seinem Versprechen noch von anderen Gelehrten, von
Erasmus von Rotterdam, von Heinrich Glarean, geht dann
zu den politischen Verwicklungen der Zeit über, berichtet



2=o Paul Wernle.

unter 1521 vom Reichstag zu AVorms und Luthers Schicksal

daselbst und fängt endlich erst mit 1523 die Zürcher
Reformation an, nachdem Zwingli „bei 3 oder 4 Jahren das

Evangelium gepredigt hatte".1) Der Gegensatz der
Auffassung des Chronisten Stumpf vom Ursprung der
schweizerischen Reformation zu Bullinger ist überaus merkwürdig:
da Bullinger mit Stumpf bekannt war. ist der Beweis
erbracht, dass Bullinger mit bewusster Tendenz die Geschichte
nach der Zwinglischen Auffassung zurecht geordnet hat.2)
Man braucht deshalb der Ansicht seines Antipoden Stumpf
noch lange nicht Recht zu geben ; nur soviel steht fest :

nicht einmal in Zürich ist die Zwinglische These von der

völligen Unabhängigkeit seines Reformationswerks ohne

Widerspruch geblieben.
Die uns heute beschäftigende Streitfrage: Ist die

schweizerische Reformation eine selbständige Bewegung oder ein

Zweig der lutherischen Reformation'^ ist durch das

Vorangehende in die Reformationszeit selbst zurückgeführt. Es

gilt nun. das vorhandene Material so zu ordnen, dass eine
bestimmte Antwort ermöglicht wird.

Unsere erste Frage lautet: Lässt sich in der Schweiz
eine Wirkung der 95 Thesen Luthers beobachten 'r1 Eine
klare, bestimmte und chronologisch fixierbare Erinnerung
scheint sich nicht erhalten zu haben : die seltenen
Nachrichten, die wir noch besitzen, sind alle nicht fehlerfrei.
Der junge Basler Jurist Bonifacius Amerbach. der
damals in Freiburg studierte und mit Thomas Blaurer dieselbe

Wohnung bezog, soll einst auf dem Freiburger Markt
„pauca axiomata de indulgentiis Wittenberg» per Lutherum
excusa" gefunden und Freund Blaurer heimgebracht haben :

den beiden Studenten leuchtete dies ein: „es war damit
der papistischen Hierarchie der Krieg erklärt". Leider

') Johannes Stumpf, Manuskript der Zürcher Stadtbibliothek A 2 f., 152 IV.

'; Das Wort „Fälschung" wäre eiu unbilliger Vorwurf, da Bullinger
zweifellos, geleitet durch Zwinglis Selbstzeugnis, vou der Richtigkeit seiuei

Darstellung überzeugt war. Aber er hat mit seiner Tendenz geradezu
Geschichte konstruiert, so mit der Verlegung des Zürcher Ratsmandats schrift-
gemässer Predigt ins Jahr 1520 und der Berufung Zwinglis auf. dies
Ratsmandat 1522, vgl. P. Wernle a. a. ü.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 251

nennt aber der Brief Blaurers, dem wir dies entnehmen, ein
falsches Datum, 1519 statt 1518, und einen falschen Titel —
denn mit „pauca axiomata" können doch kaum die 95 Thesen
bezeichnet sein, — so dass höchstens das eine an dieser
Angabe bestehen bleibt: der Eindruck von einer mutigen und
nicht ungefährlichen Tat. Konrad1) Pellikan, der Guardian
im Basler Barfüsserkloster, erzählt in seiner Chronik, dass

gleich im Anfang des Jahres 1518 gewisse Predigten eines

Augustinermönchs Luther über die Busse zu zirkulieren
begannen, die ihn beim Lesen in Verwunderung setzten; es

müssen Luthers deutscher Sermon von Ablass und Gnade
und der lateinische Sermo de poenitentia gewesen sein, die
im Frühling 1518 erschienen. Dann aber, fährt Pellikan
fort, habe er ganz zufällig auf der Reise nach Basel zu
Mülhausen am Tisch eines Komturs des Deutschritterordens
die _100 gedruckten Artikel" in die Hand bekommen, sie

gelesen und sich gewundert wie man solches offen herumgeben

könne. Er habe damals gleich erklärt, dass ihm die
ersten 26 Artikel, das Fegfeuer betreffend, nicht so völlig
einleuchten, weil er damals schon zweifelte, ob es ein
Fegfeuer gebe ; betreff der 70 folgenden Thesen über die
Ablassmaterie, die Beichte, den Primat des Papstes zweifle er
dagegen gar nicht, dass sie durchaus wahr seien, nur müsse
der Mönch Luther sich noch klarer und ausführlicher
darüber aussprechen, was er gewiss auch tun werde.'2) Sieht
man einmal von den mehrfachen Gedächtnisfehlern dieser
Xotiz ab — vom Primat das Papstes z. B. war ja in den
Thesen gar nicht die Rede — so bleibt doch der lehrreiche
Eindruck bestehen, dass Luther unserem Barfüssermönch in
einer Beziehung (dem Glauben an das Fegfeuer) als zu
rückständig erschien, in andern Stücken dagegen als auf richtiger
Fährte begriffen, jedoch zu wenig deutlich und bestimmt.
Von hier aus wird nun auch Zwinglis Stellung zu Luthers
Thesen verständlich, wenn er später behauptete, was Luther
über den Ablass gelehrt habe, „habe ihn wenig gelehrt";
er sei schon vorher durch Basler Thesen des Thomas

') Th. Burckhardt-Biedermann, Bon. Amerbach und die Reformation.
1894, S. 1 und 315 f.

2) Pellikans Chronikon, ed. B. Riggenbach 1877, S. 07. - .-



252 Paul W ernie.

Wyttenbach, seines Lehrers, berichtet worden, dass der
Ablass Betrug und ein Schein sei. Es scheint sogar, dass

Zwingli von Anfang an daran Anstoss nahm, dass Luther
in seinen Thesen und ersten Schriften zur Ablassfrage den

Fegfeuerglauben zu billigen schien und der Hierarchie eine
besondere Schlüsselgewalt einräumte, überhaupt die ganze
Ablassfrage viel zu wenig von dem einen Gedanken aus

bekämpfte: Christus hat ein für allemal mit seinem Tod
uns die Vergebung der Sünden erworben.') Wenn sich nun
auch nicht sicher feststellen lässt, ob Zwingli damit wirklich

den genauen Stand seiner eigenen Glaubensüberzeugung
zur Zeit des Bekanntwerdens von Luthers Thesen exakt in

Erinnerung hatte, soviel wird man ihm zugeben müssen :

Zwingli hat für seine freie Stellung zum Ablass keine<

Luther bedurft; die rechtlichen und dogmatischen
Voraussetzungen des Glaubens an den Ablass waren ihm durch
die Kritik eines Wyttenbach und durch den biblischen
Humanismus des Erasmus .schon vorher zweifelhaft geworden.
Freilich scheint dann gerade so kritischen Theologen wie
Pellikan und Zwingli das überaus Tiefsinnige und wirklich
Neue in Luthers Thesen verborgen geblieben zu sein. Dieses
besteht ja gar nicht im Kampf gegen den Ablass überhaupt,
sondern in den tiefen religiösen und sittlichen Motiven, die
Luther in diesen Kampf gebracht hat. Nichts ist für Luther
so -bezeichnend wie dies, dass er gerade nicht mit der Gnade
Christi die Ablassgnade aus dem Feld schlug, sondern
vielmehr einer nach Glück und Gnade im Sinn von Straflosigkeit

strebenden eudämon istischen Religion seine mit Gottes

Forderung Ernst machende und darum Strafen und Kreuz
begrüssende sittliche Religion gegenüberstellte. Er griff im
Ablass nicht vor allem den Aberglauben, ja nicht einmal
an erster Stelle die Gewinnsucht der römischen Kurie au.
sondern er suchte in den Herzen der Christen jene Ehr-

') Zw. Op. II. 145, f. (Sch. u. Sch. I, 254! und Sch. 11. Scb. III. 5,14.

R. Stähelin (H. Zwingli I, 40) vermutet mit gutem Grund, dass Wyttenbaobs
Disputation über den Ablass bei Anlass seiner Doktorpromotion 1515
stattgefunden habe. d. h. im Jahr der Ablassbulle Papst Leo X.

2) Vgl. die Nachweise sämtlicher bekannten Lutherdrucke in der
kritischen Gesamtausgabe der Werke Luthers (Weimarer Ausgabe W.).



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 2 > 3

furcht vor Gott und dem Gewissen zu erzeugen, die mit
dem Gegensatz von gut und böse radikal Ernst macht und
eben darum gar keinen Dispens von den notwendigen Folgen
des Bösen, den göttlichen Strafen, begehrt. Luthers Thesen
stehen darum unter dem Zeichen des Bussernstes und der
Gottesfurcht und sind das erste öffentliche Zeugnis, dass

hier ein Mann wirklich im tiefsten Gewissen von Gottes

Forderung ergriffen wurde. Darum stehen sie mit Recht
am Anfang der ganzen Reformation. Aber das haben
vermutlich die wenigsten Leser der Thesen sogleich empfunden;
für sie stand das Materielle, die Frage nach Recht oder
Unrecht des Ablasshandels, der priesterlichen Gewalt über
die Seelen, des Glaubens an ein Fegfeuer im Vordergrund.
Und gerade in diesen Fragen schien Luthers Stellung noch

unfertig, befangen, für das Gefühl mancher geradezu
rückständig. Man wird sich daher die Wirkung der Thesen Luthers
auch in der Schweiz sehr beschränkt vorzustellen haben.

Um so gewaltiger müssen die ersten Schriften Luthers
überall in der Schweiz eingeschlagen haben. Voran steht
Basel, das erste Zentrum des Drucks und der Verbreitung
lutherischer Schriften nicht nur für Westdeutschland und
die Schweiz, sondern eine Zeit lang für ganz Westeuropa.
Basel war nach Leipzig, Nürnberg und Augsburg die erste
Stadt, in der geradezu alle neu erscheinenden Lutherschriften,
deutsche wie lateinische, nachgedruckt wurden.1) Pamphilus
Gengenbach scheint mit dem Sermon von Ablass und
Gnade und dem Sermo de poenitentia den Anfang gemacht
zu haben.2i Dann folgte der Fürst der Basier Buchdrucker.
Johannes Froben, der im Oktober 1518 in einem Sammelband

die bis dahin erschienenen lateinischen Schriften Luthers
herausgab, an der Spitze die Resolutionen der 95 Thesen,
dann den Dialog des Silvester Prierias samt Luthers
Antwort, die Sermone von der Busse, von Ablass und Gnade,
von der Kraft des Bannes, sowie die Erklärung der zehn

Gebote.1) Diese lateinische Luthersammlung des Froben
erlebte eine so gewaltige Nachfrage, dass sie dreimal neu
aufgelegt werden musste, nämlich im Februar 1519, im

') W. I. 241 und 318.
2) Vgl. f. M. Vsteri, Initia Zwingli a. a. O., S. 720.



2^4 P a u 1 W e r n 1 e.

August 1519 und im März 1520. Derselbe Froben druckte
Luthers Bericht von seiner Verhandlung in Augsburg, die
Acta Augustana, und zwar so eilig, dass er zuerst eine ihm
aus Augsburg von einem Freund zugesandte Abschrift von
Luthers Brief an Cajetan und Appellation an den Papst in den
Druck gab und dann den ersten Wittenberger Druckbogen,
den ihm ein durchreisender Italiener zeigte, hinzufügte, ohne
das Erscheinen des vollständigen Wittenberger Druckes
abzuwarten.1) Später, im Sommer 1519. wurde von Frobens
Druckerei, in Abwesenheit des Meisters, Luthers vor der

Leipziger Disputation verfasste, berühmte Erklärung der
These 13 über die Papstgewalt gedruckt zu einer Zeit, da
vermutlich Froben selbst die Einwilligung dazu bereits nicht
mehr gegeben haben würde.2) Andere lateinische Schriften
des Jahres 1519, De triplici justitia und die Disputatio et
excusatio Luthers gegen Eck, die früher erschienen, scheint
Froben bereits dem Andreas Cratander zum Druck
überlassen zu haben/1) Sogleich aber machte sich Adam Petri
die Zurückhaltung Frobens gegenüber Luther zu Nutzen und
druckte nun seit 1519—1525 ungefähr alle neuen
Lutherschriften, deutsche wie lateinische, einzeln und im Juli
1520 die lateinischen in einem Sammelband, dem im Mai
ein deutscher Sammelband ohne Nennung eines Druckers
vorausging.4) Erst seit 1522 fing dann Valentin Curio
an, ihm Konkurrenz zu machen-'), nachdem schon 1521 in

') J. Frobenius an Luther, 14. Febr. 1519 (Luthers Briefwechsel, ed.

Fuders, I, 42lì, dazu W. II, 4.
2) Pellikan, Chronikon, S. 75, Frobenio absente.

3) Vgl. W. II, 42 und 156.
4) Die Nachweise für die einzelnen Lutherschriften in W. Der lateinische

Sammelbaud trägt den Titel M. Lutheri lucubrationum pars una; Basileae in
aedibus Adam Petri MDXX Mense Julio. Der Basler Ursprung des ersten
deutschen Sammelbandes unter dem Titel: Martini Luther mancherley
Büchlin unnd tractetlin ist freilich mit gewichtigen Gründen bestritten
und Strassburg als Druckort vermutet worden (A. v. Dommer, Lutherdrucke
auf der Hamburger Stadtbibliothek, S. 92 ft.), allein zwei Briefe Hedios an

Zwingli vom Mai 1520 weisen so bestimmt auf eine eben hier gedruckte Sammlung

deutscher Lutherschriften (Allemanica illa Lutheri VII, 316, mitto tibi
dono Lutherum impressum vernacula lingua invenies de censibus etc.),
dass kaum eiu Zweifel bestehen kann, sie stammen mindestens aus Basel; die
Typen sind die Val. Curios (laut Mitteilung vou V. D. M. Phil. Schmidt).

5) Nachweise in W. II, 78; VI, 198; VIII, 410.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 2 5 >

Zürich Christoph Froschauer mit dem Nachdruck
einzelner Lutherschriften begonnen hatte. Das Hauptverdienst
für Druck und Verbreitung der Lutherschriften in der Schweiz

gehört zweifellos dem, übrigens im Herzen gut katholisch
gebliebenen Adam Petri: er hat mit Luther das beste
Geschäft gemacht. Adam Petri war es denn auch, der das im
September 1522 in Wittenberg erschienene neue Testament
Luthers sogleich noch im Dezember in Folio nachdrucken
liess, im März 1523 es in Folio und gleichzeitig in Oktav neu
herausgab, im Dezember dieses Jahres zum 'viertenmal, 1524

zum fünftenmal und 1525 zum sechsten- und siebentenmal
neu erscheinen liess. Dazu kommen aus gleicher Zeit freilich

fünf Ausgaben des neuen Testaments aus der Druckerei
des Thomas Wolf, drei im Jahr 1523. zwei im Jahr 1524,
alles in allem nicht weniger als 12 Nachdrucke von Luthers
Septemberbibel erster Ausgabe.1) „Man kann nicht sagen,
wie gierig das neue Testament gekauft wird", schrieb
damals der Thurgauer Ulrich Hugwald aus Basel an Vadian.2)

Hinter diesen Druckernamen steht aber ein ganzer Stab
bedeutender, für Luther begeisterter Männer. Der erste
und hauptsächlichste Treiber für die Lutherdrucke Frobens
scheint der Humanist Beatus Rhenanus gewesen zu sein,
derselbe Mann, der seit Ende 1518 so unermüdlich seinen
Zürcherfreund Zwingli für die Verbreitung Luthers in der
Ostschweiz in Beschlag nahm.3) Der zweite geistige
Beistand für die Lutherdrucke war der Barfüssermönch Konrad
Pellikan. der sich im Sommer 1519 als Guardian seines

Klosters in Basel niederliess und der die Hauptverantwortung
speziell für die Lutherdrucke Adam Pétris, für den er
Anmerkungen verfasste und dessen lateinischen Sammelband
er ganz besorgte, auf sich nahm.4) An dritter Stelle aber
sei hier Ulrich Hugwald genannt, ein Thurgauer aus

Wylen bei Bischofszell, der bei Adam Petri Korrektordienste
ieistete und es nicht lassen konnte, im Vorwort oder Nach-

') >• J- Mezgei, Geschichte der deutschen Bibelübersetzungen in der

Schweiz.-ref. Kirche, 1876, S. 39—42.
2) Hugwald an Vadian, s. d. St. Galler Mitteilungen XXVII, S. 252.
3) Pellikan, Chronikon, S. 75.
4) Ebenda, S. 75 f.



2 5 6 P a u 1 W e r u 1 e.

wort einzelner Lutherschriften persönlich hervorzutreten.
Luthers Tessaradecas widmete er in einem Nachwort dem
Herrn von Geroldseck in Einsiedeln; Luthers Antwort gegen
Ambrosius Catharinus bekam vorausgeschickt einen Brief Hug-
walds an seinen Freund Andreas Binder, den freilich nicht
Hugwald selbst, sondern Binder zum Vorwort umredigierte.
Im März 1521 sodann schrieb Hugwald für Adam Pétris
Ausgabe von Luthers Operationes in Psalmos eine begeisterte
Vorrede an Deutschland, die edelste und christlichste Nation,
unterzeichnet aus Schönenberg (bei Bischofszell), wodurch
sich der päpstliche Legat Aleander in Worms verleiten
liess, einen lutherisch gesinnten Ritter von Schönenberg in
ihm zu vermuten. Melanchthons Verteidigung Luthers gegen
das Urteil der Pariser Sorbonne endlich begleitete Hugwald
im Nachwort mit einem begeisterten Bekenntnis zu Luthers
Person und Glauben. ¦) Wie muss der Mann von Luther
erfüllt gewesen sein, der es nicht fertig brachte, Luthers
Bücher ohne den Ausdruck seiner innigen Anteilnahme in
die Welt ausgehen zu lassen!

Der Kreis der ersten Freunde Luthers in Basel ist im

Lager der Erasmianer und überhaupt unter den Gebildeten
in Basel zu suchen, eingerechnet die Spitzen der Hierarchie.
Der Bischof Christoph von Utenheim war Luther ganz
besonders geneigt, ebenso sein Suffragan, der Weihbischof
Telamonius Limpurger und der damals häufig in Basel
verkehrende mächtige Kardinal-Bischof von Sitten,
Matthäus Schinner, der beim Lesen der Schriften Luthers
ausrief: ..Luther, du bist wahrlich luther" und der gegen
einen Anhänger Ecks erklärte: „Mag Eck disputieren so

viel er will, Luther schreibt die Wahrheit".2) Noch im
Frühjahr 1520 galt der Bischof von Basel als Luther und
seinen Schriften überaus ergeben, und um dieselbe Zeit,
da doch Luthers Angriff auf den Papst längst bekannt
geworden war, drang Kardinal Schinner in den Bischof, dass

er den Druck eines Luther feindlichen Augustiners in Basel

') AV. VI, ioi; VII, 702; V, 13 f.; VIII, 261 ; über Hugwald vgl.
unten S. 265 f.

2) Joh. Froben an Luther, 14. Febr. 1519 (Enders I, 421); Capito an

Luther, 18. Febr. 1519 (Enders I, 424).



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 2^7

nicht gestatten solle.1) Von den Humaniston ist das Haupt
des Erasmuskreises, Beatus Rhenanus. in Basel als

eifrigster Verbreiter der Lutherdrucke schon erwähnt; er weilte
bis Ende 1519 und dann wieder vom Herbst 1620 an in
Basel. Nächst ihm waltete als Mittler zwischen Erasmus
und Luther Wolfgan g Fabricius Capito, Domprediger
am Basler Münster bis zu seinem Weggang nach Mainz im
Frühjahr 1520; „er atmet ganz Luthers Wissenschaft", rühmte
Pellikan von ihm.1) Mit Capito ein Herz und eine Seele
auch in der Liebe zu Luther war Kaspar Hedio, Vikar
bei St. Theodor, dann Kaplan zu St. Martin, der bis Ende
1520 in Basel weilte, um dann Capito nach Mainz zu folgen.8)
Auch die jungen Amerbach gehörten selbstverständlich
zum Erasmus- und Lutherkreis, Bruno Amerbach, der
1519 an der Pest starb, und sein Bruder Bonifacius, der
erst in Freiburg, dann in Avignon die Rechte studierte und

nur ein Jahr dazwischen vom Frühjahr 1519—1620 in Basel

verweilte, jedoch gerade aus Avignon mit allerlebhaftester
Teilnahme Luthers Schicksale verfolgte.'* | An ein paar alten
vertrockneten Gelehrten, die sich von Anfang an in Luther
nicht finden konnten, fehlte es natürlich auch in Basel nicht,
aber, meinte Pellikan, „sie werden völlig erdrückt durch die

Menge und die gute Bildung der Freunde Luthers".5)
Besonders unter der Klostergeistlichkeit fand Luther mäch-

rigen Anhang. Bei den Barfüssern hielt nicht nur Pellikan,

der Guardian, eifrig zu Luther, sondern auch der

Prediger Johann Luthard. der Luthers Auslegung der
zehn Gebote vor einem wohlbesetzten Auditorium vortrug,
seine Schriften wie Gold schätzte und es nicht ertrug, wenn
einer unfein von Luther sprach,0) und der theologische Lektor

') Pellikan an Luther, 15. März 1520 (Enders II, 356); ein Verzeichnis
der im Besitz des Bischofs befindlichen Lutherschriften findet sich im Inven-
tarium librorum des Bischofs Christoph. St.-A. Bern, ehem. fürstl.-bischöfl.

Archiv, IX, Basiliensis Episcopatus, Fasz.: Bibliotheca 1. Stück (Mitteilung von
Lie. theol. E. Stähelin)

2) Pellikan an Luther, a. a. O.
3) Vgl. unten S. 264 f.

4) Th. Burckhardt-Biedermann, a. a. O.; Pellikan an Luther, 1 5. März 1520.
5) Pellikan, a. a. O. (Enders II, 358).
6) Ebenda (Enders II, 355).

Basler Zeltschrift f. Gesch. und Altertum XVII, 2. 17



2=8 • Paul Wernle.

Sebastian Münster, damals schon ein grundgelehrtes
Haus, der zu all seiner übrigen Arbeit sich noch mit der
deutschen Uebersetzung von Luthers „zehn Geboten"
belastete, J) nicht zu vergessen endlich den mit Basel und
Pellikan in regem Verkehr stehenden Ulmer Franziskaner-
Johann Eberlin von Günzburg, der nach eigenem
Bekenntnis durch Luthers Büchlein in die Bibel geführt worden

war.2) Am Leonhardstift in Basel war der Prior Lukas
Rollen butz Luther mit ganz besonderer Liebe ergeben
und wäre am liebsten persönlich zu Luther nach Wittenberg
gereist, um ihn zu sehen und zu sprechen.") Der
Bedeutendste freilich aus dem Kreis der Basler Humanisten. der

Weinsberger Johannes Oecolampadius, war erst nach
seinem Weggang von Basel nach Augsburg Ende 1518 von
der lutherischen Bewegung ergriffen worden, wirkte dann
aber, zusammen mit seinem Freund Adelmann, auf seinen
Basler Freundeskreis im Sinn mächtiger Propaganda für
Luther zurück.ii Für diese erste Zeit galt das AVort
Frobens: „je tüchtiger einer ist, desto eifriger ist er Luther
ergeben.5)

Eine Reihe persönlicher Beziehungen wurden
zwischen dem Basler Humanistenkreis und Luther geknüpft.
Als erster scheint Capito seit dem Sommer 1518 mit Luther
korrespondiert zu haben; im Februar 1519 schrieb Johann
Froben selbst an Luther: vom März 1520 ist Pellikans
erster Brief an Luther datiert, der Anfang einer durch Jahre
sich ziehenden Korrespondenz: wann Kaspar Hedio zuerst
an Luther schrieb, ist nicht bekannt, da sein Brief von
1520 bereits ihre Bekanntschaft voraussetzt. Das Gemeinsame

der uns erhaltenen Baslerbriefe an Luther besteht nun
in dem spezifisch erasmischen Ton der Vorsicht und des

Masses, der bei aller Bewunderung für Luther doch eine
andere Geistesart deutlich erkennen lässt. Capito hatte es

') Pellikan, a. a. O.; W. I, 395 ti'.

') Ebenda; vgl. B. Riggenbach. Joh. Eberlin von Günzburg, S. 15.

3) Pellikan, a.a.O. (Enders II, 358).

*) Ebenda; vgl. Beatus Rhenanus an Zwingli, 13. Febr. 1519, Zw. Op.

VII, 136.

5) J. Froben an Luther, 14. Febr. .1519 (Enders I, 421).



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 250

unternommen, als erster Luther das Urteil des Erasmus über
seine Thesen mitzuteilen : es war auf den Ton einer ehrenvollen

und aufrichtigen Bewunderung für Luther gestimmt.
Sobald dagegen Capito — wir müssen vielmehr sagen: Erasmus,

aus dessen Hera heraus Capito redet — in den ersten
Predigten Luthers über die Busse und über Ablass und
Gnade die deutlichen Zeichen eines offenen Angriffs gegen
das geltende kirchliche System gewahr wurde, erschrak er,
ahnte so etwas wie ein revolutionäres Ende voraus und
legte sich aufs Warnen und zur Vorsicht und Bescheidenheit
Mahnen.1) Das ist typisch erasmische Geistesart, die damals

aus Basel Luther entgegentrat, ein Gemisch von aufrichtigem
Respekt mit Aengstlichkeit. Der Buchdrucker Froben
scheint anfangs diese Besorgnis nicht gekannt zu haben:
sein Brief an Luther vom 14. Februar 1519 ist Ausdruck
einer prächtigen Lutherbegeisterung und eines gewissen
Stolzes darüber, dass er. Froben. Jjuther den Weg bahne
nach Frankreich, Spanien. Italien, England und Brabant.2)
Aber dann — wir wissen nicht genau, in welchem
Zeitpunkt, vermutlich im Herbst 1519 — muss Erasmus durch
einen eigentlichen Drohbrief dem Froben das weitere Drucken
von Lutherschriften verleidet haben ; bereits die Erklärung
der Leipziger These Luthers über die Papstgewalt wurde
in Abwesenheit des Froben von seiner Offizin gedruckt.3)
Mit der entschiedenen Wendung Luthers vom Ablassthema
zum neuen Thema des göttlichen Rechtes der Papstgewalt
hatte eben mit einemmal der lutherische Handel eine ge-
fährlicheWendung genommen. Damit begann die Scheidung
der Geister auch in Basel, obschon Pellikan noch im März
1620 die Geneigtheit des Basler Bischofs wie des Kardinals
Schinner für Luther zu rühmen wusste. Aber auch Pellikan

selbst, ein Mann der altern Generation, fünf Jahre altérais

Luther, gehörte in Basel zu den vorsichtigen und
gemässigten Elementen, die nicht ohne Sorgen in die Zukunft
der lutherischen Bewegung blickten. Er erzählte Luther

') Capito an Luther, 4. Sept. 1518 (Enders, I, 228ft'.); vgl. den Schluss-

satz seines Briefes vom 18. Febr. 1519 (Enders, I, 425).
J) J. Froben au Luther, 14. Febr. 1519 (Enders, I, 420 ff.).
3) Stockmeyer u. Reber. Beiträge z. Basler Buchdrucker-Geschichte. S. 90.



2ho Paul Wernle.

von einem ausgezeichneten Pater, der sich brieflich bei ihm
beklagt hatte über Luthers Ungeduld und Heftigkeit, im

Vergleich zu der sogar ein Eck ihm bescheidener erscheine,
und offenbar beklagte auch Pellikan die Masslosigkeit Luthers
im Streit mit Eck. Dies um so mehr, als eben damals im
Kreis der Jüngern Erasmianer eine gleiche Heftigkeit und
Schroffheit gegenüber dem geltenden kirchlichen System
sich bemerkbar machte: gerade ihn. den Franziskanermönch,
betrübte der unterschiedslose unbändige Hass dieser Jungen
gegen alle Mönche und ihr endloses Geschimpf über die

Abergläubischen, die Pharisäer, die Betrüger, desgleichen
ihre Verachtung aller kirchlichen Gebräuche, ihr Gespött
auf Beichte. Gottesdienst und kirchlichen Ritus. In allem
dem weiss sich Pellikan trotz seiner Kenntnis der vorhandenen

kirchlichen Mängel und seinem Wunsch nach Besserung

als der vorsichtige, reife Mann der altern Generation.'
AVir dürfen zu diesen Männern der älteren Generation

wohl auch noch Glarean zählen, den berühmten Freund
Zwinglis und einen der tüchtigsten Schüler des Erasmus,
der freilich die erste stürmische Zeit fern von der Heimat
in Paris zubrachte, dann aber anfangs 1522 in Basel sich
niederliess. Glarean hatte in Paris ganz entschieden auf
Luthers Seite geneigt; gerade die revolutionärste Schrift
Luthers. „Von der babylonischen Gefangenschaft." hatte ihm
so gefallen, dass er sie vom Anfang bis Ende dreimal durchlas
mit grosser Bewunderung.2- Freilich betrachtete er diese

Liebe zu Luther als seine Privatsache: er hütete sich, nach
aussen Farbe zu bekennen und etwas zu riskieren. Als echter
Erasmianer schrieb er am 15. Oktober 1520 an Mykonius in
Lazern: „Kämpfe du ja nicht für Luther Die Wahrheit in
dieser Zeit so zu sagen, wie er sie sagt, das lassen sich die
Leute kaum gefallen, und was die Welt einmal angenommen
hat, das wird sie schwer preisgeben. Deshalb muss man
vorsichtig vorgehen; sieh doch, wie weit Erasmus in diesem
Prnkt den Luther übertrifft!"3) Als nun Glarean im Früh-

1) Pellikan an Luther, 15. März 1520 (Luders, II, 354—359).
2) Glarean an Zwingli, 4. Juli I 521 (Zw. Op., VII, 461 f.); vgl.O.F. Fritzsche.

G arean, sein Leben und seine Schriften, 1890, S. 33—3b.
B) Glarean an Mykonius, 15. Okt. 1520 (Simlersche Briefsammlung).



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 2(11

jähr 1522 sich in Basel niederliess, traf er es in dem
kritischen Augenblick, da der Zwist zwischen Erasmus und
Luther eben offen auszubrechen drohte, und da gleichzeitig
die evangelischen Stürmer in Basel in frecher Emanzipation
die kirchliche Ordnung durchbrachen mit dem berüchtigten
Spanferkelschmaus. „Die extremen Freunde Luthers schaden
seiner Sache sehr," urteilte Glarean. Es ist wahrlich fast ein
Wunder, dass er gleichwohl noch eine ganze Zeitlang fest

zu Zwingli hielt, die Fortschritte der evangelischen Bewegung
in der Schweiz mit Freuden konstatierte und Zwingli Glück
zurief zu der bevorstehenden ersten Zürcher Disputation.1)
Nicht gar lange nachher bricht der Briefwechsel plötzlich
ab. Der Grund wird in der kleinen Universitätsrevolution,
die Basel damals erlebte, gesucht werden müssen: Glarean

war mit dem am 11. April 1523 vom Basler Rat abgesetzten
Theologieprofessor Johannes Gebwiler befreundet, sah zweifellos

den Eingriff des Rates in die Rechte der Universität mit
tiefem Missvergnügen und witterte am Ende gar Intriguen
Zwinglis und seiner evangelischen Freunde dahinter. Unter
solchen Umständen besann sich der Mann auf seine konservative

Humanistennatur. Um so erstaunlicher bleibt es. dass

auch ihn einmal Luther mit ganzer Seele gepackt hat, und

zwar gerade mit seiner grimmigsten und negativsten Schrift.
Wieviele Schweizer sind in diesen Jahren wenigstens einmal
in ihrem Leben über sich selbst emporgerissen worden!

Um 1520 begannen sich die Jungen und die Alten
in Basel zu scheiden; die Alten hatten eine Reform ersehnt,
die Jungen wollten die Revolution. Pellikan nennt diese

jungen Schimpfer auf dio Mönche und Pfaffen und das ganze
kirchliche Rituell Erasmianer)7-'; sie kamen aus der Schule
des Erasmus, aber der gemessene, vorsichtige Geist des

Meisters war ihnen fremd, und sie begrüssten gerade die
ungestümen und leidenschaftlichen Angriffe Luthers.
Bonifacius Amerbach will schon aus Luthers Thesen den
bevorstehenden Angriff auf die papistische Hierarchie heraus-

') Die letzten Briefe Glareans an Zwingli, 20. Jan., 26. Jan.. 4. Febr.,
14. Febr. 1523 (Zw. Op., VIII).

3) Pellikan an Luther, 15. März 1520 (Enders, II, 357).



252 Paul Wernle.

gehört haben.1) Luthers Erläuterung seiner These über die

Papstgewalt schickte er seinem Rechtslehrer-, dem vorsichtigen

Zasius, mit naiver Begeisterung zu: „Du wirst es gern
lesen, ich weiss es, es ist ja christlich".2) In Avignon, mitten
im Lager der Kritiker und Feinde Luthers, hielt Amerbach
tapfer zu seinem Helden und nahm den päpstlichen Bannfluch

gegen ihn verächtlich auf. „Wer ist unbescholtener als

Luther, wer lauterer als Reuchlin, wer tapferer als Hütten!
Es tut mir aufrichtig leid, dass ein Erasmus in diese Ränke
der Curie verstrickt ist, er, der doch sonst nichts für schlimmer
ansah als solche Komödien."3) Kein Fluch des Papstes, keine
Acht des Kaisers über seinen Helden, aber auch keine noch
so revolutionäre Tat Luthers, weder die Verbrennung der

päpstlichen Bulle, noch die Revolutionsschrift von der bab}--
lonÌ8chen Gefangenschaft, „durch die er die Waffen aller
neueren Theologen wie der Nordwind die Wolken auf sein

eigenes Haupt zog,1- konnten diesen jungen Basler an seinem
Helden irre machen. Nicht dass Amerbach alles, was Luther
schrieb, als hochheilig hätte verehren mögen — im Gegenteil,

er fand viele Paradoxien und gar harte Behauptungen
bei Luther, man denke nur an die Leugnung des freien
Willens in Luthers „Assertio"! Allein solange keiner der

Gegner mit Vernunftgründen oder Schriftstellen Luther zu
widerlegen sich getraute und allein der brutale Appell an
die Gewalt den Gegnern übrig blieb, konnte ein Amerbach
allen Geist und alle Wahrheit nur auf Luthers Seite sehen. ')

Ein wunderschöner Brief des nach Basel zurückgekehrten
jungen Humanisten an seinen Lehrer Alciat schildert das

Auftreten Luthers auf dem Reichstag in Worms.5) Ueber den

Unterschied der ganzen Art Luthers von der des Erasmus
gab sich Amerbach damals keiner Täuschung hin. Als das

Uerücht umging, Erasmus sei als eigentlicher Leiter, des
lutherischen Schauspiels vom päpstlichen Gesandten bei
Kaiser Karl denunziert, rief er aus: „Mit welchem Recht,

') Vgl. oben, S. 250 f.

2) Th. Burckhardt-Biedermann, a. a. O., S. 138.
3I Ebenda, S. 145 (Amerbach an Beatus Rhenanus. Ende 1520).
*) Ebenda, S. 148 (Amerbach an Alciat, 11. Juni 1521).
5) Ebenda.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 263

weiss jeder, der die beiden Männer kennt; sie haben ja gar
nichts gemeinsam!"1) Amerbach selbst bekam in dieser Zeit
direkte Nachrichten aus Wittenberg von seinem Studienfreund

Thomas Blaurer. der ihn am liebsten selbst in Wittenberg

zu Melanchthons Füssen gesehen hätte und ihn direkt
zur Teilnahme an der evangelischen Sache aufforderte.2)
Solange Amerbach in Basel weilte, d. h. bis zum Mai 1522,

gehörte er mit dem Herzen zum Kreis der Lutheraner, ohne
freilich im geringsten dem Erasmus entfremdet zu sein.

„Nichts lieben fast alle Leute hier mehr als Luthers Schriften,"
schrieb er am 16. Juni 1521 an Alciat8) und am 18. August
dea gleichen Jahres: „Luthers Lehre, wenn sie auch bei
einigen als die Lehre eines Verdammten gilt, verbreitet sich
dennoch in die Oeffentlichkeit. nicht ohne gewaltigen Schaden
der Priester".4) Erst als Bonifacius zum zweitenmal in Avignon
studierte und nun von seinem Bruder Basilius die Schilderung

von den beginnenden Exzessen der Evangelischen in
wüsten Farben zu hören bekam, als die Reformation von
den Worten zu den Taten überging, da schreckte auch cr
mit einemmal vor dem Gespenst einer kirchlichen und
sozialen Revolution zurück; der Erasmianer in ihm wurde
wieder mächtig. „Was sagst du? Lebt man so bei euch in
Basel, dass man das ganze Joch des positiven Rechtes, diese
Stütze der menschlichen Gemeinschaft und Gesellschaft,
abschüttelt':' Entarten wir so am Ende zu den Tieren, dass

wir alles ohne Ordnung durcheinander machen? Ich fürchte,
wenn wir so die Gesetzeszügel schlaff werden lassen und
jeder tun kann, was ihm gefällt, dann machen wir uns auch

an das, was nicht recht ist". Und dann folgt ein furchtbares
Gejammer über den Missbrauch der evangelischen Freiheit
in Basel.5) Die AVagschale für Erasmus schnellt nun gewaltig
in die Höhe; dem Erasmus verdanken wir eigentlich alles

Gute, das wir haben0), von Luther dagegen heisst es jetzt,

') Th. Burckhardt-Biedermann, S. 149.

') Ebenda, S. 151 f., (Th. Blaurer an B. Amerbach, 28. Juni 1521).

3) Ebenda, S. 153.

*) Ebenda, S. 155.

5) Ebenda, S. 158 f. (11. Aug. 1523).
s) Ebenda, S. 161 (an Alciat 17. Jan. 1524).



264 P a u 1 W e r n 1 e.

der Anfang sei gut gewesen und habe den Beifall jedes
Wahrheitsfreundes verdient, der weitere Fortgang aber habe
eine Lockerung des christlichen Gehorsams und viel Unheil
mit sich gebracht.1) Amerbach selbst möchte am liebsten
den Mittelweg gehen zwischen der katholischen Tyrannei
und Luthers Revolutionsgeist, nach dem Vorbild des Erasmus.
Aber darüber ist nicht zu vergessen, dass derselbe Amerbach
eine ganze Zeitlang, von 1519—1521 zu den Jungen in Basel

gehörte, die so unbedingt zu Luthers Person und Sache
Vertrauen hatten, dass sie sich über alle päpstlichen und kaiserlichen

Machtsprüche hinwegsetzten und treu zu dem
Gebannten und Geächteten standen.

Zu dem Kreis der jungen Lutherverehrer ist auch

Kaspar Hedio zu rechnen, damals, im Jahre 1520. 26 Jahre
alt. Er stand schon seit einem halben Jahr mit Zwingli in
Briefwechsel und hatte nach Zwinglis Vorgang angefangen,
das Matthäusevangelium in seinen Predigten auszulegen. Aber
Luther erfüllte vor allem seine Seele. „Ich sehe, dass deine
Lehre aus Gott ist; sie kann nicht untergehen, sie wird
stärker von Tag zu Tag; täglich gewinnt sie viele Seelen zu
Christus, führt weg von den Lastern, verpachtet zur wahren

Frömmigkeit. Aber was sage ich deine Lehre, die nicht
Luthers ist. sondern Christi, aus Gottes Wort allein befestigt."
Und dann versteigt sich Hedio in seiner überschwenglichen
Begeisterung zu dem Ausruf: „Wenn die Alten einst mit
liecht meinten, ein Gott sei. wer den Sterblichen helfe,
dann wirst du mit vollem Recht von uns Gott, genannt, der
du der ganzen Christenheit die grösste Wohltat erwiesen
hast". Hedio rühmt dann besonders den grossen Nutzen der
Basler Lutherschriften iiu Volk, für uns ein Zeichen, dass

damals Luthers Lehre auch in Basel in die Masse zu dringen
begann. Und bezeichnend ist. worin Hedio vor allem Luthers
Wirkung sehen wollte: „dass das leichte und sanfte Joch
Christi zu uns wiederkehre". Das war nicht das tiefste
Verständnis Luthers, aber so hat dieser damals auf viele seiner
Leser gewirkt im Sinne der Befreiung von unerträglichen
kirchlichen Jjasten und Zeremonien. Einige Zeit, bevor Hedio
diesen Brief an Luther schrieb, war der Zwickauer Prädikant

') Th. Burckhardt-Biedermann, S. 1(13 (Amerbach au Joh. Montanus 1524).



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 265

Silvius Egranus, berühmt in aller Welt, weil Eck seinen
Namen auf die päpstliche Bulle gesetzt hatte, nach Basel

gekommen und hatte viel von Luther erzählt, und zwar so

anschaulich, dass es Hedio war, als sehe er Luther vor sich
und dürfe mit ihm reden. Mit wahrem Jubel wurden seine
Nachrichten von Luther in Basel verschlungen. Es war die
Zeit der ersten Liebe.')

Für die elektrisierende Wirkung der Schriften Luthers
auf junge Herzen in Basel ist aber das merkwürdigste Dokument

das Schrifttum des Thurgauers Ulrich Hugwald. der
1519 an der Basler Universität immatrikuliert wurde und
eine Reihe von Jahren hindurch als Korrektor bei Adam
Petri beschäftigt war. Neben den schon erwähnten vier
Begleitworten Hugwalds zu Lutherschriften besitzen wir aus
den Jahren 1520—22 vier lateinische Druckschriften
Hugwalds, nämlich einen Dialog von 1520, den unbesiegbaren
Herren der schweizerischen Eidgenossenschaft dedizicrt, eine

Epistel an die heilige Zürcherkirche von 1521, herausgegeben
und bevorwortet von Hugwalds Freund Johannes Peter, drei
gelehrte Briefe Hugwalds an den Graubündner Hieronymus
Artolf vom September 1520, an den Magister Ludwig Kra-
dolf und an Herrn Ulrich Zingg, beide von 1521. endlich
eine Epistel an alle, die Christus oder das Reich Gottes von
Herzen suchen, aus dem Jahre 1522. Dos weitern bringt
die Vadianische Briefsammlung 12 undatierte Briefe
Hugwalds an Vadian aus den Jahren 1522- 1524. Endlich
verdanken wir einem Schüler Hugwalds, Coccinius aus Toggenburg,

den Druck von U34 Thesen Hugwalds. die dieser für
Disputationen in seiner Privatschule aufgestellt hatte; sie

sind neuerdings von Otto Clemen im zweiten Heft seiner
Beiträge zur Reformationsgeschichte 1902 abgedruckt.'') Da

') Hedio an Luther. 23. Juni 1520 (Euders, II, 422).
2) Ueber U. Hugwald und sein Schrifttum orientieren ]. G. Kreis, Das

Leben und die Schicksale des Thurgauers U. Hugwald, Thurg. Beiträge /.ur
vaterl. Geschichte 1901, S. 140—169, und Otto Clemen, Der Wiedertäufer
(J. Hugwald, Beiträge zur Ref-Geschichte, II, 1902, S. 45—85. Vgl. ausserdem

P. Burckhardt. Die Basler Täufer 1898, S. 13 f. Die Druckschriften
Hugwalds sind vollständig auf der Basler Univ.-Bibl., die Thesen abgedruckt
bei O. Clemen, die Briefe au Vadian in dessen Briefwechsel, St. Galler
Mitteilungen, XXVII, S. 242 — 267; auf einen dieser Briefe bezieht sich Th. Burck-



2ö6 Paul Wernle.

Hugwalds meiste Schriften und Briefe aus Basel stammen,
stellt er einen besonders charakteristischen Zeugen aus den

Anfängen der Basler Reformation dar. Trotz seines Briefes
an die Zürcher Kirche lässt sich kein Verhältnis zu Zwingli
bei ihm nachweisen; Luther dagegen ist sein Prophet, den

er sogar persönlich in Sachsen aufgesucht zu haben scheint;
wenigstens erzählt er von einem gefährlichen Unfall auf
seiner Reise nach Sachsen. Er nennt Luther häufig in den
höchsten Ausdrücken; er ist ihm der apostolische Mann,
durch dessen Geist Gott sein Wort heute wieder erweckt
hat, als solcher unbesiegbar. Hugwald erwartete bestimmt,
dass die Deutschen Luther nicht im Stiche lassen möchten :

würden sie es aber tun, so hoffte er auf ein Asyl für Luther
in der Schweiz, daher sein Appell gerade an die Helvetier.
sich um Luther zu scharen: Christus selbst tritt ja mit Luther
auf den Plan: gute Männer nennt Hugwald alle diejenigen,
die Christus in Luther erkennen. Aber noch wichtiger als
das Bekenntnis zu Luthers Namen ist Hugwalds jugendliches
Verständnis von Luthers Evangelium. Sowohl in dem Nachwort

zu Melanchthons Schrift gegen die Pariser, wie inYier
Epistel „An alle, die Christum und das Gottesreich von
Herzen suchen", entwickelt Hugwald mit solcher Klarheit
und Kraft die positiven Hauptgedanken Luthers von der
Hechtfertigung allein aus Glauben und von der Freiheit
eines Christenmenschen, dass man sieht, dieser Mann hat
Luther verstanden, er lebt in ihm. Freilich verstand Hugwald

seinen Luther jugendlich, schroff, fast fanatisch und
schwärmerisch. Die Polemik gegen die Verkehrtheit des

Papsttums, der Pfaffen irnd Mönche, der scholastischen Theologen

nimmt einen breiten Raum in Hugwalds Schriften ein
und artet häufig genug in ein fanatisches, wortreiches Ge-
schimpf aus. Dazu kommt der schwärmerische Glaube, dass

er und die Seinen allein den heiligen (reist besitzen, alle
hardt-Biedermann, Ueber Zeit und Anlass des Flugblattes: Luther als Hercules
Germanicus. Basler Zeitschr. f. Gesch. u. Altertumskunde, IV, S. 38—44. Ein
Vorwort Hugwalds zur Ausgabe des Terenz bei Adam Petri erwähnt Mykonius
au Zwingli Ende März 1522 (Zw. Op-., VII, 501). Seine mit Vorwort oder
Nachwort begleiteten Luthereditionen verzeichnet W. (vgl. oben S. 256, Anni. 1 ;

bei Clemen fehlt No. 4). Eine erschöpfende Würdigung Hugwalds auf Grund
des ganzen Materials erscheint auch nach Clemen wünschenswert.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 267

Gegner aber bloss den Weltgeist und die fleischliche Klugheit,

womit jede ruhige Diskussion abgeschnitten ist. Von
hier aus wird ein Erasmus von dem Augenblick an, da er
sich deutlich ablehnend gegen Luther zu äussern begann,
erst — in einer Vorrede zu der Terenzausgabe Adam Pétris —
der Ehre des Theologentitels beraubt und für unfähig erklärt,
die heiligen Schriften zu verstehen und zu loben, dann aber

geradezu in den Abgrund der Hölle geworfen als ein Mann,
der auf gottlose Weise, wider die Ehre Gottes, den Menschen

schmeichelt.!) Bald aber verengt sich der Gesichtskreis
noch mehr; die Evangelischen, auch ihre Führer und Säulen,
enttäuschen durch ihre zu menschliche, zu vernünftige, zu
opportunistische Haltung, und der Schwärmer für den Geist
Gottes sieht sich zuletzt mit einem ganz kleinen Häuflein
nach seinem Sinn wahrhaft Gläubiger im Gegensatz gegen
die ganze Welt, auch gegen die sich bildende evangelische
Kirche in Basel. Es bedurfte nur noch einer persönlichen
Begegnung mit Thomas Münzer bei dessen Besuch in Basel,
so wusste Hugwald, wohin er gehörte: er tritt als Täufer
in Basel auf. Es ist äusserst lehrreich, diesen Weg zu
verfolgen, der von der glühendsten Lutherbegeisterung zum
Täufertum führen musste. In unserm Zusammenhang aber
kommt Hugwald als einer der feurigsten und beredtesten
Eiferer für Luther in Basel in Betracht.

Endlich ist hier der Buchdrucker und Dichter Pam-
philus Gengen bach nicht zu vergessen, der vielleicht die
ersten deutschen und lateinischen Lutherschriften in Basel
druckte und in seinen eigenen Produktionen so entschieden für
Luther Partei nahm. Leider hält es sehr schwer, sein
wirkliches geistiges Eigentum von dem bei ihm bloss Gedruckten
und unter seinem Namen Kursierenden zu sondern und das

Echte mit den verschiedenen Stadien der Reformation in die
rechte Beziehung zu bringen.2) Einzelnen Gedanken nach

') Wie Erasmus das empfand und wie er darauf reagierte, ist aus dem

Eingang seiner Diatribe de libero arbitrio zu ersehen.
2) Pamphilus Gengeubach, ed. K. Goedcke 185b; zur Kritik vgl. J. Baechtold,

Geschichte der deutschen Literatur in der Schweiz 273—282; S. Singer.
Die Werke des Pamph. Gengenbach, Zeitschr. f. deutsches Altertum u. deutsche

Lit. XLV, 153—176; H.König, Pamph. Gengenbach als Verfasser der Toten-
fresser u. der Novella, Zeitschr. f. deutsche Philologie, XXXVII, 40 ff., 207 ff,



268 Paul Wernle.

mussten die „Totenfresser" aus besonders früher Zeit
stammen. AVenn da der Papst seinen Christen zuruft:

„Keren euch nit an Luthers tan dt,
Er hat got imm himmel und mich geschant,
Got hat gnüg thon für unser sünd,
als ich im Paulo gschriben find.
Darumb so ist der Luther blind,
der unß anzeigt biißfortigs leben,
die weyl wir neut verdienen mögen. ')

so gewinnt man den Eindruck, Luther sei bei der Hierarchie
verhasst. weil er es den Christen so schwer macht mit seiner

Forderung wahrer Busse, und wir hätten hier den allerersten
Gegensatz der lutherischen Reformation: dort Gnadenleichtsinnigkeit

— hier Bussernst! Aber wenn nachher die Bauern
nicht mehr opfern wollen, weil sie das Fegfeuer für eitel Tand
halten, „das kumpt in als vom Luther hSr",2) so ist jedenfalls

aus Luthers Ablassthesen etwas herausgelesen, was
zunächst gar nicht in seinem Sinn lag. Um so mehr würde
wieder zum Anfangsstadiuni die Klage des Bernhardiner-
Mönches passen:

„Der Liiter thiit ein new leer geben.
wir sollen wie die apostlen leben.-

Da erscheint Luther wieder als der Bussprediger, der

vor allem auf ein ernstes Leben dringt.3) Luthers Ernst
scheint auch der seiner Widmung nach von Gengenbach selbst
verfasste „Pfaffenspiegel" vor allem herauszuhören, wenn
er den Brief des Hieronymus an den Nepotian über das

rechte Priesterideal damit beschliesst:
„AVann das Hieronymus nit hatt geredt.
So sprSch man bald, dz man es hett
Uß Luters taudt, und wurd veracht
Und zii eir katzery gemacht."4)

Ein weiteres Zeugnis für Gengenbachs Lutherbegeisterung
haben wir in seinem AViener Prognosticon aufs Jahr
1520. Da ruft der Dichter Kaiser Karl V zu:

') Pamph. Gengenbach, S. 153.
2) Ebenda, S. 155.

Ebenda, S. 15;.
4) Ebenda, S. 185.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 260

„Luterus ist uff rechter ban,
Dem soltu frölich hangen an." ')

Man hat Gengenbach früher noch eine Reihe von
Prosaschriften zugeschrieben, in denen ebenfalls für Luther und
die Reformation Propaganda gemacht wird, und die bei ihm
gedruckt wurden, ohne dass er heute noch als \rerfasser

gelten kann. Der „Leienspiegel" will dem Leser dazu helfen,
im Streit für und wider Luther Stellung zu nehmen und
zu entscheiden, ob die bestrittene Lehre erst neulich von
Dr. Martin Luther oder seit langem von Christo und seinen
zwölf Boten ausgegangen sei. Die Gegner Luthers rufen aus,

was er schreibe wider das Genugtun der Sünde durch unsere
Werke und vom Ablass, auch von der Kraft und Vollkommenheit

des Glaubens, das sei neu, und Luther habe solches

von sich selbst erdichtet und aufgebracht. Gengenbachs
„Leienspiegel" aber beweist ihnen, dass das alles wörtlich
so bei Paulus zu lesen ist im Römer- und Galaterbrief.2)
Diese ganze Schrift ist verständlich vor dem Druck des

deutschen Neuen Testaments, wie denn auch ihr Verfasser
selber aus dem Grundtext zu übersetzen scheint. Auch
„Der evangelisch Burger" nimmt für Luthers Sache Partei
und nimmt Luther in Schutz gegen das Narrenschiff und
die 32 Lügen, die ein unverschämter Mönch unbilliglich
wider den evangelischen Luther gemacht hat.3) Bekanntlich
war Gengenbach auch der Drucker der 15 Bundsgenossen
Eberlins von Günzburg, in denen Luther zwar nicht
allein, aber gemeinsam mit Erasmus, Hütten. Karlstadt,
Melanchthon gefeiert wird.4) Das alles bedeutet wieder eine

ganze Propagandaiiteratur für Luther und seine Sache, durch
die Pamphilus Gengenbach mit unter die Vorkämpfer für
Luther in Basel tritt.

Als Lutheraner, freilich stürmischer und zum Teil
radikalerer Art, haben wir auch die Männer zu denken, die im

') S. Singer, Pamph. Gengeubach au Karl V. 1520, Berner Taschenbuch

1903, S. 243.
2) Pamph. Gengeubach, S. 18b f.

3) Ebenda, S. 201.
i) Vgl. die Ausgabe von L. Enders, I (B7lugschriften aus der Refor-

mationszeit VI 1896).



2 70 Paul Wernle.

Frühjahr 1522 durch ihren Fastenbruch sich zum erstenmal
praktisch über die kirchliche Ordnung hinwegsetzten und
damit die kirchliche Revolution eröffneten. Es waren
Bonifacius Wolfhard, Kaplan zu St. Martin, AVolfgang
AVissen burger, der Spital pfarrer, und der Humanist Herrmann

von Busch, von denen mindestensWissenburger noch
in späterer Zeit als besonderer Anhänger Luthers und seiner
Abendmahlslehre bekannt war.1) Von Luther ergriffen, aber
mehr noch seinem eigenen stürmischen Geist folgend, erregte
dann der Schwabe AVilhelrn Röubli am Fronleichnamstage
das grösste Aufsehen, als er statt der Reliquien die Bibel bei
der Prozession herumtrug.2) Es wehte aber damals reaktionärer
AVind in Basel. Im Einverständnis mit dem Rat von Basel und
der Universität erliess der Bischof noch im gleichen Juni 1522
ein Mandat gegen alle kirchlichen Neuerungen,H) und
Prädikant Röubli wurde aus der Stadt gewiesen. Da auch
Erasmus in seiner Schrift „De esu carnium" bei aller Kritik
kirchlicher Missbräuche doch entschieden Stellung gegen
jedes revolutionäre Vorgehen Einzelner nahm, bestand
damals die evangelische Bewegung in Basel eine Krisis. aus
der sie die Ankunft Oekolampads im Spätherbst 1522
ein für allemal gerettet bat. Aber sein rascher Einzug in
Pfarramt und Professur an der Universität zeugt seinerseits
wieder von der Stärke der evangelischen Bewegung vor
seinem Kommen ') Es waren die Lutheraner in Basel, wie
der Karthäuser Chronist richtig erzählt,-') die Oekolampad
aufgenommen und unterstützt haben, und die nun in ihm
ihren Führer fanden, wie er umgekehrt in ihnen eine bereits
nicht zu verachtende Gemeinschaft, die dann nach
jahrelangem Zuwarten und beständigem Wachstum irn Jahr 152!)

mit Gewalt die Reformation in Basel zum Sieg führte.

') J.J. Herzog, Das Leben Job. Oekolampads, I, 92; E. Egli. Schweiz.

Reformationsgeschichte, S. 154; zu Wisseuburgers Luthertum vgl. Herminjard,

a. a. O., I, S. 338.
2) E. Egli, S. 155; am 20. April 1522 wird ein Gruss Röublis an

Zwingli übersandt (Zw. Op., VII, 509).
3) Vgl. Actensammlung zur Geschichte der Basler Reformation, ed.

E. Dürr, S. 38 ff.

*) E. Stähelin in dieser Zeitschrift, XVI, 376 f.

•) Vgl. oben S. 228.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 271

Zugleich aber erfolgte durch Oekolampad die
Ablösung der Basler Reformation von Luther, obschon

Oekolampad von niemand so gewaltig ergriffen worden war
wie von Luther und ihm durchaus den Anstoss zu seiner
innern Umwandlung verdankte, wie er jederzeit offen
zugestand. Es waren teils andere Bildungsfaktoren, teils vor
allem die besondere Geistesart Oekolampads, die ihn zu
etwas anderem als einem Nachtreter Luthers bestimmten
und ihn schliesslich sogar Luther entfremdeten, als die
Abendmahlskontroverse eine bestimmte theologische Differenz

hinzubrachte. Gepackt von Luther ist Oekolampad
insofern geworden, als ihn Luther sozusagen unmittelbar vor
die göttliche Forderung, vor das Absolute stellte, und ihn
gerade dadurch von allen kirchlichen Traditionen befreite.
Aber seine ganze Eigenart zeigt sich schon darin, dass

Oekolampad unter dem Eindruck Luthers ins Kloster ging,
während andere durch Luther aus den Klostermauern eher

hinausgetrieben wurden. Man hat mit Recht gesagt: er

ging nicht aus katholischen Motiven ins Kloster, sondern
einfach, um in der Stille mit sich selber fertig zu werden
und ins Reine zu kommen mit dem, was Gott von ihm
wollte.1) Bald genug ging er als ein Freier wieder aus dem
Kloster heraus, jedoch bei aller Bundesgenossenschaft mit
Luther auch als ein persönlich freier und selbständiger Geist,
der den Weg zu Gott selbst durch alle Vermittlungen und
ohne alle Vermittlungen gefunden hatte und durch diesen
seinen Unmittelbarkeitsdrang ein Vertreter jener
oberdeutschen spiritualistischen Richtung wurde, die sich scharf
und deutlich von Luther unterscheidet. Dadurch ist gerade
die Ernennung der beiden angeblich „lutherischen"
Professoren Oekolampad und Pellikan durch den Basler Rat
ein Mittel geworden, die Basler Reformation selbständig zu
machen und von Luther zu lösen. Seinerseits hat aber auch
der Basler Rat einen entscheidenden Schritt getan, um
der evangelischen Bewegung innerhalb der. Mauern Basels

eine selbständige Richtung zu geben und sie von Luther
zu trennen, indem er in dem ersten Predigtmandat vom
Mai 1523 nach dem Vorgang des Zürcher Rates die ge-

') Dies hat besonders E. Stähelin in noch ungedruckten Arbeiten gezeigt.



272 Paul Wernle.

samte Basler Geistlichkeit zu schriftgemässer Predigt
verpflichtete, zugleich jedoch alle andern nicht streng schrift-
gemässen Lehren, „sie seien von dem Luther oder andern
doctoribus. wer die seien, geschrieben oder ausgegangen",1)
auf den Kanzeln verbot. Mit dieser klugen ATerordnung,
die alsbald in Bern Nachfolge fand, machte sich der Basler
Rat Zwinglis Taktik zu eigen und trennte im Sinne der
Zwinglischen Politik die Sache des Evangeliums von der
Sache Luthers.

Wenn wir nun auch so reiches Material über die
Anfänge der lutherischen Bewegung, wie es uns Basel gewährt,
kaum irgendwo in der Schweiz zur Verfügung haben,
ergibt sich doch, wie die folgende Uebersicht zeigen wird,
beinahe für alle Teile unseres A^aterlandes ein ähnliches Bild.

Auch in Bern zog mit den Lutherschriften das Interesse
an Luthers Person und Sache ein. In der zweiten Hälfte
dps Dezembers 1518 schickten die Berner einen Buchhändler
nach Basel, der eine Menge lutherischer Sachen — es werden

hauptsächlich Exemplare des Frobenschen Sammelbandes

gewesen sein — kaufte und nach Bern brachte.2) Es ist
nicht schwer zu erraten, was damals die Berner so begierig
nach Lutherschriften machte: den ganzen Monat November
hatte der Ablasskrämer Samson in der Stadt Bern seine

geistliche AVare mit marktschreierischer Reklame feilgeboten,
bis die Berner über und über genug bekamen. Könnten wir
uns auf Valerius Anshelm verlassen, so wäre es bei diesem
Anlass bereits zu einem kleinen Scharmützel zwischen einem

Evangelischen und dem Kommissär desPapstes gekommen. Der
alte Ratsherr Barth] om e May musste auf Samsons A^erlangen

„um ringer AVorte willen" knieend vor dem Rat um Gnade
bitten und bei Gott und seiner Seele schwören, dass Luther
ein verdammter Erzketzer sei. Anlass dazu wäre Luthers
Meinung und Buch vom Ablass gewesen. Gauz unmöglich
ist Anshelms Erzählung nicht, da Luther zwar keineswegs
öffentlich, aber in geheimen päpstlichen Instruktionen seit
dem Sommer 1518 als überführter Ketzer bezeichnet worden

war, und da gerade sein Sermon von Ablass und Gnade

') Actensammlung zur Geschichte der Basler Reformation, S. 65 ff".

2) Beatus Rhenanus an Zwingli, 26. Dez. 1518.(Zw. Op., VII, 122V



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 273

zu den frühesten in der Schweiz bekannt gewordenen
Lutherschriften zählte. Indessen spricht so gut wie alles dagegen,
dass im Herbst 1518 vor dem Berner Rat von Luther als
einem verdammten Erzketzer die Rede sein konnte, und
dem leidenschaftlich antirömischen Chronisten muss sein
Gedächtnis irgend einen bösen Streich gespielt haben. ')
Bleiben wir darum bei dem Sicheren, dass Samsons
Ablassverkauf in Bern Luthers Sache populär machte und- ihm
die ersten Freunde gewann. Unter den Geistlichen war
Berchtold Haller, ein geborener Deutscher aus Aldingen
bei Rotweil, seit 1513 in Bern wirkend, seit 1520 Leutpriester
am Münster, Luthers erster offener Anhänger; er predigte
als erster „nach anwiesung des Luthers" d. h. auf Grund
von Luthers Erklärung der 10 Gebote, über die sonn- und
feiertäglichen Evangelien „mit Eröffnung des Missverstandes
und Brauchs Glaubens, guter Werke und Gottesdienste", bis

er dann am 23. November nach Zwinglis Aorbild das ganze
Evangelium Matthäus seinen Predigten zugrunde legte, und
damit von Luthers Einfluss unter denjenigen Zwinglis trat.2)
Einen Gesinnungsgenossen gewann Haller an dem Lese-
meister der Barfüsser. Doktor Sebastian Meyer, aus Neuenburg

am Rhein gebürtig, den Ende 1522 ein Berner Bürger,
AVilhelm Zieh wegen seiner Predigt einen Ketzer schalt, weil
er Luthers Schriften und Lehre in diesen Predigten
wahrzunehmen glaubte: die Sache kam vor den Rat und der

Beleidiger musste den Ketzernamen zurückziehen. Aber
schon im Sommer zuvor, am St. Annatag 1522, war
Sebastian Meyer im Kloster zu Frauenbrunnen mit dem Pfarrer
von Limpach über Luther in Streit geraten. Die Priester
sprachen beim Imbiss und Abendbrot hin und her über die
lutherische Sache und Dr. Sebastian scheint in massvoller
Weise Luther in Schutz genommen zu haben. Als der
Pfarrer von Limpach darüber klagte, „dass der Luterer die

1) Val. Anshelm, a, a. O., IV, 259: daraus die Darstellung im Berner
Taschenbuch 1874, S. 126; dass der Ratsherr May Luthers Sermon von Ablass

und Gnade besass uud gegeu Samson ausspielte, ist sehr wohl denkbar.
Zum Aufenthalt Samsons iirBern uud zur Kritik Anshelms vgl. L. R.Schmidlin.
B. Samson, der Ablassprediger in der Schweiz, 1898, S. 16—20.

2) Anshelm, a.a.O., IV, 470.

Basler Zeitschrift f. Gesch. und Altertum XVII, 2. 18



274 Paul Wernle.

sacrament und besunder die mess absetzen wollt, antwortete
ihm Meyer, man müsse den Luterer recht verstehen, es sei

nicht so seine Meinung." Darauf ein anderer, „der Luterer
züche sich vast uf des Hussen sach und art" : Meyer gab
dies zu: wo Huss in einem Artikel, da werde Luther in
zehn Artikeln für einen Ketzer geschätzt. Darauf der Herr
von Limpach: „Luter wurde ouch im rouch zu himel fahren,
als wol als der Huss", worauf Meyer den Huss in Schutz
nahm. Man sieht, Sebastian Meyer ist mit Luthers Schriften
wohl bekannt. ')

Unter den Landpfarrern trat der lutherische Glaube um
die gleiche Zeit in Gegensatz zur offiziellen Kirchenlehre.
Zuerst— es war im Mai 1522 — hatte der Helfer zu Brittnau,
Benedikt Tischmacher, dadurch Anstoss gegeben, dass

er der Messe des Priesters bloss für seine Seele, nicht aber
für die Lebenden und Toten Wert beimessen wollte und die
Messe ein Testament und nicht ein Opfer nennen wollte —
genau Luthers Ansicht in der „Babylonischen Gefangenschaft".2)

Im Sommer des gleichen Jahres hatte dann Georg
Brunner, Pfarrer von Klein-Höchstetten, durch schroffe
Ausfälle gegen Priester und Mönche Aergernis gegeben und
eine Untersuchung provoziert, die. weil die Richter meist
aus der Partei der Evangelischen genommen wurden, mit
seiner Freisprechung- endigte. Die Akten sind uns durch
Berchtold Haller überliefert.3) Aus Brunners AYrteidigung
geht deutlich hervor, dass er von Luther den Anstoss zu
seinen Ketzereien bekam. Er argumentiert gegen alle
katholischen Missbräuche vom Glauben aus, der das einzige AVerk

Gottes ist. das Gott von uns fordert, ganz nach Luthers
Sermon von guten Werken : er tritt mit Luthers Bibelstellen
für das allgemeine Priestertum aller Gläubigen ein und er
braucht gegen die Lehre vom Messopfer Argumente direkt
aus der „Babylonischen Gefangenschaft". Römer- und Galater-
brief sind für ihn in der Schule Luthers die Urkunden

!-î

') Stürler, Urkunden der Bernischen Kirchenreform, I, S. 96 f., 320 f.;
Anshelm IV, 475 f.; R. Steck, Luthers Bedeutung für die schweizerische

Reformation, Zwingliaua, III, 308.
») Stürler, a.a.O., I, 93 f.; Anshelm, IV, 476; Egli, a.a.O., S. 178.

s) J. J. Simler, a. a. O., I, 2. Teil, 476 ff., besonders S. 480 f. ; Anshelm,
IV, 471 ff.; Egli, S. 179-iSi.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 27 >

der Glaubensgerechtigkeit und der Freiheit eines Chrrsten-
nienschen geworden. Freilich ist dann alles viel gröber als
bei Luther; die Negation tritt viel stärker als die Position
hervor. Brunner erscheint als Agitator groben Stils, nach
der Art, wie wir uns wohl die allermeisten evangelischen
Prädikanten dieser Zeit denken müssen. Der Leutpriester
Hunold zu Aarau dagegen, der 1523 der Berner Regierung
zu schaffen machte, da auch auf der Tagsatzung über ihn
als einen lutherischen und zwinglischen Ketzer geklagt
wurde, scheint genuiner Zwinglianer gewesen zu sein; warf
man ihm doch vor, wie Zwingli das fortlaufende Evangelium
des Matthäus seinen Aarauern gepredigt zu haben.1) AVohl

aber hatten im Frauenkloster Königsfelden „büechli und
sundre sendbrief des Luters und Zwinglis" (man denkt an
Luthers Predigt vom ehelichen Leben, die 1522 bei Adam
Petri erschien) manchen Nonnen das Klosterleben verleidet;
•sie empfanden es als Knechtschaft. Umsonst suchte der
Provinzial des Ordens sie vom „lutherischen" Leben
abzulenken: sie hatten keine Ruhe, bis der Berner Rat den

Austritt aus dem Kloster jedermann freistellte.2) Es muss
in den Jahren 1522 und 1523 wohl hauptsächlich durch die
Verbreitung von Luthers Schriften bereits ein ganz respektabler

lutherischer Anhang sich unter den Berner Pfarrern
zu Stadt und Land gebildet haben; besten Beweis gibt ein
Schreiben des Berner Rats an den Bischof von Lausanne
vom 28. April 1523. Der Bischof von Lausanne hatte
vernehmen lassen, dass er eine Visitation der Berner Kirchen
beabsichtige; der Rat aber warnte ihn davor, weil „doctrina
et documentiiLutheri aliquid erroris seu gravitatis promittant"
und dem Bischof aus dem Widerstand vieler Pfarrer und der
sie beschützenden Laien viel Unannehmlichkeit erwachsen

könnte.3) Freilich schritt dann der Rat seinerseits gegen
das Luthertum im Bernbiet ein, indem er mit dem Mandat
vom 15. Juni, genau nach Basler Vorbild, zwar die schrift-
gemässe Predigt allen Pfarrern empfahl, gleichzeitig aber

verbot, Lehren und Disputationen von Luther oder andern

') Stürler, a.a.O., I, 278 f.
2) Anshelm, V, 27—31; Egli, S. 188 f.

*) Stürler, I, 10a f.



276 P a u 1 W e r n 1 e.

Doktoren auf die Kanzel zu bringen.1) Und auf November
1523 wurde in der Stadt Valerius Anshelm. einer der
allerersten Anhänger Luthers, vor Gericht gezogen und
bestraft „des lutherischen Handels wegen", nämlich wegen
einer unziemlichen Aeusserung seiner Frau über die Maria.2/
Alles das diene zur Illustration, wie in Bern selbst zu einer
Zeit, da die Führer der neuen Bewegung alle mit Zwingli
in Verkehr standen, doch die Reform als eine lutherische
Sache betrachtet wurde, wie sie auch wirklich anfangs
gewesen war.

In Freiburg tritt uns unter der kleinen Zahl der
evangelisch Gesinnten als Verehrer Luthers Hans Kotter. der

Organist, entgegen. Im Herbst 1520 schickte ihm ein
Schaffner aus Basel das dort frisch nachgedruckte Buch
Doktor Martin Luthers „An den christlichen Adel deutscher
Nation", desgleichen er. wie er an Amerbach nach Avignon
schrieb, nie gelesen noch gehört hatte. „Alle mönschen
verwundern sich dorab. etzlich meinen, der tüfel redt uß

im oder der heilig geist, er riert den boden, dz dem

heiligen vatter und der Römer wesen nit wol schmecken
wirt" „Also kumbt herfürrer die boßheit, so zu Rom
fürgath, eß mag in die leng nit bestan. ein reformatz missen
sie han. Carolus.wurdt dz faheu an!"3) AVie muss Luther
den Mann gepackt haben, dass er von selbst aufs Reimen
kam, sobald er von Luther schrieb. Kotter hat damals.
noch ganz unter dem Eindruck von Luthers Schrift an den

Adel, ein deutsches Gedicht gereimt, „die tütsch natzion
und Luther belangend", das mit dem Appell an die edeln
Fürsten der deutschen Nation, die jetzt ein edles Blut von
(»esterreich zu einem obersten Haupt des römischen Reichs
erwählt haben, beginnt und Forderungen, wie Luther sie

eben an die Nation richtete, wiederholt, z. B. dass die edle
deutsche Nation künftig keinen Pfennig mehr nach Rom
zahle. Von Luther heisst es:

') Stürler, I, 102; Anshelm, V, 23 f.

s) Anshelm. V, 26, vgl. IV, 470.
3) Kotter an Amerbach, 22. Okt, 1520, bei Th. Burckhardt-Biedermann,

a. a. O., 141 f.; W. Merian, Bon. Amerbach uud Hans Kotter, iu dieser
Zeitschrift, XVI, 183 f.; hier auch alle weitere Literatur über Kotter.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. ->--

„Entsprungen ist in futschem landt
Ein hochgelerter doctor wolerkant;
Martin Luter ist sein nam.
die romanisten sind im worden gram,
darumb er hat die worheit geseit.
wird jm von denselben schmach zugeleit. "

Den Schluss bildet der Stosseufzer:

„Der das gedieht hat lassen außgon,
biittet gottvatter in sim höchsten tron,
das er unß den Luther woll lang fristen
zu nutz und trost unß armen christen." ¦)

Der brave Freiburger Organist behielt sein poetisches
Elaborat jedoch vorläufig in seinem Schreibtisch, bis ein

paar Jahre hernach die Zeit der Flugschriften auch für die
Schweiz gekommen war. und in Zürich aus der Hand des

Glockengiessers Füssli die „Göttliche Mühle" die Presse
verliess. Jetzt drängte es auch ihn zur Veröffentlichung seines

frommen Ergusses; er wandte sich brieflich an Zwingli am
22. September 1522, mit der Bitte, sein Poem ebenfalls dem
Aleister Füssli zur Druckbeförderung zu übergeben und siehe

da, beim Schreiben des Briefes packt ihn die alte Luther-
begeisterung wieder. „So ich die lör Lutheri nberliß. die

er uß dem honigsiessen vahs Paulo zücht, will mir das

trieb Tibur wasser nimher schmecken" und alsbald fällt er
in Verse und dichtet unter anderm :

Sie sprechen, der Luther löre unii ein nüwen glouben ;

Jo, so er sy berurt. wie sie uns berouben.
Und unß hand bracht umb Hb, eer und gilt.
So müss der Luter brennen zii glüt
Ihr wesen ist in aller weit ereugt,
AVie sie fhieren ein unvorschampts leben :

So der Luther darwidor thi'it streben,
Tragen sie wider in groß nyd und haß etc.-')

Das Gedicht Kotters war lange verschollen: 1903 meldete
Otto Clemen, dass es sich mit den Buchstaben HKO (Hans
Kotter Organist) in einer Sammlung der Zwickauer Rats-

') O. Clemen, a. a. O., Ill, 1903, S. 20 — 24.
2) Zw. Op., VII, 585 ft'.; W. Merian, a. a. O., 185 ff.



278 Paul Wernle.

schulbibliothek befinde, und gab ein paar Proben daraus.
Sicher war Kotter nicht der einzige Freiburger, der mit
solcher Freude Luthers Schriften las. Im Jahr 1523 liess der

Freiburger Rat einem St. Galler Buchhändler für 13 Kronen
Bücher wegnehmen und durch den Nachrichter öffentlich
verbrennen mit der Drohung, mit allen lutherischen und
zwinglischen Büchern so zu verfahren.1) Ein Zeichen starker
Nachfrage nach Lutherschriften in Freiburg! Und doch hatte
schon im August 1522 der kleine Rat daselbst unbeschränkte
Vollmacht bekommen, die Lutherischen zu strafen, denn

„man wolle es schlechterdings nicht leiden, dass die böse,

verfluchte, teuflische Sekte also einwurzle in der Schweiz,"
Das war das offizielle Ende der lutherischen Bewegung in
Freiburg. Als der Rat im Alai 1523 einem gemässigten
Prediger erlaubte, das Evangelium frei zu predigen, stellte
er die Bedingung, dass er nur den Namen Luthers nicht
nennen solle.2)

Der Kuriosität halber sei hinzugefügt, dass sogar Genf
schon im Jahre 1521 in seinen Mauern einen Lutheraner
beherbergte und zwar was für einen berühmten! den Meister
aller Okkultistik und Alagie Heinrich Cornelius Agrippa
von Nettesheim. damals eifriger Freund Luthers und seiner
Schriften, der von Genf aus einem Freund schrieb: „Du
weisst doch wohl, dass ein Christenmensch ein freier Herr
über alle Dinge ist und zugleich aller dienstbarer Knecht" —
die berühmte Losung von Luthers Schrift „Von der Freiheit

eines Christenmenschen".3)
Die ersten Linien der evangelischen Bewegung in der

Westschweiz gehen alle auf Basel und die Basler Nachdrucke
von Luthers Schriften zurück. In der Ostschweiz war
jedoch ein zweites selbständiges Zentrum, die Stadt St. Gallen
mit Joachim von AVatt als Mittelpunkt.. Vadian kehrte
im Jahre 1518 aus AVien in seine Vaterstadt zurück, ein
berühmter, gelehrter Mann von höchst allseitiger wissen-

') Anshelm, V, 20.

') Strickler, Actensammlung zur Schweiz. Ref-Gesch I, 173 (Nr. 473);
Egli, a. a. O., S. 194 f.

3) Epistolarum Henrici Cornelii Aggrippae ad familiäres et eorundem ad

ipsum, L. I, 728; Herminjard, a. a. O., I, 83.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 2 70

schaftlicher Ausbildung, Arzt von Beruf, aber mindestens
ebenso bewandert in Geschichte, Geographie. Poetik und
Rhetorik, als Humanist von vorneherein zur Kritik aller
abergläubischen Zutaten des Christentums geneigt, mit dem
feinen Sinn für die Quellen und das Ursprüngliche und
Einlache ausgezeichnet, alles in allem ein freier, selbständiger
Geist, offen für jedes berechtigte kirchliche Reformstreben.
Nach Salats Chronik wäre Vadian in AVien mit Luther-
schriften bekannt geworden und hätte mit ein paar
schweizerischen AViener Studenten als erster Lutherschriften aus
der Fremde nach der Heimat gebracht und dadurch den
Samen der Ketzerei bei uns verbreitet.1) Da Vadian selbst
in seiner Epitome hervorhebt, dass im Jahre 1518 Doktor
Martin Luther in der Fasten seine Artikel wider den Ablass
in Druck ausgehen liess mit dem Zusatz: „was der erst
urhab evangelischer leer, Amen".2) wäre es nicht ganz
undenkbar, dass er noch vor seinem AVeggang aus AVien via
Leipzig oder Nürnberg mit den ersten Sermonen Luthers von
Ablass und Busse bekannt gemacht worden wäre. Uebrigens
stand St. (Talleri seit Jahren in mannigfachen Beziehungen
zu AVittenberg :8) der St. Galler Hieronymus Schürf stieg
dort zum Professor der Rechtsgelehrsamkeit auf und St. Galler
Studenten wurden durch ihn beständig nach AVittenberg
gezogen, z.B. Conrad Hanemann im Jahr 1516. Johannes
Höh reiter 1517; der letztere wurde am 17. Oktober, also
zwei Wochen vor Luthers Thesenanschlag, auf der AVitten-
berger Universität immatrikuliert.4) Es ist daher möglich,
dass von St. Gallern, die in AVittenberg studiert hatten, die
erste Kunde von Luther in die Heimat gelangte.

Sicher ist, dass Vadian seit dem Sommer 1519 Luthers
Geschick mit lebhaftem Interesse verfolgte. Seine früheren
Wienerschüler begehrten sein Urteil über Luther zu hören;
aus Rom berichtete sein Bruder Melchior über die
verschiedenen Stadien des Lutherprozesses.6) A'or allem aber,

') Vgl. oben S. 230, Anm. 1.

Joachim von Watt, Deutsche histor. Schriften, ed. Götzinger, III, 185

s) Joh. Kesslers Sabbata, ed. Egli, S. 545.
4) Förstemann, Album academiae Vitebergensis, S. 68.

5) Vadians Briefwechsel (St. Galler Mitteilungen, XXIV), S. 238, 266.



2 8o Paul Wernle.

Vadian trat in ein persönliches Verhältnis zu Luther und

knüpfte eine Korrespondenz mit ihm an. Leider ist sie

uns vollständig verloren gegangen. Im Frühling 1520 muss
Vadian an Luther geschrieben haben : er erwähnte dabei
seinen Freund Zwingli und zwar in einer AVeise, dass dieser
selbst fürchtete, A;adiah habe zu viel Rühmens aus ihm
gemacht: er wird ihn als einen gelehrten Freund der Wissenschaft

und der kirchlichen Reform bezeichnet haben.1)
Luther antwortete und zwar so bedeutend, dass Vadian
sogleich im Freundeskreis sein berühmtes Besitztum zirkulieren
liess, wobei er die schlimme Erfahrung machen musste, dass

sein Lutherbrief in Chur von einem zum andern
herumgeboten wurde und nicht nur ewig liegen blieb, sondern
ihn da und dort in üblo Nachrede zog.") ATadian scheint
dann Luther noch einmal geantwortet zu haben; wenigstens
bat ihn der Herisauer Pfarrer Döring flehentlich, ihn doch
brieflich Luther zu empfehlen, natürlich als einen Gesinnungsgenossen.3)

Das ist aber auch alles, was wir von diesem
Briefwechsel noch erraten können. Dass Vadian sehr günstig
über Luther urteilte, bestätigte ihm sein Freund Alichael

Huminelberg aus Ravensburg und rühmte im Sinn Va-
diaus Luthers Begabung. Gelehrsamkeit und einzigartiges
Urteil.' Ans Briefen anderer Freunde erfahren wir. da^s

fast alle neuen Schriften Luthers, besonders seine
Streitschriften, ihm zugeschickt wurden, weil man wusste. dass

sie bei A7adian gute Aufnahme fänden. Ein Echo freilich
von Luthers Olauben aus ATadians Seel- ist uns 'nicht
bekannt. AVenn AYdian später in seiner Chronik der Aebte
des Klosters St. Gallen speziell Luthers Auslegung des

Galaterbriefes hervorhob und dazu bemerkte, sie sei „fasthin
aus dem Hierommio und Augustino und andern altgläubigen
Vätern, die Erasmus damals in Basel drucken liess,
ausgezogenu,5) so verrät er kein besonderes Verständnis für die

') Zwingli an Vadian, 4. Mai 1520 (St. Galler Mitteilungen, XXIY,,
S. 275; Zw. Op. VII, 307 f.

2) Vadians Briefwechsel, S. 349 f.. 412.
3I Ebenda, 22. Juli 1521, S. 370.

4) Ebenda, S. 345.
'¦') Joach. von Watt, Deutsche histor. Schriften. II, 399.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 28 I

Eigenart von Luthers Schriftauslegung und rückt den
erasmischen Humanismus viel näher mit Luther zusammen,
als die beiden wirklich gehören. Hat er doch auch später
im Traktat vom Mönchtum mit seinem Lob des Erasmus
nicht gespart. Alan bekommt den Eindruck, dass für Vadian
ähnlich wie für Zwingli der AVeg geradlinig aus dem
Humanismus in die Reformation hinüberführte, immerhin so, dass

auch für ihn einmal der Punkt kam, wo die neue Erkenntnis

den schroffen Bruch mit der geltenden kirchlichen
Ordnung verlangte. Das bedeutete dann freilich auch einen
Bruch mit der Taktik des Erasmus: während die Freunde
des letzteren Anstoss nahmen an Luthers Heftigkeit,
entschuldigte ihn AYdian; ein Alann, d<>r durch die unerträgliche

Frechheit der schamlosesten Rabulisten gereizt werde,
habe nicht immer christliches Aiass halten können.1 Die
Entschuldigung zeigt freilich, dass auch Vadian in Luthers
Vorgehen angreifbare Punkte fand. Alles in allem, es ist
der Humanist, den seine humanistische Bildung dem refor-
niatorischen Schriftverständnis zugänglich machte und
dadurch ohne schwere innere Krisis über den Humanismus
selbst hinausführte. In späteren Jahren hat sich dann A7adian

gern von Zwingli Direktiven erteilen lassen.

Im Jahr 1519 wurden, vielleicht mit unter Vadians
Einfluss. Benedikt Burgauer und Wolfgang AVetter zum
Pfarrer und Helfer zu St. Laurenz ernannt, jüngere Männer,
die, nach dem Zeugnis des Chronisten Kessler, durch Luthers
Schriften und fleissige Bibellektüre in evangelische Bahnen
geführt wurden.2) Grosse Kirchenlichter sind es nicht
gewesen, und es ist bezeichnend, dass es der Laie A7adian war,
der im Jahr 1521 seinen geistlichen und weltlichen Freunden
die Apostelgeschichte erklärte, um ihr Schriftverständnis zu
fördern. Zu seinen Zuhörern gehörte damals neben Burgauer
auch der alte Hermann Miles, Pfarrer zu St. Alangen, der
dann in seiner Chronik ja ebenfalls seit 1518 den Anfang
der lutherischen Bewegung datierte.3) Vor allem aber scheint
Vadian junge St. Galler direkt zum Besuch der AVittenberger

') Vadians Briefwechsel, a. a. O., S. 448.
2) Kessler. Sabbata, S. 105 f.

3) Egli, S. I2t; vgl. oben S. 245.



282 P a u 1 W e r n 1 e.

Universität aufgemuntert zu haben. Am 30. Juli 1521 wurde
dort Achilles Palmarm inskribiert, und dann nach einer
längeren Pause, am 18. März 1522, Johannes Kessler,
genannt Aihenarius und AVolfgang Spengler. Fibu-
larius. später, im Sommer 1522. noch Georg Güge.1) Von
diesen St. Galler Studenten in Wittenberg ist der eine,
Johannes Kessler, besonders bekannt geworden durch seine

Sabbata, in denen er so besonders herzlich Luthers gedenkt
und die wundervolle Begegnung mit ihra im schwarzen
Bären zu Jena so anschaulich uns vorführt. Eine ganze
Alenge von Details aus seinem Wittenberger Aufenthalt har

er seit damals im Gedächtnis behalten, und dass für ihn
Luther der Hauptreformator war und blieb, ist kein Wunder.
Aber die Freude am Priesterberuf muss ihm in AVittenberg
gründlich verleidet worden sein: Kessler lernte, in seine
Heimat zurückgekehrt, das Sattlerhandwerk. Als Laie legre
er seinen Freunden in einer Privatversammlung den Römerbrief

aus. in dessen Verständnis Luthers Vorwort und Ale-
lanchthons Loci ihn eingeführt hatten. Das war im Jahre
1522. Alan versteht von hier aus, dass Luther besonders
starken Anhang in St. Gallen besitzen musste. wie denn

gerade Pfarrer Burgauer später Luthers Abendmahlslehre

gegen Zwingli verfocht. Es war hauptsächlich das

Freundschaftsverhältnis Vadians zu Zwingli. das den Anschluss
St. Gallens an die Zürcherrefoi ination zur Folge hatte.

Wir sehen uns um nach den ersten evangelischen Regungen
in der übrigen Ostschweiz. Im Toggenburg begegnet uns
der Abt Christian von St. Johann als früher Leser
lutherischer Schriften, die er möglicherweise durch Zwinglis A'er-

mittlung Ende 1518 oder anfangs 1519 zum Lesen bekommen
hat: er stand in direkter Beziehung mit AVittenbeig. da

ihm ein wittenbergischer Studienleiter — vermutlich ein
St. Galler — zu seiner Lektüre der Schriften dieses „wahrhaft

Christi Bild tragenden Alannes" gratulierte und ihm
begeistert von Luthers frischer Verkündigung des Evangeliums

nach seiner Rückkehr von Augsburg erzählte.2! In
Graubünden ist für uns Jakob Salzmann, der Lehrer an

1) Album academiae Vitebergensis, S. 96, 101), 112.

2) Zwingli an Beatus Rhenanus. 22. Febr. 1520 (Zw. Op VII, 138).



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. -283

der Stiftsschule von St. Luci in Chur. Freund Zwinglis aus
seiner Basler Zeit, ein erster Mittelpunkt des Interesses an
Luther und der deutschen Bewegung. M Als die Aera der

Flugschriften begann, etwa von 1520 an, fanden diese leicht-
füssigen Apostel der Reformation in erstaunlicher Eile ihren
Weg nach Chur in die Alpen hinauf: Thesen Karlstadts,
die 15 Bundsgenossen Eberlins von Günzburg, der
abgehobelte Eck, dessen Autor unser Schulmeister genau zu
kennen behauptete, samt allen möglichen Schriften von und

gegen Luther. Alan lebte damals in Chur gerade wie in
einer deutschen lutherischen Provinz. Vadian, der das hohe
Interesse Salzmanns an Luther kannte, schickte ihm seinen
Lutherbrief' und später einen Brief von Melanchthon zum
Lesen. Den Brief Luthers gab Salzmann voll Freude im
Kreis seiner Freunde herum, bis er ihm abhanden kam und
längere Zeit im Haus des Churer Stadtpfarrers, des Dr. Laurenz
AIöhr. stecken blieb, der ihn dann endlich mit Entschuldigungen

an Vadian zurückschickte. Wir erfahren bei diesem

Anlass, wie auch Pfarrer Alöhr zu den Freunden Luthers
in Chur zählte, ja. wie sogar der Abt von St. Luci fürs

Evangelium gewonnen wurde und den Salzmann zuiWorsicht
mit Luthers Briefen ermahnte. Folge war, dass Salzmann

gegenüber einem Brief Alelanchthons an Vadian den

entgegengesetzten Fehler beging, und ihn so sorgfältig
verwahrte, dass er ihn deshalb beinahe nicht mehr fand.3)
Wussten wir nur mehr von der innern Stellung Salzmanns

zu Luthers Lehren! Eine Stelle im Brief an Vadian deutet

an. dass er zu allererst mit Stentorstimme Luthers Sätze

verteidigte, später aber, im Jahr 1521, mehr als Philosoph
(Pythagoricua) über sie nachdachte, immerhin auch jetzt den
Feinden Luthers verdächtig war. In den Trümmern der

Korrespondenz zwischen Salzmann und Zwingli ist von
Luther nicht die Rede: der AVeg von Luther zu Salzmann

ging entschieden über Vadian. Dagegen wandte sich ein
anderer für Litther begeisterter Graubündner Vogt Martin
Seger in Maienfeld mit einer, Luther verherrlichenden

') Tr. Schiess, Jakob Salzmann, Zwiugliana, I, 167—174.
'2) Vadians Briefwechsel a. a. 0., S. 39b, 412.
3) Ebenda, S. 349 f., 396, 412.



284 Paul Wernle.

Flugschrift an den Zürcher Reformator, damit er sie zum
Druck befördere. Das heisst genauer, Martin Seger gab
mehr das Motiv der Flugschrift „Die göttliche Alühle". das

dann der Glocken- und Stückgtesser Hans Füssli im Verein
mit Zwingli erst zu der gereimten und mit Holzschnitt im
Druck erscheinenden Schrift ausarbeitete. Erasmus der
Müller und Luther der Beck des Gotteswortes stehen
im Vordergrund. Infolge der starken Umarbeitung durch die
Zürcher lässt sich das dem Alartin Seger gehörende Urgut
schwer mehr herausstellen. Nur eins ist sicher: der Maienfelder

hatte Luthers Verdienst noch weit stärker hervorgehoben,

als wirs jetzt im Text finden, und Zwingli hatte ihn
korrigieren zu müssen geglaubt, indem er viele allzuhohe
Aussagen über Luther auf Gott und Christus bezog. Vielleicht
dürfen wir aber die Hauptstelle von Luther doch dem'Gehalt
nach auf Seger zurückführen:

Genant beck wird nit nach lan.
wie es im jemer sol ergan'.
den schaz wird er herausbringen.
daß die warheit für mög tringen,
sölte er schon darumb geben
was er hat. sein leib und leben:
dann so si den leib nemen hin.
niögents der sei nit schädlich sin.
Er wurd es alles wagen dran.
in hoffnung, got werds mit im han.

AVie hat der Graubündner tien geraden, unentwegten
Sinn Luthers sicher erfasst! Luther ist von diesen ersten
evangelischen Bündnern versranden worden. ' 1 Ungefähr gleichzeitig

mit Salzmann und Seger tritt im Appenzellerland
der P farrer von Herisau. Johannes Döring,

als warmer Lutherfreund auf. In seiner Lutherbegeisferung

') Text bei O. Schade, Satiren und Pasquille aus der Reformationszeit,
1856, I, 19—26; dazu Zwingli an 0. Mykonius, 25. Mai 1521 (Zw. Op., 457 f.i
Kurze Biographie Segers von T. Schiess, in Bullingers Korrespondenz mit den

Graubündnern, I, 1,1 (Quellen z. Schw.Gesch., XXIII), ausführlicher W. Köhler
iu Zwingliana, III, 314 fl. ; vgl. auch E. Egli, a.a.O., 141: Fr. Humbel, Ulrich
Zwingli uud seine Reformation im Spiegel der gleichzeitigen volkstümlichen
Literatur (Quellen u. Abhandl. z. Schweiz. Ref.-Geschichte. 1912, S. 28 f.



Dis Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. -'YS

konnte er es nicht lassen, seinen gelehrten Freund Vadian
aufs dringendste 1 summe atque ex animo zu bitten, er möge
doch in seinem Brief ihn, den Christen, dein Christen Luther
empfehlen, natürlich als Freund seiner Schriften. Das war
im Sommer 1521.M Im Jahre darauf, als die Kritik an Luther
in der Ostschweiz schärfer, die Feindschaft gegen ihn noch
bitterer geworden war. legte Döring gegen A'adian ein eigentliches

Bekenntnis für Luther ab. allen seinen Feinden zum
Trotz. Luther ist ihm das grosse Vorbild dafür, dass wir Gott
mehr als den Menschen gehorchen sollen: er ist mit Paulus
Knecht Christi, um nicht der Alenschen Knecht zu sein.2)
Es war die Zeit, wo Döring selbst als einer der ersten
Geistlichen in den Ehestand trat und damit offen die Menschengebote

durchbrach. Die Verfolgung, die er in diesem Brief
für naturnotwendig für Luther erklärte, blieb ihm denn auch
selber nicht aus. Döring büsste mit Gefängnis und Verlust
seiner Pfründe.") Es fehlte aber auch im Appenzellerland
nicht am Gegenstück zu diesem ersten Lutheraner. Der
Pfarrer von Hundwil, Jakob Schenkli, schrie laut von
der Kanzel, es sollte sich jedermann wohl vorsehen und hüten,
es gingen etwa Reden und Büchlein aus von einem, genannt
Martin Luther; er heisse aber nicht Luther, sondern Lotter.4)
Leider wissen wir über den evangelischen Glauben gerade
des ältesten appenzellischen Reformators, des Pfarrers Jakob
Schurtanner in Teufen, gar nichts Näheres, als dass er
mit Vadian in Verkehr stand und durch ihn mit Zwingli
und Leo Jud bekannt wurde.6) AValter Klarer dagegen,
der zweite Hauptführer der Bewegung im Appenzellerland,
der erst 1521 aus Paris in die Heimat zurückkehrte, scheint
trotz der zahlreichen Anhänger Luthers unter den damaligen
Pariser Lehrern und Studenten als fester Katholik die
Universität verlassen zu haben; die Erleuchtung kam für ihn,.

') Vadians Briefwechsel, a. a. O., S. 370 f.

2) Ebenda, S. 429 f.

3) E. Egli. a. a. O., 129.

4) Walter Klarer, Historischer Bericht, was sich zur Zeit der sei.

Reformation im Lande Appenzell zugetragen habe, bei Simler, a. a. O., I,
3. Teil, S. 809.

') E. Egli, a. a. O., S. 127. - v



2 86 Paul Werule.

ohne dass er einen bestimmten Lehrer nennt.1) Man darf
überhaupt nicht verallgemeinern. Genug, dass nach St.
Johann im Toggenburg, nach Herisau, nach Chur und Alaien-
feld für uns deutliche Linien von Luther und seinen Schriften
hinübergehen. Von dem Thurgauer Ulrich Hugwald aus

Wylen bei Bischofszell ist bei Anlass der Basler Reformation
schon die Rede gewesen : er wirkte und schrieb in Basel

begeistert für Luthers Sache, aber mit Stolz nannte er sich
den Thurgauer, und eine Reihe seiner Briefe sind aus Schönenberg

in der Nähe von Bischofszell datiert. .Nichts läge näher,
als diesem Hugwald auch das „Kurz Gedicht, so neulich
ein Thurgauischer Bauer Doktor Alartin Luther und
seiner Lehr zu Lob und seinen AViderwärtigen zu
Spott gemacht hat", zuzuschreiben, zumal da Hugwald
im Thurgau zeitweilig wirklich gebauert zu haben scheint,
und der thurgauische Bauer, der Terenz und Hesiod zitiert,
in AVirklichkeit eiu Humanist sein muss. Das Gedicht stammt
wahrscheinlich noch aus dem Jahre 1521 und ist etwas jünger
als die damals im Frühjahr erschienene „Göttliche Alühle".
die es voraussetzt. Es fängt an mit einem Bekenntnis zu
Luther:

Des Luthers Sach

Ist noch nit schwach.
AViewol vil gwalt
Ganz manigfalt
AVidr in wirt gilbt,
Das in nit btriibt
Als umb ain har.

wobei aber, wie in der „Göttlichen Alühle". Luther und
Erasmus zusammenstehen unii Erasmus, der recht Alüller,
vor Luther, dem Beck, sogar den Vortritt hat.2) Dieser letzte
Umstand macht die Autorschaft Hugwalds wieder zweifelhaft,
da Hugwald seit der Ankunft des Erasmus in Basel mit diesem
zerfallen scheint uud bald ein Hindernis der lutherischen

') Walter Klarer, a. a. O., S. 807.
2) Text bei Schade, a. a. O., II, 160—164; die Vermutung Fr. Humbels,

a. a. O., S. 31 ff., Hans Kotter habe das Lied gedichtet, ist ganz unmöglich;
es muss ein Thurgauer sein, und Kotters Gedicht ist uns ja mit seinen

Namensbuchstaben erhalten, vgl. O. Clemen, a. a. O.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 287

Bewegung in ihm wahrnehmen wollte. Deshalb ist die
Vermutung ansprechend, es möchte der Ritter Fritz Jakob
von Anwil, ein thurgauischer Edelmann aus der Gegend
von Bischofszell. der in seiner spätem Beschreibung des

Volks und der Landschaft Thurgau das Gedicht des

Thurgauischen Bauern ausdrücklich erwähnt, der Arerfasser sein:
er ist auch sonst als Dichter bekannt, hatte früh evangelische
Neigungen und pries im Jahr 1522 seinen Freunden gegenüber

den Zwingli stets wie ein göttliches Wesen.1) Nun, nach
dem Gedicht hätte er damals eher Luther so hoch verehrt:
die Hypothese entbehrt deshalb auch hier des Zwingenden.
Genug, dass auch aus dem Thurgau damals ein für Luther
besonders begeisterter Humanist in Versen seinem Zutrauen
zu Luthers Sache Ausdruck geben musste.

Wir gehen in die Nordschweiz nach Schaffhausen.
Um 1520 fängt hier Luther gerade in den Klöstern zu wirken
an. Erasmus Fabrizius, Benediktiner in Stein, erhielt, wir
wissen nicht woher, Lutherschriften zugeschickt, las sie mit
Begeisterung und sandte sie weiter an seinen Freund, den

Abt Michael von Eggensdorf im Kloster Allerheiligen

in Schaffhausen; der solle sie dem Stadtarzt
Johannes Adelphi und dem Pfarrer Martin Steinlin
zu St. Johann mitteilen zu gemeinsamer Erbauung. Aus
diesen Schriften Luthers werde der Abt die traurige Lage der
christlichen Kirche erkennen, die unter so grosser Tyrannei
seufze, dass die christliche Lehre dem 'Volke nicht sicher

vorgetragen werden könne. Nun gehen aber den Deutschen
die Augen auf, und jeder Fromme müsse sich befleissen, dem

wiederaufblühenden Christentum aufzuhelfen.2) Wie fein ist
dieser erste Einblick in das Werden der Reformation In den
Klöstern zu Stein und Schaffhausen, in der Wohnung des

Stadtarztes, im Hause des Pfarrers zu St. Johann ziehen Luthers
Schriften ein und eröffnen eine neue Bewegung. Es blieb
nicht bei diesen ersten Schriften Luthers. Als Adelphi im
Sommer 1521 nach Basel reiste, brachte er von dort Luthers
Antwort gegen Ambrosius Catharinus, des Alelanchthon

') J. Bächtold, a. a. O., S. 419; E. Egli, Zwingliana, II, 44—51.
s) Melchior Kirchhofer, Schaffhauserische Jahrbücher vou 1519—1529,.

1819, S. 17.



*
288 Paul Wernle.

Apologie Luthers wider die Pariser und seinen Didymus
Faventius mit heim, dazu auch deutsche Schriften Luthers,
besonders seine grimmige Streitschrift gegen Bock Emser
und Murner. Und seine grösste Freude auf der Reise: „fast
alle Gelehrten in Freiburg und Basel sind Lutheraner, d. h.

gute Christen!" ') Ein Jahr später, im August 1522, bekam

Adelphi zum erstenmale Luthers Kirchen postille zu sehen.
Luthers Schlusswort, er habe hier alles geschrieben, was
einem Christenmenschen not sei zur Seligkeit,2) machte ihm
einen tiefen Eindruck. Von allem, was Luther betraf, schrieb

Adelphi seinem St. Galler Freund Vadian. Adelphi stammte
aus Strassburg und war ursprünglich Erasmianer, der sogar
das Encheiridion militis christiani ins Deutsche übersetzte.
Jetzt trat Luther gewaltig vor Erasmus in den Vordergrund;

kein AVunder zu einer Zeit, da selbst ein Beatus
Rhenanus Schriften Melanchthons dem Adelphi mit der
Begründung empfahl, er ziehe den Melanchthon sogar unserem
Erasmus vor. Von Luthers deutschen Schriften schrieb Adelphi,
„sie seien ihm teurer als Gold und Edelsteine-' 3)

In brieflichen Verkehr mit Luther trat aber der Führer
der schaff hansischen Reformation. Sebastian Hofmeister.
Er war Barfüssermönch, hatte in Paris studiert bis zum
Jahre 1520 und dort den theologischen Doktor erworben zu
einer Zeit, wo alle Gelehrten in Paris von Luther
eingenommen waren. Nach der Schweiz zurückgekehrt, lernte er
in Zürich Zwingli kennen und knüpfte von Konstanz aus
einen freundschaftlichen Briefwechsel mit ihm an. Er rügte
in seinem ersten Brief Zwinglis allzu grosse Schrolfheit gegen
die Mönche, da Zwingli in einer Predigt von der teuflischen
Erfindung des Alönchtums gesprochen haben sollte. Aber
er selbst gab den gerade am Mönchsstand besonders
offenkundigen furchtbaren Verfall der Kirche zu: nur gelte es zu

warten, bis die AVeit vernünftiger werde. „Das wird sie,1'

setzte er hinzu, „wenn Alartin Luther, jener christliche Lehrer,
sich ihrem Gerste noch tiefer einprägt; die Zeit ist nahe,
dass alle diese Wahngebilde am Stein des Evangeliums zer-

') Johannes Adelphi an Vadian. io. Aug. [521,Vadians Briefwechsel. S.381.
2) Vgl. W. XI, S. 728.
8) Adelphi an Vadian, 5. Aug. 1522, Vadians Briefwechsel, a. a. O., S. 444.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 280

ri -ben werden." Das war deutlich ein Bekenntnis zu Luther
gegenüber dem Zürcher Freund.1) Einen Alonat später, am
3. November 1520. schrieb Hofmeister seinen ersten Brief
an Luther selbst; es war gerade der kritische Augenblick,
da die päpstliche Bulle gegen Luther in Deutschland
erschienen war und die ganze Riesengrösse des Hasses seiner
Feinde offenbarte. Da gerade, in dieser Stunde der Gefahr,
rückte unser Schaffhauser mit dem Bekenntnis seiner
rückhaltlosen Liebe und Bewunderung hervor: „Fahre fort, du
Liebhaber der christlichen Freiheit, nichts halte dich auf,
bleibe unbesiegt durch Gaben, Drohungen oder Schmeicheleien!

Schutz genug wirst du bei unsern Schweizern finden.
Es ist wunderbar, wie dich diese Männer lieben; um deiner
Gelehrsamkeit willen halten sie dich ihres Schutzes wert,
dn wirst es gut bei ihnen haben, wenn du dich ihnen einmal

anvertraust," und dann bittet er Luther, ihm zum Zeichen,
dass er ihn unter seine Freunde rechne, einen Freundesbrief

zu schreiben.2) Leider ist Luthers Antwort an
Hofmeister nicht erhalten; sie traE aber ein vor Alitto Alärz 1521,
denn gegen seinen allzu bescheidenen Freund, den
Schulmeister Alykonius in Luzern, rühmte sich der Schaffhauser
scherzhaft, er sei freilich ein grosser Mann, da der christliche
Lehrer und leidensmutige Verteidiger echter Frömmigkeit,
Alartin Luther, ihn eines so gelehrten und freundschaftlichen
Briefes gewürdigt habe. Und wie mit Luthers eigenen AVorten
mahnte Hofmeister den Alykonius zu standhaftem Alut: „Recht
ist doch die Sache, die wir führen, nämlich das AVort Christi,
ein Wort des Aergernisses, ein Wort- des Kreuzes, Torheit
und Geruch zum Tode für alle, die verloren gehen müssen,
uns aber Kraft und HeiligungY'i Bekanntlich trat Hofmeister
später vollständig in die Spuren Zwinglis und der Zürcher
Reformation: seine Anfänge aber kennzeichnen ihn als vollen
Lutheraner.

Um die gleiche Zeit, da Hofmeister brieflich mit Luther
anknüpfte, erschienen die ersten Schaffhauser Studenten auf

') Seb. Hofmeister an Zwingli, 17. Sept. 1520, Zw. Op., VII, 350 f.

21 Seb. Hofmeister an Luther, 3. Nov. 1520, Enders II, 507 f.

3) Seb. Hofmeister an Mykonius, 15. März 1521 (Simlersche Sammlung

IV, zitiert bei fvirchhofer, a.a.O., S. 21).- ¦

Basler Zeitschrift f. Gesch. und Altertum XVII, 2. 19



2go Paul Wernle.

der Wittenberger Universität. Am 12. November 1520 wurden

Ludwig Oechsli (Bovillus) und Matthäus Peyer
daselbst immatrikuliert; am 17. November Jakob Leu. am
29. April 1521 Johannes Rahm und ohne Angabe des

genauen Datums Bartholomäus Rodeling, alle aus
Schaffhausen.1) Wer sie veranlasst hat, in Wittenberg zu studieren,
ob der Abt von Allerheiligen, ob der vielleicht damals schon
in seiner Vaterstadt einflussreiche Dr. Hofmeister, ist
unbekannt; auffallend bleibt auf alle Fälle diese plötzliche
AVendung -der studierenden Schaffhauser Jugend nach
AVittenberg. Sie scheinen dort zum Teil wenigstens ganz von
der gewaltigen Strömung hingerissen worden zu sein. Ludwig

Oechsli schrieb an seinen früheren Krakauer Lehrer
Rudolph Agricola, wie Luther triumphiere, was für ein

evangelischer Alann er sei. wie der Papst gegen ihn wüte,
sein Kurfürst ihn beschütze und wie Luther das päpstliche
Recht, dieses grosse Aleer von Streitfragen, vor einer grossen
Alenschenmenge ausgelöscht und verbrannt habe.2' \"on einem
zweiten dieser Schaffhauser Studenten, Alatthäus Peyer,
wissen wir nur, dass er Kollektaneen aus Melanchthons A'or-

lesungen zu den Korintherbriefen aus Wittenberg
heimbrachte, die dann in der Schweiz ein begehrter Artikel
wurden.8) Zuletzt kam 1522 das wichtigste, was Luther der
Welt zu schenken hatte, das Neue Testament deutsch, nach
Schaffhausen. Von diesem Augenblick an leitet der Chronist
Hans Stockar den Beginn der grossen Zwietracht unter
den geistlichen und weltlichen Ständen und ein wild Ding
her.4) Die lutherische «Bewegung ist aber schon im folgenden
Jahre durch den besonders engen Anschluss der Schaffhauser
an die Zürcher in Zwinglische Bahnen gelenkt worden.

In der innern Schweiz begegnen wir im Solothurnischen

und Luzernischen erasmisch gesinnten Humanisten,

die Luthers Schriften lesen und als Lutheraner allerlei
Kämpfe zu bestehen haben. Sie standen untereinander und

') Album academiae Vitebergensis, loo und 104.
2) Vadians Briefwechsel, 338 f. laus einem Briefe Rud. Agricolas an

Vadian).
3) M. Kirchhofer. a. a. O., S. 12 f.
4) Vgl. oben S. 229.



Das Verhältnis der schweizerischen /ur deutschen Reformation. 29 i

mit den Baslern und Zwingli in mannigfachem Zusammenhang.

Alelchior Dürr. Makrinus. der Solothurner
Schulmeister, Freund des Alykonius und später Zwinglis.
geriet im Sommer 1522 im Kloster Frauenbrunnen mit dem

altgläubigen Burgdorfer Pfarrer in einen heftigen Wortstreit,
weil er nicht gelten lassen wollte, dass das Abendmahlswort
vom Kelch nur zu den Priestern gesprochen sei, und weil
er sich zu der ketzerisch verrufenen These vom Priestertum
aller Christen bekannte. Vom Dekan in Burgdorf deshalb zu
einer öffentlichen Verhandlung zitiert, bat er Zwingli um
seinen theologischen Beistand in der gefährlichen Lage.')
Aus clem Brief an Zwingli aber wird deutlich, dass Makrinus
bisher ganz Luther gefolgt war. Luther hatte ihm in der
Schrift an den Adel die Augen geöffnet für das 1 Petr. 2, 9

und Apok 1. (5 proklamierte allgemeine Priestertum der
Gläubigen, und Luther hatte ihm in der Schrift von der
babylonischen Gefangenschaft den wahren Sinn der
Abendmahlsworte als eine Verheissung und ein Testament für alle
Christen ohne Unterschied enthüllt. Makrinus hatte dann
den Bibeltext mit Luthers Gedanken verglichen und sich
seitdem bemüht, ohne Nennung von Luthers Namen mit den

von Luther ihm erschlossenen Bibelstellen zu operieren. Da
er jedoch mit diesem Rekurs auf die Schrift allein im Kampf
mit katholischen Gegnern, die das rechte Schriftverständnis
bei den Vätern finden wollten, nicht auskam, bat er Zwingli,
ihn mit der Meinung eines Hieronymus, Augustin, Ambrosius,
Hilarius. Cyprian vom Abendmahlsopfer und königlichen
Priestertum bekannt zu machen und ihm überhaupt Anleitung

zu geben, wie er etwas bescheidener als Luther diese

Frage behandeln könne. Für den Uebergang mancher Lutheraner

in Zwinglis Schule dürfte dieser Brief ein einzigartiges
Dokument sein.

Ins luzernische Kloster St. Urban führt uns Rudolf
Ambüel. Clivanus oder Col lin us, ein Freund des Makrinus
wie des Luzerners Alykonius. Mykonius schrieb ihm von
Luther und hielt ihn auf dem Laufenden mit seinen Schicksalen;

Ambüel hingegen nahm lebhaften Anteil daran und
fand die Verfolgung Luthers nur zu begreiflich bei einem

') M. Makrinus an Zwingli, 15.0ht. 1522 (Zw. Op., VII, 593 ft'.).



202 Paul Wernle.

Alann, der für die Wahrheit eintrete.1) Ihm hat man im
Jahr 1524 bei der Suche nach lutherischen Schriften im
Kloster St. Urban seine griechischen Bücher weggenommen
mit der Begründung: „AVas kritzis kretzis ist das? das ist
lutherisch!" und den höhnischen Rat gegeben, nach Zürich
zu gehen, ob ihm der Zwingli eine Chorherrenpfründe gebe.-)
Er ist später Griechischprofessor und Unterhändler des Rats
in Zürich geworden. AVer aber in Luzern selbst wirkliche
um teures Geld erworbene Schriften Luthers besass.8) das

war der Schulmeister Mykonius, der seit dem Sommer 1519

in seiner Vaterstadt amtete. Alykonius war Erasmianer und
bester Freund Zwinglis; er schrieb damals in Luzern seinen

Dialog ,,Philirenusu. .,dass man nicht kriegen solle," als

echter erasmischer Pazifist. Aber der friedliebende Mann
wurde doch gewaltig vom Streit um Luther ergriffen. Ein
Predigermönch gab ihm im Dezember 1519 dre Erzählung
von der Leipzigerdisputation aus Luthers Feder zu lesen.

-Ich glaube dem Luther so, wie wenn ich selbst dabei
gewesen wäre und alles gehört hätte", schrieb er an Zwingli
nach der Lektine.4) Zwingli seinerseits erzählte ihm. was

er neues von Luther wusste. und wie dieser und jener Freund
über Luther urteilte. Als im Frühjahr 1520 der Fall Luther
eine gefährliche Wendung zu nehmen begann, bat Alykonius
den Zwingli um seine Meinung darüber und erklärte von
sich: „Ich fürchte weder für den Alann noch lür das

Evangelium, bin vielmehr voll guter Zuversicht. AVenn Gott
nicht seine Sache schützt, wer sollte sie denn schützen'.-'--5

Zwischen hinein freilich betrübte es ihn. dass ein Erasmus,
ein Luther, ein Hatten, ungestraft die stärksten Sachen

drucken dürfen, während man ihm. dem harmlosen
Schulmeister, den Druck seines „Philirenus" widerriet, weil zu
scharfe Worte darin stehen.cj Kin andermal ärgerte es ihn.

') Clivanus an Mykonius, 19. Juli 1520, und Mykonius an Clivanus.

20. Nov. 1 520 (Simlersche Sammlung).
2) Vgl. oben S. 230.

3) Mykonius au Zwingli, 2. Xov. 1520 (Zw. Op., VII' 367).

'i Mykonius an Zwingli, 28. Dez. 1519 (Zw. Op., VII, 241).

5) Mykonius an Zwingli, 25. Mär/. 1520 (Zw. Op.. VII, 285).

e) Mykonius an Zwingli, 16. Febr. 1520 (Zw. Op., VII, 270),



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 203

dass gewisse Gegner Luthers nur darum den Luther dem
Erasmus vorziehen, weil Augustin bei Luther besser
wegkomme als bei Erasmus.1) Derselbe Brief vom Juni 1520

gibt aber Zeugnis von der wachsenden Erregung gegen
Luther im Luzerner Gebiet. Im Herbst 1520. als der päpstliche

Legat zum erstenmal die Tagsatzung gegen Luthers
Schriften aufzureizen suchte, fing die Sache an, für Alykonius
gefährlich zu werden. Es hiess in Luzern, man müsse den

Luther verbrennen und den lutherischen Schulmeister m
itili m. Alykonius versicherte seine LJnschuld; er rede von
Luther nie ein AVort ausser bei seinen Freunden und auch
das ganz selten, und er hüte sich wohl, in der Schule irgend
etwas von Luther vorzubringen; wohl aber sage er in der
Schule, was evangelisch sei, und weil das vielfach mit Luther
übereinstimme, behaupte man, es stamme von Luther, was
doch aus den Evangelien stammt.2) Aber all dies Abrücken
von Luther hat dem Alykonius nichts geholfen. Im Dezember
1520 zirkulierte in Luzern das Gerücht von den acht Lutheranern

in der Schweiz, Zwingli, Xylotektus, Alykonius und
Olarean darunter.3) Noch im gleichen Alonat ging der Rat
von Luzern gegen Mykonius vor und erteilte ihm die
offizielle Warnung, er dürfe seinen Schülern Luther nicht lesen,
nicht nennen, nicht einmal in den Sinn kommen lassen.

Von den Luzerner Kanzeln wurde gegen Luthers Ketzereien

gepredigt und nach der Predigt Alykonius und sein Freund
Xylotektus auf der Strasse von einem Ratsherrn angefahren:
„Ihr lutherischen Jünger, warum verteidigt ihr euren Luther
nicht?"4) Zur Absetzung des Mykonius kam es freilich erst
im Sommer 1522. Er musste für Luther leiden, dem er
sachlich zustimmte, soweit er ihn biblisch begründet fand.

Wie weit er wirklich durch Luther innerlich bestimmt und
in seinem Glauben verändert wurde, entzieht sich völlig
unserer Kenntnis. Vermutlich hat auch ihm Luther wie
dem Makrinus die Augen für viele Bibelworte neu geöffnet.

') Mykonius an Zwingli, 10. Juni 1520 (Zw. Op., VII, 322,1.

2) Mykonius an Zwingli, 2. Nov. 1520 (Zw. Op., VII, 366).

3) Mykonius an Zwingli, 13. Dez. 1520 (Zw. Op., VII, 375).

4) Mykonius an Zwingli, 8. Jan. 1521 (Zw Op-, VII, 422).



2Q i Paul Wernle.

Noch weniger wissen wir vom Luthertum des Xylotektus.
der das Schicksal des Alykonius teilte.

Aus einer andern Ecke des Lnzernbiets, aus Sempach,
berichtete Wolf gang Schatzmann, der dortige Frühmesser,
im Frühjahr 1521 seinem Lehrer Vadian über den Ausbruch
heftiger Zwietracht unter Pfarrern und Laien durch die
Parteinahme für und wider Luther. Von den einen werde
Luthers Lehre ganz verdammt, von den andern ganz
gebilligt; das führe zu einem Gezänk, so furchtbar, wie wenn
der Fürst der Hölle alle drei Furien losgelassen hätte. Er
selbst, Schatzmann, und die meisten wussten nicht recht, „ob
sie Luther glauben sollten." Dieser Zustand des Schwankens
und des Streits hin und her dauerte bis gegen Ende des

Jahres 1522, da denn die Gegenreformation in den
Urkantonen gewaltsam Schluss verfügte. „Kein Priester in
Luzern. Schwyz, Uri, Unterwalden und Zug wagt von
Alartin Luthers Reden noch etwas zu sagen, sonst verliert
er Pfründe und Hab." ')

Unserem Rundgang durch die Eidgenossenschaft fehlen
noch die Stätten, wo Zwingli selbst als Pfarrer wirkte,
Glarus. Einsiedeln und Zürich. Es ist ganz selbstverständlich,

dass gerade an diesen Orten die evangelische
Bewegung von Zwingli und nicht von Luther ihre besondere

Färbung und Eigenart bekommen musste. Dennoch kam
es auch in Glarus und Einsiedeln zu lebendigen und zum
Teil ausserordentlich bewegten Beziehungen zu Luthers Person
und Sache. Dem provisorischen Nachfolger Zwinglis
in Glarus — wir kennen seinen Namen nicht — galt eben

nicht Zwingli, sondern Luther als der Hauptfeind der christlichen

Religion. Er schalt ihn auf der Kanzel als den
Zerstörer der christlichen Kirche und der ganzen Christenheit
und nannte den Alartin Luther einen Alartin Trüb oder
Dunkel. Luther sei ein wahrer Ketzer und alle, welche
Luther bfgünstigen, ihn nachahmen, ihm anhangen und ihn
verteidigen, seien ebenso wie er Ketzer. Noch toller trieb
er es beim Zechen; da schalt er Luther einen lebenden

') Schatzmaun an Vadian, 12. Mai 1521, 19. Jan. und 4. April 1523
(Vadians Briefwechsel, St. Galler Mitteilungen, XXVII, 222 f., 3, 14); Egli,
a. a. O., S. 215.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 205

Teufel, dem er mit seinem Trank das Herz abstossen wollte.
Er prahlte, wie er nach Zürich gehen, mit Zwingli, der den

Luther verteidige, übe; Luther disputieren und überhaupt
alle Anhänger- Luthers bekämpfen wolle. Der alles das am
23. Januar 1521 an Zwingli schreibt, Franz Hirzel(Cervinus),
scheint gerade so für Luther begeistert gewesen zu sein, wie
der andere ihn hasste.') Alan achte auf das Datum: es war die
Zeit vor dem AVorniser Reichstag, als die päpstliche Bulle
erschienen und von Luther verbrannt worden war. Da stand
auch im Glarnerländchen Luther im Vordergrund aller
Diskussion. Als man später an einzelnen Orten praktisch zu
reformieren begann, holte man selbstverständlich die Normen
bei Zwingli.

Merkwürdig ist schon, dass gerade in Einsiedeln und
zwar zur Zeit, als Zwingli dort predigte, wie nachher, Luther
besondern Anklang fand. Der mit Zwingli besonders
befreundete Administrator des Klosters, Diebold von Geroldseck,

galt als einer der hohen Gönner Luthers in der Schweiz,
der. als dio erste Kunde von Luthers Lebensgefahr zu uns
drang, zusammen mit andern Spitzen der aufgeklärten Hierarchie

sich anerbot, Luther zu einem sichern Asyl zu
verhelfen.2) Ihm widmete noch im Jahr 1521 der Thurgauer
Ulrich Hugwald Luthers Tessaradecas in clem Nachwort, das

er dem Basler Nachdruck hinzufügte.3) Wie sehr man in der
Tat Ende 1518 m Einsiedeln über Luthers Schicksal
besorgt war, zeigt ein Brief des Beatus Rhenanus vom 6.

Dezember an Zwingli: „von Luther haben wir noch nichts
vernommen.4) Das war gerade die Zeit, da man um das

Leben des in einem päpstlichen Breve bereits als Ketzer
Bezeichneten im Kreis des Diebold von Geroldseck so ernstlich

besorgt war. Offenbar nahm Zwingli an diesen Sorgen
teil. Und wie stark er schon am Schluss seiner Einsiedlerzeit

als von Luther eingenommen galt, zeigt ein folgender

') Zw. Op., VII, 429 ft'., vgl. Gottfr. Heer, Kirchengeschichte des Kantons
Glarus (Jahrbuch d. hist. Vereins des Kts. Glarus, 31), III, Die Reformation,
Seite 27 f.

2) Capito an Luther, 18. Febr. 1519 (Enders, I. 424).
3) Vgl. oben S. 25b, Anm. 1.

4) Zw. Op., VII, 114.



2o6 Paul Wernle.

Brief des Beatus Rhenanus an ihn, in dem der BriefSchreiber

voraussetzt, oder doch voraussetzen möchte. Zwingli habe
noch von Einsiedeln aus die Zürcher, seine künftigen
Pfarrkinder, veranlasst, recht viel Lutherschriften aus Basel kommen
zu lassen.1) Auch Zwinglis Nachfolger in Einsiedeln, sein
Freund Leo Jud, zählte zu den besondern A^erbreitern der

lutherischen Schriften in der Schweiz. Er war wie Zwingli
von Haus aus Erasmianer, wurde aber mächtig von Luthers
Geist erfasst. Als Luthers deutsche Auslegung des Unser
Vaters in Basel erschien, predigte Leo Jud alsbald darüber
in seinem Einsiedeln und schenkte das ihm liebe Büchlein
seiner Alutter mit den Begleitworten: „Ich schick dir hier

gar ein hübsch Pater Noster des wirtigen vaters Alartin
Luther, eines Augustiners zu AVittenberg; das predig ich jetzt
zu Einsiedeln und das lis mit flyß, dann es gar gut und
nützlich ist und ytel rechter grund uß heiliger gschrift."-)
1521 gab er in Zürich bei Christoph Froschauer seine
Uebersetzung von Luthers Schrift De libertate hominis christiani
heraus unter dem Titel: „AVas der Glaube sei und was ein
wahrhaft christliches Leben": der Grund dieser Verdeutschuno-o
wird der gewesen sein: Luthers eigenes Deutsch war den
Zürchern und Schweizern zu fremd.3) Noch eine grosse
Lutherschrift gab Leo in seiner deutschen Uebersetzung heraus:
De votis tnonasticis, von den Gelübden der Klosterleute, im
Jahr 1522 ebenfalls bei Froschauer.4) Zwingli selbst könnte
man sich nicht recht denken als Uebersetzer von
Lutherschriften. Es erhellt aus dieser Tatsache die stärkere
Abhängigkeit des Elsässers von Luther, die ihn zu diesem
Hilfsdienst für seine Sache trieb. Erst mit dem AVeggang
Leo Juds nach Zürich verschwand das Luthertum ganz aus
dieser Gegend.

Und nun endlichZürich.in dem mitNeujahr 1519Zwingli
als Leutpriester am Grossmünster seine Tätigkeit beginnt.-')

') 26. Dez. 151S (Zw. Op., VII, 122).
2) Miscellanea 'figurina, III, 2 5 f.

s) W. A., VII, 40 f.

«) W. A., VIII, 57,.
5) Für diesen Abschnitt sei ganz besonders auf O. Farner, Zwinglis

Entwicklung zum Reformator nach seinen Briefwechsel bis Ende 1522, verwiesen,
speziell auf Zwingliana, III, 97—-115; 161 —166.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 297

AVenn wir dem Beatus Rhenanus glauben dürfen, hätte,
wie eben erwähnt, Zwingli schon von Einsiedeln aus unter
den Zürchern Propaganda für Luthers Schriften getrieben;
möglich aber auch, dass der Basler seinen Freund in
Einsiedeln darin zu sehr nach seinem eigenen Herzen ausgedacht
hat. Etwas anderes ist dagegen Tatsache: am 8. Januar 1519

wurde der erste Zürcher, Johannes Freitag, in Wittenberg
immatrikuliert, am 22. Alärz ein zweiter, Anton Schmutz.1)
Hat wirklich Zwingli als erster die Zürcher lebhafter für
Luthers Schriften interessiert, was läge näher, als dass er
auch die Aufmerksamkeit dieser jungen Studenten auf Luthers
Universität gelenkt hat? Sicher ist es freilich nicht; nur
so viel steht fest, dass gleichzeitig mit der Ankunft Zwinglis
in Zürich Luther seine erste Anziehungskraft auf die Zürcher
auszuüben beginnt.

1519 setzt dann die Agitation der Basler
Erasmianer für Luthers Schriften in Zürich und der
Ostschweiz ein, und Zwingli wird von ihnen zum
Hauptvermittler ausersehen, während Beatus Rhenanus der Haupttreiber

in Basel ist. Fast alle Basler Nachdrucke Luthers,
lateinische und deutsche, wandern zu Zwingli hinüber;
gewöhnlich wird Zwingli auf sie vorbereitet vor Beendigung
ihres Druckes. Am 17. Juli 1519 schrieb ihm Freund Amin

an n aus Basel: „sonst gibt es nichts von Luther, von dem
ich annehmen müsste, du habest es noch nicht gesehen,
ausser einem bald erscheinenden Sermon vom ehelichen
Stand, deutsch verfasst."2) Aber diese Lutherschriften wurden

an Zwingli vor allem zum Zweck weiterer Propaganda
verschickt. Im Sommer 1519 schlug Beatus Rhenanus
ihm vor, einen gewissen Lucius, den Ueberbringer dieses

Briefes, zu veranlassen, dass er Lutherschriften, vor allem
die Auslegung des Unser Vaters, von Stadt zu Stadt, von
Gemeinde zu Gemeinde, von Dorf zu Dorf, ja von Haus zu
Haus durch die Eidgenossenschaft herumtrage. Man gebe
aber acht, dass er keine andern Bücher als Lutherschriften
zum Verkauf mitnehme, damit der Käufer gleichsam ge-

') Album academiae Vitebergeusis, S. 78.

2) J-J- Ammann aa Zwingli, 17. Juli 1519 (Zw. Op., VII,- 199). -



298 Paul Wernle.

zwungen sei. Luther zu kaufen.1) Im gleichen Sinn mahnte
Simon Stumpf aus Basel: sorge dafür, dass Alartin Luthers
Auslegung des Herrengebetes in grosser Anzahl und
allenthalben, sowohl beim ungeschulten Volk als bei den Priestern,
herumgetragen werde, am meisten auf dem Land: denn dass

sie in Zürich jedermann auf deine Empfehlung hin kaufen

wird, bin ich sicher. Es wäre der Alühe wert, einem Krämer
den Auftrag zu geben, damit allein von Ort zu Ort und
von Haus zu Haus zu gehen: so würde eine zum Heil so

notwendige Sache allüberall bekannt." -') Zwingli aber schrieb

vor Empfang dieser Briefe an Beatus Rhenanus: „Sobald
die Lutherschriften fertig sind, so schicke möglichst rasch
einen Boten oder Dienstmann, der uns einige Hunderte
bringe: das Geld wird er sogleich erhalten. Sonst habo ich
den Vorsatz, einen eigenen Boten mit einem Ross zu schicken :

mache du, was dir besser zusagt.-'5) Damit stimmt auch

di" Notiz des Alykonius in seiner Vita Zwinglis. Zwingli
habe von der Kanzel den Zuhörern das Lesen von Luthers
Schriften empfohlen.4) Es war die Zeit, da Zürich noch
keinen eigenen Buchdrucker hatte und deshalb ganz von
den Basler Druckereien leben musste. Aber 1521 begann

Christoph Froschauer — man darf mit Gewissheit sagen:
von Zwingli ermutigt — mit dem Druck lutherischer
Schriften; er druckte die oben erwähnte Verdeutschung
der Schrift De libertate hominis christiani von Leo Jud.
ferner Luthers Schrift „Warum des Papstes und seiner Jünger
Bücher von D. Alartin Luther verbrannt sind- und seinen
„Sermon von der würdigen Empfabung des heiligen wallten
Leichnams Christi" nach.6) Das folgende Jahr 1522 zeitigte
aus Froschauers Druckerei Luthers Schrift: De votis rao-
nasticis. wieder von Leo Jud verdeutscht. „Aon beider
Gestalt, das Sakrament zu nehmen" und „Wider den falsch

genannten geistlichen Stand des Papstes und der Bischöfe." '';

') Beatus Rhenanus an Zwingli, 2. Juli 1519 (Zw. Op., VII, 19,3).

Simon Stumpf an Zwingli, 2. Juli 1519 (Zw. Op.. VII, 195).
s) Zwingli an Beatus Rhenanus, 25. Juni 1519 (Zw. Op., VII, 190).

•) Vgl. oben S. 238 f.

'-) W.. VII, 40 f.; VII, 156; VII, (190.

6) W.. VIII, 571; XU, 4: XII, 97,



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 29g

Eiue kräftigere Agitation für Luthers Schriften, als sie Zwingli
in Zürich erst durch seine Empfehlung der Basler Drucke
und dann durch die Beförderung des Nachdrucks in Zürich
betrieb, ist schwer auszudenken. Uebrigens erschien dann
auch das deutsche Neue Testament sehr früh in Zürcher
Nachdrucken nach Luthers Uebersetzung, 1521 gleich dreimal,

zweimal bei Froschauer und einmal bei Johannes Hager,
und schon 1525 reihte sich daran die zürcherische Ausgabe
der einstweilen von Luther übersetzten Teile des Alten
Testaments ; die drei Teile : Pentateuch, die andern Geschichtsbücher,

die Hagiographen, erschienen in kurzen Zwischenräumen.

Freilich übertrugen die Zürcher dabei nach Kräften
die Sprache Luthers in ihren Zürcher Dialekt, und das führte
dann schliesslich, zumal die letzten Teile des Alten
Testaments durch die Zürcher selbst unabhängig von Luther
besorgt wurden, zur Sonderstellung der Zürcher Bibel. Man
wird sie gleichwohl eine Redaktion der Lutherbibel nennen
müssen. l)

Da Zwingli überaus rasch in die geistige Führerstellung
in Zürich hineinwuchs, wird keinem andern als ihm der

neue Zug der Zürcher Studenten nach AVittenberg zu
verdanken sein. Am 5. Alai 1520 wurden miteinander sechs

junge Zürcher Studenten auf der Wittenberger Universität
inskribiert: Johann und Jakob-Müller (Molitor). Johannes
Waser (Baser), Gebhard AToten Johannes Mill und
Johannes AVeiss.2) Es gibt kein sprechenderes Zeugnis,
mit welcher Kraft Zwingli damals die Herzen der Jugend
für Luther begeistert haben muss. Am 29. April 1521 folgte
eiu weiterer. Felix Beyer, ja noch im Sommer 1522 reiste
der junge Leonhard Wirth von Stammheim direkt aus

Zwinglis Haus zur Universität Wittenberg mit Empfehlungen
der Freunde Zwinglis an Alelanchthon.3)

Aller Wahrscheinlichkeit nach kennen wir ein Beispiel
eines durch Zwingli für Luther eroberten Alannes: den

Komtur Schmid in Küsnacht. Beatus Rhenanus drückte
am 7. Alai 1519 Zwingli seine Freude darüber aus, dass der

') J- J- Mezger. a. a. O., S. 43 f., 69 f.

2) Album academiae Vitebergensis, S. 92.
3) Album academiae Vitebergensis, S. 104, 114. -



2QO Paul Wernle.

Komtur durch ein von Zwingli ihm geschenktes Büchlein

ganz begeistert nnflammatum) worden sei, so dass er anfing.
sich ganz diesen reineren Wissenschaften zuzuwenden.1! Ein
Jahr später berichtete Zwingli dem Rhénan, dass der Alann
mit nichts mehr als den heiligen Schriften umgehe und
dazu noch mit einem <>rigenes. Cyprian. Chrysostomus.
Hieronymus, Ambrosius: den Römerbrief lege er den Seinen

aus mit wunderbarem Ernst und Geschmack.5) Während
die ältere zürcherische Forschung es für selbstverständlich
hielt, dass die kleine Schrift, welche beim Komtur diesen

Umschwung erzeugt hat. ein Lutherbüchlein gewesen sei.
das durch Zwingli verbreitet wurde, hat Egli daran Zweifel
geäussert; es sei ja nur von der Zuwendung zu den neuern
Studien die Rede.3) Alan wird in der Tat am ehesten auf
das Compendium von Erasmus schliessen müssen, das gerade
im Frühjahr 1519 erschienen war und zwar mit einer
Empfehlung des Beatus Rhenanus, das dann bei Zwingli und
in Zürich besonderen Anklang fand und auch die besondere
Freude des Beatus Rhenanus an der beim Komtur sichtbaren
Wirkung am begreiflichsten macht. Gerade die A'erbindung
des Bibelstudiums mit dem Väterstudium lag im Geist dieses
erasmischen Compendiums.4, Allein unser Komtur hat
allerdings durch Zwinglis Vermittlung auch Lutherschriften zu
lesen bekommen, den Sermon von guten Werken, die „Babv-
lonische Gefangenschaft", die „Freiheit eines Christenmen-
schen'- und die Lektüre dieser Schriften machten aus dem
Erasmianer einen Lutheraner. Zeugnis dafür ist die Predi^r.
die Konrad Schmid im Jahr 1522 zu Luzern hielt und nachher

im Druck herausgab, ein Dokument des genuinsten,
mit Herz und Gemüt erfassten Luthertums.5! Wie Luther

') Zw. Op., VII, 166.

2) Zw. Op., VII. 324 (17. Juni 1520).
8l Zw. Op., VII, 166, Anm. 4; vgl. E. Egli, Komtur Schmid von Küssnach,

Zwingliana, 65—73.
*) P. Wernle, Die Renaissance des Christentums im 16. Jahrh., 1004,

S. 23 IT., 41 Anm., 54.
5) Antwurt brüder Couradt Schmids Commenthür zu Küsznacht am

Zürich see uff etlich wyderred dero so die predig durch in gethou in Eucern
geschmScht und kâtzerisch gescholten habend antreffend dz Christus ein einig
ewig houpt syner kilchen gwalthaber vnnd fürbitter syge.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. -,q r

verlegt Schmid das ganze Wesen des Christentums in das

Verheissungswort von Gottes Seite und den Glauben, d. h.
die persönliche Zuversicht, auf des Menschen Seite. Das

Verheissungswort samt den es begleitenden Zeichen oder
Siegeln sagt uns die Vergebung der Sünden zu, derb aber
echt lutherisch als ein „blintzlen und durch die Finger
lugen" Gottes bezeichnet. Der Glaube nimmt Gott und
sein Wort für wahrhaftig, erweist ihm dadurch die grösste
Ehre, die ein Mensch Gott erweisen kann, und wird dadurch
der Alensch gerecht und selig allein durch den Glauben,
weil ihn der Glaube Christo einverleibt und so mit ihm
vereinigt, dass Christus dem Alenschen seine Gerechtigkeit
gibt und auf sich des Menschen Sünden nimmt. Dieser
Glaube wirkt dann durch die Liebe, steht nicht müssig,
fliesst aus und giesst sich gewaltig aus in gute Werke gegen
Gott und gegen den Nächsten, welche aus dem Glauben
kommen müssen, wie die Frucht aus dem Baum. Daraus
wird klar, was ein christlicher Prediger zu verkünden hat:
nicht das Oesetz, die Botschaft des Zorns, des Gerichts, des

Todes und der Verdammnis, sondern die fröhliche gute
Botschaft des Evangeliums, dass den Alenschen die Sünden

vergeben seien, der Geist verliehen zu einem Pfand, dass

sie gewiss sein sollen der zukünftigen himmlischen Güter.
Lutherischer kann man nicht predigen, und auch die Polemik,

dass Christus, nicht der Papst, das Haupt der Kirche
sei, und christliche Kirche das Reich Christi, die gläubigen
frommen Christen, in denen Christus regiert, stammt ganz
aus Luthers Geist. Und dieser Alann war Zwinglis bester
Freund in Zürich, obschon noch bei der zweiten Disputation
im Streit über die Bilder der an Luther erinnernde innerliche

Staudpunkt des Komturs in einem leisen Gegensatz
zu Zwingli hervortrat.1)

Als die Scheidung der Geister im Jahr 1520 für und
wider Luther im Kreis der mit Zwingli befreundeten Huma-
iiisten begann, nahm Zwingli entschieden für Luther Partei
und machte gegenüber seinen Freunden seinen ganzen Einfluss

geltend. Dem Juristen Zas ius in Freiburg pries er

') Zw. op, ii, 703 tr.



^Q2 Paul Wernle.

Luther als den Elias, der der AViederherstellung des wahren
Christentums den AVeg zu bahnen habe, und stellte sich
beinahe restlos in allen Streitfragen auf Luthers Seite.1)

Als Johannes Faber. der Generalvikar von Konstanz, im
Februar 1520 Zwingli etwas gegen Luther und Karlstadt
zur Begutachtung schicken wollte, schlug es ihm Zwingli
rundweg ab. Warum? AVeil er wusste, wie sehr er in diesem

Fall Partei war.2) Mit Sander, dem Sekretär des Kardinals
Schinner, unterhielt er sich bei Tisch über Luther und nahm
Partei für ihn gegen Eck.3) Ja, sogar als schon Gerüchte
von dem Luther drohenden Bann in der Schweiz zirkulierten,
wandte sich Zwingli an den päpstlichen Kommissär Gui-
lolmus a Falconibus in der Hoffnung, etwas zur Aerhin-
deruug des päpstlichen Bannes zu tun.4) Die neidlose

Bewunderung Zwinglis für das Heldenhafte an Luther bricht
sich ja noch in seinen gedruckten Schriften mehrere Jahre
nach der ersten Kampfzeit Bahn, wenn er von dem
weidlichen Diener Gottes schreibt, dem trefflichen Streiter Gottes,
„der da mit so grossem Ernst die Schrift durchfüntelete.
als es in tausend Jahren je voi kam, und mit dem männlichen

unbewegten Gemüt, damit er den Papst von Rom

angriff, ist ihm keiner je gleich geworden."5) Kein Wunder,
dass es ihn freute, wenn A7adian ihm schrieb, er habe in
seinem Brief an Luther von Zwingli erzählt Yi er selbst
freilich wechselte keine Zeile mit Luther. Aber man
begreift, dass »in Alann. der derart für Luthers Schriften
Propaganda machte, dass er sie sogar auf der Kanzel empfahl,
der die studierende Jugend nach Wittenberg schickte, der
für Luther Partei nahm und seinen ganzen Einfluss für ihn
verwandte, bei den Gegnern als ein Führer der schweizerischen

Lutheraner gelten musste. Unter den acht Lutheranern

der Schweiz stand Zwinglis Namen oben an.7) Alan

') Fanier, a.a.O., S. 108 IT.; vgl. besonders Zwingli an Mykonius, 4. Jan.

1520 (Zw. Op., VII, 250).
2) Zwingli an Mykonius, 16. Febr. 1520 (Zw. Op., VII, 2721.

3) Zwingli an Beatus Rhenanus, 25. März 1519 (Zw. Op., VII, 157 f.

4) Zwingli an Mykonius, 24. Juli 1520 (Zw. Op. VII. 344).
5) Zw. Op.. II, 147 (Auslegung von Art. 18).

°) Vgl. oben S. 280. Anm. 1.

7) Mykonius an Zwingli, 13. Dez. 1520 (Zw. Op., VII, 3751.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. lOî

darf daher ohne Uebertreibuug behaupten, dass gleich Basel,
Bern. St. Gallen, Schaffhausen auch Zürich von der lutherischen

Bewegung ergriffen, mehr noch, dass es ein Mittelpunkt

des frühschweizerischen Luthertums war.
Freilich ist mit all dem über die innere Beeinflussung

Zwinglis durch Luther noch nichts entschieden. Fest
steht, dass er Luther selbst gelesen hat, reichlich gelesen,
wenn ihm doch jede neue Lutherschrift zugeschickt wurde
und er sie von der Kanzel empfahl. Man macht nicht
Propaganda für Lutherschriften, die man nicht einmal
gelesen hat, zumal wenn man Zwingli ist. „Ich hab mich
oft siner bûcher mit flyß gemasset", liest man in der

Auslegung der 18. Schlussrede;') das mag zutreffen für
gewisse Zeiten, wie denn Zwingli gerade im Sommer 1520

gegenüber Alykonius behauptet: „von Luther las ich gegenwärtig

fast nichts", jedoch mit dem Zusatz: „was ich bis dahin
gelesen habe, darin scheint er mir nicht zu irren."'2) Es

gab Zeiten, da er wenig von Luther las, andere Zeiten
wieder, da er sich alles ansah, was von Luther kam. Dafür
spricht am besten Zwinglis kritisches Urteil über manches
in seinen Augen Rückständige an Luthers Schriften. Kritik
setzt doch Lektüre, setzt Kenntnis voraus. Vollends, wie
hätte Froschauer in Zürich Lutherschriften nachdrucken
dürfen, die Zwingli nicht zuvor gelesen und geprüft hätte!

Aber richtig- am späteren Urteil ist, dass Zwingli von
anfang an seinen Luther kritisch las. Er war selbst
Erasmianer und Humanist, er hatte seine bestimmte
Religionsauffassung, eine Art Biblizismus, die das Geistige und
Sittliche in der Bibel voranstellte und von ihm aus Kritik übte
am katholischen Religionswesen. Alit diesem scharfen
kritischen Blick verwarf er von sich aus, ohne dazu Luthers zu
bedürfen, jedoch zunächst mehr theoretisch und für sich

privatim, eine Menge Ceremonien und Institutionen, auch
Glaubens- und Rechtssätze des Katholizismus und wuchs

langsam aus dem katholischen Denken heraus. Am
katholischen Gebetswesen stiess ihn das Polytheistische, die
Anrufung der Heiligen ab, am Bussakrament das Hierarchische

') Zw. Op., II, 147.
2j Zw. O., VII, 344.



^OA Paul Wernle.

der Vermittlung, die angeblich den Priestern allein
verliehene Schlüsselgewalt, der Zwang einer Privatbeichte vor
dem Priester, der Ablassunfug, der Glaube an ein Fegfeuer;
gegen die dem ganzen Sakramentswesen zu Grunde liegende
Superstition hatte ihn Erasmus empfindlich gemacht; Zwingli
hörte schon aus dem Wort Sakrament das Zauberharte heraus;
es ging ihm gegen die Anbetung Gottes im Geist und der

Wahrheit. Gar kein Verhältnis hatte er von Anfang an zum
Mönchtum und zur Askese: es war ihm eine fremde sinnlose
Welt. In dieser ganzen kritischen Denkweise stand Zwingli
nicht allein; fast alle Humanisten dachten für sich privatim
ähnlich. Aber ihm eigen war ein gewisses Vorwärtsdrängen,
zunächst im Bund mit der aufgeklärten Hierarchie und von
oben herab, aber doch ein Drängen auf Reform der Kirche.
Er konnte unmöglich rein theoretischer Kritiker bleiben,
es zwang ihn innerlich zum praktischen Ernstmachen. Dazu

war er eine derbe und leidenschaftliche Natur: der Katholizismus

forderte auf Schritt und Tritt seinen Spott heraus:
auf der Kanzel scheute er sich nicht vor massiven Angriffen.
Darin unterschied er sich von Erasmus und den feineren
und gemässigten Humanisten, während ihn gerade dieser

Zug auf Luthers Seite führte. Er verehrte in Luther einen

tapfern Vorkämpfer, der auch ihm selbst Mut gab. offener
und schroffer für das Rechte einzutreten.

Begeisterung und daneben Kritik von vornherein neben
einander, das war Zwinglis erste Stellung zu Luther. Als ihm
Rhenanus versprach, in Bälde Luthers Auslegung des Vater
Unser nach Zürich zu liefern, versicherte Zwingli zum voraus,

eine Monge Exemplare kaufen zu wollen, besonders
wenn Luther in seinem Unser Abater von der Heiligenverehrung
handle; er selbst habe bereits auf der Kanzel die Anbetung
der Heiligen verboten, aber man glaube ihm im Volke
lieber, wenn noch ein zweiter Zeuge dazukomme.1) Gerade
darin musste Zwingli enttäuscht werden: Luthers Auslegung
des Unser Vaters brachte kein AVort gegen die Anbetung
der Heiligen. Da nun eine ältere Schrift Luthers, die Aus-

¦ legung der zehn Gebote, die Anrufung der Heiligen in ge-

*) Zwingli an Beatus Rhenanus, 7. Juni 1519 (Zw. Op.. VII, 181).



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 305

wissen Grenzen und Vorbehalten gelten liess, blieb seitdem
Luther für Zwingli in diesem Punkt ein Rückständiger.
Ebenso war Luthers Kampf gegen das Ablasswesen in mehr
als einem Punkte eine Enttäuschung für Zwingli: er fand
hier den ihm verhassten Fegfeuerglauben sanktioniert, fand
die Privatbeichte vor dem Priester gebilligt, die Schlüsselgewalt

der Hierarchie reserviert etc.1) Solche Rückständigkeit:

Luthers machte auf Zwingli den tiefsten Eindruck, und
da er es unterliess. die späteren Schriften Luthers ebenso

ernsthaft wie die ersten zu lesen, behielt er diesen
Eindruck der Rückständigkeit Luthers in Bezug auf Fegfeuer
und Anrufung der Heiligen, auch nachdem Luther diese
katholischen Eierschalen längst abgestossen hatte.2) Von
Luther gelernt zu haben, war er in diesen Dingen sich
jedenfalls nicht bewusst. Empfahl er ihn angelegentlich
seinen Zuhörern und Freunden, so tat er es ausdrücklich
darum, weil Luther mit so gewichtigen Zeugnissen aus der
Bibel seine Lehren bewährte. Der erasmische Biblizismus
fühlte sich dem Biblizismus Luthers verwandt.

Wirklich begegnet in keinem der vielen Zwinglibriefe,
die von Luther handeln, ein einziges Zeugnis dafür, dass

Zwingli von Luther irgendwie umgestimmt oder zu ganz
neuen Erkenntnissen geführt worden sei. Dadurch bekommt
auf den ersten Blick das spätere Selbstzeugnis Zwinglis mit
seiner Proklamation voller geistiger Unabhängigkeit gegenüber

Luther Gewicht. Allein dagegen sprechen zwei Punkte:
erstens die Unwahrscheinlichkeit an sich, dass Zwingli bei
so reicher Lektüre der Lutherschriften und begeistertem
Eintreten für Luthers Person und Sache von Luther selbst,

tou seinem durchaus neuen und völlig eigenartigen
Evangelium gar nichts innerlich empfangen haben sollte. Zweitens
die Tatsache, dass Zwinglis Theologie während seiner ersten
Zürcherjahre eine tiefgreifende Veränderung erlebte. Wir
verdanken diese Erkenntnis einer glücklichen Entdeckung
Johann Alartin Usteris. dem es gelang. Zwinglis
Randglossen zu seinem Paulusmanuskript nach der ver-

') Die Belegstellen oben S. 236 und 252, Anm. 1.

2) Man beachte Luthers Bezugnahme auf diese Punkte im Grossen

Bekenntnis vom Abendmahl, W. XXVI.
Basler Zeitschrift f. Gesch. und Altertum XVII, 2. 20



3o6 Paul We r n 1 e.

schiedenen Schreibart des Buchstabens d in ältere, d. h.

Einsiedler Glossen, und jüngere, d.h.Zürcherglossen, zu
klassifizieren.1) Nun geben die Einsiedlerglossen das eras-
mische A^erständnis des Paulus, die Zürcherglossen
das lutherische Arerständnis wieder, und dieser Uebergang

von der einen Auffassung des Paulus zur andern,
teilweise entgegengesetzten kann bei nachweisbarer
Kenntnis der Schriften Luthers nicht ohne Luthers
direkten Einfluss erfolgt sein. Es handelt sich um
nichts geringeres als um den Unterschied der Moralreligion
mit dem Appell an die menschliche Willensfreiheit und der
Gnadenreligion, die sich von Christus und dem Geist aus
der Ohnmacht des AVillens erlösen lässt. Vermutlich trat
das neue lutherische Verständnis unserem Zwingli zuerst
in Luthers Auslegung des Galaterbriefs im .Jahr 1519

entgegen, die 1520 von Adam Petri in Basel nachgedruckt
wurde, und in der zum erstenmal mit der neuen, von Erasmus
total verschiedenen Auffassung des Paulus Ernst gemacht
war. Sozusagen alle Freunde Luthers in Süd und Nord sind
durch diesen Galaterkommentar Luthers erst rechte Pauliner
geworden. Melanchthon wie Oekolampad, wie Zwingli. An
dieser Tatsache wird nicht zu rütteln sein. Und wenn
Zwingli mit irgend einem Recht von katholischer Seite mit
dem Ketzernamen „Lutheraner" belegt wurde, so liegt es an
dieseui Punkt: Zwingli hat seitdem das paulinische
Evangelium von Sünde und Gnade. Gesetz und Evangelium,
Ohnmacht aller AVerke. und Rettung allein aus Glauben, wie es

Luther zuerst der AVeit neu erschlossen hatte, verkündigt. An
diesem Punkt gewinnt die geistige Abhängigkeit der
schweizerischen Reformation von der deutschen ihre
letzte und tiefste Bedeutung.

Freilich ist die Sache damit noch keineswegs richtig
und erschöpfend beschrieben. Es gilt, den Widerspruch zu
erklären, in dem das Selbstzeugnis Zwinglis mit dieser
Tatsache steht. Wie ist es verständlich, dass Zwingli trotzdem
so energisch seine geistige Unabhängigkeit von Luther
behauptet? AVir möchten darauf eine vierfache Antwort geben.

') J. M. Usteri, Initia Zwinglii, Stud. u. Krit., 1885, S. 611 f., 664.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. iqj
1. Zwingli hat niemals Luther einfach nachgeredet. Beugte
er sich einer Autorität, so war es das Wort Gottes, in
diesem Fall Paulus, für den ihm Luther die Augen öffnete.
Gerade weil er in andern Punkten an Luther Kritik übte,
wusste er sich von einem Autoritätsglauben gegenüber Luther
auch da frei, avo er Luthers Auffassung folgte, weil er in
diesem Fall das Gotteswort, nicht Luthers Meinung als Norm
vor sich sah. 2. Zwingli übernahm überhaupt von Luther
nichts, was er nicht gleichzeitig innerlich aus persönlicher
Erfahrung sich zu eigen machte. Ein Dokument dieser
innern Erfahrung besitzen wir noch in seinem Pestlied ¦).

Der Sinn des Erlebnisses Zwinglis ist kurz der: er sah sich
durch die Pest mit einemmal vor Gott und Ewigkeit gestellt,
sah sich sozusagen direkt dem Absoluten gegenüber, das

fordernd und erlösend seine Seele ergriff. Aber auch ohne das

Pestlied lässt sich mit Bestimmtheit aus Zwinglis Schriften
der Schluss ziehen, dass er in diesen Jahren nicht weniger
ernst als Luther von der Absolutheit der göttlichen Forderung
ergriffen und in der ganzen Tiefe seines AVesens erschüttert
wurde. DerUnterschied der relativen, menschlichen Gerechtigkeit

von dem absoluten göttlichen Willen ging ihm vor
allem an den Worten der Bergpredigt zum erstenmal auf;
das Gesetz, für das der Humanist sich noch begeistert hatte,
wurde ihm, je mehr er praktisch damit Ernst zu machen
suchte, zur drückenden Last und trieb ihn in die seelische

Verzweiflung, aus der heraus ihn allein das Evangelium vom
gnädigen. Sünden verzeihenden Vatergott retten konnte.2)
All das ist erlebter Paulinismus. Hier wird nichts
übernommen auf die Autorität eines andern Theologen; hier
gehorcht die Seele allein der innern Nötigung und beugt
sich und richtet sich auf unter den Augen Gottes. Und
das war der Grund, weshalb Zwingli mit persönlicher Kraft
und Begeisterung das paulinische Evangelium in AVort und
Schrift verkünden konnte und sich wirklich innerlich als
Pauliner und nicht als Lutheraner wusste. 3. Zwingli
wusste sich tatsächlich ohne Luther und vor Luther

') Zw. Op., I, Ò7 ff.

2) Hauptbelege für diese innere Wandluug bringt die Auslegung der
Schlussreden von 1523, vgl. Zw. Op., II, 36 f., 176 f., 225 f.



^o8 Paul Wernle.

auf reforinatoiischer Bahn in seinem erasmischen
Zurückgehen auf die Schrift und seiner Kritik der
paganistisehen Elemente des Katholizismus. Und
da er in dieser Kritik viellach rascher und radikaler als

Luther vorging, mit Fegfeuer und Ablass. mit priesterlicher
Schlüsselgewalt und Privatbeichte, mit Heiligenanrufung.
Bilderverehruug und Sakramentsglauben weit früher fertig
war als der Wittenberger Reformator, konnte er in Hinsicht
auf diese Erkenntnisse sich unabhängig und sogar zeitlich
Luther vorangehend ansidien. Er war Reformator im
erasmischen Sinn ohne Luther geworden, freilich auch
mit den Schrauken des Erasmianismus. üb-u- deren Tragweite

er sich nicht klar gewesen zu sein scheint. 4. Zwingli
wollte von bestimmter Zeit an aus taktischen Gründen in
keinem Abhängigkeitsverhältnis von Luther stehen. Nämlich
seit dem Aloment, da Luthers Sache vom Papst und bald
auch vom Kaiser verurteilt war und nun mit dem Schlagwort

„lutherischer Ketzer" alle Reforrnbestrebungen in der
Schweiz und überall niedergehalten weiden sollten. Es schien
für Zwingli ein Gebot der Selbsterhaltung für sein Reformwerk,
gerade jetzt entschieden auf dein Gottes wort allein Position
zu nehmen, von Luther und dem Namen „lutherisch-
abzurücken und don Gegnern die Pflicht aufzuerlegen, ihn zu
widerlegen aus Gottes Wort selbst, ohne Parteiverdacht und
Parteieinschachtelung. Diese Taktik hat Zwingli tatsächlich
seit dem Herbst 1520 angewendet und auch seinen Freunden
zur Pflicht gemacht. AVir sind keine Lutheraner: es mag
mit Luthers Recht oder Unrecht stehen, wie es will, wir
stehen allein auf Gottes Wort und auf der Leitung des

Gottes-Geistes in unserm Herzen.') Je bedrohlicher die

allgemeine Lage für die lutherische Bewegung sich gestaltete,
desto entschiedener gab Zwingli diese Parole aus, er drang
damit in Zürich vollständig durch, und der Zürcher Rat
machte sie sich in den beginnenden eidgenössischen .Ver¬

wicklungen zit eigen.2) Man tut Zwingli kein Unrecht.

') Vgl. besonders Faruer, a. a. O., S. 164 ff.; W. Köhler, Zu Zwingli
und Luther, Zwingliana, III, 270 II.

3) Vgl. oben S. 237 f.; übrigens handelten der Basler und der Bemer Rat
iu ihren Mandaten vom Jahre 1523 genau nach dem gleichen Prinzip.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 30Q

wenn man in diesem taktisch politischen Alotiv das
Entscheidende in allen seinen Unabhängigkeitserklärungen

gegenüber Luther vermutet.
Für uns heute liegt freilich etwas Peinliches darin. Es

sieht- recht wenig heldenhaft aus, wenn Zwingli gerade in
der Stunde der Not und Gefahr von Luther abrückt und
eine gewisse Indifferenz gegen das Recht der Sache Luthers
zur Schau trägt. Und vor allem, es liegt etwas krampfhaft
Alisichtliches und Gemachtes in diesen Proklamationen der
Priorität undUnabhängigkeitZwinglis, in seinen Erklärungen,
er habe so wenig von Luther gelesen, er predige schon so

viele Jahre vor Luther das Evangelium, er sei zur Erkenntnis

der Wahrheit gekommen, als Luthers Name noch nicht
gehört wurde. Einzelne dieser Aussagen können vor ganz
strenger Prüfung nicht oder nur gezwungen bestehen ; es

liegt eben Politik vor, und die Politik verfährt nicht immer
nach strengster AVahrheit. Gestehen wir es ganz ehrlich:
das Bild Zwinglis und der Zürcher Reformation ist
durch diese politische Tendenz verschoben worden.
Es ist vielleicht nicht geradezu falsch, aber auch nicht
geradezu der Wahrheit entsprechend: es hebt einseitig gewisse
Faktoren heraus und verdeckt ebenso einseitig andere, sehr
wesentliche. Die Zürd|her Reformation als Ganzes ist keine
Insel innerhalb der grossen, von Luther ausgehenden
Gesamtbewegung. Dagegen spricht die gewaltige Propaganda
für Luthers Schriften, in deren Mittelpunkt Zwingli steht,
dagegen spricht der Zug der Zürcher Studenten nach AVittenberg,

spricht Zwinglis persönliches Eintreten für Luther
unter seinen Freunden und Bekannten bis zum Eintreffen
der Bulle, spricht vor allem der Umschwung in Zwinglis
Verständnis des Paulus, den man nur als einen Uebergang
von Erasmus zu Luther sich deuten kann. Als Ganzes
entbehrt die Zürcher Reformation durchaus der
Autochthonie, die Zwingli und Bullinger für sie
beansprucht haben. Ihr Bild ist unvollständig und darum

nur zur Hälfte wahr.
Und trotzdem hat die Zürcher Reformation ihre ganz

besondere Eigenart und Unabhängigkeit, wenn nicht
von anfaug-an besessen, so doch gewonnen und nicht nur



-s io P a u 1 W e r n 1 e.

für sich gewounen, sondern dor ganzen schweizerischen

Bewegung aufgedrückt. Das wollen wir zuletzt uns in wenig
Worten klar machen. Es lag in Zwinglis Charakter
begründet, alle religiösen und sittlichen Fragen mit seinem
scharfen Verstand bis zum letzten Ende durchzudenken und
die neuen Ideale mit ganzer AViltensenergie und Willens-
leidenschaft nach aussen zu verwirklichen im nächsten
kleineren Kreis.1) Auf diesen Charaktereigenschaften ruht
einerseits die verstandesmässige Klarheit und Nüchternheit
seiner Auffassung von Religion und Gottesdienst, anderseits
der politische und soziale Reformdrang, mit dem er das

zürcherische Gemeinwesen und die ganze Eidgenossenschaft
umzugestalten suchte. Das erste, seine Verstandesklarheit
und Konsequenz, kräftigte sich zuerst an der humanistischen
Bildung und an der Kritik und den Reformgedanken des

Erasmus, riss sich dann aber von der erasmischen Vorsicht
und clem erasmischen Opportunismus los und führte zum
radikalen Bruch mit dem ganzen katholischen Religionswesen

und zu einem biblischen Puritanistnus. der in

Glauben, Kultus und Leben mit allen unbiblischen und

ungeistigen Elementen schonungslos aufzuräumen begann.
Reine, geistige Begriffe von Gott, ein puritanischer Kultus
von grösster Nüchternheit und rein biblischer Prägung, eine

gänzlich un hiérarchise h e Auffassung von Kirche und Pfarramt,

der Verzicht auf jede mönchische Ueberheiligkeit und
die Verlegung des Schwerpunktes der Religion in das Gort
gehorsame Leben der Arbeitsamkeit. Pflichttreue und
Gemeinnützigkeit, das ungefähr sind die Leitgedanken, die

Zwinglis scharfer, heller Verstand mit dem lutherischen
Paulinismus zu einer unlöslichen Einheit verbunden hat.
Sie gabôn dem zwinglischen Protestantismus im Unterschied
vom Luthertum das Gepräge des schärferen Radikalismus,
der grösseren A?erständigkeit. Nüchternheit und Gesetzlichkeit,

sie bauten unter schärferem Bruch mit der ganzen
kirchlichen Tradition die zürcherische Kirche von vornean
neu auf auf der Grundlage des als Gottesgesetz verstandenen

') Vgl. jetzt F. Burckhardt, Huldreich Zwiugli, 1917, und die feine

Charakteristik Zwinglis von F. Troeltsch. Kultur der Gegenwart, Die christliche

Religion2), 1909.



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. 3 j j

purum verbum der Bibel. Das lutherische Religionswesen
erschien von da aus als vielfach rückständig, ceremoniell.
sakramental und halb hierarchisch, als ein willkürliches
Gemisch neu evangelischer Erkenntnis mit den starken Resten
der katholischen Tradition. Und dieser Unterschied wurde
durch die politische Reformlust, ja Leidenschaft Zwinglis.
noch gesteigert. Während die Reformation Luthers mit
dem Gewissensprotest des Mönchs und Professors gegen das

falsche Heilsvertrauen auf den mit Geld zu gewinnenden
Ablass einsetzte, begann Zwingli seine Zürcher Reformation
mit einem politischen Auftakt. Er riss Zürich vom
französischen Bündnis los. dann vom Bündnis mit dem Papst,
erhob es zu einer unabhängigen und wirklich neutralen
Schweizerstadt, freilich um den Preis seiner völligen
Isolierung von der übrigen Eidgenossenschaft. Wo dann sein

Evangelium sich ausbreitete, dringt zunächst auch soin

Kampf gegen das Pensionen- und Söldnerwesen durch und
wird den neuen evangelischen Räten etwas von Zwinglis
stolzem Unabhängigkeitssinn eingepfropft. Der Prediger nach

Zwinglis Ideal ist nicht vor allem Seelsorger, sondern patriotischer

AVächter und Prophet, die rechte Hand der Obrigkeit,
die Seele des christlichen Gemeinwesens, das in der weltlichen
Obrigkeit seinen Leib besitzt. Der Staat aber hat als christlicher

Staat die äussere Leitung der Kirche in die Hand zu
nehmen, alles götzendienerische und antichristliche AVesen

mit Staatsgewalt auszurotten und durch Sittenmandate und

strenge Aufsicht dafür zu sorgen, dass die sittlichen Normen
der Bibel, mindestens die des alten Testamentes, im öffentlichen

AYdksleben sich Geltung verschaffen. Hier gilt das

Reich Gottes nicht wie bei Luther als ein innerliches,
sondern durchaus als ein äusserliches Reich ; hier stehen sich
Kirche und Staat nicht wie unsichtbares Reich Christi und
sichtbares Weltreich gegenüber, sondern fallen vielmehr
zusammen und deckt sich rechte Bürgerpflicht und Christenpflicht.

Hier wartet man nicht, bis das AVort Gottes die
Herzen von innen heraus zubereitet und umschafft, und bis
von innen heraus die rechten Früchte des Glaubens
aufbrechen, sondern die von Gott verordnete politische Gewalt
.stellt auf dem AVeg des Zwangs und auch mit dem Schwert



-j 1 2 P a u i W e r n 1 e.

das christliche Recht her und beugt das Gottesvolk unter
die biblischen Ordnungen, obschon jeder Christ weiss, dass

kein Mensch sich selbst oder andere zum Glauben und zum
Herzensgehorsani zwingen kann, sondern allein der Geist
Gottes das wahrhaft neue Leben in den Herzen schafft.
Auf diesen, aus Zwinglis Verstandesklarheit und Willensenergie

heraus geborenen Gedanken und Kräften ruht letztlich

die Eigenart der zürcherischen Reformation und
des reformierten Christentums überhaupt. Sie bedeuten

den selbständigen Beitrag der Schweiz zur deutschen '

Reformationsgeschichte.
Das alles betrifft jedoch zunächst nur Zwingli und die

von ihm geleitete Zürcher Reformation. Es ist nun ein

Schauspiel von eigentümlicher Grossartigkeit, wie Zwingli und
sein Zürich der Alittelpunkt der ganzen schweizerischen und
bis tief nach Süddeutschland hineingreifenden evangelischen
Bewegung werden und schliesslich sich zu einem selbständigen,

Luther trotz"nden und von ihm sich lösenden
konfessionellen Gebilde verdichten. Eine gewisse Voraussetzung
für diesen Prozess lag in clor Vielseitigkeit der Beziehungen
Zwinglis zu den verschiedensten Gegenden der Eidgenossenschaft.

Zwar aus seiner Berner Schulzeit scheint kein festes
Band geblieben zu sein. Aber mit dem Basler Hnmanisten-
kreis blieb er in regstem AYrkehr als ein schweizerischer
Führer der Erasmianer. Für die Ostschweiz war seine
Freundschaft mit Vadian hochbedeutsam. In Graubünden
war Schulmeister Salzmann ihm von Basel her vertraut. Im
Glarnerland hatte er eine ganze Reihe begeisterter Schüler
hinterlassen. Der Schaffhauser Sebastian Hofmeister war ihm
von einem Aufenthalt in Zürich her verbunden. Alle diese

Beziehungen waren zunächst entweder rein menschlicher
oder humanistischer Art; es lag kein religiöses Band darin.
Da trat Zwingli zum erstenmal auch religiös als Führer
hervor, als er. nach Zürich berufen, mit dem kirchlichen
Perikopensystem brach und das Evangelium Matthäus
fortlaufend auslegte. Das war seine erste reformatorische Tat.
Sofort folgte in Basel erst Capito am Münster, dann Hedio
zu St. Martin dem Beispiel Zwinglis. In Bern ging Berchtold

Haller, der mit Luthers Auslegung der zehn Ge-



Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. } 1 >

bote begonnen hatte, gleichfalls zu Zwinglis Auslegung des

Matthäus über: in Aarau ..continuierte" der Leutpriester
Andreas Hunold ebenfalls entgegen bisheriger Uebung
den Text des Alatthäus. Hatte dann erst Zwinglis
Neutralitätspolitik im Jahre 1521 die Augen aller ideal gesinnten
Schweizer auf ihn gezogen, so muss man bald darauf auch

von den Anzeichen der beginnenden kirchlichen Reform
gehört haben. Die Jahre 1521 und 1522 bildeten für Deutschland

und die Schweiz den kritischen Punkt, da es galt,
entweder unter das von Papst und Kaiser über Luther gefällte
Urteil sich zu beugen oder in bewusstem Ungehorsam gegen
politische und kirchliche Ordnungen beim Evangelium zu
bleiben und mit ihm die kirchliche Tradition zu duich-
brechen. Da war nun in der Schweiz Zwingli am Zürcher
Grossmünster der Mann, auf den alle aus der Nähe und der
Ferne schauten. Nicht um einen Gegensatz zu Luther
handelte es sich, sondern, zumal da Luther für die Oeffent-
lichkeit verschwunden war. um einen sicheren Führer
in der Nähe, um ein klares Vorbild, wie man vorzugehen
habe. Noch im Laufe des Jahres 1521 bildeten sich
freundschaftliche Beziehungen neu oder wurden alte wieder belebt,
in denen jetzt das informatorische Element voranstand. An
Zwingli gelangte man von allen Ecken der Schweiz, ihm
schickten ein Alartin Seger von Maienfeld und ein Hans
Kotter aus Freiburg ihre poetischen Elaborate: Berchtold
Haller in Bern, Markus Bertschi in Basel, Salzmann in
Chur, Pfarrer Trachsol in Arth wandten sich mit Fragen.
Wünschen, Sorgen an ihn. noch bevor eine einzige
entscheidende Tat in Zürich geschehen, eine einzige reforma-
torische Schrift Zwinglis von Zürich ausgegangen war. Als
man dann in Zürich vollends 1522 mit dem Bruch einzelner
kirchlicher Ordnungen begann, als Zwingli in seinem Apolo-
geticus Archeteles zum erstenmal das reine Schriftprinzip
proklamierte und die scharfen negativen Konsequenzen daraus

andeutete, und als bei dem allem der Zürcher Rat treu
und fest zu seinem Prädikanten stand und ihm zu Beginn
des folgenden Jahres 1523 Gelegenheit gab. in öffentlicher
Disputation seine Lehre auf Grund des göttlichen Wortes
siegreich zu verfechten, da hatte Zwingli mit seinem Zürich



-sit Paul Wernle.

ein für allemal die Führerstelle für die ganze evangelische
Schweiz errungen, und evangelisch sein, hiess kurzweg zu

Zwingli halten. Sebastian Meyer neben Haller in Bern,
Oekolampad in Basel, an Gelehrsamkeit Zwingli weit
überlegen, Sebastian Hofmeister, auch dieser ein Doktor
der Theologie. Vadian in St.Gallen, Comander in Chur.
bald auch die Konstanzer. dann die Strassburger sahen

neidlos zu Zwingli empor und unterstellten sich bei aller
relativen persönlichen Selbständigkeit seinen Weisungen und
seinem stets der Zeit vorauseilenden Führergeist. Und das

Merkwürdigste, es dringt mit Zwinglis Geltung auch etwas

von seiner reformierten Eigenart überall hinaus, Puritanismus
und alttestamentlicher Propheten- und Richtergeist. — freilich

stets eng verbunden mit dem paulinischen Evangelium
von Sünde und Gnade, eigener Unkraft und Erlösung durch
Christus und seinen Geist, — werden das Kennzeichen der
schweizerischen Reformation in der < »stschweiz und in Bern,
wie nachher unter Farels und Calvins Einfluss in der
Westschweiz. Luther und seinen nächsten Freunden kam das oft

vor als ein ganz anderer Geist, und mit Karlstadt, ja
beinahe mit Thomas Aliinzer wurden die Schweizer in einen Topf
der gesetzlichen und schwärmerischen Stürmer und Dränger
geworfen. Daran war richtig, dass die schweizerische
Reformation von Anfang an einen gewissen Radikalismus, eine

neue Gesetzlichkeit offenbarte. Jedoch stets in ganz bestimmten

Grenzen, unter Festhaltung der grossen Volkskirche, nicht
sektenhaft. in engem Bündnis mit dem Staat, nicht
enthusiastisch anarchisch, und mit eifriger Pflege der Wissenschaft,

ganz und gar nicht schwärmerisch. In allen diesen
scharfen Abgrenzungen nach links gingen die Schweizer
Retortnatoren zusammen mit den Lutheranern und kämpften
mit ihnen zusammen gegen den gemeinsamen Feind. Ueber-
haupt gilt es. mit dem AVort vom ..andern Geist" sehr
vorsichtig umzugehen. Der Paulinisinus ist hüben und
drüben die eigentliche Kernsubstanz der Reformation

gewesen, und Zwingli hat Schriften geschrieben, wie
die Christliche Einleitung und Calvin später grosse Partien
der Institutio. die Luther bis aufs AVort nicht anders
geschrieben haben könnte. Es ist ein und derselbe Glaube



Da-. Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation. -, rZ>' D

hüben und drüben, aber es sind andere Nuancen,
andere Fermente vor allem, auf denen die Eigenart der
verschiedenen Gruppen ruht. Und es war zuerst und lange
vor Calvin Zwingli. der dies bestimmte andere Ferment zu
Luthers Reformation hinzubrachte und dadurch die
Selbständigkeit der schweizerischen Reformation begründete.

Zusammenfassend liesse sich unser Ergebnis etwa so

formulieren: Die Reformation ist ja überhaupt das

Resultat des Zusammenwirkens der allermannigfaltigsten
Faktoren, staatlicher, wirtschaftlicher und allgemein kultureller,
mit dem religiösen Glauben und Geist. Als religiöse Bewegung
jedoch, mit der bestimmten Richtung auf den Paulinisinus des

Galatei-- und des Römerbriefes, ist sie das AVerk Luthers und
seiner Jünger, und insofern geht auch die schweizerische
Reformation durchaus auf Luther zurück in allen Landestoilen der
Schweiz ohne Ausnahme. Dass wir jedoch von einer schweizerischen

Reformation als einer selbständigen Grösse reden,
danken wir Zwingli und der Aufnahme, die Zwingli in Zürich
fand. Lr hat zu dem lutherischen Grundstock so viel Eigenes aus
seiner Seele und seinem Charakter hinzugebracht, dass daraus
On selbständiger Typus der Reformation werden musste. Um
es noch kürzer auszudrücken: Wir Schweizer sind durch
Luther in die Reforniationsbewegung hilleingerissen worden,
aber dank Zwingli haben wir etwas Selbständiges und Eigenes
daraus gemacht.


	Das Verhältnis der schweizerischen zur deutschen Reformation

