Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 15 (1916)

Artikel: Die Zeitmessung im alten Basel : kulturgeschichtliche Studie

Autor: Fallet-Scheurer, M.

Kapitel: A: Die Zeitmessung im alten Basel bis zur EinfUhrung der modernen
Stundenrechnung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-112787

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-112787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Zeitmessung im alten Basel.")
Kulturgeschichtliche Studie von M. Fallet-Scheurer.

A. Die Zeitmessung im alten Basel bis zur Einfiihrung der
modernen Stundenrechnung.

Die Faktoren der Tageszeitrechnung im alten Basel.
Abgesehen von den natiirlichen Bedingungen des

Wechsels von Tag und Nacht und des Wechsels der Jahres-
zoeiten haben in Basel wie anderwiirts drei Faktoren die

Tageschronologie bestimmt: nédmlich die Einrichtungen der

Kirche, die hauswirtschaftlichen Bediirfnisse der Biirgerschaft,
insbesondere die biirgerlichen Mahlzeiten, endlich polizeilich-

militdarische sowie gemeinwirtschaftliche Massnahmen, dar-
unter der ziinftische Arbeitstag, welche bedingt waren,

einerseits durch die stiddtische Sicherheit und Wohlfahrt,
anderseits durch Handel, Gewerbe und Verkehr.

Das horometrische oder Zeitbestimmungssystem im alten
Basel hat dementsprechend wie anderwiirts ein astronomisch-
kirchlich-biirgerliches Geprige. Die Kirche vor allem hat
die Zeitmessung in Basel wihrend der ganzen Periode vor
der Einfithrung der modernen Stundenrechnung und dariiber
hinaus beherrscht, indem sie, wie dies iiberall geschah, die
gesamte Tageschronologie zu einer kirchlich-biirgerlichen
Einrichtung machte.

1. Die kivehlichen Hoven als Faktor der mittelalterlichen
Tageszeitrechnung in Basel.

Die Einfithrung der kirchlichen Horen in Basel.

Die kirchlichen Horen sind bekanntlich nichts anderes
als die christliche Form einer in Rom entstandenen und
von Rom aus in die Provinzen verbreiteten volkstiimlichen,

) Der Verfasser ist zu besonderem Dank verpflichtet seinem verehrten
Lehrer, Herrn Prof, Dr. R, Thommen, fiir seine sachkundigen Mitteilungen
und Ratschlige, sowie den HH. Dr. Wackernagel und Dr, Huber vom Staats-
archiv fiir jhre Ratschlige und Zuvorkommenheit bei der Beniitzang des
Archivmaterials, )



238 M. Fallet-Scheurer.

d. 1. nicht gelehrten Tageszeitrechnung. Mit der Einfithrung
des Christentums nahmen némlich die horae insigniores des
romischen Volkes den Charakter von kirchlichen Stunden-
gebeten an, namentlich nachdem die #lteste Kirche dem
Klerus wie den Laien die Beobachtung der in der Synagoge
iiblichen Gebetszeiten zur Pflicht gemacht hatte. Auf diese
Weise sind die kirchlichen Stunden, die sog. horae canonicae,
auch horae regulares genannt, entstanden,!) die mit der Zeit
zu einem vollstindigen horometrischen System ausgebaut
wurden.

Die allgemeine Einfilhrung der kirchlichen Horen ist
namentlich zuriickzufiihren auf die Ordensregel des Benedikt
von Nursia®) (regula Benedicti). welche seit der zweiten
Hilfte des VI. Jahrhunderts nicht nur in den Klostern, son-
dern auch von der Weltgeistlichkeit befolgt wurde.

Allein in Frankreich wie in Deutschland biirgerte sich
die Einrichtung der kanonischen Horen erst im VIII. und
IX. Jahrhundert allgemein ein als Folge der kirchlichen
Reformbestrebungen des Bonifatius, Pipins und Karls des
Grossen, und namentlich unter dem KEinflusse der regula
Chrodegangi und der Regel des Benedikt von Aniane.?)

Chrodegang, Bischof von Metz (i 766) fithrte nimlich
760 die Regel des gemeinsamen oder kanonischen Lebens
(vita canonica) ein, indem er die Ordnung und Lebensweise
der Regularen zunichst in seinem Sprengel auf die Welt-
geistlichkeit iibertrug. Seine Bemithungen um die Befor-
derung der kirchlichen Disziplin trugen viel dazu bei, seine
Regel in der gesamten frankischen Kirche, sowohl in Frank-
reich als in Deutschland zu verbreiten.?)

') Bilfinger, Dr. G., Die mittelalterlichen Horen und die modernen
Stunden, Stuttgart 1902, S. 1 {I.; Grotefend, Handbuch der mittelalterlichen
Chronologie, Artikel Tageseinteilung, Stunden usw,

?) Griitzmacher, Die Bedeutung Benedikts von Nursia und seiner Rege!
in der Geschichte des Monchstums, Berlin 1892; Wilfflin, Benedicti regula
monachorum, Basel 18935 (die beste und zuverlissigste Ausgabe der Regel).

%) Hauck, Realenzyklopiddie fiir protestantische Theologie und Kirche.
Artikel Benedikt von Aniane, II, 575 ff.; ferner Foss, Benedikt von Aniane,
Berlin 1884 ; Piickert, Aniane et Gellone, Leipzig 1390.

*) Vgl. Schmitz, Chrodegangi Metensis episcopi regula, Hannover 1889 ;
ferner Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, II, 3—67, besonders 4¢3 fi.;
derselbe, Realenzyklopidie, 1V, 82—83, Artikel Chrodegang,



Die Zeitmessung im alten Basel. 239

Benedikt von Aniane verschaffte dem kanonischen Leben
und der strengeren Befolgung der Regel des Benedikt von
Nursia Geltung durch das im Juli 817 von den zu Aachen
versammelten Aebten und M&nchen aufgestellte beriihmte
Kapitular, das durch kaiserlichen Erlass allen Klostern des
Reiches geboten wurde.

Die ilteste uns bekannte Urkunde iiber die kirchlichen
Stundengebete oder Horen in Basel ist das Kapitular (ca-
nones), das der hervorragende Bischof Haito (806—823) er-
liess. Es enthilt 26 Kapitel und ist ausdriicklich fir den
(vebrauch des Klerus wie des Volkes im ganzen Bistum
bestimmt.!)

Im 24. Kapitel, in welchem von den Horen die Rede
ist, wird den Klerikern eingeschiirft, dass sie die kanonischen
Zeiten, und zwar sowohl die Nacht- als die Tageszeiten
niemals versdumen sollen: ,ut horas canonicas, tam nocturnas
quam diurnas, nullatenus praetermittant.“

Haito schreibt ausserdem dem Klerus den Gebrauch
bestimmter liturgischer Biicher vor. Es sind dies das Sakra-
mentarium, das Kollektenbuch (Lectionarium), das Choral-
buch (Antiphonarium), das Taufbuch (Baptisterium), das
Kalenderbuch (Computus), das Strafbuch (Canon poeniten-
tialis), der Psalter (Psalterium) und die Homilien fiir die
Sonn- und Festtage.

Wir haben es demnach mit einer wohlgegliederten Li-
turgie zu tun, deren Bestandteile zu bestimmten Stunden des
Tages (officium diurnum) wie der Nacht (officium nocturnum)
als gottesdienstlicher Akt vorgetragen, gesungen, oder her-
gesagt werden sollte. Die Reihenfolge der gottesdienstlichen
Akte nannte man in der Kirchensprache den cursus.

Von den kanonischen Stunden selbst wird im 4. Kapitel
die hora prima gepannt, und im 8. Kapitel wird dem Klerus
wie den Laien ausdriicklich verkiindet, dass die Sonntage
als Felertage nicht nach judischem Vorgang (ne Judaismo
capiantur), d.i. von Abend zu Abend, sondern von Morgen
bis Abend (,a mane usque ad vesperamn®) zu verstehen seien.?)

1) Trouillat, Monuments de l'ancien évéché de Bale, I, g6—101.
%) Die urspriingliche Kirche hatte nimlich den jiidischen, d.i. abend-
lichen Tagesanfang eingefiilhrt, um dem mosaischen Gesetz zu geniigen.



240 M., Fallet-Scheurer.

Heusler hat in seiner Verfassungsgeschichte der Stadt
Basel im Mittelalter’) betont, dass wie die canones anderer
Bischofe. so auch die canones des Haito der Ausfluss sind
jener Kapitularien Pipins und Karls des Grossen, welche
den Bischofen die ganze Kirchengewalt in ihrer Ditdzese
ibertragen, und dass seitdem die Ausbildung dieser geist-
lichen Gewalt und das Streben nach weltlicher Macht Hand
in Hand gegangen sind.

Die Vorschriften des Haito sind indessen nicht als der
erste Ausfluss der Massnahmen Pipins und Karls des Grossen
anzusehen, sondern vielmehr als der eigentliche Abschluss
der weltlich-kirchlichen Bestrebungen dieser beiden Herrscher.
Die kirchlichen Reformbestrebungen Chrodegangs und der
frankischen Bischofe sind Haitos Kapitularien vorausgegangen
und haben ihnen den Weg geebnet. Sie sind auch kaum
ein Jahr vor dem Tode des Benedikt von Aniane ({ 821}
erlassen worden.

Die Bestrebungen in Basel, fiir die Weltgeistlichkeit,
insbesondere das Domkapitel. die vita canonica einzufithren,
sind offenbar zuriickzufiithren auf Bischof Baldebert, der
neben den Bischofen KEddo von Strassburg., Johannes von
Konstanz, Tello von Chur u. a.m. teilgenommen hat an der
Synode von Attigni und der Besisgelung des Totenbundes.
die beide von Chrodegang zum Zwecke der Forderung der
kirchlichen Disziplin veranlasst waren.”)

Dass Haito beim KErlass seiner canones ganz im Sinne
der Reformbestrebungen der frinkischen Kirche und ihres
Oberhauptes, Karls des Grossen handelte, dafiir spricht der
Umstand, dass der Basler Bischof, bis er sich ins Kloster
Reichenau zuriickzog, am Hof lebte, und einer der Berater
des Kaisers war, der ihn u. a. auch mit Gesandtschaften
nach Rom und Konstantinopel betraute.?)

Trouillat?) hebt hervor. dass die canones des Haito fast
gleich (presque semblable) seien denjenigen. welche Theoduls
von Orléans, ein Zeitgenosse Haitos, in seinem Sprengel

) Heusler, Verfassungsgeschichte der Stadt Basel, 1860, S. 10
%) Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, II, 3—67,

3) Trouillat, a.a. O. I, Einleitung.

%) Trouillat, a,a, O, I, Einleitung, S. 96,



Die Zeitmessung im alten Basel, 211

einfithrte. Nun wissen wir, dass Theodulf den Benedikt von
Aniane bei der Einfithrung der Benediktinerregel aufs eifrigste
unterstiitzte, dass er nicht in dem Papst, sondern in dem
Konig den Stellvertreter des Petrus sah, und auch offen von
einer Konigsherrschaft Karls iiber die Kirche sprach.?)

Haito (1 823) hatte ums Jahr 820 den Hof verlassen,
um sich endgiiltig im Kloster Reichenau niederzulassen.
dessen Abt er war. Von hier aus erliess er nun seine Vor-
schriften fiir die Basler Diozese (Trouillat I, 96), die zweifellos
sowohl in kirchlicher als in weltlicher Beziehung von gut
frinkischenm Geiste eingegeben waren. Die canones Haitos
geben uns nun Aufschluss iiber das Wesen der Tageschro-
nologie in der Stadt und im Bistum Basel seit dem Beginn
des IX. Jahrhunderts.

Die Elemente der kirchlichen Tageschronologie im
mittelalterlichen Basel im allgemeinen.

Welche Elemente der kirchlichen Tageszeitrechnung
treten uns in der mittelalterlichen Literatur Basels entgegen,
welches ist der Geltungsbereich dieser Elemente, ihre Reihen-
folge, ihr Zeitwert? Welche Verschiebungen haben sie im
Laufe der Jahrhunderte erfahren?

Die kirchlichen Elemente der mittelalterlichen Tages-
zeitrechnung in Basel treten uns in der Literatur in ziemlich
scharfen Umrissen entgegen. Die Tageshoren sind wie
anderwiirts der Reihe nach Matutin, Prim, Terz, Sext, Non,
Vesper, Komplet, denen sich als Elemente der Zeitbestim-
mung die Messe und in den Klostern namentlich das Ave
Maria und Salve zugesellen. Als Nachthoren begegnen uns
einzig Mitternacht (media nox) und der Hahnenschrei (galli-
cantus).

Von den Zwischenstunden wie hora secunda, quarta,
quinta, septima, octava, decima und undecima ist dagagen
in den zahl- und umfangreichen Quellen, die wir zu Rate
gezogen haben, auch nicht die Spur zu finden. Diese Tat-

) Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, II, 12. Vgl. auch Ketterer,
Karl der Grosse und die Kirche, Miinchen 1898; Vétault, Charlemagne,
Tours 1876; v. Wyss, Karl der Grosse als Gesetzgeber, Ziirich 1869; Seeliger,
Die Kapitularien der Karolinger, Miinchen 1893.

Basler Zeitschrift f. Gesch. und Altertum XV, 2. 16



242 M. Fallet-Scheurer.

sache ist so seltsam nicht, denn die vollstindige Stunden-
reihe des zwolfteiligen Tages und der zwolfteiligen Nacht
- der antiken Zeitmessung war bereits im V. und VI Jahr-
hundert durch die vollstandige Reihe der sieben kirchlichen
Horen verdriangt worden.

Daher kommt es, dass Beda, der bekannte frithmittel-
alterliche Chronolog (673—735) z. B. die vierte und die achte
Stunde umschreibt, d. i. statt 4 Uhr und 8 Uhr sagt: die
Stunde pach 3 Ubr (ad horam post tertiam) und die Stunde
vor 9 Uhr (ad horam ante nonam)."

Wir haben es deshalb auch in Basel das ganze Mittel-
alter hindurch bis zur Einfihrung der modernen Stunden-
rechnung mit einer kompendiarischen Stundenreihe zu tun,
deren Elemente oder Fixpunkte eben die kirchlichen Horen
sind, zu denen sich allerdings im Laufe der Zeit auch rein
biirgerliche Zeitbestimmungen hinzugesellten, wie wir noch
sehen werden.

Angaben von Stundenbruchteilen, wie etwa halbe oder
gar Viertelstunden, kommen ebensowenig vor, denn diese
sind erst spiter eingefithrt worden. Auch von Zeitpunkten
zwischen zwei Stunden, wie etwa infra tertiam et quartam
horam, zwischen 3 und 4 Uhr, u dgl. Bezeichnungen, ist
nirgends die Rede.

Wenn jedoch in den Urkunden, besonders in den no-
tariellen Akten anndhernde oder schitzungsweise Stunden-
angaben wie hora tertiarum vel quasi (7. April 1366), hora
quasi sexta (27. Juni 1382), hora paulo post meridiem (1382)
usw. gemacht werden, so ist das bloss Ausfluss juristischer
Gewissenhaftigkeit, um nicht mehr zu sagen. Der Notar
wollte eben damit sagen, dass die betreffende Rechtshand-
lung nicht genau zu der angegebenen Stunde bezw. Zeit-
angabe vor sich gegangen sei.

Der Geltungsbereich der mittelalterlichen Horen
1m Bistum Basel.

Der Geltungsbereich der im mittelalterlichen Basel
giiltigen Horen erstreckte sich nicht bloss auf die Stadt,

') Bilfinger, Die mittelalterlichen Horen, S. 49; iiber Beda vgl. Werner,
Beda der Ehrwiirdige und seine Zeit, Wien 1873, 2. Auflage 1881,



Die Zeitmessung im alten Basel. 243

sondern auf das Bistum iiberhaupt. Denn im Rahmen der
kanonischen Beschliisse und der besonderen pépstlichen
‘Weisungen besass jedes Bistum (trotz dem Bestreben nach
grosster Einheitlichkeit innerhalb der gesamten Kirche), auch
inbezug auf die Liturgie und somit in Hinsicht auf den
Chordienst und das Horasingen eine gewisse Wahlfreiheit
und Selbstandigkeit.

Das bereits erwahnte Kapitular des Bischofs Haito gilt
ausdriicklich fiir die Stadt wie fiir das Bistum, fiir den
Klerus wie fiir die Laienwelt, Dass die bischoflichen Vor-
schriften inbezug auf die Liturgie - massgebend sind, geht
aus zahlreichen spiteren Urkunden hervor. Bei der Er-
richtung von Kirchen zu Stiften, bei der Griindung von
neuen Kirchen und Kapellen, bei der Installation neuer
Pfarrer und Kapline usw. werden jeweilen vom Bischof
Vorschriften gemacht iiber die Abhaltung der kirchlichen
Stundengebete.

Dies alles erklart, weshalb die Gebrauche der Mutter-
kirche massgebend waren fiir die Filialkirchen im ganzen
Bistum und ebenso die grosse Uebereinstimmung, die im
ganzen Umfange der Ditzese inbezug auf die Zeitbestimm-
ungen und die Einhaltung der Horen herrschte.

Die mittelaltel.'liche Tagesepoche in Basel

Wann nahm im mittelalterlichen Basel der Lichttag
seinen Anfang und wann ging er zu Ende? Ein wichtiges
Zeugnis hiefiir finden wir in dem schon erwihnten Kapitular
des Bischofs Haito vom Jahre 820 ungefdihr. Hier wird die
Dauer des kirchlichen Lichttages bestimmt mit den Worten:
,a mane usque ad vesperam“. Fast 500 Jahre spiter, genau
gesagt am 15. Marz 1300, finden wir in einer vom bischof-
lichen Offizial (Notar) aufgenommenen Urkunde die Zeit-
bestimmung: ,hora prime continuata ad horam completorii.“')

Gleich nach der Schlacht bei Sempach (Juli 1386), be-
reiteten sich die Basler zu einem Verteidigungskrieg gegen
den osterreichischen Adel vor. Die Wachtordnungen wurden
erneuert und verschiarft. Der Rat erkannte Strafen wider

) Wackernagel u. Thommen, Urkundenbuch der Stadt Basel, III, 286, 35 ff.



244 M. Fallet-Scheurer,

diejenigen, die nicht nach der Ordnung, es sei zu Ross oder
zu Fuss, ,von dem Glocklin an bis anf die Stunde, wo man
auf Burg Mettin anzieht“, wachen wiirden.’)

Der Zeitangabe nach zu schliessen fiel der Lichttag zur
Zeit Haitos, theoretisch wenigstens, noch korrekt mit Sonnen-
aufgang und Sonnenuntergang zusammen. Denn mit dem
Ausdruck ,mane“ bezeichnete man zur Zeit der iltesten
Kirche nicht bloss den Morgen, sondern geradezu auch den
Sonnenaufgang. Der Lichttag ist jedoch im Laufe der Zeit
in Basel wie anderwirts den kirchlich-biirgerlichen Bediirf-
nissen angepasst worden, Aus dem astronomischen Lichttag
der klassischen Tageschronologie wurde ein kirchlicher, so-
dann ein kirchlich-biirgerlicher Lichttag und schliesslich
finden wir einen kirchlichen und einen biirgerlichen Lichttag
nebeneinander. So in Basel wie auch anderwirts.®) Zu
jenem wird sowohl ein Teil des Frithmorgens vor der Prim
{von der Matutin an) als auch ein Teil nach der Vesper
bezw. Sonnenuntergang, bis zu Komplet, gerechnet; dieser
beginnt miv der Matutin, ja sogar frither (Tagglocke) und
endigt mit demn Glocklein (um 9 Uhr abends)

Tagesanfang und Tagesende sind deshalb nicht mehr
identisch mit Sonnenaufgang und Sonnenuntergang, wie es
korrekterweise hiétte der Fall sein sollen. Matutin als An-
fangspunkt des kirchlichen Tagesbeginns und Komplet als
Endpunkt des kirchlichen Tagesbeschlusses waren nicht mehr
natiirliche oder astronomische Zeitpunkte, sondern mittlere
Fixpunkte. Dasselbe gilt vom Anfang und Ende des biirger-
lichen Lichttages. In diesen mittleren Zeitpunkten erkennen
wir deutlich die Uebergangsstufen zu der modernen Stunden-
rechnung.

Dass Bischot Haito in seinen canones die jiidische abend-
liche Tagesepoche mit ihren hora ab occasu, d.i. ab Sonnen-
untergang verpont, ist gar nicht verwunderlich, denn der
jidische Tagesanfang ist im lateinischen Westen (im Gegen-
satz zum griechischen Osten und zu Italien, wo die Ueber-
lieferung des Ostens sich stirker geltend machte als im
Abendland) rasch in Vergessenheit geraten, oder richtiger

) Ochs, Geschichte der Stadt und Landschaft Basel, II, 00,
?) Vgl, den Abschnitt iiber den ziinftischen Arbeitstag,



Die Zeitmessung im alten Basel. 245

vesagt, die Kirche liess sie nur in der Theorie gelten. Darum
spielte sie weder in der Praxis des Datierens noch bei der
Zeitbestimmung fiir biirgerliche Geschifte irgend eine Rolle.
Beim Datieren werden vielmehr sowohl der Wochentag als
der Monatstag von Morgen zu Morgen (und nicht von Abend
zu Abend wie bei den Juden, Byzantinern und Italienern)
gezahlt.”)

Die Reaktion der natiirlichen Anschauung des Volkes
gegen die abendliche Tagesepoche tritt uns auf sprachlichem
Boden in den beiden Ausdriicken ,Sonnabend“ und ,Feier-
abend“ entgegen.

Der Ausdruck ,oben“ (auch obent, aubent) im Sinne
von vigilia wird in Basler Urkunden und Chroniken stindig
gebraucht zur Bezeichnung des Vorabends oder besser gesagt
des Vortages eines Sonn- oder Festtages (utf sant Kathe-
rinen oben: 24. November 1291).* Im biirgerlichen Leben
rechnete man jedoch die Zeit der Abenddémmerung d. i
von Sonnenuntergang bis zur eigentlichen Nacht (Abend-
glocke. Erscheinen des Abendsterns) zum vorhergehenden
Lichttag und nannte sie den oben, und so bekam das Wort
Feierabend in ziinftischen Kreisen die Bedeutung von Abend-
ruhe, Ruhe nach der Tagesarbeit, umsomehr als man am
Tag vor einem Sonn- oder Festtag eben wegen der kirch-
lichen Vorschrift der abendlichen Tagesepoche die Arbeit
frither zu beendigen pflegte als an andern Tagen. Daher
das schweizerdeutsche ,fiirobe*, ,fiirobe mache®.?)

In einer Urkunde (sog. Bischofs- und Dienstmannenrecht)
vom Jahre 1262 ungefahr (das genaue Datum ist nicht be-
kannt),¥ in der von den Rechten des Bischofs und seiner
Ministerialen in Sachen der Miinz-, Mass- und Gewichts-
polizei, des Bannweins sowie des Weinhandels die Rede ist,
heisst es wortlich: ,und sulent sine (des Bischofs) ammane
den ban an dem maundage vierzehn tage da vor schrien (ver-
kiinden) vrii é daz die Sunne iif gange“ (frith, ehe die Sonne

') Bilfinger, Dr. G., Der biirgerliche Tag, Stuttgart 1886, S. 232 fl,

) Basler Urkundenbuch, III, 24, 22.

% Vgl. Schweizerisches Idiotikon, Artikel Abend; ferner Bilfinger, Der
biirgerliche Tag, S. 269.

1) Schuell, J.J., Rechtsquellen von Basel-Stadt und -Land, 1856, 1, 6 fi.



246 M. Fallet-Scheurer,

aufgeht).” Der Sonnenaufgang, hier gleichbedeutend 1init
Ende der Nacht und Tagesanfang, bildete also bei kirchlichen
und namentlich biirgerlichen Fristbestimmungen die Grenze.

Im vorliegenden Fall haben wir es mit einer Ziihlung nach
Tagen zu tun, bei der im kirchlichen wie im biirgerlichen Leben
die vorhergehende Nacht zum Lichttag geschlagen und beim
Datieren mit jedem neuen Morgen fortgeschritten wurde.

Héufig wurde aber einem alten germanischen Brauch
entsprechend nach Nachten gezahlt, d. i. der Lichttag zur
nachfolgenden Nacht gerechnet, obschon der eigentliche
Volltag des deutschen Mittelalters von Sonnenuntergang zu
Sonnenuntergang wihrte, verschieden vom romischen biirger-
lichen Kalendertage (dies civilis), der von Mitternacht zu
Mitternacht gezihlt wurde.

Einige urkundliche Stellen mogen dies erldutern. In
dem bereits erwihnten Bischotf- und Dienstmannenrecht vom
Jahre 1262 ungefihr kommt neben der Rechnung nach
Tagen auch die nach Niachten an zwei Stellen vor. Die
eine lautet: ,und sprichet man im dar nach in den vierzen
nahten an, daz er da niht si gewesin®, und die andere: .so
die verzen naht hin sint*.?)

Dass es sich hier um Fristbestimmungen handelte, geht
schon aus dem blossen Wortlaut der beiden Stellen hervor.
Bei Kauf und Verkauf von Liegenschatten, Fertigungen usw.
wurden sehr oft Fristen von 14 zu 14 Tagen bezw. Nichten
nacheinander bestimmt und ausgerufen. Vorgeladenen wurde
eine Frist von 14 Tagen zum Zahlen gewihrt.?)

In dem Falle eines Giiterverkaufs in Ettingen ist als
Frist festgesetzt ,inewendig siben nechen* (25.Juli 1294)." In
einem andern Falle ist als Frist bestimmt: ,vierzehen nehten
vor vasinaht (vor Fastnacht 1298),” und bei Ochs findet
sich die Stelle: ,Samstag acht Nicht“.®)

") Schuell, Rechtsquellen, I, 6 ff. Vgl auch Trouillat, a,a. O, I, 177, 22 (%,

?) Trouillat, a.a. O. I, 119, 43 fi.

3) Schunell, J., Das Civilrecht, die Gerichte und die Gesetzgebung im
XIV. Jahrhundert in Basel, in ,Basel im XIV, Jahrhundert“, herausg. von der
Basler historischen Gesellschaft, 1856, S. 326.

%) Basler Urkundenbuch, III, 100, 32.

5 Ebenda III, 215, 28.

%) Ochs, a.a.O. angefiilhrt im Schweiz, Idiotikon, Artikel Nacht.



Die Zeitmessung im alten Basel. 247

Die Zéahlung der biirgerlichen Tage nach Nachten war
die #ltere, und wie in Deutschland und Basel, so auch in
der ganzen deutschen Schweiz verbreitet. Da jedoch die
Nacht pach damaliger Auffassung, in der Theorie, von
Sonnenuntergang bis Sonnenaufgang dauerte, so begann
und endete die Tageszeitrechnung bei der einen wie bel
der andern Zihlwelse mit einem Morgen. Sonnenaufgang
als idealer Anfang des biirgerlichen Tages bildete in beiden
Fillen die Grenze. Die volkstiimliche Rechnung des Voll-
tages war die von Morgen zu Morgen und die morgendliche
Tagesepoche war so vollstindig ins Volksbewusstsein iiber-
gegangen, dass sie die abendliche sozusagen vollstindig ver-
dréangte.

Diese Geltung der morgendlichen Epoche fiir den Voll-
tag war nicht etwa eine Folge von positiven Bestimmungen
seitens einer geistlichen oder weltlichen Behorde, sondern
vielmehr die Folge einer natiirlich sich ergebenden, durch
die Bediirfnisse des téglichen Lebens, besonders des Wirt-
schattslebens bedingte Uebertragung des Beginns des Licht-
tages auf den Volltag. Andrerseits war man gewohnt, mit
jedem neuen Morgen ein neues Datum anzufangen und
notigenfalls die Nacht nach dem vorhergehenden Tag zu
datieren.

Dagegen mag der dies legitimus oder gesetzliche Volltag
des kanonischen Rechts, der im (Gegensatz des dies civilis
des romischen biirgerlichen Rechts mit Sonnenaufgang (statt
mit Mitternacht) begann, nicht unwesentlich zur Einfithrung
des biirgerlichen Volltages mit morgendlicher Epoche bei-
getragen haben. Ein solcher Einfluss darf umsomehr an-
genommen werden, als, im Frithmittelalter wenigstens, die
meisten Urkundspersonen Kleriker waren, so namentlich
auch in Basel, wo die Ministerialen, der Offizial und manche
Notare bischofliche Beamte waren.

Wie dem auch sei, sicher ist, dass in Basel wie ander-
wirts erst die von Mitternacht (a media nocte) und Mittag
(a meridie) mit eins zahlende halbe Uhr nach der Einfithrung
der modernen Stundenrechnung in der zweiten Hilfte des
XIV. Jahrhunderts die mittelalterliche morgendliche Epoche
des Volltages durch den mitternichtlichen Tagesanfang des

3



248 M. Fallet-Scheurer.

birgerlichen (d. i. gesetzlichen) Tages zu verdringen ver-
mochte.

Freilich begegnen wir auch zahlreichen Abweichungen
von dieser Regel. Da ist in erster Linie zu nennen der
ziinftische Arbeitstag, der sich in Basel noch im XVIII. Jahr-
hundert nach dem Lichttag richtet.!)

Am 11. Marz 1426 wurde zwischen Bischof Johann und
der Stadt einerseits und dem Grafen Theobald von Neuen-
burg andererseits ein Waffenstillstand vereinbart fiir die
Zeit vom 18. Miarz bis 23. April.?) Hier wird nun als An-
fangsfrist der Sonnenaufgang (in ortu solis) und als Endfrist
Sonnenuntergang (et per eandem diem integram usque ejus-
dem diei solis ad occasum) bestimmt. Diese Fristbestimmung
im Felde nach dem Lichttag entsprach durchaus einem
alten Kriegsgebrauch, dem wir sowohl bei den Rémern als
bei den Germanen begegnen.

Bei Gerichtssitzungen galt als iusserster Termin u. a.
das Erscheinen des Abendsterns (Venus): ,Item so sol ein
Meiger am Suniechttag (Sonnenwendtag, 24. Juni) sitzzen
ze cericht, untz daz der Sterne am Himel stat* (1340 un-
gefithr).y) Im vorliegenden Fall handelt es sich um den
Einzug des bischiflichen (Grundzinses in Sierenz i. Els.

Nach der Einfithrung der modernen Stundenreclinung
befahl die Torglocke zu St. Leonhard im Sommer um 9, im
Winter um 8 Uhr abends das Loschen aller Herd- und
Ofenfeuer. Und da sie die Glocke des biirgerlichen Tages-
beschlusses war, so gab ihr Gelaute auch den Termin an
fiir die Auszahlung von Leibgedingzinsen an den Fronfasten.*)

Wie heute noch. so begann der Geschiftstag amtlich
im Sommer um 5, im Winter um 6 Uhr morgens.

Aehnliche morgendliche und abendliche Fristbestimm-
ungen des Gerichtstages sowie des Geschiftstages kommen
auch in anderen Gegenden der deutschen und franzisischen
Schweiz vor, neben dem gesetzlichen biirgerlichen Tag mit
der mitterniachtlichen Epoche.

) Vgl. den besondern Abschnitt iiber den ziinftischen Arbeitstag,
) Basler Urkundenbuch, VI, 218, 19ff.

%) Trouillat, a.a, O, III, 314, 12—135,

) Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel, II, 2. Teil, S, 294.



Die Zeitmessung im alten Basel, 249

Wir begegnen also im ausgehenden Mittelalter ver-
schiedenartigen Tagesepochen, die altem Herkommen ihr
Dasein verdanken und die sich teilweise bis ins XIX. und
XX. Jahrhundert hinein erhalten haben, wie z. B. das welt-
liche Morgen-, Mittag- und Abendgelédute.

Der Zeitwert der mittelalterlichen Horen in Basel.

Bisher war bloss von der bekannten Reihenfolge der
Horen die Rede, nicht aber von dem Zeitwerte, den jede
einzelne von ihnen hatte. Es fehlt gliicklicherweise in der
mittelalterlichen ILiiteratur Basels nicht an Anhaltspunkten,
die es ermoglichen denselben zu bestimmen.

Die Matutin (Frithmette, auch bloss Mette genannt),
hatte streng genommen, d. i. den kanonischen Vorschriften
gemass, von Mitternacht bis zur Prim wihren sollen, indem
sich die sogenannten Laudes oder Lobgebete unmittelbar
an die Mette anschlossen. In den Klgstern begann sie in
der Regel um 3 Uhr morgens. Von der Weltgeistlichkeit
dagegen wurde sie urspriinglich noch mehr in den Tag
hinausgeschoben und seit dem XIII. Jahrhundert schliesslich
allgemein am Abend vorher antizipiert.')

Diese Antizipation war freilich nur demjenigen Teil
des Klerus gestattet, der nicht in kanonischer (Gemeinschaft
lebte, d.i. hauptsichlich den Geistlichen auf den Dérfern.
Die Geistlichen des Domstiftes und der iibrigen Stifte der
Stadt Basel wie des Bistums, sowie die Kléster waren somit
zur Feier der Frithmesse strenge verpflichtet. Zur Feier
des Offiziums wurden allerdings nur bestimmte Geistliche
abwechslungsweise bestimmt. Die Leutpriester in Basel,
die nicht in kanonischer Gemeinschaft lebten, schlossen sich
dieser Uebung an.

Die Matutin wird deshalb in den bischoflichen Vor-
schriften und auch sonst oft genannt. Dass sie zu den
Tageshoren zihlt, geht aus mehreren Stellen deutlich hervor,
von denen wir namentlich die folgenden erwihnen méchten:

Dem Siegrist des Domstiftes wird im Statut vom 7. No-
vember 12892 in bezug auf das Liuten vorgeschrieben:

) Bilfinger, Die mittelalterlichen Horen, S. 5: Grotefend, a. a. O,
Artikkel Matutin,
*) Basler Urkundenbuch, III, 331, 21ff,



250 M. Fallet-Scheurer,
-in pulsacione talem modum habeant: ad matutinas, primam
ot vesperas pulsari debet“. Dasselbe Statut schreibt als
Officium scolastici vor: ,In festis novem leccionum matutinis
misse et utrisque vesperis interesse debet.!) Das Statut vom
12.—14. Mai 1289 betr. die geistlichen Obliegenheiten der
Kanoniker und Pfarrer im Sundgau?®) bestimmt ferner was
folgt: ,canonicis et sacerdotibus ad matutinas, ad horas et ad
missam, prout superius est expressum, presentia ministretur®.

Man sieht, die Zeit der Abhaltung der Matutin steht
korrekterweise an der Grenzscheide zwischen Tag und Nacht,
denn sie wird stets vor der Prim genannt. Dies erhellt
auch deutlich aus der bereits erwihnten Verordnung des Rats
vom Jahre 1386, in welcher den Wichtern vorgeschrieben
wird, dass sie von der Abendglocke bis zur Zeit wo auf
Burg (dem Miinster) Mett geldutet werde, wachen sollen.
Die Ablosung der Nachtwache durch die Tagwache fand
eben bei Tagesanbruch (Morgendimmerung) statt.

Nach dem Ordinarium pro officio sacriste der Karthiuser
(Manuskript A. IX. 6 der Universitatsbibliothek), im Jahre
1492 geschrieben, fand die Frithmesse in diesem Kloster
um 4 Uhr frith (quarta hora laudes) nach Basler Zeit, dem-
nach korrekt um 3 Uhr nach allgemeiner Zeit statt; auf
Burg dagegen zwei Stunden spiter, d.i. um 6 Uhr Basler Zeit.

‘Wihrend des Konzils, im Jahre 1435, wurde von ,unsern
Vettern“ (so nannte der Rat die Patres) ,ein Criitzgang*“
(Prozession) mit vorhergehender Frithmesse und Ablass an-
geordnet. Die betreffende Stelle i Ratsbuch?) lautet wortlich
folgendermassen: ... .. ein messe ze singende vor unser
frowen munster uf Burg frit zwiischent der finften und sesten
stunden, Und wenn die messe uszkompt, wellent si einen
cruczgang tiin.*

Am 13. August 1461 wurde ein idhnlicher _kriitzgang
fir den Sterbent“ (Pest) angeordnet: ... ... man uff morn
sambstag eynen gemeynen krutzgang und andechtige pro-
cegsion furnemen wil in solicher masz, daz uff den tag
menglich fri umb die sechse jederman in sin kilchspile

') Basler Urkundenbuch, III, 330, 22 ff.
%) Ebenda, III, 334, 32 fl.
3) Ratsbiicher J. 1, sog. Rufbiichlein I, 1417—58, fol. 113a. 1435.



Die Zeitmessung im alten Basel, 251

kommen und da by dem heilgen ampt der messen, die da
gesungen und gelesen werden sollent, sin ... .“")

Auffallend ist, dass die Zeitangabe lautet: ,zwiischet
der fiunften und sesten stunden®, das andermal dagegen
sumb die sechse“. Bei der ersten handelt es sich zweifellos
um eine Bestimmung nach allgemeiner Zeit, denn sie ist
von den Patres angeordnet, im zweiten Fall dagegen um
eine Festsetzung nach der Basler Uhr, die der allgemeinen
Zeit um eine Stunde vorausging. 6 Uhr war daher gleich-
bedeutend mit 5 Uhr nach allgemeiner Zeit und somit fand
die Messe zwischen b und 6 Uhr statt.

Daraus erhellt, dass die Matutin und nicht die Prim
den kirchlichen Tagesanfang bezeichnete. Sie war jedenfalls
identisch mit dem Morgenlduten, das heute noch im Sommer
um 9, im Winter um 6 Uhr morgens stattfindet.

Die Prim (hora prima) bezeichnet korrekt eine Stunde,
d. 1. die erste abgelaufene Stunde nach Sonnenaufgang. In
der Kirche fand jedoch missbrauchlicherweise die Uebung
Eingang, fiir den Sonnenautgang bezw. den Anfangspunkt
des lichten Tages (hora O) die hora prima zu setzen. Von
dem Augenblicke an hatte man in der Kirche zwei hora
prima-Begriffe: den korrekten im Sinne der vollendeten
Prim (hora prima plena oder completa), den misshriuch-
lichen im Sinne der beginnenden Prim bezw. der Prim als
Anfangszeitpunkt des Tages (hora prima incipiens).”

Bevor der doppelte hora prima-Begriff im IV. Jahr-
hundert aufkam, bezeichnete in der urspriinglichen christ-
lichen Kirche die Matutin den Tagesanfang.?) In Basel hat
man sich insofern an den korrekten Begriff der hora prima
im Sinne der klassischen Stundenzidhlung gehalten, als eben
die Matutin und nicht die erst eine Stunde darauf folgende
Prim die Reihe der Tageshoren eréffnete. Die Prim wurde
namlich da und dort frither, meistenorts aber spiter ab-
gehalten als es korrekterweise hitte geschehen sollen. Im
ersten Fall nahm sie die Stelle der Matutin ein, im zweiten

') Rufbiichlein I, fol. 190 v und 191 1,

?) Bilfinger, Die antike Stundenzihlung, S, 29/30; ferner derselbe, Die
mittelalterlichen Horen, S. 272.

%) Bilfinger, Die antike Stundenzahlung, S. 29/30.



252 M, IFallet-Scheurer.

Falle wurde sie gegen die Terz hinausgeschoben. So in
Basel, was die Weltgeistlichkeit betrifft.

Der Zeitpunkt, zu dem im mittelalterlichen Basel die
Prim gefeiert wurde, geht aus einer Stelle in den Kleinen
Basler Annalen hervor, in welchen von einer Sonnenfinsternis
die Rede ist, die sich am 16. Juni 1406 ,des morgens vor
prime zit“') ereignet hat. In der Roteler Chronik wird nun
der Zeitpunkt dieses Ereignisses genauer angegeben, indem
es dort wortlich heisst: ,do verwandelet sich die sunne dez
morgens friige, als die glocke sechs slacht, und werte untzen
(und wihrte bis) garnach uff die 8 oren oder stunden.?)
Der Zeitraum von 6 bis 8 Uhr bedeutet jedoch nach der
Basler Uhr die Zeit zwischen 7 und 9 Uhr. Nach der
deutschen Colmarer Chronik (S. 16) fand die Sonnenfinsternis
zwischen 6 und 7 Uhr (7 bis 8 Uhr nach Basler Zeit) statt.

Der Kanon der Finsternisse von v. Oppolzer?) gibt als
Weltzeit (biirgerliche Greenwicher Zeit) der wahren eklip-
tischen Konjunktion jener Sonnenfinsternis 7 Uhr 11 Min.
4 Sek. morgens an. Das ist ungefiihr 6%+ Uhr morgens
nach Basler Ortszeit oder 73/« Uhr nach der damals geltenden
Basler Uhr,

Darnach wurde die Prim zwischen 6 und 7 Uhr nach
der allgemeinen Zeit bezw. zwischen 7 und 8 Uhr nach der
Basler Uhr abgehalten. Sie folgte somit unmittelbar auf
die Matutin und ging der Terz unmittelbar voraus, wie wir
noch sehen werden. Diese drei Offizien werden freilich nicht
sogleich aufeinander gefolgt sein, sondern der Klerus wird
leweilen eine Pause haben eintreten lassen.

Im Ordinarium pro officio sacriste der Karthduser (Ma-
nuskript A. IX. 6 der Universitits-Bibliothek vom Jahr 1492
[1491 nach dem Nativitiits-Styl]), ist unter dem Titel: de
distinctione horarum et temporibus pulsandi per totum
annum die Prim mit 6 Uhr angegeben, wobei der Verfasser
(Prior Jakob Louber) ausdriicklich bemerkt, dass dies Basler
Zeit sei (,calculata est juxta horologium Basiliense“). Darnach

) Basler Chroniken von Vischer, Bernoulli etc., V, 66, 14 ff,

%) Ebenda, V, 134, zoff.

% In: Denkschriften der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften,-
Mathematisch-naturwissenschaftliche Klasse, 352. Bd., S. 250/51, Wien 1887.



Die Zeitmessung im alten Basel. 253
zu schliessen feierten die Karthiuser die Prim zu derselben
Zeit wie die Weltgeistlichkeit am Miinster die Matutin.

Wie die mittelalterliche Literatur beweist, hielten die
vielen Lieut- und Klosterkirchen wie anderwirts so auch in -
Basel die verschiedenen Offizien nicht immer zu derselben
Zeit ab. Sie wurden auch nicht iiberall zu derselben Zeit
eingeldutet. Die Ordensgeistlichkeit war strenger an die
kanonischen Vorschriften gebunden als die Weltgeistlichkeit.
Konkurrenzriicksichten mégen auch da urd dort Abweich-
ungen zur Folge gehabt haben.

Terz als dritte kirchliche Tageszeit ist in Basel regel-
recht zwischen 8 und 9 Uhr Basler Zeit abgehalten worden.
Der Zeitpunkt ihrer Abhaltung bezw. ihr Zeitwert lasst sich
nur dann richtig erkliren, wenn man sie in Zusammenhang
mit der Messe, der Sext und der Non betrachtet.

In Basel, wie iibrigens in deutschen Landen iiberhaupt,’)
kommt die Bestimmung gewisser Tageszeiten nach den zwei
offentlichen Messen hi#ufig vor, namlich die Bestimmung
nach der Frithmesse oder Matutin, von der oben bereits die
Rede war, und die Bestimmung nach der Tagmesse, die
ungefihr in die Mitte des Vormittags bezw. nach kanonischer
Vorschrift in die Zeit der Terz fiel. Diese beiden waren
die regelmissigen offentlichen Messen (missae publicae), die
vom Weltklerus zelebriert werden mussten.

Die Klostergeistlichen hatten dagegen ihre besonderen
Vorschriften. Den Briidern zu St. Alban z, B. war zur Pflicht
gemacht, dreimal im Tag die Messe zu feiern.?) Im Statut
vom September 1273 wird dem Priester auf Marienaltar in
der St. Peterskirche eine missa in primo gallicantu (z. Z. des
ersten Hahnenschreis, d.i. nach Mitternacht) vorgeschrieben.?)
Daneben gab es sowohl fiir die Welt- als die Klostergeistlich-
keit eine Menge privater oder stiller Messen (missae privatae).

Die Tagmesse, deren allgemeine Einfithrung besonders
auf die Bestrebungen Gregors des Grossen (Papst von 590
bis 604) zuriickzufithren ist, wurde schon im Frithmittelalter

') Bilfinger, Die mittelalterlichen Horen, S. 57.
%) Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel, I, 130,
%) Basler Urkundenbuch, III, 338, 38.



254 M. Fallet-Scheurer.

der Mittelpunkt des ganzen katholischen Lebens und Kultus.")
Urspriinglich hitte die Tagmesse nur am Sonntag gefeiert
werden sollen; mit der Zeit wurde sie aber auf alle Wochen-
tage ausgedehnt, wozu noch allerlei Privatmessen kamen.
Ihr Ueberhandnehmen hatte nun zur Folge, dass die iibrigen
liturgischen Akte kiirzer wurden und gegeniiber der Messe
stark zuriicktraten. Dazu musste sie nach kanonischer Vor-
schrift in die Zeit der Terz fallen. Diese Tatsache allein
hiatte geniigt, um Verschiebungen der Horen hervorzurufen.

Der ausschlaggebende Faktor dieser Verschiebungen be-
stand jedoch in der Fastenregel, der in Basel wie anderwirts
ausser der Waeltgeistlichkeit die Karthiuser, Cluniacenser
und Cistercienser unterworfen waren. Aber auch die anderen
Orden, die sich nicht nachdriicklich an die Benediktinerrege!
banden, wie die Pramonstratenser, die Dominikaner und
Franziskaner, befolgten die Fastenregel, so dass man sagen
darf, dass sie fir die gesamte geistliche und klisterliche
Welt des Mittelalters massgebend war,

Nach dieser Regel durften nun die Geistlichen an Nicht-
fasttagen nicht vor der Sext, an den Fasttagen — diese
wurden mit der Zeit immer zahlreicher — nicht vor der
Non, die Hauptmahlzeit des Tages einnehmen. Daher wird
die Hauptmahlzeit an den Fasttagen, die wie in Rom auf
die Non fiel, urspriinglich coena genannt, wihrend sie an
den Nichtfasttagen und seit der Verschiebung der Non tiber-
haupt nur noch prandium heisst.

Dazu kam schon zur Zeit Benedikts (486--5431 das
Bestreben, die meridiatio, die Mittagsschlatzeit (siesta von
sexta) abzukiirzen, weshalb die Non gegen die Sext ver-

schoben wurde.

Aber noch wichtiger war ein anderer Umstand. Be-
kanntlich besteht der zweite Hauptteil der missa cantata
oder solemnis (Hochamt) aus Offertorium, Konsekration und
Kommunion. Die Gldubigen aus dem Volke hielten es
nun allgemein fiir ein Unrecht, vor der Kommunion und
schliesslich iiberhaupt vor dem Ende der Messe etwas zu
sich zu nehmen. Diese Tatsache erklirt den Zusammenhang.

) Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter, Freiburg i./Br, 1892, S. 61.



Die Zeitmessung im alten Basel, 255

bezw. die Wechselbeziehung, die das ganze Mitteialter hin-
durch zwischen der Messe und der biirgerlichen Essenszeit
bestanden haben.

Nun war es das Volk im Mittelalter gewd&hnt, bereits
in der zweiten Hilfte des Vormittags den Imbiss abzuhalten.
Der Einfluss, den die biirgerliche Essenszeit auf das kirch-
liche Leben ausiibte, war nun so stark, dass trotz der Be-
nediktinerregel sowohl der Weltklerus als auch die Kloster
schliesslich ihre Vormittagsmahlzeit zu derselben Zeit ein-
nahmen wie die Biirger.

Um dies zu ermoglichen, wurde die Sext ganz in die
Néhe der Terz geschoben, wodurch es allen an die Fasten-
regel gebundenen Welt- und Klostergeistlichen maglich
wurde, einerseits den Buchstaben der Vorschrift zu befolgen
und andererseits inbezug auf die Ordnung des téglichen
Lebens sich an den allgemeinen Gebrauch der damaligen
biirgerlichen Gesellschaft anzuschliessen.?)

Diese Verschiebung der Mahlzeit in den Vormittag
hinein erlaubte sowohl den Geistlichen wie den Biirgern,
das Mittagessen unmittelbar nach der Messe einzunehmen,
hatte aber zur Folge, dass die Sext als Zeithestimmung in
den meisten Lindern sozusagen vollstindig verschwand und
dass zur Bezeichnung der Mittagszeit (sexta nach der antiken,
12 Uhr nach der modernen Stundenrechnung) die Non an
ihre Stelle trat, die sonst korrekt die Zeit zwischen 2 und
3 Uhr hétte bezeichnen sollen.

Daher die franzosisch-belgischen Ausdriicke le devant
none, l'aprés none, das englische und hollindische vornoon
und afternoon, um den Vormittag und den Nachmittag zu
bezeichnen; ferner die norddeutschen Ausdriicke nontid um
die Mittagszeit, und nonslap, um den Mittagsschlaf zu be-
zeichnen.?) Dasselbe gilt auch fir Italien, erklirt doch
Dante im Convito (trattato IV, c. 23), dass die richtige Non
stets am Anfang der siebenten Stunde geldutet werden soll
(-E pero ciascuno sappia che la diritta nona sempre dee

1) Bilfinger, Die mittelalterlichen Horen, S. 99.

?) Bilfinger, Die mittelalterlichen Horen, S. 99; ferner Grotefend, a. a.O.
Stipp, Die Benennungen des Jahres und seiner Teile auf dem Boden des
heutigen Frankreich. Diss. Bonn 1912,

s



256 M. Fallet-Scheurer.

sonare nel cominciamento della settima ora.“). Die Ver-
schiebung der Non erklirt ferner die Tatsache, dass es im
Franzosischen kein douze heures, sondern ein midi gibt,
und so bekommt auf einmal auch das franzosische Sprich-
wort: .chercher midi & 14 heures“ einen tieferen Sinn, denn
die Non hitte regelrecht nicht um Mittag bezw. 12 Uhr
nach unserer modernen Stundenrechnung, sondern um 2 Uhr
nachmittags bezw. 14 heures abgehalten werden sollen.

In den Mundarten (patois) der franzosischen Schweiz
bezeichnet Non (la nona) bald das Vormittagbrot, bald das
Mittagessen oder anch das Nachmittagbrot.!)

Das Verschwinden der Sext und die Verschiebung der
Non auf die Mittagszeit hatte, was die liturgischen Akte
anbetrifft, zur Folge, dass die Terz etwa in der Mitte des
Vormittags zelebriert wurde: an Sonn- und Festtagen folgte
mittelbar auf die Terz die Messe und zum Schluss die Sext.
Terz, Messe und Sext bildeten so ein znsammenhingendes
Ganzes, das dem Mittagessen voranging, und diesem Ganzen
schloss sich an Fasttagen auch die Non an. An Nicht-
fasttagen dagegen wurde die Non nach dem Essen zelebriert.

An Werktagen wurde allgemein zuerst die Terz. dann
nach einer kleinen Pause zunichst die Sext und im An-
schluss daran die Messe zelebriert.?)

In den Basler Urkunden des Mittelalters treten die durch
die Ausbildung der Messe bewirkten Verschiebungen der
Horen und der Einfluss der Essenszeit deutlich hervor. Die
Wechselbeziehung zwischen biirgerlicher Essenszeit und Messe
diirfte in Basel eine um so engere gewesen sein, als Aeneas
Sylvius von den Baslern in vielleicht etwas allzu schmeichel-
hafter Weise sagt: ,sie gehen alle in die Messe, also dass
die Kirchen nicht nur an den Festtagen, sondern auch
taglich besucht werden."?)

In «den Jahren 1455 und 1467 liess zudem der Rat
Erkenntnisse iiber die Feyrung des Sonntags und der ge-
bannenen Feyertage (Fasttage) ergehen. Er befahl, dass an

') Matériaux du Glossaire de la Suisse romande, z. Z. bei Prof, Tappolet
in Basel.

%) Bilfinger, Die mittelalterlichen Horen, S. 103.
%) Ochs, a.a. O. III, 349.



Die Zeitmessung im alten Basel, 257

diesen Tagen kein Gewerb noch Handwerk getrieben werden
solle. Doch machte er Ausnahmen in Ansehung der essigen
(essbaren) Dinge, wie es bei Ochs wortlich heisst, der Wein-
schenken usw.!)

Dass Terz und Messe auch im Bistum Basel als ein
zusammenhingender Akt gefeiert wurden, geht, wie mir
scheint, aus folgender Stelle unzweifelhaft hervor: In einem
Notariatsinstrument vom 3. Juli 1407 iiber die feierliche
Uebergabe der Pfarrkirche in Kirchberg (Baselland) in den
Besitz des Kollegiatstifts zu Rheinfelden lautet die Zeit-
apgabe wortlich: ,sogleich nach der Terz, zur Zeit als die
offentliche Messe zelebriert wurde in der Pfarrkirche zu
St. Martin in Kilchberg* (statim post horam terciarum tem-
pore divinorum, quo publica missa celebrabatur in ecclesia
parrochiali sancti Martini ville in Kilchperg).? -

Die allgemeine Verordnung iiber die Reformation vom
1. April 1529 ermoglicht es uns, die ungefihre Zeit zu
bestimmen, zu der in der Stadt Basel die Tagmesse statt-
fand, die bekanntlich durch die protestantische Tagpredigt
(man beachte die Verwandtschait der beiden Ausdriicke) ist
abgelost worden. FEine der Vorschriften dieser Verordnung
lautet: ,Die Tagpredigten, so man bisher an den Werktagen
in den Pfarren, wenn es achte geschlagen, gehabt, sollen
kiinftigs alle Werktage im Miinster, wenn es neune schligt,
gehalten werden.?)* Die Messe fiel somit regelrecht in die
Zeit der Terz (8—9 Uhr Basler Zeit); ihr ging die Terz
voraus, und es folgte die Sext, der sich an Fasttagen die
Non anschloss als zusammenhingendes Ganzes. Terz, Sext
und Non waren sehr kurze liturgische Akte, weshalb man
sie in der franzgsischen Kirchensprache les petites heures
nennt, ‘

Um 10 Uhr Basler Zeit waren sie alle abgewickelt und
so durfte die bekannte Musglocke erténen, die es den Geist-
lichen wie den Laien erlaubte, an die Mahlzeit oder doch
wenigstens an die Vorbereitungen zur Mahlzeit zu gehen,

1) Ochs, a.a.0. V, 176.
?) Boos, Urkundenbuch der Landschaft Basel, S, 636, 20fl.
3% Ochs, a.a.0. V, 714,

Basler Zeitschrift f. Gesch. und Altertum XV, 2. 17



258 M. Fallet-Scheurer.

denn der Imbiss (prandium) wird gewdohnlich um 11 Uhr
eingenommen.’)

Dass die Tagmesse namentlich in der Stadt Basel
als Fixpunkt der Tageszeitrechnung eine bedeutsame Rolle
spielte, geht aus zahlreichen urkundlichen Zeugnissen hervor,
in denen von ,maior missa* (August 1233),» singulis
diebus ad maiorem missam* (12561),” ,semper omni die post
matutinas et ante priorem missam“ (September 1273)% die
Rede ist.

Die Sext, die theoretisch zwischen der fiinften und
sechsten Stunde (somit zwischen 11 und 12 Uhr mittags
nach unserer modernen Stundenrechnung) wihrte, kommt
in Basler Urkunden sozusagen gar nicht vor. Am 22. Juni
1335, ungefihr um die sechste Stunde (,hora quasi sexta“),
leistet Johann Senn von Minsingen, der an jenem Tage
zum Bischof von Basel ist erwiéhlt worden, dem Domkapitel
den Eid.”) Das ist das einzige Beispiel der Anwendung der
Sext, das wir in der Literatur haben finden konnen.

Stellen aus der antiken wie mittelalterlichen Literatur
liefern den untriiglichen Beweis, dass in der ganzen Zeit,
in der die antike Stundenzahlung herrschte, hora sexta und
Mitte des Tages identische Begriffe waren.f)

Wie soll man sich nun die Tatsache erkliren, dass die
Sext in den Urkunden korrekt angegeben wird, wiihrend
die tbrigen Horen darin zumeist als verschobene Zeit-
bestimmungen vorkommen?

Die antike oder klassische Stundenrechnung hat im
Gebrauch der Gelehrten, d. 1. der Kirche, bis iiber das
XIV. Jahrhundert hinaus gedauert. Es erhellt ohne weiteres,
dass innerhalb der antiken Stundenrechnung, d. i. der Stunden-
zéhlung nach 12 Hemerinstunden bezw. Tagzwolftel und
12 Nykterinstunden bezw. Nachtzwolitel, die Ausdricke
hora tertia, sexta, nona fiir die Gelehrten keine anderen

1) Vgl. den besonderen Abschnitt iiber die Mahlzeiten in Basel.
?) Basler Urkundenbuch, I, go, 21.

3) Ebenda, I, 186, 14.

‘) Ebenda, III, 338, 15ff.

%) Trouillat, a.a. O, III, 440, 10,

¢ Bilfinger, Die antike Stundenzihlung, S. 17,



Die Zeitmessung im alten Basel. 259

Werte annehmen konnten als Mittevormittag (dritte Stunde),
Mittag (sechste Stunde) und Mittenachmittag (neunte Stunde).

Die Uebereinstimmung des Begriffs mit dem Zeitwert
der betreffenden Stundenbezeichnung ergab sich durch den
Gebrauch der mit der angenommenen Stundenzihlung iiber-
einstimmenden Sonnen- und Wasseruhren. Denjenigen Ge-
lehrten aber, die keine Uhr besassen, vermittelte die Kenntnis
der lateinischen Sprache den richtigen Begrift des Zeitwertes
der Stundenbezeichnungen. Jeder Lateinkundige musste
wissen, was er korrekterweise unter hora sexta usw, zu ver-
stehen habe. Aber nicht nur das, beim Gebrauche der la-
teinischen Sprache musste der Gelehrte, den Gesetzen der
letzteren folgend, jene Stundenangaben ihrer wirklichen und
urspriinglichen Bedeutung nach anwenden.

Nicht die urspriinglichen klassischen Begriffe der Horen
haben sich im Mittelalter verschoben, sondern das, was sie
in der kirchlich-biirgerlichen Praxis bezeichneten, namlich
die liturgischen Akte und die Mahlzeiten. Zudem gab es
im kirchlich-biirgerlichen Leben des Mittelalters infolge der
Verschiebung der kirchlichen Sext und ihre Verdrangung
durch die Non keinen festen Mittagspunkt. Zur Bezeichnung
desselben wurde bald das lateinische ,meridies“, bald das
volkstiimliche ,mittemtag“ (im franzosischen ,midi“) ge-
braucht, die aber eine gewisse Weite zuliessen, und daher
auch zumeist in der Bedeutung eines mehr oder minder
gross zu denkenden Zeitraumes, eben die Mittagszeit, d. i.
ungefihr die Zeit zwischen 9 und 12 Ubr nach moderner
Stundenrechnung, angewendet wurde.

Diese Sachlage musste die Gelehrten dazu fithren, am
klassischen Begriff der hora sexta festzuhalten. Sie durften
dies um so eher tun, als die Sext nicht bloss den Zeitpunkt,
sondern auch den Standort bezeichnet, wo die Sonne am
Himmel kulminiert und deshalb als Fixpunkt der Tages-
mitte leichter als jede andere Stunde des Tages festgestellt
werden konnte.

Aber nicht nur die Sext, sondern auch die Prim, die
Terz, die Non und die Vesper werden von den Gelehrten
zumeist korrekt angewendet.



260 M. Fallet-Scheurer.

Die Scholastiker nennen die korrekte Anwendung der
antiken Stundenzihlung die horae quoad tempus, wihrend
sie die Zeitpunkte, an welchen die liturgischen Akte in
Wirklichkeit abgehalten wurden, horae quoad officium nennen.
Wir finden also im Mittelalter neben einander zwei Systeme
der Tageschronologie: eine verschobene kirchlich-volkstiim-
liche, deren Abschnitte dem gemeinen Mann durch das
Einlduten der liturgischen Akte zum Bewusstsein gebracht
wurden, und die antike unverschobene Tageszeitrechnung
der Gelehrten.

Die lateinisch schreibenden Chronisten Italiens wendeten
als Erste das neue kirchlich-volkstiimliche System an, indem
sie die Tagzeiten nach den Offizien zu nennen anfingen.
Die Anwendung des neuen Systems im Unterschied zur
antiken Stundenzihlung brachten sie dadurch zum Ausdrucke,
dass sie im ersten Falle die Mehrzahl setzten, und daher
die Ausdriicke hora primarum, tertiarum, nonarum (doch
héufiger nonfale) und vesperarum gebrauchten.?)

"~ Die Non kommt als Zeitbestimmung in der mittel-
alterlichen Literatur Basels fast ebenso selten vor wie die
Sext, weil die biirgerlichen Zeitbestimmungen ,ymbiss* und
,mittemtag und ebenso in Anlehnung an diese das la-
teinische ,prandium® ihr als Stundenbezeichnung sehr starke
Konkurrenz gemacht haben, denn der Imbiss fiel in Basel
in die Zeit der Non (10—11 Uhr) oder wurde spitestens
nach vollendeter Non (11 Uhr hora quoad tempus) genommen.

Eine Zeitangabe vom 14. Januar 1399, die sich auf den
Imbiss und die Nonzeit bezieht, lautet folgendermassen:
»hora statim post prandinm quasi nona in villa dicta Buben-
dorf ... .%%

Nach der Einfithrung der ersten Riéderuhr in Basel
(zwischen 1370 und 1380) wurde jedoch der mittelalterliche
Begriff des ,mittemtag* (frithe Nonzeit) durch den modernen
Begriff der Mittagstunde (12 Uhrmittag) im Sinne der Basler
Uhr (= 11 Uhr allgemeine Zeit) verdringt.?)

) Bilfinger, Die mittelalterlichen Horen, S. 60 ff.

2) Boos, Urkundenbuch der ILandschaft Basel, S. 569, 33 .

%) Siehe das nidhere hieriiber in den Abschnitten liber die Mahlzeiten
im alten Basel und die Basler Uhr,



Die Zeitmessung im alten Basel. 261

Unverkennbar horae quoad officium sind die Zeit-
bestimmungen des bischéflichen Offizials, welche stereotyp
~hora none“ (= nonae) (9. September 1288)" oder hora
none vel quasi (26. November 1401)% lauten, und ebenso
die Zeitangabe im Statut vom 12. August 1292, wo es heisst,
die residierenden Chorherren des Domkapitels sollen sich
regelmiissig ,post nonas“?®) zur Erledignng der laufenden
Geschiifte versammeln.

Nach der Einfithrung der hora completa im VI, Jahr-
hundert wurde die Vesper (die urspriinglich als Zeitpunkt
auf die hora duodecima oder letzte Stunde des Lichttages
fiel) nm eine Stunde, d. i. auf die hora undecima diei vor-
geschoben. Nachdem aber die Non die Sext verdrangt hatte,
folgte die Vesper der Verschiebung der Non. Sie wurde
zuerst zwischen 4 und 5 Uhr abgehalten, dann zwischen
3 und 4, schliesslich sogar zwischen 2 und 3 Uhr nach-
mitttags nach unserer modernen Zeitrechnung, so dass sie
regelrecht als Mittenachmittag die Stelle der korrekten Non
einnahm und vom Abend, den sie sonst bezeichnete, unter-
schieden wurde.

Wann dieses Vorriicken der Non wie der Vesper vor
sich gegangen ist, ldsst sich nicht genau bestimmen. Aus
der Literatur geht immerhin hervor, dass sich die Ver-
schiebung nach und nach verbreitete, und dass sie erst im
XIV. und XV. Jahrbhundert den Charakter der Allgemeinheit
angenommen hat.*) Sie beruhte nicht auf einer kirchlichen
Anordnung, sondern auf einer erlaubten Uebung, die sich
stittzte auf eine in der Kirche giiltige Theorie, wonach es
erlaubt war, die Horen wohl frither, aber nicht spiter als
die kanonisch festgesetzte Zeit abzuhalten.

Dass die Verschiebung der Vesper in Basel schon sehr
friith vor sich gegangen ist, darauf weist u. a. eine Zeit-
bestimmung vom 14. Juli 1382 hin, die zweifellos als hora
quoad officinm aufzufassen ist und folgendermassen lautet:

Y} Trouillat, a.a. O, II, 4359, 2.

?) Boos, a.a. 0. 506, 7.

%) Basler Urkundenbuch, III, 340, 27 ff.

) Bilfinger, Die mittelalterlichen Horen, S, 63.



262 M. Fallet-Scheurer.

yhora paulo ante pulsum et horam pulsus in ecclesia
Basiliensi vesperarum, Basilee in stupa majori domus pre-
tori.“ 1)

Die Moglichkeit eines Vergleiches iiber den allgemeinen
Stand der Verschiebung in der Schweiz am Anfang des
XV. Jahrhunderts bietet uns eine Stelle in Justingers Berner
Chronik (Ausgabe Studer, S. 195), wo es heisst, der grosse
Stadtbrand in Bern vom 14. Mai 1405 sei ausgebrochen
,nach vesperzit als die glogge bald fiinfe slahen sollte.“

Nach dieser Zeitangabe zu schliessen wurde die Vesper
in Bern zu jener Zeit zwischen 3 und 4 Uhr nachmittags
(statt zwischen 4 und 5 oder ganz korrekt zwischen 5 und
6 Uhr) abgehalten. In Basel dagegen war die Vesper am
Ende des XV. Jahrhunderts bereits auf 2 Uhr bezw. 1 Uhr
nach allgemeiner Zeit vorgeschoben. ,Und da es zwei
schlug“, erzahlt Sebastian Brant in seinem Narrenschiff,
»da kam Hans Nagel und sprach: Liebe Herren, es ist spot,
man liit vesper.“?)

Die Dreiuhrglocke, die in Basel noch bis in die neuere
Zeit gelautet wurde, war nichts anderes als die frithere
Vesperglocke. Dieses bestitigt Wurstisen in seiner Be-
schreibung des Miinsters, wo er unter den sieben Glocken
dieser Kirche das ,vesperglocklein, jetzt das ,dryglocklein™,
anfithrt.?) 3 Uhr nach Basler Zeit war zur Zeit Wurst-
1sens ({ 15688) gleichbedeutend mit 2 Uhr nach allgemeiner
Zeit, Damals war die Mittagszeit bereits auf 11 Uhr (statt
um 10 Uhr wie frither) hinausgeschoben und Vesper dem-
entsprechend auf 2 Uhr (3 Uhr Basler Zeit) angesetzt. Dieses
Hinausschieben der Vesper um eine Stunde geschah durch
die Reformationsordnung (1529).

Andererseits finden wir in den Basler Urkunden und
Chroniken wiederum Beispiele, wo die Vesper nach der
antiken Stundenzdhlung angegeben wird. Ein spiites
Zeugnis dieser Art findet sich in der anonymen Chronik
des Schwabenkrieges, wo die Zeitangabe fiir den Haupt-

!) Basler Urkundenbuch, V, 9, go.
%) Sebastian Brant, Narrenschiff, ed. Zarncke, S. 203,

%) Wurstisen, Beschreibung des Basler Miinsters, ed. Wackernagel, 1888,
S. 19—z21. Vgl. auch Ochs, a.a. 0. V, 207 ff,



Die Zeitmessung im alten Basel. 263

angriff in der Schlacht bei Dornach (12. Juli 1499) lautet: ,uff
die sechste Stund noch mittag, was umb die vesper zitt“.!)

Dem bereits erwihnten Ordinarium pro officio sacriste
der Karthiuser vom .Jahre 1492 nach zu schliessen, hielten
sich die Kloster streng an die antike Regel, denn Vesper
ist je nach der Jahreszeit durchweg mit 5 Uhr abends an-
gegeben. Wir finden denn auch neben dem Lichttag und
den kanonischen Horen der Weltgeistlichkeit einen Lichttag
und Stundengebete der Klostergeistlichkeit, deren Zeitwert
mit jenen nicht immer iibereinstimmt. Die Klostergeistlich-
keit war strenger an die Vorschriften gebunden und musste
auf die Bedirfnisse des taglichen Lebens weniger Riicksicht
nehmen als die Weltgeistlichkeit.

Wie die Vesper die Zeit des Nachmittagsgottesdienstes
geworden, so wurde die Komplet die des Abendgottesdienstes.
Korrekterweise hitte die Komplet als die Zeit des Tages-
beschlusses noch vor Sonnenuntergang gefeiert werden
sollen. Aber mit der Zeit bezeichnete sie vielmehr den
Beschluss des Abends bezw. der Abendddémmerung, womit
man das Ende des kirchlichen lichten Tages bestimmte,
sowle auch das letzte kirchliche Tagviertel zwischen 3 und
6 Uhr abends. Sie schloss daher nicht in sich den sog.
Feierabend (la vesprée im Altfranzosischen), der als fiinftes
Viertel des biirgerlichen Lichttages zum eigentlichen, na-
tiirlichen d. 1. verinderlichen Lichttag hinzukam, der um
6 Uhr hitte beschlossen werden sollen.

Das Ende des ziinftischen Arbeitstages richtet sich des-
halb, wie wir noch sehen werden, nicht nach dem- biirger-
lichen Lichttag, sondern nach dem natiirlichen Lichttag,
der fiir die Stundengebete der Weltgeistlichkeit, besonders
aber fiir die Ordensgeistlichkeit massgebend war, denn
,altem harkomen*“ gemiss wird in den Ratsordnungen tiber
die Arbeitszeit der Zimmerleute usw. das ganze XV. Jahr-
hundert hindurch bestimmt, dass die Werkleuto abends ar-
beiten sollen bis ,ze nacht so man complet zen clistern
litet und davor nit“ (1422).2

) Basler Chroniken, V, 12, 4.
%) Ratsbiicher J. 1, sog. Rufbiichlein I (1417—38), Zimmerleuten- und
Maurerordnung vom Jahre 1422,



264 M. Fallet-Scheurer,

Komplet als Gebetszeit (officium) wurde vor der Abend-
mahlzeit, die in Basel nach 6 Uhr abgehalten wurde, und
vor Anbruch der Nacht gefeiert. Daher finden wir in den
vom bischéflichen Offizial aufgenommenen Urkunden ofters
die Zeitbestimmung ,hora completorii® oder ,hora coinpletorii
vel quasi“.

Das Kompletlauten der Kirchen und Klgster war also nicht
identisch mit der biirgerlichen Abendglocke (sog. Neune-
glocklein), welche wohl seit dem XIV. Jahrhundert den
Beschluss des Feierabends anzeigte und als Feuerglocke
das Lioschen aller Herd- und Ofenfeuer gebot (lat. ignitegium,
franzésisch couvre-fen).”

Neben der Messe ist als Element der mittelalterlichen
Tageszeitrechnung noch das Ave Maria (Angelica Salutatio.
Engelsgruss) zu erwahnen. Als dem Vaterunser gleich-
gestelltes Laiengebet kommt es seit dem erweiterten Marien-
dienst, d. 1. seit dem XI. Jahrhundert vor. Johann XIIL
(Papst von 955—963) befahl, das Ave Maria tiglich dreimal,
mmorgens, mittags und abends zu beten und jedesmal das
Zeichen dazu mit der Glocke zu geben.

Von diesen Ave Maria-Gebeten treten bloss das Morgen-
und Abendgebet hervor. Das erstere hat z B. in Italien.
wo der Mariendienst ganz besonders stark ausgebildet worden
ist, die Prim zu verdringen vermocht,?) wihrend der Engels-
gruss am Abend (Salve, Salus) so ziemlich tiberall zusammen-
fallt mit dem kirchlichen Abend- oder Kompletlauten.

In der deutschen Schweiz heisst das Geldute, welches
morgens frith und abends spit, beidemal in der Dimmerung
zum Gebete einlddt, heute noch die Betglocke. Sie ist
identisch mit dem Ave Maria-Liuten. Dieses Lauten be-
zeichnete den Anfang und den Beschluss des biirgerlichen
Tages (am Werktag auch der Arbeit) und vielfach auch der
Schluss des juridischen Tages.?

Damit stimmen iiberein die Materialien zum Gegenstiick
des deutschschweizerischen Idiotikons, namlich des GGlossaire

') Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel, IL. Bd,, L. Teil, 294.
) Bilfinger, Die mittelalterlichen Horen, S. 17.
%) Schweiz. Idiotikon, Artikel Glocke.



Die Zeitmessung im alten Basel. 265

des patois de la Suisse romande.) Hier ist Ave Maria
gleichbedeutend mit cloche du matin (Morgenliduten) und
der Engelsgruss (Angelus) mit cloche du soir (Abendlduten,
Abendbetglocke).

In Basel waren das Morgenlduten (Tagglocke) und das
Morgengebet bezw. Ave Maria ebenfalls identisch. Wurstisen
sagt in seiner Beschreibung des Miinsters (S. 419—21 a. a. 0.),
die Wachtglocke habe vor Zeiten ,salve Glocke“ geheissen.
Daraus, sowie aus anderen urkundlichen Stellen muss ge-
schlossen werden, dass vor der Einfithrung der modernen
Stundenrechnung die Wachtglocke, die zugleich die Tag-
glocke war, das kirchliche Abend- bezw. Kompletlduten,
sowie der Engelsgruss entweder zusammenfielen oder doch
ungefihr um dieselbe Zeit (Anbruch der Nacht) den Be-
schluss des natiirlichen kirchlichen Tages anzeigten. Nach
Ochs hiess die Mittagsglocke des Miinsters ehemals die
.Unsern Frauen Glocke und mahnte vor Zeiten zu einem
stillen Ave Maria“.?)

Aus den vorstehenden Ausfithrungen ergibt sich zu-
sammenfassend und in modernen Zeitwerten ausgedriickt
folgende Stundenreihe der kirchlichen Tageszeiten im mittel-
alterlichen Basel vor der Einfithrung der modernen Stunden-
rechnung:

Basler Uhrzeit.

Als Zeitraum Als Zeitpunkt Als Tagviertel

bezw. Stundengebet

{ ind.Klostern 4—5 Uhr vorm.
\ im Minster 5—6 »

bezw. Tagesanbruch

Matutin 6 Uhr vorm. 3—6 Uhr vorm.

Prim 6—7 Uhr vorm. T % . —

Messe 8—9 , » — =

Terz 8—9 ” » 9 » » 6—9 » »
Non 11—-12 " 12 - 9—12 5
Sext — 1 , nachm. —

Vesper 2—3 , nachm. 3 # 12—3 |, nachm.
Komplet 5-6 . 6 " 3—6 "

bezw. Anbruch der Nacht.

') Diese Materialien sind uns von Herrn Prof. Dr. Tappolet, lLehrer an
der hiesigen Hochschule, giitigst zur Verfiigung gestellt worden.
%) Ochs, a.a. 0. V, 207 ff.



266 M. Fallet-Scheurer,

Die kanonischen Horen begannen somit wie anderwirts
ungefihr um 3 Uhr morgens (Matutin in den Kléstern) und
reichten bis 6 Uhr abends. Sie wurden durch zumeist
doppeltes Léauten der Glocken verkiindet, und kanonischer
Vorschrift gemiiss vor Ablauf des fiir jede bestimmten Zeit-
punktes, d. i. im Sinne der beginnenden Stunde (hora in-
cipiens) gefeiert. In diesem Umstande ist denn auch die
Ursache der Basler Uhr zu suchen, die Jahrhunderte lang der
allgemeinen Zeit um eine Stunde voraus war. Die Zeit der
Abhaltung der kanonischen Horen in Basel entspricht durch-
aus den allgemeinen Uebungen der Kirche und der Kloster.
Der Beginn des ersten (Matutin) und des letzten Stunden-
gebetes (Komplet) verfrithte oder verspatete sich je nach der
Jahreszeit und nach ihnen richteten sich die tibrigen Horen.
Matutin war gleichbedeutend mit Tagesanbruch (Morgen-
démmerung) und Komplet mit dem Anbruch der Nacht(Abend-
dimmerung). Die Horen richteten sich somit nie ganz nach
der wahren Zeit, sondern waren vielmehr halb veridnderliche,
halb mittlere Zeitpunkte. Der kirchlich-biirgerliche Lichttag
umfasste schliesslich statt bloss 12 Stunden zwischen Sonnen-
Auf- und Untergang, 15—16 Stunden zwischen Morgendamume-
rung und Abenddammerung. Das erste Viertel des so ge-
stalteten kirchlichen Lichttages (Matutin; wahrte von 3—6 Uhr
morgens ungefihr, das zweite (Terz) von 6—9 Uhr morgens, das
dritte (Non) von 9—12 Uhr morgens, das vierte (Vesper) von
12--3 Uhr und das fiinfte (Komplet, zweite Vesper) von 3—6 Uhr
ungefihr. Als sechstes und letztes, rein biirgerliches Tag-
viertel kam dann der Feierabend von abends 6—9 Uhr hinzu.

I1. Das Zeitbestimmungssystein und die Zeitmesser im alten
Basel vor der Einfihrung der modermen Stundenrechnung
und der dffentlichen Rdderuhren im I4. Juhrhundert.

Das antike bezw. mittelalterliche Stundensystem.

Zeitmessung im eigentlichen technischen Sinne heisst
Zeitpunkte bestimmen und Zeitrdume messen auf Grund eines
festen Masses, einer Einheit. auf welche die Zeitpunkte und
Zeitriume zuriickgefiihrt werden.!) Die Zeitbestimmung und

1) Bilfinger, Die Zeitmesser der antiken Vilker, Stuttgart 1886, S. 5 u. 22,



Die Zeitmessung im alten Basel, 267

-Messung muss somit in Beziehung gebracht werden zu
einem Absoluten und dieses Absolute kann fiir uns Erden-
bewohner nichts anderes sein als der Tag und eine feste
Unterabteilung des Tages.

Die Zeitrdume miissen einen im Verhiltnis zum Tages-
anfang bestimmten Zeitpunkt angeben und die Entternung
vom Tagesanfang messen, d. i die seit dem Tagesanfang
verflossenen Teile des Tages fortlaufend ausdriicken. Der
allgemeine Masstab, die Einheit fiir die Bestimmung der
Zeitpunkte und die Messung der Zeitraume ist somit die
Tages- und die Stundenlinge.

Fiir die Zwecke des tiglichen Lebens diente im Alter-
tum wie im Mittelalter der lichte Tag als Grundlage der
Zeitbestimmung und Zeitmessung. Da nach diesem System
die Zeitbestimmung der Bewegung der Sonne in ihrem
Parallelkreis folgte. so bildete die wahre Sonnenzeit oder
kurz die wahre Zeit die Grundlage der Zeitmessung. KEs
war z. B. in Basel wahrer Mittag, wenn die Sonne im Me-
ridian stund; nachmittags 1 Uhr, 2 Uhr usw., wenn die
Sonne in ihrem Parallelkreis 15° 30° usw. westlich vom
Basler Meridian stund.

Das Mittelalter hatte vom Altertum ein Stunden- bezw.
Zeitmessungssystem ererbt, wonach sowohl der lichte Tag
als die Nacht in je zwo6lf unter sich gleiche Stunden zer-
fielen, so dass also die Tagesstunden (Hemerinstunden,
horae diei) als Tagzwolftel und die Nachtstunden (Nykterin-
stunden, horae noctis) als Nachtzwolftel, den Veriinderungen
der Tag- und Nachtlinge folgten, und daher untereinander
ungleich und im Laufe des Jahres stets veréinderlich waren.
Der Sommertag hatte lange Stunden (horae aestivae), der
Wintertag kurze Stunden (horae hibernae). Die Stunden
dieses Systems heissen daher bei den Chronologen des Alter-
tums und Mittelalters verinderliche oder Temporalstunden
(horae temporales oder inaequales) im Gegensatz zu den
gleich langen Stunden der Tag- und Nachtgleiche oder
Aequinoktialstunden (horae aequinoctiales).

Fiir das Geschiiftsleben (Geschaftstag, dies usualis) des
Altertums und des Mittelalters hatte diese Einteilung des
Tages in je nach der Jahreszeit verschieden lange Stunden



268 M. Fallet-Scheurer,

den Vorzug, dass sie immer in demselben Verhiltnis zum
jeweiligen Lichttag, d.i. zu den fiir die biirgerlichen Ge-
schiifte ohne kiinstliches Licht verwendbaren Zeitrdiumen
stand, und dass die einzelnen Stundenzahlen, ohne dass
man an die Jahreszeit denken musste, immer angaben, wie-
viele Stunden seit Anbruch des Tages verstrichen waren,
und wieviele noch bis zum Schluss desselben iibrig seien.!)

Die kirchliche Stundenmessung.

Die kirchliche Einteilung des Tages in sieben horae
canonicae oder Tagzeiten, die fiir das ganze Mittelalter mass-
gebend war, beruhte ebenfalls auf dem System der Temporal-
stunden. Diese Stunden wurden jedoch nicht immer nach
der wirklichen Tages- und Nachtlinge fiir jeden Ort oder
Gegend und jeden Tag berechnet, sondern man begniigte
sich mit der ungefiihren Festsetzung der mittleren Lénge
der Stunden fir die zwolf Monate des Jahres durch Angabe
der Schattenlingen in Fiissen an den verschiedenen Zeiten
des Tages in jedem Monat.

Mit der Isochronie der einzelnen Zeitabschnitte nahm
man es nicht eben genau. Es kam ja auch weniger auf
die absolute Gleichheit der einzelnen Zeitabschnitte unter
sich als vielmehr darauf an, dass man unter der angegebenen
hora den gleichen Zeitpunkt verstand.

Das biirgerliche Leben des Mittelalters dringte nicht
wie die Neuzeit nach genauester Zeitbestimmung; die meisten
Stundentermine regelten sich nach den Festsetzungen der
kirchlichen Zeitrechnung, d. i. nach den auch fiir das ganze
Offentliche Leben massgebenden Stundenabschnitten der
Kirche (horae canonicae), fiir deren richtige, den kanonischen
Vorschriften gemisse Kinhaltung die ungleiche Stunden-
emteilung des lichten Tages unentbehrlich war.

Eine grossere Genauigkeit als die mittlere Zeit fiir jeden
Monat wurde jedoch in der Regel von der Kirche nicht
angestrebt. In ilteren Kalendern finden sich teils ganze
Tabellen dariiber (horologium horarum)?, teils einzelne An-

1) Bilfinger, Die antike Stundenzihlung, Stuttgart 1883, S. 3 fl.
) Vgl. Hampson, R.T., Medii Aevi Kalendarium or dates, charters, etc.,
2 vol., London 1841, II, 313.



Die Zeitmessung im alten Basel. 260

gaben zu den Monaten, z. B. hora IIT et IX pedes XI, hora
VI pedes VI zum Oktober.') Beda®) gibt iiber diese Schatten-
langen sogar eine concordia mensium,

Der Mangel an biirgerlichen Zeitmessern und die or-
ganisatorische Ueberlegenheit der Kirche gaben ihr die Zeit-
bestimmung auch fiir das biirgerliche Leben in die Hand.
Die Klosterschulen waren im Frith- und Hochmittelalter
aber auch die einzigen Pflanzstitten astronomischer Kennt-
nisse im Abendland. In der Kirche erbten sich diese
Kenntnisse schon deshalb fort, weil sie zur Bestimmung
der beweglichen Feste (kirchlicher Kalender) wie der ka-
nonischen Horen unerléasslich waren. Schon darum war die
Kirche berufen, allem Volke die einzelnen Tages- und Nacht-
abschnitte mittelst der Glockenzeichen anzuzeigen.

Die Bedienung der Glocken stund zweifellos in engem
Zusammenhang mit der Bedienung der Zeitmesser, welche
es erst gestatteten, das Liauten zur rechten Zeit, d. i. Sowohl
1o den vorgeschriebenen Zeitabstanden als auch in der ge-
wiinschten Ausdehnung zu bewerkstelligen.

Fiir die mittelalterlichen (Glaubigen bestand eine der
Strafen im Falle der Exkommunikation und des Interdikts
darin, dass die Glocken nicht geliutet werden durften, eine
Strafe, welche gelegentlich, z, B. zur Zeit der Bischofswirren
(1309-—-1311), auch die Basler zu spiiren bekamen.?) Aus der
Bedeutung des Glockengeldutes fiir die Laienwelt ergibt sich
zugleich das Gewicht der Strafe, in der sich ein ideelles
Moment, ndmlich die Unterbindung des Verkehrs der (3ldu-
bigen mit dem Himmel, und ein praktisches, der Verlust
einer sicheren Tageseinteilung, vereinigten.

Auf Grund karolingischer Verordnungen (Aquis a. 801
bei Pertz Mon, leges 1, S7) war der Glocken- und Zeit-
messungsdienst den Klerikern selbst ibertragen. Nach dem
kanonischen Rechte (c. 2. X. de off. cust.) ist der Kiister
cehalten, die einzelnen kanonischen Stunden unter Zu-

D] Hambson, I, 430.

2) Beda, Opera, ed. Giles, I, 465; vgl. Hampson, a. a. O. II, 200; ferner
Grotefend, a.a. O., Artikel Stunden,

%) Roller, Der Basler Bischofsstreit in den Jahren 1309—11, Basler
Zeitschrift fir Geschichte und Altertum, 1914, S. 305 ff.



270 M. Fallet-Scheurer.

stimmung des Archidiakons anzuzeigen. In Basler Kirchen-
und Klosterurkunden werden der campanarius (Gléckner)?,
besonders des Domstifts, ferner der sacristanus (Siegrist)
oder custos (Kiister)? des Domstifts, des St. Petersstifts usw.
mehrfach genannt.
_ Im Miinster scheint dem campanarius schon sehr frith
eine besondere Wohnung angewiesen worden zu sein, denn
bei Trouillat (I, 19) findet sich ein Auszug aus dem Liber
vitae des Domstifts, in welchem iiber den am 15. Mai 1177
erfolgten Tod des Bischofs Hugo von Hasenburg wie folgt
berichtet wird: ,Idus Maii. Hugo de Hasenburg episcopus
obiit. Qui sepultus est ante cameram campanariorum.* Zu
den Klerikern gesellten sich mit der Zeit Laien als Ge-
hiilfen, so dass jene nur noch die Aufsicht iiber den Zeit-
und Glockendienst fithrten.

Die mittelalterlichen bezw. kirchlichen Zeitmesser
im allgemeinen und in Basel im besondern.

Die Eigenttimlichkeit des aus dem Altertum heriiber-
genommenen und dazu verkirchlichten Stundensystems be-
stimmte die Art der mittelalterlichen Zeitmesser. Diese
mussten derart beschaffen sein. dass sie der Ungleichheit
der Tag- und Nachtstunden, inshesondere aber den Ver-
anderungen der Tageslinge und der damit verbundenen
Verianderlichkeit der Dauer der Tagesstunden zu folgen im
Stande waren, mit andern Worten, sie mussten so eingerichtet
sein, dass sie den Zeitraum zwischen Sonnen-Auf- und Unter-
cang in zwolf unter sich gleiche Teile zu zerlegen ge-
statteten.

Die Messung des Lichttages geschah nun, wie schon
im Altertum, so auch im Mittelalter durch Sonnenuhren.
Die mittelalterliche Sonnenuhr gab indessen ebensowenig
wie die antike die Nykterinzeit, d. i. den 24. Teil von Tag
und Nacht an, sondern vielmehr die Hemerinzeit, mit andern
Worten den 12. Teil des Lichttages oder die Tagzwolftel.
Sie zeigte nicht wie die moderns Sonnenuhr den Deklinations-
kreis (Stundenkreis) der Sonne, sondern genau ihren je-

') Basler Urkundenbuch, I, 138, 12 und 1706, 1,
%) Ebenda, I, 337, 24.



Die Zeitmessung im alten Basel. 271

weilligen Sonnenort in Beziehung zu einem bestimmten
Horizont: sie hatte keine Stundenlinien im eigentlichen
Sinne des Wortes, sondern nur Stundenpunkte.!)’

In Basel hatte man wie anderwiirts am Miinster, wahr-
scheinlich auch noch an andern Kirchengebduden Sonnen-
uhren, die derart eingerichtet waren, dass der Schattenweg
ihres Zeigers oder Weisers ein getreues Abbild des Sonnen-
weges am Firmament darstellte. Wahrscheinlich hat man
sich dabei nach der Gewohnheit der Alten mit den Schatten-
kurven fir das Aequinoktium (Tag- und Nachtgleiche), sowie
fitr den lingsten und kiirzesten Tag begniigt und jede dieser
Kurven in zwolf gleiche Teile geteilt und die Schnittpunkte
durch Stundenlinien miteinander verbunden.?)

Dank dieser Konstruktion der Sonnenuhren war es nun
moglich, Schattentabellen fiir alle Monate des Jahres an-
zufertigen, woraus man jederzeit eine beliebige Tagesstunde
aus der Lange des Schattens berechnen konnte. Nach solchen
Berechnungen richtete sich nun im mittelalterlichen Basel
wie anderwirts sowohl die kirchliche als biirgerliche Tages-
zeitbestimmung bezw. das Léuten der iiblichen Tageszeiten.

Bei der Eigenartigkeit und auch Sparlichkeit der mittel-
alterlichen Sonnenuhren, die an Standorten, welche sich dazu
ganz besonders eigneten, angebracht werden mussten, war
es fiir den gemeinen Mann nicht leicht zu wissen, wieviel
Uhr es sei. Daher das Glockengeliute, das die Tageszeiten
jedermann in deutlicher und weithin vernehmbarer Weise
anzeigte.

Wie schon im Altertum, so hat man auch im Mittel-
alter traghare Sonnenuhren gebaut; solche zu besitzen und
zu beniitzen war jedoch das Vorrecht weltlicher und kirch-
licher Fiirsten, einzelner Kleriker und der Heerfithrer. Das
Volk besass ein weniger kostbares und dazu einfaches Mittel,
um sich ber die Tagesstunden wenigstens im Groben zu
unterrichten, Der Mann aus dem Volke half sich dadurch,
dass er den eigenen Schatten abschritt und die so ermittelte
Schattenlange als Zeitmesser benutzte.

) Bilfinger, Die Zeitmesser der antiken Volker, S. 23 ff.
?) Ebenda, S. 23.



272 M. Fallet-Scheurer.

Unsere Vorfahren hatten zweifellos fiir die Beobachtung
des Himmels und der Gestirne tiberhaupt, besonders aber
tiir die Beobachtung des Standortes der Sonne an den ver-
schiedenen Tages- und Jahreszeiten ein ungleich geiibteres
und geschéarfteres Auge als wir moderne Menschen, und so
war es ihnen mdoglich, ohne Zuhilfenahme irgend eines
Mittels die Tageszeit am Himmelsgewolbe abzuschétzen. Sie
achteten auch auf die Schattenlage und die Schattenlinge
besonders hervorragender Gegenstinde wie Gebiude, Tiirme,
Béume, und namentlich der Hiigel und Berge.

Die Schweiz weist in den verschiedenen Landesgegenden
zahlreiche Berg- und Flurnamen, sowie sog. Felsuhren auf,
die mit der Zeitmessung in innigem Zusammenhang stehen.
Ihr Ursprung reicht jedenfalls bis tief ins Mittelalter, teil-
weise sogar bis in die Romerzeit zuriick. Es 1st jedoch
hier nicht der Ort, von der horometrischen Toponymie zu
sprechen.?)

Die Beobachtung der Sterne durch die Kirchenleute
als Mittel der Zeitbestimmung zur Nachtzeit ist schon friih
bezeugt. Cassian, der Begriinder des Klosterlebens in der
Provence (1 ca. 435), berichtet, dass die alten Ménche die
Sterne beobachteten. um aus ihrer Stellung die Zeit zu
entnehmen. KEs wird némlich derjenige ermahnt, dem die
Sorge seine Mitbriidder zu wecken oblag, dies nicht nach
Gutdiinken zu tun, sondern fleissig nach den Sternen zu
sehen. Mabillon berichtet in den Acta S. 8. O. 3. B. von
einer Nonne, .dass sie aufstand und hinausging, um aus
den Sternen zu sehen, ob es Zeit sei das Zeichen zur Mette
zu geben,“?)

Fiir die Orientierung am Himmel waren von jeher von
grosser Wichtigkeit der Nordstern (Polarstern, stella polaris
bei Sebastian Miinsters Nocturnal), ein hellerer Fixstern,
der dem Weltpol so nahe steht, dass er bei der tiglichen
Rotation des Himmelsgewslbes seinen Ort am Himmel nicht
zu verandern scheint. Er war der Stern der Schiffer und

') Der Verfasser arbeitet zur Zeit an einer Geschichte der Zeitmessung
in der Schweiz.

?) Kindler, F. (S. O.B.), Die Uhren, ein Abriss der Geschichte der
Zeitmessung, Einsiedeln 1903, S, 119.



Die Zeitmessung im alten Basel, 273

Reisenden bei den Phonikiern, Griechen, Arabern usw. Der
Chronist Tietmar, Bischof von Merseburg, sagt: ,Gerbert
(von Aurillac, § 1003 als Papst Sylvester II) machte in
Magdeburg eine Uhr, welche er richtig aufstellte, mit einer
Ro6hre und unter Zuhilfenahme eines gewissen Sternes, des
Fiithrers der Schiffer.“ ")

Ungleich wichtiger fiir die mittelalterliche Zeitbestim-
mung im Abendland waren der Abendstern und der Morgen-
stern. Der Abendstern (griechisch Hesperos, daher der
Name Vesper — Abend), ist der Planet Venus, wenn er
nach Sonnenuntergang am Abendhimmel glinzt; er heisst
Morgenstern (griechisch Phosphoros = der Lichtbringer,
lateinisch lucifer), wenn er vor Sonnenaufgang am Ostlichen
Himmel erscheint; er wird daher auch stella matutina ge-
nannt.

Die Venus ist der zweite Planet des Sonnensystems,
der glinzendste aller Sterne. Zeitweise i1st ihre Lichtstirke
so gross, dass sie am hellen Mittag mit blossem Auge ge-
sehen werden kann. Sie weicht von allen Planeten am
wenigsten von einem Kreis ab und der Erde kommt sie
zur Zeit ihrer unteren Konjunktur nidher als irgend ein
anderer Stern.

Wir haben bereits gesehen, dass in Basel und im Sund-
gau auf bischoflichen Giitern als #dusserster Gerichtstermin
u. a. das Erscheinen des Abendsterns galt: Item so sol ein
Meiger am Suniecht tag (Sonnenwendtag, 24. Juni), sitzen
ze gericht, untz daz der Sterne am Himel stat“ (anno 1340
ungefihr in Sierenz i. E.)?

Geschah die volkstiimliche Beobachtung des Sternen-
himmels mit dem blossen Auge, so bedienten sich anderer-
seits die Kleriker zumeist eines astronomischen Instrumentes,
niamlich des sog. Astrolabiums (griechisch = Sternaufnehmer),
auch astronomischer Ring genannt. dessen Erfindung Hip-
parch von Nicda, dem Begriinder der wissenschaftlichen
Astronomie (160—125 v. Chr. in Bithynien, auf Rhodus und
in Alexandrien) zugeschrieben wird.?) Dieses Instrument,

") Mon. Germ., V, 835, 21; Kindler, a.a. O. S, 23,
2) Trouillat, a, a, O. III, 514, 12,
%) Wolf, Geschichte der Astronomie, Miinchen 1877, S. 1062.

Basler Zeitschrift f. Gesch. und Altertum XV, 2. 18



274 M. Fallet-Scheurer,

das in der antiken und mittelalterlichen Astronomie eine
grosse Rolle spielte, gestattete nun in jedem Augenblick
die Zeit anzugeben. Dies geschah durch Héhenmessungen
der Sonne oder von Sternen iiber dem Horizont oder durch
Abstandmessungen von der Sonne, vom Mond oder von
den helleren Sternen (Venus, Polarstern usw.).

Die mittelalterlichen Astrolabien, die noch vorhanden
sind, zeigen pur unten im Feld die Nachtstunden. Es war
aber leicht, dieselben auch fiir die Tagstunden zu verwenden.
Das Instrument bestand nimlich aus zwel Teilen, einer
Scheibe mit einer bestimmten Anzahl Parallelkreisen (je
nach der Zahl der Sterne, die man beobachten wollte), dem
Horizont und den Stundenlinien (sog. mater astrolabii), sowie
einer zweiten Scheibe mit der Darstellung des gestirnten
Himmels und besonders der Ekliptik und ihren 12 Ab-
teilungen (sog.rete astrolabii). Man konnte damit den Ekliptik-
grad und fiir diesen die Nachtzeit ablesen. Diese war dann
zugleich die Tagzeit fiir den vorliegenden Sonnenstand, da
zwischen den Tag- und Nachtzwolfteln des mittelalterlichen
. Volltages eine bestdndige Wechselbeziehung bestand.')

Die Sonnenuhren, sowie alle auf dem Schattenmass
oder der Beobachtung des Sternenhimmels beruhenden Zeit-
bestimmungsmittel geniigten jedoch nicht, weil sie teils bei
tribem Wetter, teils bei Nacht, oder gar bei beiden Zeit-
wmstianden versagten. Im Altertum benutzte man deshalb
die Wasseruhr (clepshydra bei den Griechen, hydrologium
bel den Romern), neben dem Gnomon (Sonnenuhr) das ilteste
kiinstliche Hilfsmittel der Zeitteilung und Zeitmessung.

Es galy zweierlei Wasseruhren: 1. Gefiasse mit aus-
fliessendem Wasser, die besonders bei den Mittelineervolkern
(Aegyptern, Griechen usw.) im Gebrauch waren. Diese Uhren
wurden mehrfach verbessert, so namentlich durch Ktesibios
im III. Jahrhundert v. Chr. durch Schwimmer im Auffang-
gefass und damit verbundenen Zeiger, Zifferblitter und
sogar Klangwerke, so dass es wenig spiter bereits sehr
kitnstliche Wasseruhren (sog. Aufzuguhren) gab, die sogar
imstande waren, die ungleichen und verénderlichen Stunden

1) Bilfinger, Die Zeitmesser der antiken Volker, S. 53; ferner Ambronn,
Handbuch der astronomischen Instrumentenkunde, Berlin 1889, 2 Bde.



Die Zeitmessung im alten Basel.

o
~1
L}

¢

des wahren Sonnentages anzugeben, obschon das Wassermass
auf dem Prinzip der gleichen und unverinderlichen Stunden
beruht. Es bedurfte daher sehr kiinstlicher Konstruktionen,
um den Wasseruhren die stets sich veriindernden Stunden

abzugewinnen.

2. Leere Gefisse mit Oeffnung am Boden, die, auf
Wasser gesetzt, durch ihre Fiillungszeit eine bestimmte Zeit-
daver angaben, Es ist dies die orientalische Form der
Wasseruhr, die besonders in Indien, aber wohl auch in
ganz Asien im Gebrauche stand.!)

Hildemar (IX. Jahrhundert) sagt in seiner Erklirung
der Benediktinerregel: wer das nichtliche Psalmengebet
richtig (rationaliter) machen will, hat eine Wasseruhr.?)

Im Frithmittelalter vermittelten die Volker des Ostens,
d. i. die Byzantiner und Araber, dem Westen die Zeitmess-
instrumente. Aus Bagdad erhilt Karl der Grosse im Jahre
807 als Geschenk des Kalifen Harun al Raschid jene be-
rithmte Wasseruhr mit beweglichen Figuren, die Einhard,
Karls Kanzler und Biograph, einer eingehenden Beschreibung
wiirdigt.?)

Von einer idhnlichen Schenkung an Kaiser Friedrich II.
im Jahre 1232 berichtet Trithemius.') Moglicherweise hat
Bischof Haito von Basel auf seinen (Gesandtschaftsreisen
nach Rom und Konstantinopel im Dienste Karls des Grossen
die kostbaren firstlichen Uhren zu Gesicht bekommen. Ur-
kundliche Zeugnisse itber den Gebrauch der Wasseruhren
in Basel bestehen nicht. Nach allem, was wir iiber die Be-
niitzung dieser Uhrgattung in den Kirchen und Klostern
wissen, diirfen wir jedoch annehmen, dass man sich ihrer
auch in Basel bediente.

') Vgl. Artikel Clepshydra in Pierrot, Dictionnaire d’archéologie égyp-
tienne, Paris 18735; Vitruvius, De Architectura, Lib. IX, cap, 4, 8 und 9,
deutsch ed. Rose, franzosisch ed. Perrault; Schlagintweit, Sitzungsberichte
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, math.-physik. KL, Miinchen
1871, S. 128; Bilfinger, Die Zeitmesser der antiken Vélker, S. 23 fI.; Wolf,
Geschichte der Astronomie, Miinchen 1877, S. 134.

%) Kindler, a,a O, S, 22,

%) Annales anno 807, Mon. Germ. Script. I, 194,

4) Chron. mon. Hirsaug. ed. Freher, Frankfurt a. M. 1601, S. 180.



376 M. Fallet-Scheurer.

Wir dirfen uns freilich darunter nicht so komplizierte
und kostbare Mechanismen denken, wie die vorhin genannten
Aufzuguhren, welche nur wenige hohe weltliche und geist-
liche Wiirdentriger besassen, sondern vielmehr einfache
Maschinen. Wie die Sonnénuhren, so zeigten wohl auch
die wenigsten Wasseruhren der Kirchen und Kloster die
ganze Stundenreihe. Sie waren vielmehr fiir das officium
nocturnum eingerichtet und daher zumeist mit einer Léute-
und Weckvorrichtung versehen.

Die mittelalterlichen Chronisten verstehen denn auch
unter dem horologium nocturnum (Nachtuhr) eine mit einer
‘Wasseruhr verbundene Weckvorrichtung, welche die Welt-
geistlichen und Klosterinsassen zum néchtlichen Gottesdienst,
besonders aber zur Mette berief.!) Fiir den frithmittelalter-
lichen Laien hatte die Einteilung der Nacht, die man bei
Datierungen gewohnlich vollstindig ignorierte, keinen Wert.

Wichtig ist das horologium nocturnum insofern, als es
unter der Form der klosterlichen Weckeruhr (horologium
excitatorium) eine Uebergangsstufe zur eigentlichen Réader-
und Schlaguhr darstellt.

Das ganze Mittelalter hindurch und dariiber hinaus
bediente man sich bei Tag und bei Nacht der Sanduhr.
In der mittelalterlichen Literatur Basels sind, wenn auch
nur mittelbare und etwas spite Zeugnisse vorhanden iiber
den Gebrauch der Sanduhr zu Zwecken der offentlichen wie
privaten Zeitbestimmung.

In den Jahresrechnungen der Stadtverwaltung begegnen
wir bereits 1m Jahre 1398 dem gloggener (auch gloggen-
liter) des Rats (lateinisch campanarius consulum) und von
da an kehrt die Bezahlung seines .Jahreslohnes regelméassig
wieder.?) Ks ist dies der Glockner, der die Aufgabe hatte,
die Ratsglocken der St. Martinskirche zu lduten, welche die
Rite zur Sitzung riefen. Die Dauer ihres Gelidutes (das

1) Vgl. Usages de I'Ordre de Citeaux, compilés vers 1120, chap. 114
in Dom Calmet, Commentaire littéral de la regle de St. Benoit, I, 279—38o0.

2) Harms, Dr. B., Der Stadthaushalt Basels im ausgehenden Mittelalter.
Erste Abteilung: Die Jahresrechnungen 1360—13535, Tiibingen 1910: anno
1389/90: ,Item Heintzman, gloggener, 1 1b, .., .“



1§
~1
~1

Die Zeitmessung im alten Basel.

erste Zeichen wihrte !/s Stunde, das zweite !/ Stunde) wurde
mittels Sanduhren gemessen.')

Im Jahr 1410 {crastino quasimodo = 31. Mérz) wird
im Nachlass des Domthesaurars Johann Miinch ein ,oro-
logium* erwidhnt.”) Der lateinische Ausdruck ,horologium*
wird zwar in mittelalterlichen Urkunden zur Bezeichnung
aller Arten von Zeitmessern gebraucht; im vorliegenden
Fall handelt es sich vielleicht um eine Sanduhr, méoglicher-
weise aber auch um eine Rédderuhr, denn mechanische Zimmer-
uhren®) kommen in Deutschland und anderwirts bereits in
der zweiten Hélfte des XIV. Jahrbunderts vor.?)

Nach etwas spiteren Zeugnissen nannte man in Basel
die Sanduhr das ,stunt glas“ (1475) oder das ,sandstiindlein“
(1506).% Die Grosse dieser Uhrgattung wechselte von einem
Fuss bis zu wenigen Zoll und dementsprechend auch die
Zeitdauer. KEs gab Stunden- oder Uhrglaser {,orglas“) wie
man sie auch nannte, die entsprechend der Tageslange fiir
das ganze Jahr eingeteilt und eingerichtet waren. Sie wurden
zu jeder Stunde, halben Stunde oder Viertelstunde von
Hand oder automatisch gewendet.

Des Nachts, bei tritbem Wetter, und mangels anderer
geeigneter Hilfsmittel bediente man sich der Kerzen als
Zeltmesser.

Die ersten Kerzen unserer Art scheinen als Beleuchtungs-
mittel zur Zeit der Christenverfolgungen aufgekomimen zu
sein und vielleicht hingt damit der ausgedehnte Gebrauch
der Kerzen bei kirchlichen Zeremonien zusammen. Apulejus®)
unterschied zu Ende des II. Jahrhunderts schon Wachs- und
Talgkerzen, doch begannen letztere erst am Anfang des
IX. Jahrhunderts den Kienspan zu verdriangen. Im Mittel-

") Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel, Bd. II, 1. Teil, 294—297.

%) Beschreibbiichlein im Staatsarchiv (Gerichtsarchiv).

%) Ueber die Einfiihrung der Haus- und Taschenuhren in Basel siehe
des Verfassers Abhandlung: Die Uhrmacherei im alten Basel (in Vorbereitung).

1) Bassemann-Jordan, Geschichte der Rideruhr, Frankfurt a, M, 19053,
Seite 23.

%) Major, Dr. Emil, Der Basler Hausrat im Zeitalter der Spitgotik, etc.
Basler Jahrbuch 1911, S, 237.

%) Apulejus (rémischer Rhetor, geb. um 125 n, Chr.) in seinen Meta-
morphosen, auch De asino aureo gemannt, ed. van Vleit, Leipzig 1897 ; iiber-
setzt von Roller, Berlin 1883.



278 M. Fallet-Scheurer.

alter wurden Wachsfackeln mit Dochten von gedrehtem
Werg in Formen gegossen. Seit dem XV. Jahrhundert
kamen dann die Talglichter als Beleuchtungsmittel allgemein
in Aufnahme.!)

Die Brenndauer der Wachskerzen von bestimmter Léange
und Dicke diente nun zu ungefihrer Zeitbestimmung. Die
Chroniken und Urkunden des italienischen, franzésischen
wie deutschen Mittelalters enthalten zahlreiche Zeugnisse
iber den Gebrauch der Kerzen als Zeitmesser. Durch Ein-
hard wissen wir, dass Karl der Grosse (768— 814) die Zeit
von Tag und Nacht mittels drei Kerzen mass, deren Brenn-
dauer Je acht Stunden betrug. Auch Ludwig IX. (der Frome)
von Frankreich (1226—1270) bediente sich der Kerzen zur
Zeitmessung.”’) Karl V. von Frankreich /1364 —1380) liess
ohne Unterbruch Kerzen brennen, welche in die 24 Unter-
abteilungen des Volltages geteilt waren, und Diener, welche
den Zeitmessungsdienst versahen, mussten ithm von Zeit zu
Zeit die erreichte Unterabteilung melden.?)

Die Tatsache, dass selbst Kaiser und Konige die Kerze als
Zeitbestimmungsmittel gebrauchten, beweist, wie allgemein
oben diese Art der Zeitmessung verbreitet war. Die Kerzen
wurden im biirgerlichen Leben besonders bei Sitzungen,
(serichtsverhandlungen, Fristbestimmungen usw. gebraucht.
Daher der franzosische Sprachgebrauch: & chandelle éteinte,
une chandelle, deux chandelles, trois chandelles usw.?) Dieser
Sprachgebrauch war so tief in den tiglichen Sitten und Ge-
briuchen verankert. dass noch im Jahre 1793 der Gemeinde-
vorsteher (Maire) von La Chaux-de-Fonds, das damals schon
die unbestrittene Metropole des Uhrenhandels war, der Re-
gierung melden konnte, die (femeindeversammlung habe ,jus-
qua la chandelle* d. 1. bis zum Anbruch der Nacht gedauert.”)

') Vgl. Engelhardt, Handbuch der praktischen Kerzenfabrikation, Wien
1887 und Marazza, Die Stearinindustrie (deutsch von Mangold), Weimar 1886,

?) Joinville, Histoire de saint Louis, in: Recueil des historiens des
Gaules, XX, 73.

* Charles, premicre partie, chap. XVI, ed. Michaud I, 609,

%) Ducange, Glossarium, Artikel candela. )

%) 13 janvier 1793. Rapport du maire Robert, en date du 19 janvier
1793, au Conseil d’Etat, in: La Chaux-de-Fonds, son passé et son présent,
1894, S. 102,



Die Zeitmessung im alten Basel. 279

Dass die Kerzen namentlich auch in den Kléstern und
Kirchen als Zeitmesser gebraucht wurden, dafiir liegen zahl-
reiche urkundliche Zeugnisse vor. In den Gebriauchen von
Hirschau (Benediktinerkloster im bayr. Reg.-Bezirk Ober-
pfalz) aus dem X. und XI. Jahrhundert') wird vom Sakristan
berichtet: .Er besorgt und richtet die Uhr (Wasseruhr bezw.
Weckeruhr) sorgliltig; weil es aber vorkommen kann, dass
diese unrichtig geht, so soll er die Zeit abschitzen an der
Kerze (in cereo) oder nach dem Lauf der Sterne oder des
Mondes, damit er die Briider zur bestimmten Zeit wecken
konne. Es lidute aber niemand mit der Schelle zur Mette
denn er.“?) Fast genau mit denselben Worten wird das
Amt des Sakristans geschildert in dem sog. Ordo Clunia-
censis (Gebriuche des Ordens der Cluniacenser) von einem
Monch Bernard im XI. Jahrhundert verfasst.?)

In der mittelalterlichen Literatur Basels sind uns un-
mittelbare Zeugnisse iiber die Beniitzung der Kerzen als
Zeitmesser nicht begegnet. Dagegen geht daraus vielfach
hervor, dass sie als sozusagen einziges Beleuchtungsmittel
neben dem Pech (Pechptannen) sowohl im kirchlichen wie
im biirgerlichen Leben eine unentbehrliche Rolle gespielt
haben. Die Zunftbriider sind verpflichtet, der Zunft Wachs-
geld zu bezahlen und jede Zunft fithrte einen Wachsrodel.
Andrerseits verpflichten sich sowohl die Ziinfte als auch
einzelne Personen in zahlreichen Urkunden und bei ver-
schiedenartigen Anlassen, dem Minster, den Stiften und
Klostern Wachs und Kerzen zu liefern. Aus alledem darf
geschlossen werden, dass man sich auch in Basel der Kerze
nicht bloss als Beleuchtungs-, sondern auch als Zeitbestim-
mungsmittel bedient hat.

Eine andere vielgebrauchte kirchliche Methode, die Zeit
zu messen, bestand in der Rezitation bekannter Gebete,
eine Methode, die sich noch erhielt, als die Raderuhren
schon lange im Gebrauch waren. Petrus Damiani (1007—1072),
einer der einflussreichsten Geistlichen und Kirchenreformer

') Constit. Hirsaug. ed. Herrgott, 1726, c. 34.
%) Kindler, a.a. O. S, 19.
%) Heirgott, Ordo Clun, c. 51; Kindler, a.a. 0. S. 20.



280 M. Fallet-Scheurer.

des XI. Jahrhunderts, 1057 von Stephan IX. zum Kardinal-
bischof von Ostia erhoben,') sagt, die Monche mochten sich
an eine bestimmte Methode des Psalmengebetes gewthnen,
wenn sie tdglich wissen wollen, wieviel es an der Zeit sei.
Wenn dann die Sonne nicht scheine oder die Sterne ver-
deckt seien durch Wolken, so habe doch jeder eine Uhr an
der Art und Weise, wie er die Psalmen bete.?) Mechthild
von Magdeburg (i 1291) schreibt?®): ,das ich so lang gedenk
daran, als dass man gesprechen mag Ave Maria“; ,kum
eines Ave Marien lang“; oder: ,sie priift es wol, daz diu
stund als lang wert, als daz man rasch ein Ave Maria ge-
sprech oder lanksam ein halbs“, usw.?)

Es geziemt sich endlich, hier der Vollstindigkeit
halber auch des Haushahns als Zeitbestimmungsmittel zu
gedenken.

Schon Belon (Pierre, Theolog, geb. 1517, gest. 1564 zu
Paris) wies 16565 nach,®) dass der Hahn seit dem hochsten
Altertum bei allen Voélkern die ,Uhr der Nacht“ gewesen ist.

Tatsache ist, dass, weil er nachts zweimal kriht, das
erste Mal um Mitternacht, dann vor Tagesanbruch, der Hahn
im Altertum und im Mittelalter wie heute noch bei den
Landleuten vielfach als Wecker diente.®) Daraufthin weisen

die romische und kirchliche Zeitbestimmung ,der Hahnen-
schrei“ (gallicantus), sowie zahlreiche andere Zeugnisse in
der deutschen und franzosischen Literatur des Mittelalters
und der Neuzeit, z. B. der Ausdruck .la coquée“ im alten
(Genf.”)

!) Seine Schriften wurden durch Kardinal Cajetan gesammelt (beste
Ausgabe Venedig 1743, 4 Bde.). Vgl. Neukirch, Das Leben des Petrus
Damiani (Gottingen 1875); Guerrici, De Petro Damiano (Orléans 1881).

%) Kindler, a.a. O, S, 21.

®) Vgl. ,Ein vliessende liht miner Gottheit®; dieses Werk in ober-
deutscher Mundart ist erhalten in einer Handschrift des Stifts Einsiedeln,
veroffentlicht von P, G, Morel, Regensburg 1864,

%) Kindler, a.a. 0, S, 21,

%) Belon, L’histoire de la nature des oyseaux (Anvers 1555); ferner
Bithgen, E., De vi ae significatione galli in religionibus et artibus Graecorum
et Romanorum (Gottingen 1887).

%) Kindler, a.a.O. S. 2.

7) Blavignac, La Cloche, Geneve 1877, S. 34.



	Die Zeitmessung im alten Basel bis zur Einführung der modernen Stundenrechnung
	Die kirchlichen Horen als Faktor der mittelalterlichen Tageszeitrechnung in Basel
	Das Zeitbestimmungssystem und die Zeitmesser im alten Basel vor der Einführung der modernen Stundenrechnung und der öffentlichen Räderuhren im 14. Jahrhundert


