Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 7 (1908)

Artikel: Johannes Heynlin aus Stein : ein Kapitel aus der Friihzeit des
deutschen Humanismus. Fortsetzung

Autor: Hossfeld, Max

Kapitel: Schlussbetrachtung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111976

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-111976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

333 Max Hossfeld.

lebten, deren Leben schon mit Christus in Gott verborgen
sel. KEs ist schwer zu sagen, ob das wirklich Laubers
Hauptgrund war, oder ob nicht doch etwas Missgunst ihn
zu so hartnickigem Widerstande trieb. Aber wie er es
witnschte, so geschah es; wir kennen heute die Statte nicht
mehr, wo Johannes Heynlin aus Stein ruht.') Lauber schrieb
auf die letzte Seite der Predigtmanuskripte?) des Doktors
die Worte:

Anno domini 1496 in die Sancti Gregorii papae obiit
venerabilis pater Johannes de Lapide, artinm et sacrae Theo-
logiae doctor parisiensis egregius, monachus sacerdos profes-
sus domus vallis beatae Margaretae in Minori Basilea ordinis
Cartusiensium et ibidem in Cymiterio fratrum sepultus, qui
ordinem praescriptum subiit anno 1487 in die assumptionis
gloriosae virginis Mariae.

Schlussbetrachtung.

An diesem Schicksal ist etwas, was uns ergreift. Es
ist das Missverhiltnis zwischen dem Willen und seinem
Werk, zwischen der Anstrengung und dem Erfolge. Wie
kommt es, dass eine Personlichkeit von der Energie, wie
Heynlin sie besass, doch selbst so unbefriedigt von ihrer
eigenen Leistung geblieben ist? Mit welcher Wucht hatte
er sich doch, iberall wo er hinkam, sogleich geltend ge-
macht! Gleich das erste Mal, wo wir ihm in eigener Wirksam-
keit begegnen, in Basel bei der Durchsetzung des alten Weges,
dann in Paris, im Studium wie im Leben, bei der Dispu-
tation und als beliebter Lehrer wie als Gesandter und als
 Rektor der Universitit, endlich als Einfiihrer des Buchdrucks
und Bekiampfer des neuen Weges, dann in Basel, in Tii-
bingen und in Bern als der Mittelpunkt eines Kreises be-
deutender Ménner, als der Mitbegriinder einer Universitit,
als erfolgreicher Bussprediger und geschitzter Kanzelredner.
Bis ins Kleinste konnten wir diese Energie seines Wesens

1) Uebrigens hat die Sorbonne sein Andenken dadurch geehrt, dass sie
ihn in den Wandgemilden im Treppenhaus ihres neuen Hauses mitabge-
bildet hat, '

' %) Pr. V, fol. 372.



Johannes Heynlin aus Stein, 339

verfolgen, wenn wir ihn in Bern in die Ablassgeschiifte ein-
greifen und auf rasche Erledigung dringen sehen und be-
merken, wie er hier und in Basel die ganze Last des tag-
lichen Predigens unter Zuriickweisung der Hilfe fremder
Geistlicher aus eigenem Antrieb selbst iibernimmt. Wie
rastlos ist sein ganzes Wesen, nirgends hilt es ihn lange
und stets sucht er wieder neue Verhiltnisse, um in ihnen
seinem Drange nach Betdtigung zu geniigen. Und dann
trotz aller grosseren und kleineren Erfolge doch zum Schluss
dies verzagte Zuriickweichen und diese selbstquilerische
Wendung gegen das eigene Ich in den Zeiten des Eintritts
in die Basler Kartause.

Die Wirksamkeit, die Heynlin auch im Kloster noch
entfaltet hat, beweist, dass seine Lebenskriifte damals noch
keineswegs am Ende waren, dass es nicht persénliche Er-
mattung war, was ihn verzweifeln liess. Andere Motive
miissen wirksam gewesen sein, und sie diirfen, wie wir
glauben, nicht in der individuellen Eigenart Heynlins ge-
sucht werden, sondern in der Beschaffenheit seiner Ideen
und Theorieen. Nicht die Erschopfung des Arbeiters ist
fir jene Entmutigung verantwortlich zu machen, sondern
die Unzuldnglichkeit seiner Werkzeuge und die Schwierig-
keit des Werks. Heynlin hatte sich eine Aufgabe gesteckt,
die tiber seine Kriifte ging und die, wie die Geschichte be-
wiesen hat, iiber die Krifte aller derer gegangen ist, die
damals Aehnliches versuchten. Welches aber war eigentlich
das Hauptziel seiner Lebensarbeit? |

Man gestatte, um alles kurz zusammenzufassen, ein
- Schlagwort: Heynlin war ein ,Reformator ohne Reformation.“
Er war sich der Schiden wohl bewusst, an denen in Wissen-
schaft und Leben die katholische Welt und insbesondere
die katholische Kirche krankte, er machte auf diese Miss-
stinde aufmerksam, tadelte sie hiufig und suchte sie, soweit
es in seinen Kréften stand, abzustellen; aber er wollte der
Kirche den Pelz waschen, ohne sie nass zu machen, er
wollte sie kurieren, ohme ihr weh zu tun. Er hat weder
selbst auch nur einen Augenblick daran gedacht, dass er
sich dieser Uebelstinde wegen, so schwer sie ihm erscheinen
mochten, aus ihr hinwegbegeben konnte, noch hat er je



340 Max Hossfeld.

versucht, ihr heimlich oder 6ffentlich Abbruch zu tun. Als
ein treuer Sohn seiner Kirche ist er erzogen worden und
hat er sein Leben lang gewirkt. Ja, die Idee des Katholi-
zismus ist geradezu das Ideal gewesen, das ihm und seinem
Handeln besonders in der zweiten Hilite seines Lebens die
Richtung gegeben hat. Wie er die gnadenreiche Jungfrau
Maria als seine himmlische Mutter verehrte, so sah er als
seine irdische Mutter die Kirche an — selten nennt er sie
in seinen Predigten anders als Sancta mater ecclesia — und
ihrem Diénste war vornehmlich seine Kraft geweiht. Aber
ebenso wie er jene nicht anders denken konnte als in un-
befleckter Reinheit und Glorie, und wie er sich zorneseifrig
gegen die erhob, die ihr auch nur den leisesten Makel von
Stindhaftigkeit anhaften wollten, so lag ithm auch die Rein-
heit der Kirche am Herzen, und ihren Ruhm zu erhdhen
war sein Streben.!) Auch hier aber gab es ,Makulisten“
und leider fand er sie gerade in den Reihen seiner Standes-
genossen nur allzu hiufig. Auch hier suchte er, soviel er
vermochte, durch Wort und Schrift zu bessern und zu
mahnen und die Flecken von der Reinheit der Kirche
wieder abzuwaschen. Aber er selbst hat eingestanden, dass
er es nicht vermochte. —

Wir sind zunéchst einige Belege und néhere Aus-
fithrungen zu dem Gesagten schuldig. '

Unantastbar war in Heynlins Augen die Autoritit der
Kirche, unantastbar ihr Dogma. ,Wenn gegen die Autori-
tat der gottlichen Schriften ein Vernunftgrund geltend ge-
macht wird, so scharfsinnig er sein moge, so triigt er doch,
denn er kann nicht wahr sein.“?) ,In zweifelhaften Fillen
ist der sichere Weg zu wiahlen,* ,in zweifelhaften Féllen
ist die Autoritdt der Kirche anzurufen.“®) Das tut denn

) Wir erinnern an Heynlins Vorrede zu seiner Ambrosiusausgabe. s.
S. 304—306.

9 Pr. I, 84

8 Pr. I, 97. Freilich, Konflikten zwischen Autoritit und Vernunft
sucht er auszuweichen: ,,Gegen die Vernunft wird kein verstindiger, gegen
die Schrift kein christlicher, gegen die Kirche kein friedlicher Mann sich auf-
lehnen. (Pr. I, 86) und ,,wer einem offenkundigen und gewissen Vernunft-
grund die Autoritit der Schrift entgegenhalten will, der handelt unverstindig

(non intelligit qui hoc facit), missversteht die Schrift und legt ihr seinen
eigenen unrichtigen Sinn unter. (Pr. I, 84%) "



Johannes Heynlin aus Stein. 341

Heynlin auch reichlichst, aber keineswegs nur in zweifel-
haften Fiallen, sondern eigentlich iiberall. Seine Predigten
und seine Schriften sind -oft geradezu gespickt mit Zitaten
aus der Bibel und den Kirchenvitern, und die Gewohnheit,
sich stets auf eine kirchliche Autoritit zu berufen, ist ithm
so in Fleisch und Blut itbergegangen, dass er beispielsweise
fir die platte Wahrheit, dass ,,wer kdmpfen miisste, auch
‘Waffen haben miisste, die in seiner Predigt nur einen
iiberleitenden Gedanken bildet, fiinf Stellen (aus Hiob, Gregor,
Augustin, Bernhard und Hieronymus) anfiihrt!?)

Seine Theologie und seine ganze Weltanschauung ent-
sprechen selbstverstindlich genau den christlichen Dogmen,
entsprechen aber auch den speziell katholischen Lehren.
,Bin Gott ist der Schopfer und Erhalter aller Dinge, es
sind aber drei Personen, und jene drei Personen sind ,,una
essentia et una natura.“?) Das Mysterium der Trinitat ist
,unaussprechlich und unbegreiflich®*, ,aber je grosser das
(Geheimnis, um so heiliger und verehrungswiirdiger ist es.’‘%)
Interessant sind seine Versuche zur Verdeutschung des
‘Wortes trinitas. KEs sei irrig, trinitas mit Dreifaltigkeit zu
iibersetzen, denn ,deus mnon est dicendus multiplex sed
trinus et simplex,“ man solle ,latinisch-tiitsch* Trinitat
sagen, oder ,,trilikeit’‘ oder ,tryheit.**)

Nicht hoher aber inbriinstiger und ausgiebiger als die
drei gottlichen Personen wird, wie es dem Jahrhundert ent-
gprach, die Mutter Gottes verehrt. Die Welt ist wie das
stiirmische Meer, auf dem wir wild umhergeworfen werden,

) Pr. I, 224°. Von etwa 1400 Zitaten, die wir gelegentlich bei der
Lektiire der Predigttn und anderen Schriften Heynlins gesammelt haben,
kommen ungefihr 600 auf die Bibel, etwa 500 auf die Kirchenviter (vor-
nehmlich Augustin, 94 Zitate), c. 150 auf das kanonische Recht (davon allein
111 in der Epistola de qualitate sacerdotis). Interessant sind Sammlungen
von Bibelstellen zu bestimmten Begriffen und Vorstellungskreisen, die zur
Vorbereitung auf die Predigt dienten; so sind z. B. Disp. fol. 72’ etwa 20
Stellen zusammengetragen, in denen von Schmerz und Klagen die Rede ist,
Pr. I, 104 solche, die von ger Habsucht handeln und dgl. mehr. Vgl Pr. 1,
fol. 21, 67, 68% 70, 134° ss.

3 Pr. I, 79.

3 Pr. I, 784

%) Pr. V, 57, vgl. dber die Trinitit auch Pr. V, 297, 142,



342 Max Hossfeld.

Maria ist der Hafen, in dem wir sicher geborgen sind,?)
oder der ,leuchtende, liebliche, helle Stern*, der uns in
diesem aufgeregten Meere als Fiithrer dient.?) ,In Maria
omnis spes vitae.* Sie ist wie ein iibervolles Gefiss, welches
iberlduft, sobald man nur ein wenig daran stésst: wenn, wir
Maria mit einem Gebete nur ein wenig anrithren, so lauft
sie iiber von Gnaden und Tugend.®) ,Maria du Kaiserin
aller Giite und Barmherzigkeit* redet er sie in einer Predigt
an.*) TUeberhaupt halt er keine Predigt, ohne ein oder
mehrere Male das Ave Maria zu sprechen und sie um ihren
Beistand anzuflehen, %) zahlreiche Predigten sind ihrem Ruhme
gewidmet.®) Dass er fiir die unbefleckte Empfingnis ein-
trat, zeigte schon sein Traktat gegen Meffret zur Geniige,
in seinen Predigten tut er es nicht minder warm. ,Nos
ob honorem virginis et filii usque ad. sanguinem defendere
volumus eam sine originali (peccato) conceptam fuisse®,
heisst es in der Predigt am Tage Maris Empfingnis 1485,
deren heftiger Ton an den der Praemonitio erinnert.”) Die
Lehre von der unbefleckten Empfangnis ist die einzige, mit
welcher Heynlin iiber den Kreis der kirchlichen Dogmatik
hinausging, die einzige Fortbildung der katholischen Theo-
logie, die er sich erlaubte (und bei der er sich iibrigens
mit dem Papst®) und einem grossen Teil der Kirche im
Einklang befand). . Er wolle versuchen zu zeigen, sagt er
einmal, dass Maria noch viel wiirdiger sei als irgend einer
der Doktoren gesagt habe, und dass alle Kreatur nicht im
Stande sei, sie so hoch zu loben, wie sie verdiene.*®) Hier,

) Pr. \}, fol. 101°%. .

?) Pr. I, 126,

%) Pr. V, 103, 104,

%) Siehe das deutsche Gebet, Disp, 72°.

%) Vgl. besonders Disp. 67¢ auch Disp. 72¢ Pr. I, 1, 17¢; Pr. III, 7. 10,
18 21, 54 58. 61. '

8 Vgl. Pr. I, 95—96° iiber die Sonnabendspredigten zu Ehren Marias,
fol. 94¢ uber den Zyklus ,,de imitatione virtutum beatiss. Mariae virginis*
und oben S, 332. Vgl. auch Pr. I, 31 ff. 135 ff.

7) Pr. V, 85° ff. , .

8) Die Nachricht, dass Sixtus 1V. im Jahre 1477 das Fest der unbe-
fleckten Emptingnis bestitigt und einen Ablass daran gekniipft habe, versetzte

Heynlin in freudige Erregung (s. Pr. I, 238).
9 Pr. V, 66.



Johannes Heynlin aus Stein. 343

aber auch nur hier, glaubte er den alten Vitern der Kirche
iiberlegen zu sein.

Zwischen Gott und dem Menschen steht eine grosse
Zehl von Engeln, geistige Wesen, die alle von Gott ge-
schaffen sind und die bisweilen Kérper annehmen und den
Menschen erscheinen.!) Jeder Mensch hat von Jugend auf
einen Schutzengel, besonders die Unmiindigen, die mnoch
nicht selbst gegen den Teufel kimpfen konnen. Auch die
Erwachsenen stirken sie in ihren Aengsten und Noten.
Sie bringen Gott unsere Gebete, unsere guten Werke und
unseren Dank fiir seine Wohltaten dar. Heynlin zweifelt
nicht, dass sie bisweilen den Menschen erscheinen, besonders
bei Begrabnissen, wo man sie hiufig in vielstimmigem Chor
hat singen horen, und ihren Lichtschimmer sowie ihren
siissen (Geruch wahrgenommen hat.?) Dass er die biblischen
Wunder fiir wahr hilt,) versteht sich von selbst, aber auch
die Wundertitigkeit von -Gnadenortern steht ihm fest: er
selbst pilgert glaubig zur Quelle der heiligen Ottilie, als er
von einer Augenkrankheit befallen wird.*)

Der von Gott geschaffene Mensch ist in dieses Jammer-
tal gestellt, damit er durch gerechten und tugendhaften
‘Wandel selig werde und das ewige Leben erwerbe. Von
diesem Ziel sucht ihn der Teufel durch tausend Verfithrungen
abzuziehen, der Inhalt des menschlichen Lebens ist also
der Kampf mit diesem Erbfeind.?) Aber kein Mensch kann
gerettet werden und das ewige Lieben erwerben, als durch
die heilige katholische Kirche. ;,Nemo enim nisi per sanctam
ecclesiam catholicam in Regnum dei potest intrare. ) | Extra
ecclesiam non est salus, et est in omnibus sequenda.*”) , Die
heiligste Religion christlichen Glaubens ist die allein wahre,

1) s. Pr. III, 50—60, wo gegenteilige Ansichten abgewiesen werden.

2) Pr. III, 61—64; Pr. I, 42.

% 8, = B, Pr, V, B8,

4) s, oben S. 265,

5 Pr. I, 173% Pr. I, 224°—5, 5—6° usw. Den Teufel vergleicht er
mit einem Diebe, der das Dunkel (des Unglaubens) notig hat, um zu stehlen,
oder mit einem Raben, der nach den Augen seines Opfers sucht (Pr. V, 88).

% Pr. I, 125

 Pr. I, 97.



344 Max Hossfeld.

allein vollkommene und allein heilbringende."!) ,Es gibt
keinen wahren und richtigen Glauben als den katholischen,
alle anderen Sekten (Juden, Sarrazenen und Ketzer) die.
vom katholischen Glauben abweichen, sind irrig und ver-
dammenswert. Wer da glaubt, dass jemand, der nicht dem
katholischen Glauben angehéort, in seinem Glauben gerettet
werden kénne, ,,damnabiliter errat a fide katholica.**?)

Aus dieser Stellung der katholischen Kirche als allein
berechtigter Heilsanstalt fiir die Menschheit geht ihre Wiirde
und ihr Vorrang vor allen anderen irdischen Instituten her-
vor. ,,Christiana religio omnem terrenam rempublicam lon-
gius antecellit.?) ,,Zwei Stinde gibt es in der Welt, den
geistlichen und den weltlichen, von denen der geistliche
den Prinzipat hat.“*) ,Der Papst hat das Recht, die Mei-
nungen der Doktoren zu billigen oder zu verwerfen, man
muss sich an ihn halten und ihm gehorchen.*%) ,yWir sollen
den heiligen rémischen Stuhl und seinen Spruch fiirchten,
auch wenn er ungerecht ware. %) | In unentschiedenen
Fillen ist es besser so zu denken, wie der romische Stuhl
es wiinscht, hat sich dieser aber einmal gedussert, so darf
niemand anderer Meinung sein oder seine Aeusserung in
Zweifel ziehen. Jeder, der dem réomischen Stuhl nicht ge-
horcht, ist ein Ketzer.*?) Der Papst steht iiber dem Kaiser
(Theorie der beiden Schwerter, Vergleich mit Sonne und
Mond.?) Die weltlichen Fiirsten, die die Kirche nicht ver-

) Vorl. 170,

%) Pr. V, 88‘ Bekanntlich bezweifelten das viele Humanisten, denen
der Gedanke schmerzlich war, ihre Helden des Altertums in der Verdammung
zu wissen. s, Burckh, Kultur d. Renais. in Ital. (8. Aufl. v. Geiger 1901)
II, 279). — Verschiedentlich wird das Judentum zuriickgewiesen, vgl. Disp.
227, Pr, I, 95, Pr, II, 173, Pr, III, 23, Pr. V, 142,

%) Vorrede zur Ambrosiusausgabe.

4 Pr. II, 93"

5 Praemonitio fol. 135. col. 1,

6 Pr. V, 19.

7) Praemonitio fol. 14,

8) Pr. II, 95°. Der Kaiser ist iibrigens unter den Weltlichen der Erste:
»In seculari statu Imperium Romanum excellentius est in principatu®,
ebenda, mit niheren Ausfiihrungen iber den Ursprung, die Wiirde, die Stirke,
Dauer und Grosse des romischen Reiches (meist nach Bibelstellen und
Augustinus),



Johannes Heynlin aus Stein. 345

teidigen, konnen vom Bischof des Ortes exkommuniziert
werden.!) Dem Priesterstand soll jeder Ehre erweisen, denn
niemand kann ohne ihn die Gnade erlangen;?) der Priester
offnet oder verschliesst das Himmelreich. Niemand soll ihn
daher verletzen, sondern jeder ihn ehven und ihm ge-
horchen.?)

Aber aus dieser herrschenden Stellung des Priesters
erwichst thm auch eine ernste Pflicht. ,,Wahrlich*, so zi-
tiert Heynlin den heiligen Hieronymus, ,,wer dazu erwahlt
ist, den iibrigen vorzustehen, der soll, wie er an Wiirde
ausgezeichnet ist, auch an Heiligkeit hervorragen. Denn
das tut der Kirche Gottes gewaltig Abbruch, dass die Laien
besser sind als die Geistlichen.* ,Wie der Priester die
Laien an Wissen iibertreffen soll, so auch an Tugenden und
Heiligkeit.*) ,,Wenn schon bei dem Laien Unwissenheit
unertraglich erscheint, um wieviel mehr bei denen, die
herrschen, hier verdient sie keine Entschuldigung noch Ver-
- zeihung.'* , Die Unwissenheit, die Mutter aller Irrtiimer,
ist besonders von den Priestern Gottes zu meiden.®) , Vi-
lissimus computandus est nisi praecellat scientia et sancti-
tate qui est honore praestantior.’‘®) Von den Geistlichen
ist zu verlangen Keuschheit, Reinheit' des Lebens, Be-
scheidenheit (moderatio discretionis superflua restringentis)
rechte Gtesinnung (ut scilicet omnia fiant ad gloriam dei),
Demut (ingis dei memoria), Nachsichtigkeit gegen die Unter-

4 Pr. I, B,

% Pr. I, 12%

%) Pr. I, g0. (Ausfiihrungen iiber die Wiirde, die Gewalt und den
Nutzen des priesterlichen Amtes),

4 Ep. S. 10 (fol. 1179). Die Epistola de qualifate sacerdotis, der wir
dies Zitat entnehmen, ist ganz und gar in der Absicht geschrieben, ein Bild
von der rechten Beschaffenheit eines Priesters, wie er sein soll, zu zeichnen.
Es ist eine Reformschrift ihnlich dem Tractatus de canonica clericorum
saecularium vita des Peter von Andlau, der etwa 10 Jahre vorher geschrieben
wurde. (s. Hiirb. 117—129). Wir erwihnten sie schon bei Nennung des
Adressaten Hochberg (s. oben S. 267), und gehen nur darum nicht niher
darauf ein, weil die Schrift eigentlich nur ein Mosaik aus Stellen des ka-
nonischen Rechts, der Kirchenviter und der Bibel und nur durch ihre An-
ordnung selbstindig ist, Die Disposition des Briefes baut sich ganz logisch auf,

3) De qual. sacerd. Ep, S. 6 (fol. 115%).

8 Ep. S. 1o (fol. 1179).



346 Max Hossfeld.

gebenen, Liebe zum Volk, ein auf das Himmlische ge-
richteter Lebenswandel.?)” ,,Qui igitur ad sacerdotium eli-
gitur, so fasst er sich zusammen, debet esse doctior, sanctior
et in omni virtute eminentior.* Vor allem aber soll in ihm
Demut glinzen, denn diese ist die Wichterin der Tugenden.
‘Wer ohne Demut Tugenden vereint, sage der heilige Gregor,
der trage im Winde Staub zusammen.?)

Diesem Idealbild des Priesters, das Heynlin hier auf
Grund von kanonischen Bestimmungen und - Ausspriichen
der Kirchenviter zeichnet, entsprach aber zu seinem Leid-
wesen die Geistlichkeit des Jahrhunderts recht wenig. Ohne
uns auf allgemeine Schilderungen des damaligen Verfalls
einzulassen, beschrinken wir uns auf die Vorwiirfe und
Klagen, die Heynlin selbst vorbringt. Es ist Stiick fir
Stick genan das Gegenteil von dem, was er oben verlangt.
,,Alle nennen sich Priester, wenige aber sind es.* | Es ist
eine Liige, sich einen Bischof, Priester oder Kleriker zu
nennen und Dinge zu tun, die den Pflichten dieses Standes
zuwiderlaufen.”?) Die Pharisder, sagt Theophilus, waren
reissende Wolfe, sie weideten das Volk nicht, sondern ver-
schlangen es. Deswegen wurde es um Christus, seinen
wahren Hirten versammelt, der ihm die geistige Speise,
das Wort Gottes, gegeben hat. , Ach ich fiirchte, dass es
auch jetzt viele Hirten gibt, die das Volk nicht weiden, sondern
verschlingen ; ich fiirchte, dass der grosse Wolf, der Teufel,
sie auch verschlingen wird.c4)

An anderen Stellen sagt er deutlicher, was er hiermit
meint. ,,Es gibe leider viele Leute, die kirchliche Giiter in
unniitzer oder verbrecherischer Weise wvertiten, ,,quod specia-
liter tangit fratres meos presbyteros.“ Fleissig mochten sie
sich hiiten und sehr in Acht nehmen, dass nicht die, denen
die Schafe des Hauses Gottes anvertraut seien, aus dem
Hause Gottes eine Rauberhshle machten.**?) Bedeutend
schirfer klingt eine andere Mahnung, die er an eine KEr-

1) Ebenda.

%) Ep. S. 11 (tol. 118).
& Pr. I, 87.

Y Pr. I, 18,

5 Pr. I, 43.



Johannes Heynlin aus Stein. 347

zahlung tiber den heiligen Laurentius ankniipft, an welchem
er lobte, dass er das den Armen zustehende Geld nicht zu
eigenem Nutzen missbraucht habe. , Hier mogen diejenigen
aufmerksam zuhoren, die die Einkiinfte der Kirchen und
das Erbgut des gekreuzigten Christus nicht nur zu eigenem
Gebrauch, sondern was viel fluchwiirdiger ist, zu den schand-
lichsten und verbrecherischsten Missbrauchen auf die un-
flatigste Weise verschwenden. - (spurcissime expendunt.?)

Die Habgier, die Sucht nach hohen Ehrenstellen und
die unredlichen Mittel sie zu erwerben, die ja ganz an der
Tagesordnung waren, tadelt er im Anschluss an eine Episode
aus dem Leben des heiligen Ambrosius, niimnlich die hiibsche
Erzahlung von seiner Wahl zum Bischof von Mailand, seiner
Bescheidenheit, seine Ablehnung der Stelle und seinen zahl-
reichen aber vergeblichen Versuchen, sich einem so verant-
wortungsvollen Posten zu entziehen. ,,0 rarum nunc talem
in toto orbe terrarum Ambrosium!* ruft Heynlin hier aus.

,Ach selten sind jetzt schon die Minner, die nicht den
Versuch machen, ihnen abgeschlagene Ehrenstellen zu usur-
pieren. Aber wahrhaftig noch viel seltener solche, die ihnen
‘angebotene zuriickweisen. Eher, glaubt mir, mochtet ihr
einen weissen Raben oder einen schwarzen Schwan finden.
Ist es nicht eine Schmach vor Goéttern und Menschen, dass
jetzt die Ménner, die mit den vorziiglichsten Titeln der
christlichen Kirche ausgezeichnet sind, Scholastiker meine
ich und EkKlesiastiker, in Dinge willigen und sie fiir an-
- standig halten, die einst die Heiden verabscheuten und fiir
hochst schlmpﬂlch hielten, namlich, dass alle Wiirden und
Ehrenstellen kiuflich sind und dass man durch Verbrechen
und Unrecht in ihren Besitz zu kommen hofft.“1) Ein
anderes Mal heisst es: ,Es gibt so viele verschiedene Arten
von Simonie, so viele Wege um hohe und zahlreiche Pfriinden
zu erlangen, dass keiner der Doktoren genug dagegen schreiben
kénnte.* Nicht besser machten es die Ménche und Nonnen,
,die Sicke der Bettelei“, sagt er von den Mendikanten,
»haben jetzt viele Zipfel, es ist schwer sie alle zu fiillen.*:?)

) Pr. IIT, 22'.
3 Pr. I, 3.
Basler Zeitschr. f. Gesch. und Altertum., VI, 2, ' 23



348 ' Max Hossfeld.

., Meine Briider, die Priester, mégen es mir nicht iibel nehmen,
ich muss fragen, ob auch sie im Rosengarten der Welt sind
(d. h. in die Stinden der Welt verstrickt sind?®)., Wollte
ich nein sagen, so wiirde es mir keiner glauben, und mit
Recht, weil 1ich nicht die Wahrheit sagen wiirde. Ich muss
also eingestehen, dass sie auch im Rosengarten der Welt
oder vielmehr des Teufels sind“ .. .. ,denn was die Welt
und das Fleisch haben, das hat auch der Teufel. Aber sie
benehmen sich in diesem Garten nicht wie die Phaciséer
und Schriftgelehrten, denn diese stindigten heimlich, und
schalten deswegen auf die Zollner und Siinder (publicani).
So sind unsere Priester nicht. Sie sind selbst 6ffentliche
Siinder. Sie schelten nicht auf die Zollner und verachten
sie nicht, nein sie lieben sie und klatschen ihnen Beifall.
Und um nur das Geringste zu berithren: spielen sie mnicht
offentlich, betrinken sie sich nicht 6ffentlich (nonne publice
crapulam sequuntur), fluchen und léstern sie nicht offent-
lich? Anderes verschweige ich, was, ach, weniger offent-
lich ist.”) Alle laufen sie nach Reichtiimern, alle sind voll
Habgier. Wie viele gibt es jetzt wohl, die sich mit einer
Piriinde begniigen? Nicht viel mehr als die, die nicht
mehr bekommen konnen. KEinst waren sie mit dem Zehnten
zufrieden, jetzt fragen sie nicht nach dem Zehnten, jetzt
fragen sie nach den 9 Teilen, den zehnten aber wollen sie
Euch iiberlassen.?)

,,Ist es nicht eine Schande zum Erréten, heisst es vorher,
mit wohlgenéhrtem Leibe von dem armen und hungernden
gekreuzigten Jesus zu predigen, und die Lehre der Fasten
mit roten Backen und schwellenden Lippen zu verkiinden?¢3)
Und bei aller dieser Schlechtigkeit sind die Priester noch
stolz und hochfahrend, obwohl doch Christus durch die

%) Predigt vom 18, VI, 1475. (Pr. I, 114%) Auf die schlechten Mdnche
ist er iiberhaupt nicht gut zu sprechen. ,,Non est saevior, crudelior bestia
quam monachus pravus, iratus®, zitiert er einmal (Pr, I, 135).

3 5. oben S. 176 ff.

1) An anderer Stelle nennt er die Presbyteri mit unter denen, die ein
domus meretricuam occultarum in Basel besuchen. s, Pr. II, 8.

%) Pr. I, 113. Predigt vom 18, VL. 1475s.

5 Pr. I, 83.



Johannes Heynlin aus Stein. - 349

Fusswaschung ihnen ein Beispiel der Demut aufgestellt und
den Dienern seiner Kirche deutlich gezeigt hat, was ihnen
geziemte, ndmlich, dass sie nicht von Hochmut aufgeblasen
sein sollten und nicht sich weigerten, das Heilige in Demut
zu spenden,“!) und obwohl sie doch wissen miissten, dass
Hochgestellte sich doppelt schwer vergehen, weil ihr siindiges
Leben von den Untergebenen nachgeahmt wird, denn wie
der Herr, so der Knecht.?)

In solchen Aeusserungen horen wir zum Teil eine
Sprache, die im Munde eines heftigen Gegners der Kirche
nicht iiberraschen wiirde. Dennoch ist Heynlin nichts
weniger als ein Gegner der Kirche. Ein Satz wie dieser:
,Qui contra ecclesiam derogando loquitur, hereticus est®,?)
beweist, dass er alle diese Vorwiirfe nicht zum Schaden der
Kirche, sondern im Gegenteil zu ihrem Nutzen vorbringt,
dass er sie durch seinen Tadel zu bessern hofft. Allerdings
hat sich Heynlin nicht gescheut, diese Vorwiirfe auf offener
Kanzel und vor allem Volke auszusprechen : ein Teil der
eben angefithrten Stellen ist deutsch gepredigt worden,?)
aber es lag ihm vollig fern, das Volk dadurch gegen die
Geistlichkeit aufséssig machen zu wollen. Er sprach von
deren Verderbnis mehr, weil er sie nicht verschweigen
konnte, als weil er gern davon redete,”) oder darum, weil
er seine Zuhorer vor solchen schlechten Elementen warnen
wollte; wie er einmal sagt: ,jich predige euch das, damit
ihr nicht eure Séhne zu solchen Priestern macht, damit ihr
euch vor solchen schlechten Leuten hiitet, dass sie euch
nicht verfithren.*®) Aber gerade nach solchen Ausfillen
gegen die Geistlichkeit fuhr er dann fort: ,Ihr sollt sie aber
weder mit Wort noch Tat verletzen oder verachten, weil
das nicht eures Amtes ist, sondern ihr sollt allen Achtung

) Pr. III, 55’
%) Pr. I, 135. Heynlin zitiert {ibrigens nicht dies deutsche Sprichwort,
sondern ,,Platonis egregiam sententiam : quales in re publica essent prin-
cipes, tales reliquos esse solere.*

) Pr. I, 97. ;

4) s, Pr.IL, 8, Pr. I, 18, 43, 113, 114% also gerade die Hauptstellen.
Andere sind aus den lateinischen Predigten. (Pr. III, 3, 22°%, 539).

% Vgl oben S. 348,

) Pr. I, 113.



350 " Max Hossfeld.

und Ehrfurcht erweisen, und wenn sie selbst nicht wiirdig
sind, so ist doch der wiirdig, dessen Diener sie sich nennen,
wenn sie auch einem anderen dienen. FEure Sorge lasst es
nicht sein, wie sie zu strafen sind, denn ihre Zeit wird
kommen und zwar schneller fiirchte ich, als sie erwarten,
schneller als ihnen gut ist.* Laien, die die Geistlichkeit
verunglimpfen wollen, unterliegen nach seiner Ansicht einer
Versuchung des Teufels. ,,Der Teufel versucht ganz be-
sonders, das Volk dazu zu verfithren, dass sie ihren Oberen,
d. h. den Pfarrern und Predigern Abbruch tun.“ ,Es gibt
wohl kein schlimmeres Uebel, als dass Christen ihren
Priestern missgiinstig sind.*')

So kommt es, dass er, der noch eben die Habgier der
Geistlichkeit tadelte, die dem Volke schwere Lasten autlege
und statt 1/10 jetzt 9/10 nidhme, wie er sich ausdriickt, doch
andererseits wieder gegen diejenigen spricht,*. die die Giiter
der Kirche zu Unrecht rauben oder vorenthalten.?) Als
abschreckendes Beispiel erzahlt er einmal die Bestrafung,
die ein Laie dafiir erhalten habe, dass er der Kirche etwas
- von ihrem weltlichen Besitz geraubt habe. Dieser Laie ist
ibrigens kein Geringerer als Markgraf Albrecht Achilles.
In einer Predigt vom 21. September 1486, in der Heynlin
unter anderm von der Freiheit der Kirche und der Geist-
lichen handelt, tadelt er diejenigen, die von diesen Zolle
erheben und fithrt dafiir das ,Beispiel des Markgrafen
Albrecht von Brandenburg an, der in diesem Jahre in
Frankfurt starb, der gewohnt war, vom Klerus Geld einzu-
treiben, aber gegen den Willen seiner Gemahlin. Als er
einmal vom Bischof von Wiirzburg exkommuniziert war,
liess er sich spiter von einem Legaten fiir ein Geringes
absolvieren. Da lachte er seine Gemahlin aus und sagte:
siehst du, da habe ich zehntausend Gulden von den Priestern
bekommen und fiir 5 oder 10 bin ich absolviert worden.
Aber nun das Ende. Als er in Frankfurt war, liess er sich,
weil er podagrisch war, in das Predigerkloster tragen; kaum
eingetreten, begann er Schmerzen zu fithlen und bat um
einen Beichtvater. Aber siehe, unter so viel Priestern war

H Pr. I, 82,
3 Pr. I, 43.



Johannes Heynlin aus Stein. 351

keiner, der zu seiner Beichte kommen konnte. Als er sah,
dass er keinen Priester haben konnte, rief er die Seinen
herbei und wollte von einem von ihnen absolviert werden.
Er versuchte zu sagen: ,,Sprech mir einer eine Absolution*,
brachte aber das ,lution‘ nicht mehr hervor, sondern sagte
nur ,,Sprech mir einer ein Abso* und verschied. Das sei
die Strafe gewesen.’‘?) '

Wie es sich auch mit der Glaubwiirdigkeit dieser Kr-
zdhlung verhalten moge, sie zeigt, dass Heynlin denen nicht
wohl gesonnen war, die den weltlichen Besitzstand der
Kirche antasteten. Und das, obwohl er selbst gegen die
Habgier des Klerus eifert und ihren Reichtum als teilweise
unrechtmissig erworbenen bezeichnet. Trotzdem er auf der
einen Seite die Verweltlichung der Kirche beklagt, kann er
sich andererseits doch nicht entschliessen, etwas von ihrer
weltlichen Macht aufzugeben. Diese Halbheit ist fir Heyn-
lins Stellungnahme in den kirchlichen Kragen seiner Zeit
tiberhaupt bezeichnend. Wir miissen noch einige Beispiele
dafiir anfithren, die alle zeigen werden, dass er jedesmal
die Auswiichse, zu denen eine Institution der Kirche ge- -
fithrt hat, bedauert und bekidmpft, dass er aber niemals
daran denkt, die Institutionen selbst deswegen anzugreifen.
Diese bestehen und darum stehen sie fiir ihn unerschiitter-
lich fest.

"Unter den Lehren der katholischen Kirche ist ihr die
vom Ablass am verhéangnisvollsten geworden. Heynlin trigt
im allgemeinen die Doktrinen der Kirche vor. Aus dem
Schatz der guten Werke kann den Siindern FErlass von
Strafe gespendet werden. Die Gewalt tiber diesen Schatz

1) Pr. V, 163, Diesem immerhin interessanten Bericht iiber Albrechts
Tod, den Heynlin, wie er schreibt, dem Propst von Meissen verdankt, der
1486 in Frankfurt war, steht ein anderer gegeniiber, welcher lautet: ,,Am
Samstag nach dem Sonntag Litare liess sich der hochgeborene Fiirst aus
seiner Herberge auf seinem Stuhl nach seiner Gewohnheit in das Prediger-
kloster tragen, Und desselbigen Tages um die 4. Uhr nach Mittag starb er
seliglich in demselben Kloster, dem Gott genade.“ (Droysen, Gesch. der
Preuss, Politik 2, Aufl, II, I, S. 360 nach Riedels Cod. dipl.,, dieser nach
einem alten Protokoll in Miillers Reichstagstheater II, 34). — Die Glaub-
wirdigkeit beider Berichte wire noch zu priifen. Die Tendenz, die Heynlin
hier verfolgt, spricht nicht zu Gunsten des seinen,



352 Max Hossfeld.

steht dem Papst und fiir ihre Sprengel und Provinzen den
Bischofen, Liegaten usw. zu. Auf die Frage, inwiefern die
Busse die Siindenvergebung bewirke, antwortete er durch
,y4 Meisterspriich* folgendermassen: 1, Durch jeden Akt
wahrer Zerknirschung wird die Schuld der Beleidigung
(Gottes) getilgt. 2. Wenn durch die Zerknirschung die Be-
leidigung getilgt ist, bleibt die Seele noch zur Genugtuung
verpflichtet. 3. Doch konnte der Reueschmerz so gross
sein, dass er jede Verpflichtung zur Genugtuung aufhobe.
4. ,Auch“ durch die Erlangung von Ablissen kann der
Mensch die Vergebung der gesamten Strafe erlangen. —
Dabei ist aber zu wissen, dass nicht der Ablass selbst,
sondern nur Gott die Schuld tilgt. Denn der Ablass setzt
die Vergebung der Siinde voraus, weil er nur den Erlass
der zeitlichen Strafe betrifft, in die die ewige Strafe durch
die vorhergehende Reue verwandelt wurde.!) — Im tibrigen
wird die Kraft des Ablasses aber nicht bezweifelt. ,,Wenn
man fragt, was Ablasse wert seien, so heisst die Antwort:
genau so viel, wie sie lauten. Also wenn es heisst, wer
dies tut, verdient sich 40 Tage Ablass, so wird ihm in der
Tat von der Strafe des Fegefeuers so viel abgezogen, als
wenn er 40 Tage gebiisst hétte. Und wenn der Ablass auf
vollige Vergebung lautet, so wird ihm auch vollige Ver-
gebung gewidhrt und wenn er in diesem Zustande stirbt,
fliegt er sofort gen Himmel. (statim evolat).“?) Ks war
nicht zu vermeiden, dass bei einer solchen Lehre von der
Vergebung der Siinde gar mancher in Voraussicht des
kiinftigen Ablasses getrost siindigte; war man doch bei der
Haufigkeit, mit der damals Plenarindulgenzen gespendet
wurden, ziemlich sicher, ihrer eine zu erleben, um von den
Teilablissen ganz zu schweigen. Solche Leute aber tadelt
Heynlin nachdriicklich. Man sollte nicht meinen, dass zur
Erlangung der Abldsse keine Busse erforderlich sei. Be-

) Pr. V, 29. Bekanntlich ging Joh. v. Paltz in seiner Ablasstheorie
so weit zu behaupten, dass der Ablass die Siindenvergebung selbst bewirke,
nicht nur den Erlass zeitlicher Strafe. Vgl, Gerh, Ficker, Das ausgehende
Mittelalter und sein Verhiltnis zur Reformation 1903, S. 36.

?) Pr. I, 45. Heynlin nennt als Gewihrsmann Franc. de Maronis (Fr.
von Mayroni) tractatus de indulgentiis.



Johannes Heynlin aus Stein. | 333

sonders seien die zu riigen, die auf kiinftige Ablisse hin
zu siindigen beabsichtigten. Ihnen wiirde Gott seine Barm-
herzigkeit nicht erweisen.!) Getadelt werden aber von ihm
auch die, die den Ablass schmihen, so bei Gelegenheit des
1482 zu Gunsten eines Kreuzzuges gewihrten Ablasses
(hortentur homines ne detrahant.?)

Noch bei manchem andern Brauch oder Lehrstiick der
Kirche sehen wir Heynlin bemiiht, sie mit tieferem Sinn zu
erfiilllen, um der drohenden Veriiusserlichung der Religiositit
entgegenzuwirken. So bei den Prozessionen. ,Ich habe die
Prozessionen in Basel getadelt, die ohne Unterweisung des
Volkes gehalten wurden und keine Besserung des Lebens
zar Folge gehabt haben, und habe sie blinde und unniitze
Prozessionen genannt, die eher geeignet seien, Gott zu er-
ziirnen als zu besidnftigen. Dann ein Beispiel: Wenn der
Baseler Fiirst den Wein und das Getreide in seiner Gewalt
hétte, und bei Strafe der Entziehung beider vorschriebe,
dass niemand Schnabelschuhe tragen sollte, dann nach
seinem Fortgang die Schuhe doch getragen wiirden und er
nach seiner Riickkehr den Baselern Korn und Wein ent-
zoge und wenn dann eine Prozession und eine Rede ge-
halten wiirde und dennoch alle wieder mit den Schnéibeln
kdamen, derentwegen er erziirnt war, wer mdchte wohl glauben,
dass er sich verséhnen liesse? So ists aber auch im vor-
liegenden Falle.“3) | Vergebens sind die Prozessionen und
alles andere, was man tut um von Gott einen guten Frieden
zu erlangen oder zu verdienen, so lange die, die den Frieden
fordern, den Willen zu siindigen nicht aunfgeben./**)

So bei der Beichte und beim Abendmahl. Es sei nicht
genug, den Herrn im Sakrament des Abendmahls empfangen
zu haben, man miisse ihn nachher auch durch gute Werke
wieder hervorbringen. (Studeas quomodo per bona opera

) Pr. V, 29,

2) Heynlin beklagt iibrigens, dass es nétig sei, die Christen jetzt durch
Ablisse zur Beihilfe fiir einen Kreuzzug herauszufordern; friither habe man
das nicht notig gehabt, da seien alle voll Eifer fiir den Glauben gewesen,
Pr. IV, 140.

% Pr. V, 61%

Y4 Pr. 'V, 255



334 Max Hossfeld.

parias Deum.)!) Mancher denke, wenn er gebeichtet habe, so
sei alles gut und schon, und er sei so leichtfertig wie zuvor,
aber ,,es st Desser die Siind gelon dan Bicht geton!“?)

Eine rein #usserliche Beobachtung der zehn Gebote
fithrt nicht zum Heil; wenn einer sie befolgte um zeitlicher
Giiter oder um eitlen Ruhmes willen, wie die Pharisier
taten, der erwerbe darum noch nicht das Himmelreich, da-
zu sei auch die richtige Gesinnung erforderlich.® Ueber-
haupt solle keiner auf seine Verdienste bauen, weder auf
die Verdienste seiner Werke noch seiner Gebete, noch seines
Glaubens, wozu richte sonst Gott die Welt ?74)

Wir sehen , Heynlin tritt iiberall der Ansicht, dass der Voll-
zug der klrchhchen Uebungen an sich Verdlensthch sei, ent-
gegen; er will zwar diese frommen Werke keineswegs ab-
geschafft wissen, aber er méchte verhindern, dass man sich
durch ihre Ausiibung weiterer Miithen iiberhoben fithlt, er
wiinscht, dass dadurch die wirkliche Reue und Besserung
dem Siinder nicht iiberfliissig erscheint, In dieser Hoffnung
aber musste er sich schliesslich betrogen sehen. Denn es
war bei der Fiille der dusseren Gnadenmittel, die die Kirche
den Schuldbeladenen darbot, eben doch nicht anders mog-
lich, als dass diese glaubten, man brauche sich derselben
nur zu bedienen, um die Siindenvergebung zu erlangen.
Und da Heynlin trotz aller Mahnungen zu wirklicher Busse
und zum entschlossenen Ablassen von der Siinde doch alle
diese #usseren Gnadenmittel fiir ,niitzlich und notig er-
kliarte, so konnte der Erfolg eben kein anderer als der ge-
nannte sein. Zwar spricht er mehrfach aus, dass man auch
zu viel Kultus des Gottlichen treiben konne,®) aber weit
mehr tadelt er doch die, die es an der notigen Devotion
fehlen lassen.®) Zwar erklirt er die Zerknirschung des Herzens
und die innere Busse fiir unbedingt notwendig,”) aber wie

5 So tadelt er ,iiberfliissige gotlich er oder gloub oder dienst* (Pr. IV,
119) und ,,superstitio superflua in cultu divino* (Pr V, 88)

6 Vgl. Pr. I, 42¢, 83°.

7) Disp. 109.¢



Johannes Heynlin aus Stein.. 355

er selbst in Wirklichkeit mit der Beichte und Absolution
unter Umstdnden verfuhr, zeigt seine oben erzihlte An-
ordnung bei dem Plenarablass in Bern 1476, wo er wegen
der Menge der Leute darauf drang, dass mit Beichte und
Absolution ,,wenig Umstéinde und Hofreden* gemacht wer-
den sollten, damit nur alle an die Reihe kdamen.!) Hier
sieht man deutlich, wie die Praxis der kirchlichen Hand-
lungen, so wie sie nun einmal war, es auch Minnern wie
Heynlin unméglich machte, auf ihren schénen Forderungen
zu bestehen. An dieser Praxis etwas zu &ndern, ist ihm
aber nicht in den Sinn gekommen; im Gegenteil, wer das
versuchte, der galt ihm als ein Ungléubiger und als ein
Feind der Kirche. Nein, bis in seine letzten Ausbildungen,
bis in seine feinsten Verdstelungen sollte das kirchliche
‘Wesen bestehen bleiben, wie es im Laufe der Jahrhunderte
geworden war. Nichts Altes sollte hinweggenommen, nichts
Neues hinzugerechnet werden, es seien denn ein paar weitere
Schnorkel und Kreuzblumen zur Ausschmiickung des Hauses.
Der ganze Organismus sollte bleiben wie er war, nur er
sollte neu belebt werden. Der Verdusserlichung und dem
Formelwesen, dem Heynlin in der Scholastik und dem er
in einer gewissen Richtung des Humanismus. also in Wissen-
schaft und Litteratur entgegentrat, dem wollte er auch im
religiésen Leben entgegentreten; er wollte die iiberreichen
und mannigfaltigen Formen desselben wieder mit Sinn er-
tilllen und sie, weil sie starr und geistlos geworden waren,
nicht etwa verwerfen, sondern erwirmen und neubeleben.
Den Laien wollte er Frommigkeit, Religiositit und Ergeben-
heit gegen die Kirche einpflanzen, die Priester auf den
rechten Weg der Sittlichkeit und Pflichttreue zuriickrufen.

Aber wenn das mit seinen Mitteln, den Mitteln des
Reformtraktats, der Predigt und des Appells an die weltliche .
und geistliche Obrigkeit, also mit Ermahnungen iiberhaupt
moglich war, — ihm ist es nicht gelungen. , Vergebens
richtet sich unsere Predigt an sie, so sagt er von den Geist-
lichen, denn sie sind hartnéickig und unverbesserlich.“ 2)

1) s, S, 189.
% Pr. IIL 3.



356 ' Max Hossfeld.

Und in einer anderen Predigt heisst es: ,Wenn sie hier
wiaren, und wenn ich auf sie Eindruck zu machen hotfte,
wiirde ich noch nicht aufhéren, sie zu tadeln. Aber sie sind
nicht hier, und auch wenn sie zuhorten, wiirde ich nicht
hoffen sie zu bekehren, denn ich hoffe mit Gottes Gnade
schneller 10, ja 20 Laien auf den rechten Weg zuriickzu-
fithren, als einen schlechten Priester.“?) Und wiederum: ,Ich
aber versuche nicht, sie von Simonie und Habsucht abzu-
bringen, weil ich es nicht vermag. Ach konnte ich sie doch
wenigstens von anderen Dingen abbringen!“?) So sind nach
eigenem Ausspruch Heynlins die Dinge zu tief verfahren,
als dass er sich im Stande gefiithlt hitte, sie durch sein
Wort zu bessern. Wenn aber hier auch die Laien noch als
verhdltnisméssig leicht zu bekehren dargestellt werden, so
hat doch auch diese Meinung schliesslich einer Stimmung
der Verzweiflung weichen miissen. Wie oft mag er ein
Zitat aus Ambrosius gelesen und betrachtet haben, das er
vor die erste Seite seines Predigtmanuskriptes schrieb: ,Die
heiligen Prediger des alten und meuen Testaments haben
gleichsam wie starke Ackerleute mit Hacke, Karst und Grab-
scheit versucht, die weltliche Begierde aus den Herzen aus-
zurelssen, aber sie haben es nicht vermocht, auch wenn sie
es sich viel Schweiss kosten liessen.”? So kam Heynlin
schliesslich zu dem Satz, den er zwei Monate vor seinem
Eintritt in das Kloster in einer Predigt aussprach: ,Da
aber fast die ganze Welt in Siinden verharrt, so ist ein Narr,
wer da hofft, er konne in dieser Welt hier Frieden erlangen,“*)
so kam er zu dem verzweifelten Glauben, dass iiber kurz
oder lang eine Katastrophe iiber die Menschheit hereinbrechen
miisste, und so zu dem Entschluss, den Rest seines Lebens,
das bei einer weiteren Tiatigkeit in der Welt doch frucht-
los bleiben miisste, hinter den Mauern der Kartause zu ver-
bringen. J

Freilich bedurfte die Zeit etwas anderes als solche
Resignation, Sollte eine Heilung ihrer Krankheit erfolgen,

) Pr. L, 113,
5 Pe. L 1ig%
3 Pr. I, fol. XXIII-
Y Pr. Vy 257,



Jobannes Heynlin aus Stein. 357

so waren Minner notig, die den Kampf gegen die kirch-
lichen Missbrauche mit Kraft und voll Lebensmut aufnahmen,
Minner, die ihre Personlichkeit dafiir einsetzten. Am guten
Willen hat es einem Heynlin wahrlich nicht gefehlt, auch
nicht an Willensstirke und auch ohne Einfluss ist er nicht
gewesen. So muss doch, was seine Anstrengungen scheitern
liess, vor allem in der schiefen Stellung der Aufgabe ge-
legen haben. Heynlin hatte der Kirche helfen wollen durch
eine Wiederbelebung ihrer alten Prinzipien, durch eine
Wiederbelebung der mittelalterlichen, asketischen Frommig-
keit. Er triumte sich ein sittenreines, gehorsames Volk
unter der Herrschaft und Leitung einer moralisch tadellosen
und pflichteifrigen Priesterschaft, er ersehnte eine Reform
der Kirche von innen heraus, eine Wiedergeburt des
Katholizismus, unter Beibehaltung aller seiner Ausdrucks-
formen. Aber er sollte mit aller seiner Anstrengung nur die
‘Wahrheit des Satzes an sich erfahren, dass es nichts niitzt,
einen neuen Lappen auf ein altes Kleid zu flicken. Seine
Resignation ist ein neuer Beweis dafiir, dass jene Wieder-
geburt ohne einen gewaltigen Anstoss von aussen her, der
sich gegen die Grundpfeiler der Kirche selber richtete, und
der alle, auch die Tragsten, aus der Lethargie riittelte, nicht
mehr moglich war. —

Dennoch hat Heynlin nicht vergebens gewirkt. An der”
Schwelle zweier Zeitalter wire es unbillig und unhistorisch,
zu verlangen, dass er schon das neue représentierte. In
seinen Zielen jedenfalls gehort er ganz dem alten an. Denn
so lagen ja damals die Dinge, dass auch die Neuerer jener
Zeit ihre Ideale den langst vergangenen Jahrhunderten ent-
nahmen. Heynlin hat die Reinheit des christlichen und des
weltlichen, wir diirfen nicht sagen heidnischen, Altertums
wieder herauffiihren wollen. Durch beide Tendenzen wollte
er vielmehr ein Restaarator als ein Neuerer sein. Aber die
Folgezeit hat sein Werk geschieden. Durch den scharfen
Tadel und den oft wiederholten Hinweis auf die Misstantle
in der Kirche, als Bekidmpfer des Scholastizismus und als
‘Wortfiihrer des Humanismus, als Pfadfinder zu den urspriing-
lichen Quellen der christlichen Lehre scheint er ebenso wie
durch seine Forderung der an sich freilich neutralen Er-



358 . Max Hossfeld.

findung des Buchdrucks der modernen Zeit anzugehéren, aber
nach seiner ganzen Denkweise und nach seinem vornehm-
sten Ziel, der Erhaltung und dem Schutz der katholischen
Kirche rechnet er noch zum Mittelalter. Keine der Parteien
aber, die sich nach den grossen Stiirmen zu Anfang des
16. Jahrhunderts gebildet haben, kénnen ihn uneingeschrinkt
zu den IThren rechnen, auch darum micht, weil Heynlin
sicherlich nicht auf Luthers Seite sich gestellt hitte, hitte
er noch sein Auftreten erlebt. Er geh6rt eben der Zeit
der G#rung und des Uebergangs, dem fiinfzehnten Jahr-
hundert an. |

Niemand aber wird Heynlin seine Sympathie versagen
wollen. Er ist ein Mann von persénlicher Bedeutung, von
starkem Willen, nicht ohne Bewusstsein seines Wertes. Von
Fiirsten und Herren geschatzt und geehrt, ist er den Freunden
ein liebenswiirdiger (tenosse, den jungen Minnern ein véter-
licher Freund und begeisternder Lehrer. Durch den Ernst
seiner Lebensauffassung und Lebensfithrung zeichnet er sich
vor der Mehrzahl seiner Standesgenossen riihmlich aus. In
den Schulwissenschaften hoch erfahren und auch in der -
modischen Litteratur wohlgebildet, erstrebt er doch vor allem
eine Kenntnis der gehaltvollen altchristlichen Schriften ; auf
die blosse Form legt er keinen Wert. Ueberall erweist er
“sich als ein Freund und Forderer der Studien, sei es durch
die Universitéit, durch private Fiirsorge fiir die Buchdrucker-
kunst oder durch persénliche Anregung. Rastlos ist sein
Arbeitseifer, bei seinem Streben nach Gelehrsamkeit wie bei
seinem praktischen Wirken. Seine Gramlichkeit gegen Ende
seines Lebens kann uns dem miiden Kémpfer nur naher
bringen, und wir ehren seine Strenge gegen sich selbst. Er
besass Eigenschaften des Herzens, die ihn uns in liebens-
wiirdigstem Lichte erscheinen lassen. Horen wir zum Schluss
die Worte, die sein Freund Wimpfeling iiber ihn geschrieben
hat, und die uns sein Wirken und sein Wesen noch einmal
in! Fluge vorfithren:

» Wie ein mutiger Glaubensritter stand er stets geriistet
im Streit und focht manchen harten Kampf aus, aber er
war in seinem Herzen stets zum Frieden geneigt. Sein
Wirken war von Segen begleitet. Nie nahm er ein Buch



Johannes Heynlin aus Stein. - 359

oder eine Feder zur Hand, ohne vorher im Gebete vor Gott
sich gesammelt zu haben. Die Heilige Schrift hatte er so oft
gelesen und betrachtet, dass er sie beinahe auswendig wusste.
Sein Gemiit war rein wie das eines Kindes; mit Kindern
zu spielen, war, wenn er nach langer Arbeit sich ermiidet
fithlte, seine liebste Erholung.* :

~ Aber die menschliche Anteilnahme an der Person und
den Schicksalen unseres Helden muss vor der Frage zuriick-
stehen, ob er von Einfluss auf die geistigen Bewegungen
seiner Zeit gewesen ist. Man kann eine edle und ansprechende
Personlichkeit genannt werden und doch fiir die Geschichte
verloren sein. Unsere Erzihlung hat gezeigt, an wie vielen
Punkten Heynlin in die Bewegungen seiner Zeit eingegriffen
und sie geférdert oder gehemmt hat. Fragen wir zum Schluss
noch im besonderen nach den Beziehungen, die ihn mit
den hervorragenden Geistern seiner Zeit und seiner Um-
gebung verbunden haben, so lautet die Antwort, dass er
auf sie in der Tat nicht ohne Wirkung geblieben ist. Un-
mittelbar . nachweisen lisst sich sein Einfluss freilich nur bei
Brant, Reuchlin, Agricola, Surgant, Amerbach, welche
Heynlin als ihren Lehrer bezeichnet haben. - Aber zu dem
Basel-Elsasser Humanistenkreise, dem diese fiinf angehoren,
zahlen auch noch Wimpfeling, Geiler, Schott, Utenheim,
Philippi und andere mehr, und es ist bereits erértert wor-
den, dass Heynlin mit allen diesen M&nnern in nahem Ver-
kehr gestanden hat. Da er die meisten von ihnen um 10,
20, ja 2b Jahre an Alter iibertraf,!) so war es natiirlich, dass
er in ithrem Kreise die Rolle des Fiihrers spielte. Es besteht
nun in der Gesinnung aller dieser Ménner eine grosse Aehn-
lichkeit. Sie sind bei aller Begeisterung fiir das klassische
Altertum mnoch keine erklirten Feinde der iiberlisferten
Scholastik, sondern wollen manches davon erhalten wissen,
die meisten von ihnen gehéren dem ,alten Wege* an. Sie
fithlen sich als Jiinger oder Meister der modernen Bildung,
aber sie wollen nichts mit den frivolen Vertretern derselben
zu tun haben und firchten nichts mehr als den Vorwurf,

1) Nur Amerbach (geb. i430 s. Bernoulli in Basler Biichermarken ed.
P. Heitz und C, Chr. Bernouli S. XV) und Philippi (geb. um 1435, s. Prot.
XV, 320) sind gleichaltrig.



360 ¥ . Max Hossfeld.

heidnisch oder unsittlich genannt zu werden. Sie sind
strenge Moralisten. Darum gehen sie auch scharf mit den
Uebelstinden ins Gericht, die sich im kirchlichen Leben
zeigen, und schreiben und predigen in heftigen Ausdriicken
gegen die Habsucht und Verwahrlosung der Geistlichkeit.
Dennoch liegt ihnen nichts ferner als die Feindschaft gegen
die Kirche selbst, im Gegenteil, mit allem ihrem Tadel hoffen
sie der Kirche gerade einen Dienst zu erweisen. Alle sind
glaubig und fromm und verehren besonders die Jungirau
Maria, viele stehen selbst im Dienst der Kirche. Diese stellen
sie iber den Staat, den Papst iiber den Kaiser, was sie
aber wiederum nicht hindert, ein warmes Nationalgefithl zu
zeigen und zu betétigen, ebensowenig wie ihr humanistischer
Bildungsstolz ihnen verbietet, volkstiimlich zu schreiben
oder zu predigen. So zeigen sie in allen Dingen das Be-
streben, die Gegensitze, die die Welt erfiillen, auszugleichen
und zu vereinigen.

“Wer aber erkennt nicht in dieser Verschmelzung von
Kirchlichkeit und Humanismus, von Fortschritt und konser-
vativem Sinn unseren Heynlin wieder? Zweifellos hat er
diese Verbindung, die er schon in Paris vollzogen hatte,
seit seiner Uebersiedelung nach Basel auf den dortigen Ge-
lehrtenkreis iibertragen. Etwas ganz Neues war sie hier
freilich nicht mehr, -— wir erinnern nur an den kirchlich-
humanistischen Peter von Andlau, — dennoch besteht ge-
rade in den Anregungen, die er in seiner langjihrigen
‘Wirksamkeit in Basel auf den konservativen Humanismus
am Oberrhein ausgeiibt hat, ein guter Teil der Bedeutung
des Johannes Heynlin aus Stein.

Exkurs 1.
Heynlins Predigtmanuskripte.

Heynlins Predigten liegen uns in fiinf Bidnden vor, die
von der Baseler Universititsbibliothek, wo sie aufbewahrt
werden, mit A. VII, 8, A. VII, 9, A. VII, 10, A. VII, 11,
A. VII, 12 bezeichnet worden sind. Wir zitieren der Kiirze



	Schlussbetrachtung

