
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 7 (1908)

Artikel: Johannes Heynlin aus Stein : ein Kapitel aus der Frühzeit des
deutschen Humanismus. Fortsetzung

Autor: Hossfeld, Max

Kapitel: Schlussbetrachtung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


33& Max Hossfeld.

lebten, deren Leben schon mit Christus in Gott verborgen
sei." Es ist schwer zu sagen, ob das wirklich Laubers

Hauptgrund war, oder ob nicht doch etwas Missgunst ihn
zu so hartnäckigem Widerstände trieb. Aber wie er es

wünschte, so geschah es; wir kennen heute die Stätte nicht
mehr, wo Johannes Heynlin aus Stein ruht.1) Lauber schrieb
auf die letzte Seite der Predigtmanuskripte2) des Doktors
die Worte:

Anno domini 1496 in die Sancti Gregorii papae obiit
venerabilis pater Johannes de Lapide, artium et sacrae Theo-
logiae doctor parisiensis egregius, monachus sacerdos profes-
sus domus vallis beatae Margaretae in Minori Basilea ordinis
Cartusiensium et ibidem in Cymiterio fratrum sepultus, qui
ordinem praescriptum subiit anno 1487 in die assumptionis
gloriosae virginis Mariae.

Schlussbetrachtung.

An diesem Schicksal ist etwas, was uns ergreift. Es

ist das Missverhältnis zwischen dem Willen und seinem
Werk, zwischen der Anstrengung und dem Erfolge. Wie
kommt es, dass eine Persönlichkeit von der Energie, wie
Heynlin sie besass, doch selbst so unbefriedigt von ihrer
eigenen Leistung geblieben ist? Mit welcher Wucht hatte
er sich doch, überall wo er hinkam, sogleich geltend
gemacht! Gleich das erste Mal. wo wir ihm in eigener
Wirksamkeitbegegnen, in Basel bei der Durchsetzung des alten Weges,
dann in Paris, im Studium wie im Leben, bei der Disputation

und als beliebter Lehrer wie als Gesandter und als

Rektor der Universität, endlich als Einführer des Buchdrucks
und Bekämpfer des neuen Weges, dann in Basel, in
Tübingen und in Bern als der Mittelpunkt eines Kreises
bedeutender Männer, als der Mitbegründer einer Universität,
als erfolgreicher Bussprediger und geschätzter Kanzelredner.
Bis ins Kleinste konnten wir diese Energie seines Wesens

') Uebrigens hat die Sorbonne sein Andenken dadurch geehrt, dass sie

ihn iu den Wandgemälden im Treppenhaus ihres neuen Hauses mitabgebildet

hat.
2) Pr. V, fol. 372.



Johannes Heynlin aus Stein. 339

verfolgen, wenn wir ihn in Bern in die Ablassgeschäfte
eingreifen und auf rasche Erledigung dringen sehen und
bemerken, wie er hier und in Basel die ganze Last des
täglichen Predigens unter Zurückweisung der Hilfe fremder
Geistlicher aus eigenem Antrieb selbst übernimmt. Wie
rastlos ist sein ganzes Wesen, nirgends hält es ihn lange
und stets sucht er wieder neue Verhältnisse, um in ihnen
seinem Drange nach Betätigung zu genügen. Und dann
trotz aller grösseren und kleineren Erfolge doch zum Schluss
dies verzagte Zui'ückweichen und diese selbstquälerische
Wendung gegen das eigene Ich in den Zeiten des Eintritts
in die Basler Kartause.

Die Wirksamkeit, die Heynlin auch im Kloster noch
entfaltet hat, beweist, dass seine Lebenskräfte damals noch
keineswegs am Ende waren, dass es nicht persönliche
Ermattung war, was ihn verzweifeln liess. Andere Motive
müssen wirksam gewesen sein, und sie dürfen, wie wir
glauben, nicht in der individuellen Eigenart Heynlins
gesucht werden, sondern in der Beschaffenheit seiner Ideen
und Theorieen. Nicht die Erschöpfung des Arbeiters ist
für jene Entmutigung verantwortlich zu machen, sondern
die Unzulänglichkeit seiner Werkzeuge und die Schwierigkeit

des Werks. Heynlin hatte sich eine Aufgabe gesteckt,
die über seine Kräfte ging und die, wie die Geschichte
bewiesen hat, über die Kräfte aller derer gegangen ist, die
damals Aehnliches versuchten. Welches aber war eigentlich
das Hauptziel seiner Lebensarbeit?

Man gestatte, um alles kurz zusammenzufassen, ein
Schlagwort: Heynlin war ein „Reformator ohne Reformation."
Er war sich der Schäden wohl bewusst, an denen in Wissenschaft

und Leben die katholische Welt und insbesondere
die katholische Kirche krankte, er machte auf diese
Missstände aufmerksam, tadelte sie häufig und suchte sie, soweit
es in seinen Kräften stand, abzustellen; aber er wollte der
Kirche den Pelz waschen, ohne sie nass zu machen, er
wollte sie kurieren, ohne ihr weh zu tun. Er hat weder
selbst auch nur einen Augenblick daran gedacht, dass er
sich dieser Uebelstände wegen, so schwer sie ihm erscheinen

mochten, aus ihr hinwegbegeben könnte, noch hat er je



34° Max Hossfeld.

versucht, ihr heimlich oder öffentlich Abbruch zu tun. Als
ein treuer Sohn seiner Kirche ist er erzogen worden und
hat er sein Leben lang gewirkt. Ja, die Idee des Katholizismus

ist geradezu das Ideal gewesen, das ihm und seinem
Handeln besonders in der zweiten Hälfte seines Lebens die
Richtung gegeben hat. Wie er die gnadenreiche Jungfrau
Maria als seine himmlische Mutter verehrte, so sah er als
seine irdische Mutter die Kirche an — selten nennt er sie

in seinen Predigten anders als Sancta mater ecclesia — und
ihrem Dienste war vornehmlich seine Kraft geweiht. Aber
ebenso wie er jene nicht anders denken konnte als in
unbefleckter Reinheit und Glorie, und wie er sich zorneseifrig
gegen die erhob, die ihr auch nur den leisesten Makel von
Sündhaftigkeit anhaften wollten, so lag ihm auch die Reinheit

der Kirche am Herzen, und ihren Ruhm zu erhöhen
war sein Streben.1) Auch hier aber gab es „Makulisten"
und leider fand er sie gerade in den Reihen seiner
Standesgenossen nur allzu häufig. Auch hier suchte er, soviel er
vermochte, durch Wort und Schrift zu bessern und zu
mahnen und die Flecken von der Reinheit der Kirche
wieder abzuwaschen. Aber er selbst hat eingestanden, dass

er es nicht vermochte. —
Wir sind zunächst einige Belege und nähere

Ausführungen zu dem Gesagten schuldig.
Unantastbar war in Heynlins Augen die Autorität der

Kirche, unantastbar ihr Dogma. „Wenn gegen die Autorität

der göttlichen Schriften ein Vernunftgrund geltend
gemacht wird, so scharfsinnig er sein möge, so trügt er doch,
denn er kann nicht wahr sein."2) „In zweifelhaften Fällen
ist der sichere Weg zu wählen," ,,in zweifelhaften Fällen
ist die Autorität der Kirche anzurufen."3) Das tut denn

') Wir erinnern an Heynlins Vorrede zu seiner Ambrosiusausgabe. s.

S. 304—306.
*) Pr. I, 84'.
8) Pr. I, 97. Freilich, Konflikten zwischen Autorität und Vernunft

sucht er auszuweichen: „Gegen die Vernunft wird kein verständiger, gegen
die Schrift kein christlicher, gegen die Kirche kein friedlicher Mann sich
auflehnen." (Pr. I, 86) und „wer einem offenkundigen iind gewissen Vernunftgrund

die Autorität der Schrift entgegenhalten will, der handelt unverständig
(non intelligit qui hoc facit), missversteht die Schrift und legt ihr seinen

eigenen unrichtigen Sinn unter." (Pr. I, 84'.)



Johannes Heynlin aus Stein. 34!

Heynlin auch reichlichst, aber keineswegs nur in zweifelhaften

Fällen, sondern eigentlich überall. Seine Predigten
und seine Schriften sind oft geradezu gespickt mit Zitaten
aus der Bibel und den Kirchenvätern, und die Gewohnheit,
sich stets auf eine kirchliche Autorität zu berufen, ist ihm
so in Fleisch und Blut übergegangen, dass er beispielsweise
für die platte Wahrheit, dass „wer kämpfen müsste, auch
Waffen haben müsste", die in seiner Predigt nur einen
überleitenden Gedanken bildet, fünf Stellen (aus Hiob, Gregor,
Augustin, Bernhard und Hieronymus) anführt!1)

Seine Theologie und seine ganze Weltanschauung
entsprechen selbstverständlich genau den christlichen Dogmen,
entsprechen aber auch den speziell katholischen Lehren.
„Ein Gott ist der Schöpfer und Erhalter aller Dinge, es

sind aber drei Personen, und jene drei Personen sind „una
essentia et una natura."2) Das Mysterium der Trinität ist
„unaussprechlich und unbegreiflich", „aber je grösser das

Geheimnis, um so heiliger und verehrungswürdiger ist es."8)
Interessant sind seine Versuche zur Verdeutschung des

Wortes trinitas. Es sei irrig, trinitas mit Dreifaltigkeit zu
übersetzen, denn „deus non est dicendus multiplex sed

trinus et simplex," man solle „latinisch-tütsch" Trinität
sagen, oder „trilikeit" oder „tryheit."4)

Nicht höher aber inbrünstiger und ausgiebiger als die
drei göttlichen Personen wird, wie es dem Jahrhundert
entsprach, die Mutter Gottes verehrt. Die Welt ist wie das
stürmische Meer, auf dem wir wild umhergeworfen werden,

*) Pr. I, 224'. Von etwa 1400 Zitaten, die wir gelegentlich bei der
Lektüre der Predigten und anderen Schriften Heynlins gesammelt haben,
kommen ungefähr 600 auf die Bibel, etwa 500 auf die Kirchenväter
(vornehmlich Augustin, 94 Zitate), c. 150 auf das kanonische Recht (davon allein

in in der Epistola de qualitate sacerdotis). Interessant sind Sammlungen
von Bibelstellen zu bestimmten Begriffen und Vorstellungskreisen, die zur
Vorbereitung auf die Predigt dienten; so sind z. B. Disp. fol. 72' etwa 20
Stellen zusammengetragen, in denen von Schmerz und Klagen die Rede ist,
Pr. I, 104 solche, die von der Habsucht handeln und dgl. mehr. Vgl. Pr. I,
fol. 21, 67', 68', 70, 134' ss.

2) Pr. I, 79-
3) Pr. I, 78'.
4) Pr. V, 57, vgl. über die Trinität auch Pr. V, 297', 142.



342 Max Hossfeld.

Maria ist der Hafen, in dem wir sicher geborgen sind,1)
oder der „leuchtende, liebliche, helle Stern", der uns in
diesem aufgeregten Meere als Führer dient.2) „In Maria
omnis spes vitae." Sie ist wie ein übervolles Gefäss, welches
überläuft, sobald man nur ein wenig daran stosst: wenn,wir
Maria mit einem Gebete nur ein wenig anrühren, so läuft
sie über von Gnaden und Tugend.3) „Maria du Kaiserin
aller Güte und Barmherzigkeit" redet er sie in einer Predigt
an.4) Ueberhaupt hält er keine Predigt, ohne ein oder
mehrere Male das Ave Maria zu sprechen und sie um ihren
Beistand anzuflehen,6) zahlreichePredigten sind ihrem Ruhme
gewidmet.6) Dass er für die unbefleckte Empfängnis
eintrat, zeigte schon sein Traktat gegen Meffret zur Genüge,
in seinen Predigten tut er es nicht minder warm. „Nos
ob honorem virginis et filii usque ad. sanguinem defendere
volumus eam sine originali (peccato) conceptam fuisse",
heisst es in der Predigt am Tage Maria Empfängnis 1485,
deren heftiger Ton an den der Praemonitio erinnert.7) Die
Lehre von der unbefleckten Empfängnis ist die einzige, mit
welcher Heynlin über den Kreis der kirchlichen Dogmatik
hinausging, die einzige Fortbildung der katholischen Theologie,

die er sich erlaubte (und bei der er sich übrigens
mit dem Papst8) und einem grossen Teil der Kirche im
Einklang befand). „Er wolle versuchen zu zeigen, sagt er
einmal, dass Maria noch viel würdiger sei als irgend einer
der Doktoren gesagt habe, und dass alle Kreatur nicht im
Stande sei, sie so hoch zu loben, wie sie verdiene. "9) Hier,

') Pr. V, fol. io I'.
2) Pr. I, 126.

a) Pr. V, 103, 104.
4) Siehe das deutsche Gebet, Disp. 72'.
5) Vgl. besonders Disp. 67' auch Disp. 72' Pr. I, 1, 17'; Pri HI, 7. 10,

18'. 21. 54'. 58. 61.

6) Vgl. Pr. I, 95—96' über die Sonnabendspredigten zu Ehren Marias,
fol. 94' über den Zyklus „de imitatione virtutum beatiss. Mariae virginis"
und oben S. 332. Vgl. auch Pr. I, 31 ff. 135 ff.

') Pr. V, 85' ff.
8) Die Nachricht, dass Sixtus IV. im Jahre 1477 das Fest der

unbefleckten Empfängnis bestätigt und einen Ablass daran geknüpft habe, versetzte

Heynlin in freudige Erregung (s. Pr. I, 238).
9) Pr. V, 66.



Johannes Heynlin aus Stein. 343

aber auch nur hier, glaubte er den alten Vätern der Kirche
überlegen zu sein.

Zwischen Gott und dem Menschen steht eine grosse
Zahl von Engeln, geistige Wesen, die alle von Gott
geschaffen sind und die bisweilen Körper annehmen und den
Menschen erscheinen.J) Jeder Mensch hat von Jugend auf
einen Schutzengel, besonders die Unmündigen, die noch
nicht selbst gegen den Teufel kämpfen können. Auch die
Erwachsenen stärken sie in ihren Aengsten und Nöten.
Sie bringen Gott unsere Gebete, unsere guten Werke und
unseren Dank för seine Wohltaten dar. Heynlin zweifelt
nicht, dass sie bisweilen den Menschen erscheinen, besonders
bei Begräbnissen, wo man sie häufig in vielstimmigem Chor
hat singen hören, und ihren Lichtschimmer sowie ihren
süssen Geruch wahrgenommen hat.2) Dass er die biblischen
Wunder für wahr hält,?) versteht sich von selbst, aber auch
die Wundertätigkeit von Gnadenörtern steht ihm fest: er
selbst pilgert gläubig zur Quelle der heiligen Ottilie, als er
von einer Augenkrankheit befallen wird.4)

Der von Gott geschaffene Mensch ist in dieses Jammertal

gestellt, damit er durch gerechten und tugendhaften
Wandel selig werde und das ewige Leben erwerbe. Von
diesem Ziel sucht ihn der Teufel durch tausend Verführungen
abzuziehen, der Inhalt des menschlichen Lebens ist also
der Kampf mit diesem Erbfeind.6) Aber kein Mensch kann
gerettet werden und das ewige Leben erwerben, als durch
die heilige katholische Kirche. „Nemo enim nisi per sanctam
ecclesiam catholicam in Regnum dei potest intrare."6) „Extra
ecclesiam non est salus, et est in omnibus sequenda."7) „Die
heiligste Religion christlichen Glaubens ist die allein wahre,

') s. Pr. III, 59—60, wo gegenteilige Ansichten abgewiesen werden.
2) Pr. III, 61—64; pr- I. 42-
3) S. z. B. Pr. V, 88'.

4) s. oben S. 265.
5) Pr. n, 173', Pr. I, 224'—5, 5—6' usw. Den Teufel vergleicht er

mit einem Diebe, der das Dunkel (des Unglaubens) nötig hat, um zu stehlen,
oder mit einem Raben, der nach den Augen seines Opfers sucht (Pr. V, 88).

8) Pr. I, 129.

') Pr. I, 97.



344 Max Hossfeld.

allein vollkommene und allein heilbringende."l) „Es gibt
keinen wahren itnd richtigen Glauben als den katholischen,
alle anderen Sekten (Juden, Sarrazenen und Ketzer) die

vom katholischen Glauben abweichen, sind irrig und ver-
dammenswert. Wer da glaubt, dass jemand, dar nicht dem
katholischen Glauben angehört, in seinem Glauben gerettet
werden könne, „damnabiliter errat a fide katholica."2)

Aus dieser Stellung der katholischen Kirche als allein
berechtigter Heilsanstalt für die Menschheit geht ihre Würde
und ihr Vorrang vor allen anderen irdischen Instituten hervor.

„Christiana religio omnem terrenam rempublicam lon-
gius antecellit."3) „Zwei Stände gibt es in der Welt, den

geistlichen und den weltlichen, von denen der geistliche
den Prinzipat hat."4) „Der Papst hat das Recht, die

Meinungen der Doktoren zu billigen oder zu verwerfen, man
muss sich an ihn halten und ihm gehorchen."5) ,iWir sollen
den heiligen römischen Stuhl und seinen Spruch fürchten,
auch wenn er ungerecht wäre."6) „In unentschiedenen
Fällen ist es besser so zu denken, wie der römische Stuhl
es wünscht, hat sich dieser aber einmal geäussert, so darf
niemand anderer Meinung sein oder seine Aeusserung in
Zweifel ziehen. Jeder, der dem römischen Stuhl nicht
gehorcht, ist ein Ketzer."7) Der Papst steht über dem Kaiser
(Theorie der beiden Schwerter, Vergleich mit Sonne und
Mond.8) Die weltlichen Fürsten, die die Kirche nicht ver-

') Vorl. 170.
2) Pr. V, 88'. Bekanntlich bezweifelten das viele Humanisten, denen

der Gedanke schmerzlich war, ihre Helden des Altertums in der Verdammung
zu wissen, s. Burckh. Kultur d. Renais. in Ital. (8. Aufl. v. Geiger 1901)

II, 279). — Verschiedentlich wird das Judentum zurückgewiesen, vgl. Disp.

227, Pr, I, 95, Pr. II, 173, Pr. III, 23, Pr. V, 142.
a) Vorrede zur Ambrosiusausgabe.
<) Pr. II, 95'-
6) Praemonitio fol. 15. col. 1.

o) Pr. V, 19.

7) Praemonitio fol. 14.

8) Pr. II, 95'. Der Kaiser ist übrigens unter den Weltlichen der Erste:

„In secolari statu Imperium Romanum excellentius est in principatu",
ebenda, mit näheren Ausführungen über den Ursprung, die Würde, die Stärke,
Dauer und Grösse des römischen Reiches (meist nach Bibelstellen und

Augustinus).



Johannes Heynlin aus Stein. 345

teidigen, können vom Bischof des Ortes exkommuniziert
werden. ') Dem Priesterstand soll jeder Ehre erweisen, denn
niemand kann ohne ihn die Gnade erlangen;2) der Priester
öffnet oder verschliesst das Himmelreich. Niemand soll ihn
daher verletzen, sondern jeder ihn ehren und ihm
gehorchen. 3)

Aber aus dieser herrschenden Stellung des Priesters
erwächst ihm auch eine ernste Pflicht. „Wahrlich", so
zitiert Heynlin den heiligen Hieronymus, „wer dazu erwählt
ist, den übrigen vorzustehen, der soll, wie er an Würde
ausgezeichnet ist, auch an Heiligkeit hervorragen. Denn
das tut der Kirche Gottes gewaltig Abbruch, dass die Laien
besser sind als die Geistlichen." „Wie der Priester die
Laien an Wissen übertreffen soll, so auch an Tugenden und
Heiligkeit.4) „Wenn schon bei dem Laien Unwissenheit
unerträglich erscheint, um wieviel mehr bei denen, die
herrschen, hier verdient sie keine Entschuldigung noch
Verzeihung." „Die Unwissenheit, die Mutter aller Irrtümer,
ist besonders von den Priestern Gottes zu meiden."5) „Vi-
lissimus computandus est nisi praecellat scientia et sancti-
tate qui est honore praestantior."6) Von den Geistlichen
ist zu verlangen Keuschheit, Reinheit des Lebens,
Bescheidenheit (moderatio discretionis superflua restringentis)
rechte Gesinnung (ut scilicet omnia fiant ad gloriam dei),
Demut (iugis dei memoria), Nachsichtigkeit gegen die Unter-

») Pr. I, 81'.
2) Pr. I, 12'.

3) Pr. I, 40. (Ausführungen über die Würde, die Gewalt und den

Nutzen des priesterlichen Amtes).
4) Ep. S. 10 (fol. 117'). Die Epistola de qualitate sacerdotis, der wir

dies Zitat entnehmen, ist ganz und gar in der Absicht geschrieben, ein Bild
von der rechten Beschaffenheit eines Priesters, wie er sein soll, zu zeichnen.

Es ist eine Reformschrift ähnlich dem Tractatus de canonica clericorum
saecularium vita des Peter von Andlau, der etwa 10 Jahre vorher geschrieben
wurde, (s. Hürb. 117—129). Wir erwähnten sie schon bei Nennung des

Adressaten Hochberg (s. oben S. 267), und gehen nur darum nicht näher
darauf ein, weil die Schrift eigentlich nur ein Mosaik aus Stellen des

kanonischen Rechts, der Kirchenväter und der Bibel und nur durch ihre
Anordnung selbständig ist. Die Disposition des Briefes baut sich ganz logisch auf.

») De qual. sacerd. Ep. S. 6 (fol. 115').
") Ep. S. 10 (fol. 117').



34° Max Hossfeld.

gebenen, Liebe zum Volk, ein auf das Himmlische
gerichteter Lebenswandel.1) ,,Qui igitur ad sacerdotium eli-
gitur, so fasst er sich zusammen, debet esse doctior, sanctior
et in omni virtute eminentior." Vor allem aber soll in ihm
Demut glänzen, denn diese ist die Wächterin der Tugenden.
Wer ohne Demut Tugenden vereint, sage der heilige Gregor,
der trage im Winde Staub zusammen.2)

Diesem Idealbild des Priesters, das Heynlin hier auf
Grund von kanonischen Bestimmungen und Aussprüchen
der Kirchenväter zeichnet, entsprach aber zu seinem
Leidwesen die Geistlichkeit des Jahrhunderts recht wenig. Ohne

uns auf allgemeine Schilderungen des damaligen Verfalls
einzulassen, beschränken wir uns auf die Vorwürfe und
Klagen, die Heynlin selbst vorbringt. Es ist Stück für
Stück genau das Gegenteil von dem, was er oben verlangt.
„Alle nennen sich Priester, wenige aber sind es." „Es ist
eine Lüge, sich einen Bischof, Priester oder Kleriker zu
nennen und Dinge zu tun, die den Pflichten dieses Standes

zuwiderlaufen."3) Die Pharisäer, sagt Theophilus, waren
reissende Wölfe, sie weideten das Volk nicht, sondern
verschlangen es. Deswegen wurde es um Christus, seinen
wahren Hirten versammelt, der ihm die geistige Speise,
das Wort Gottes, gegeben hat. „Ach ich fürchte, dass es

auch jetzt viele Hirten gibt, die das Volk nicht weiden, sondern

verschlingen; ich fürchte, dass der grosse Wolf, der Teufel,
sie auch verschlingen wird."4)

An anderen Stellen sagt er deutlicher, was er hiermit
meint. „Es gäbe leider viele Leute, die kirchliche Güter in
unnützer oder verbrecherischer Weise vertäten, „quod specialiter

tangit fratres meos presbyteros." Fleissig möchten sie
sich hüten und sehr in Acht nehmen, dass nicht die, denen
die Schafe des Hauses Gottes anvertraut seien, aus dem
Hause Gottes eine Räuberhöhle machten.-'-5) Bedeutend
schärfer klingt eine andere Mahnung, die er an eine Er-

') Ebenda.
2) Ep. S. ii (toi. ii8).
3) Pr. I, 87.
4) Pr. I, 18.

5) Pr. I, 43-



Johannes Heynlin aus Stein. 347

Zählung über den heiligen Laurentius anknüpft, an welchem
er lobte, dass er das den Armen zustehende Geld nicht zu
eigenem Nutzen missbraucht habe. „Hier mögen diejenigen
aufmerksam zuhören, die die Einkünfte der Kirchen und
das Erbgut des gekreuzigten Christus nicht nur zu eigenem
Gebrauch, sondern was viel fluchwürdiger ist, zu den
schändlichsten und verbrecherischsten Missbräuchen auf die
unflätigste Weise verschwenden." (spurcissime expendunt.2)

Die Habgier, die Sucht nach hohen Ehrenstellen und
die unredlichen Mittel sie zu erwerben, die ja ganz an der
Tagesordnung waren, tadelt er im Anschluss an eine Episode
aus dem Leben des heiligen Ambrosius, nämlich die hübsche

Erzählung von seiner Wahl zum Bischof von Mailand, seiner
Bescheidenheit, seine Ablehnung der Stelle und seinen
zahlreichen aber vergeblichen Versuchen, sich einem so

verantwortungsvollen Posten zu entziehen. „0 rarum nunc talem
in toto orbe terrarum Ambrosium!" ruft Heynlin hier aus.

„Ach selten sind jetzt schon die Männer, die nicht den
Versuch machen, ihnen abgeschlagene Ehrenstellen zu
usurpieren. Aber wahrhaftig noch viel seltener solche, die ihnen
angebotene zurückweisen. Eher, glaubt mir, möchtet ihr
einen weissen Raben oder einen schwarzen Schwan finden.
Ist es nicht eine Schmach vor Göttern und Menschen, dass

jetzt die Männer, die mit den vorzüglichsten Titeln der
christlichen Kirche ausgezeichnet sind, Scholastiker meine
ich und Ekklesiastiker, in Dinge willigen und sie för
anständig halten, die einst die Heiden verabscheuten und für
höchst schimpflich hielten, nämlich, dass alle Würden und
Ehrenstellen käuflich sind und dass man durch Verbrechen
und Unrecht in ihren Besitz zu kommen hofft." *) Ein
anderes Mal heisst es: „Es gibt so viele verschiedene Arten
von Simonie, so viele Wege um hohe und zahlreiche Pfründen
zu erlangen, dass keiner der Doktoren genug dagegen schreiben
könnte." Nicht besser machten es die Mönche und Nonnen,
„die Säcke der Bettelei", sagt er von den Mendikanten,
„haben jetzt viele Zipfel, es ist schwer sie alle zu füllen."2)

J) Pr. III, 22'.

2) Pr. in, 3.

Basler Zeitschr. f. Gesch. und Altertum. VII. 2. 23



348 Max Hossfeld.

„Meine Brüder, die Priester, mögen es mir nicht übel nehmen,
ich muss fragen, ob auch sie im Rosengarten der Welt sind
(d. h. in die Sünden der Welt verstrickt sind8). Wollte
ich nein sagen, so würde es mir keiner glauben, und mit
Recht, weil ich nicht die Wahrheit sagen würde. Ich muss
also eingestehen, dass sie auch im Rosengarten der Welt
oder vielmehr des Teufels sind" „denn was die Welt
und das Fleisch haben, das hat auch der Teufel. Aber sie

benehmen sich in diesem Garten nicht wie die Pharisäer
und Schriftgelehrten, denn diese sündigten heimlich, und
schalten deswegen auf die Zöllner und Sünder (publicani).
So sind unsere Priester nicht. Sie sind selbst öffentliche
Sünder. Sie schelten nicht auf die Zöllner und verachten
sie nicht, nein sie lieben sie und klatschen ihnen Beifall.
Und um nur das Geringste zu berühren: spielen sie nicht
öffentlich, betrinken sie sich nicht öffentlich (nonne publice
crapulam sequunturj, fluchen und lästern sie nicht öffentlich?

Anderes verschweige ich, was, ach, weniger öffentlich

ist.1) Alle laufen sie nach Reichtümern, alle sind voll
Habgier. Wie viele gibt es jetzt wohl, die sich mit einer
Pfründe begnügen? Nicht viel mehr als die, die nicht
mehr bekommen können. Einst waren sie mit dem Zehnten
zufrieden, jetzt fragen sie nicht nach dem Zehnten, jetzt
fragen sie nach den 9 Teilen, den zehnten aber wollen sie

Euch überlassen."2)
„Ist es nicht eine Schande zum Erröten, heisst es vorher,

mit wohlgenährtem Leibe von dem armen und hungernden
gekreuzigten Jesus zu predigen, und die Lehre der Fasten
mit roten Backen und schwellenden Lippen zu verkünden?"8)
Und bei aller dieser Schlechtigkeit sind die Priester noch
stolz und hochfahrend, obwohl doch Christus durch die

2) Predigt vom 18. VI, 1475. (Pr. I, 114'.) Auf die schlechten Mönche

ist er überhaupt nicht gut zu sprechen. „Non est saevior, crudelior bestia

quam monachus pravus, iratus", zitiert er einmal (Pr. I, 135).
s) s. oben S. 176 ff.

') An anderer Stelle nennt er die Presbyteri mit unter denen, die ein

domus meretricum occultarum in Basel besuchen, s. Pr. II, 8.

2) Pr. I, 113. Predigt vom 18. VI. 1475.
3) Pr. I, 83.



Johannes Heynlin aus Stein. 34g

Fusswaschung ihnen ein Beispiel der Demut aufgestellt und
den Dienern seiner Kirche deutlich gezeigt hat, was ihnen
geziemte, nämlich, dass sie nicht von Hochmut aufgeblasen
sein sollten und nicht sich weigerten, das Heilige in Demut
zu spenden,"1) und obwohl sie doch wissen mussten, dass

Hochgestellte sich doppelt schwer vergehen, weil ihr sündiges
Leben von den Untergebenen nachgeahmt wird, denn wie
der Herr, so der Knecht.2)

In solchen Aeusserungen hören wir zum Teil eine

Sprache, die im Munde eines heftigen Gegners der Kirche
nicht überraschen würde. Dennoch ist Heynlin nichts
weniger als ein Gegner der Kirche. Ein Satz wie dieser:
„Qui contra ecclesiam derogando loquitur, hereticus est",3)
beweist, dass er alle diese Vorwürfe nicht zum Schaden der
Kirche, sondern im Gegenteil zu ihrem Nutzen vorbringt,
dass er sie durch seinen Tadel zu bessern hofft. Allerdings
hat sich Heynlin nicht gescheut, diese Vorwürfe auf offener
Kanzel und vor allem Volke auszusprechen : ein Teil der
eben angeführten Stellen ist deutsch gepredigt worden,4)
aber es lag ihm völlig fern, das Volk dadurch gegen die
Geistlichkeit aufsässig machen zu wollen. Er sprach von
deren Verderbnis mehr, weil er sie nicht verschweigen
konnte, als weil er gern davon redete,5) oder darum, weil
er seine Zuhörer vor solchen schlechten Elementen warnen
wollte; wie er einmal sagt: „ich predige euch das, damit
ihr nicht eure Söhne zu solchen Priestern macht, damit ihr
euch vor solchen schlechten Leuten hütet, dass sie euch

nicht verführen."6) Aber gerade nach solchen Ausfällen

gegen die Geistlichkeit fuhr er dann fort: „Ihr sollt sie aber
weder mit Wort noch Tat verletzen oder verachten, weil
das nicht eures Amtes ist, sondern ihr sollt allen Achtung

') Pr. in, 55'-

s) Pr. I, 135. Heynlin zitiert übrigens nicht dies deutsche Sprichwort,
sondern „Piatonis egregiam sententiam : quales in re publica essent

principes, tales reliquos esse solere."
3) Pr. I, 97-

4) s. Pr. II, 8. Pr. I, 18, 43, 113, 114', also gerade die Hauptstellen.
Andere sind aus den lateinischen Predigten. (Pr. HI, 3, 22', 55').

6) Vgl. oben S. 348.

6) Pr. I, 113.



35° Max Hossfeld.

und Ehrfurcht erweisen, und wenn sie selbst nicht würdig
sind, so ist doch der würdig, dessen Diener sie sich nennen,
wenn sie auch einem anderen dienen. Eure Sorge lasst es

nicht seih, wie sie zu strafen sind, denn ihre Zeit wird
kommen und zwar schneller fürchte ich, als sie erwarten,
schneller als ihnen gut ist." Laien, die die Geistlichkeit
verunglimpfen wollen, unterliegen nach seiner Ansicht einer
Versuchung des Teufels. „Der Teufel versucht ganz
besonders, das Volk dazu zu verführen, dass sie ihren Oberen,
d. h. den Pfarrern und Predigern Abbruch tun." „Es gibt
wohl kein schlimmeres Uebel. als dass Christen ihren
Priestern missgünstig sind.-'1)

So kommt es, dass er, der noch eben die Habgier der
Geistlichkeit tadelte, die dem Volke schwere Lasten auflege
und statt 1/10 jetzt 9/10 nähme, wie er sich ausdrückt, doch
andererseits wieder gegen diejenigen spricht," die die Güter
der Kirche zu Unrecht rauben oder vorenthalten.-'2) Als
abschreckendes Beispiel erzählt er einmal die Bestrafung,
die ein Laie dafür erhalten habe, dass er der Kirche etwas

von ihrem weltlichen Besitz geraubt habe. Dieser Laie ist
übrigens kein Geringerer als Markgraf Albrecht Achilles.
In einer Predigt vom 21. September 1486, in der Heynlin
unter anderm von der Freiheit der Kirche und der
Geistlichen handelt, tadelt er diejenigen, die von diesen Zölle
erheben und führt dafür das „Beispiel des Markgrafen
Albrecht von Brandenburg an, der in diesem Jahre in
Frankfurt starb, der gewohnt war, vom Klerus Geld
einzutreiben, aber gegen den Willen seiner Gemahlin. Als er
einmal vom Bischof von Würzburg exkommuniziert war,
liess er sich später von einem Legaten für ein Geringes
absolvieren. Da lachte er seine Gemahlin aus und sagte:
siehst du, da habe ich zehntausend Gulden von den Priestern
bekommen und für 5 oder 10 bin ich absolviei't worden.
Aber nun das Ende. Als er in Frankfurt war, liess er sich,
weil er podagrisch war, in das Predigerkloster tragen; kaum

eingetreten, begann er Schmerzen zu fühlen und bat um
einen Beichtvater. Aber siehe, unter so viel Priestern war

») Pr. I, 82.

¦) Pr. I, 43-



Johannes Heynlin aus Stein. 35'

keiner, der zu seiner Beichte kommen konnte. Als er sah,
dass er keinen Priester haben konnte, rief er die Seinen
herbei und wollte von einem von ihnen absolviert werden.
Er versuchte zu sagen: „Sprech mir einer eine Absolution",
brachte aber das „lution" nicht mehr hervor, sondern sagte
nur „Sprech mir einer ein Abso" und verschied. Das sei
die Strafe gewesen."1)

Wie es sich auch mit der Glaubwürdigkeit dieser
Erzählung verhalten möge, sie zeigt, dass Heynlin denen nicht
wohl gesonnen war, die den weltlichen Besitzstand der
Kirche antasteten. Und das. obwohl er selbst gegen die
Habgier des Klerus eifert und ihren Reichtum als teilweise
unrechtmässig erworbenen bezeichnet. Trotzdem er auf der
einen Seite die Verweltlichung der Kirche beklagt, kann er
sich andererseits doch nicht entschliessen, etwas von ihrer
weltlichen Macht aufzugeben. Diese Halbheit ist für Heynlins

Stellungnahme in den kirchlichen Fragen seiner Zeit
überhaupt bezeichnend. Wir müssen noch einige Beispiele
dafür anführen, die alle zeigen werden, dass er jedesmal
die Auswüchse, zu denen eine Institution der Kirche
geführt hat, bedauert und bekämpft, dass er aber niemals
daran denkt, die Institutionen selbst deswegen anzugreifen.
Diese bestehen und darum stehen sie für ihn unerschütterlich

fest.
Unter den Lehren der katholischen Kirche ist ihr die

vom Ablass am verhängnisvollsten geworden. Heynlin trägt
im allgemeinen die Doktrinen der Kirche vor. Aus dem
Schatz der guten Werke kann den Sündern Erlass von
Strafe gespendet werden. Die Gewalt über diesen Schatz

l) Pr. V, 163'. Diesem immerhin interessanten Bericht über Albrechts
Tod, den Heynlin, wie er schreibt, dem Propst von Meissen verdankt, der

i486 in Frankfurt war, steht ein anderer gegenüber, welcher lautet: „Am
Samstag nach dem Sonntag Lätare liess sich der hochgeborene Fürst aus

seiner Herberge auf seinem Stuhl nach seiner Gewohnheit in das Predigerkloster

tragen. Und desselbigen Tages um die 4. Uhr nach Mittag starb er
seliglich in demselben Kloster, dem Gott genade." (Droysen, Gesch. der
Preuss. Politik 2. Aufl. II, I, S. 360 nach Riedels Cod. dipi., dieser nach
einem alten Protokoll in Müllers Reichstagstheater II, 34). — Die
Glaubwürdigkeit beider Berichte wäre noch zu prüfen. Die Tendenz, die Heynlin
hier verfolgt, spricht nicht zu Gunsten des seinen.



352 Max Hossfeld.

steht dem Papst und für ihre Sprengel und Provinzen den

Bischöfen, Legaten usw. zu. Auf die Frage, inwiefern die
Busse die Sündenvergebung bewirke, antwortete er durch
„4 Meistersprüch" folgendermassen: 1. Durch jeden Akt
wahrer Zerknirschung wird die Schuld der Beleidigung
(Gottes) getilgt. 2. Wenn durch die Zerknirschung die
Beleidigung getilgt ist, bleibt die Seele noch zur Genugtuung
verpflichtet. 3. Doch könnte der Reueschmerz so gross
sein, dass er jede Verpflichtung zur Genugtuung aufhöbe.
4. „Auch" durch die Erlangung von Ablässen kann der
Mensch die Vergebung der gesamten Strafe erlangen. —
Dabei ist aber zu wissen, dass nicht der Ablass selbst,
sondern nur Gott die Schuld tilgt. Denn der Ablass setzt
die Vergebung der Sünde voraus, weil er nur den Erlass
der zeitlichen Strafe betrifft, in die die ewige Strafe durch
die vorhergehende Reue verwandelt wurde.J) — Im übrigen
wird die Kraft des Ablasses aber nicht bezweifelt. „Wenn
man fragt, was Ablässe wert seien, so heisst die Antwort:
genau so viel, wie sie lauten. Also wenn es heisst, wer
dies tut, verdient sich 40 Tage Ablass, so wird ihm in der
Tat von der Strafe des Fegefeuers so viel abgezogen, als

wenn er 40 Tage gebüsst hätte. Und wenn der Ablass auf

völlige Vergebung lautet, &o wird ihm auch völlige
Vergebung gewährt und wenn er in diesem Zustande stirbt,
fliegt er sofort gen Himmel, (statim evolat)."2) Es war
nicht zu vermeiden, dass bei einer solchen Lehre von der

Vergebung der Sünde gar mancher in Voraussicht des

künftigen Ablasses getrost sündigte; war man doch bei der

Häufigkeit, mit der damals Plenarindulgenzen gespendet
wurden, ziemlich sicher, ihrer eine zu erleben, um von den
Teilablässen ganz zu schweigen. Solche Leute aber tadelt
Heynlin nachdrücklich. Man sollte nicht meinen, dass zur
Erlangung der Ablässe keine Busse erforderlich sei. Be-

*) Pr. V, 29. Bekanntlich ging Joh. v. Paltz in seiner Ablasstheorie

so weit zu behaupten, dass der Ablass die Sündenvergebung selbst bewirke,
nicht nur den Erlass zeitlicher Strafe. Vgl. Gerh. Ficker, Das ausgehende

Mittelalter und sein Verhältnis zur Reformation 1903, S. 36.

2) Pr. I, 45. Heynlin nennt als Gewährsmann Franc, de Maronis (Fr.
von Mayroni) tractatus de indulgentiis.



Johannes Heyulin aus Stein. 353

sonders seien die zu rügen, die auf künftige Ablässe hin
zu sündigen beabsichtigten. Ihnen würde Gott seine
Barmherzigkeit nicht erweisen. ') Getadelt werden aber von ihm
auch die, die den Ablass schmähen, so bei Gelegenheit des

1482 zu Gunsten eines Kreuzzuges gewährten Ablasses

(hortentur homines ne detrahant.2)
Noch bei manchem andern Brauch oder Lehrstück der

Kirche sehen wir Heynlin bemüht, sie mit tieferem Sinn zu
erfüllen, um der drohenden Veräusserlichung der Religiosität
entgegenzuwirken. So bei den Prozessionen. „Ich habe die
Prozessionen in Basel getadelt, die ohne Unterweisung des

Volkes gehalten wurden und keine Besserung des Lebens
zur Folge gehabt haben, und habe sie blinde und unnütze
Prozessionen genannt, die eher geeignet seien, Gott zu
erzürnen als zu besänftigen. Dann ein Beispiel : AVenn der
Baseler Fürst den Wein und das Getreide in seiner Gewalt
hätte, und bei Strafe der Entziehung beider vorschriebe,
dass niemand Schnabelschuhe tragen sollte, dann nach
seinem Fortgang die Schuhe doch getragen würden und er
nach seiner Rückkehr den Baselern Korn und Wein
entzöge und wenn dann eine Prozession und eine Rede
gehalten würde und dennoch alle wieder mit den Schnäbeln
kämen, derentwegen er erzürnt war, wer möchte wohl glauben,
dass er sich versöhnen liesse? So ists aber auch im
vorliegenden Falle.'") „Vergebens sind die Prozessionen und
alles andere, was man tut um von Gott einen guten Frieden
zu erlangen oder zu verdienen, so lange die, die den Frieden
fordern, den Willen zu sündigen nicht aufgeben."'1)

So bei der Beichte und beim Abendmahl. Es sei nicht
genug, den Herrn im Sakrament des Abendmahls empfangen
zu haben, man müsse ihn nachher auch durch gute Werke
wieder hervorbringen. (Studeas quomodo per bona opera

') Pr. v, 29.
2) Heynlin beklagt übrigens, dass es nötig sei, die Christen jetzt durch

Ablässe zur Beihilfe für einen Kreuzzug herauszufordern; früher habe man
das nicht nötig gehabt, da seien alle voll Eifer für den Glauben gewesen.
Pr. IV, 140.

3) Pr. V, 61'.

*) Pr. V, 257.



354 Max Hossfeld.

parias Deum.)!) Mancher denke, wenn er gebeichtet habe, so

sei alles gut und schön, und er sei so leichtfertig wie zuvor,
aber „es ist besser die Sünd geton dan Bicht geton!"*)

Eine rein äusserliche Beobachtung der zehn Gebote
führt nicht zum Heil; wenn einer sie befolgte um zeitlicher
Güter oder um eitlen Ruhmes willen, wie die Pharisäer

taten, der erwerbe darum noch nicht das Himmelreich, dazu

sei auch die richtige, Gesinnung erforderlich.8) Ueber-

haupt solle keiner auf seine Verdienste bauen, weder auf
die Verdienste seiner Werke noch seiner Gebete, noch seines

Glaubens, wozu richte sonst Gott die Welt?4)
Wir sehen, Heynlin tritt überall der Ansicht, dass der Vollzug

der kirchlichen Uebungen an sich verdienstlich sei, enl>

gegen; er will zwar diese frommen Werke keineswegs
abgeschafft wissen, aber er möchte verhindern, dass man sich
durch ihre Ausübung weiterer Mühen überhoben fühlt, er
wünscht, dass dadurch die wirkliche Reue und Besserung
dem Sünder nicht überflüssig erscheint. In dieser Hoffnung
aber musste er sich schliesslich betrogen sehen. Denn es

war bei der Fülle der äusseren Gnadenmittel, die die Kirche
den Schuldbeladenen darbot, eben doch nicht anders möglich,

als dass diese glaubten, man brauche sich derselben

nur zu bedienen, um die Sündenvergebung zu erlangen.
Und da Heynlin trotz aller Mahnungen zu wirklicher Busse

und zum entschlossenen Ablassen von der Sünde doch alle
diese äusseren Gnadenmittel für „nützlich und nötig"
erklärte, so konnte der Erfolg eben kein anderer als der
genannte sein. Zwar spricht er mehrfach aus, dass man auch

zu viel Kultus des Göttlichen treiben könne,6) aber weit
mehr tadelt er doch die, die es an der nötigen Devotion
fehlen lassen.6) Zwar erklärt er die Zerknirschung des Herzens
und die innere Busse für unbedingt notwendig,7) aber wie

») Pr. I, 29.
2) Pr. I, 101.

3) Pr. II, 173.
«) Pr. I, 85.
5) So tadelt er „überflüssige götlich er oder gloub oder dienst" (Pr. IV,

119) und „superstitio superflua in cultu divino" (Pr. V, 88)

6) Vgl. Pr. I, 42'. 83'.

') Disp. 109.'



Johannes Heynlin aus Stein. 355

er selbst in Wirklichkeit mit der Beichte und Absolution
unter Umständen verfuhr, zeigt seine oben erzählte
Anordnung bei dem Pien arablass in Bern 1476, wo er wegen
der Menge der Leute darauf drang, dass mit Beichte und
Absolution „wenig Umstände und Hofreden" gemacht werden

sollten, damit nur alle an die Reihe kämen.J) Hier
sieht man deutlich, wie die Praxis der kirchlichen
Handlungen, so wie sie nun einmal war, es auch Männern wie
Heynlin unmöglich machte, auf ihren schönen Forderungen
zu bestehen. An dieser Praxis etwas zu ändern, ist ihm
aber nicht in den Sinn gekommen; im Gegenteil, wer das

versuchte, der galt ihm als ein Ungläubiger und als ein
Feind der Kirche. Nein, bis in seine letzten Ausbildungen,
bis in seine feinsten Verästelungen sollte das kirchliche
Wesen bestehen bleiben, wie es im Laufe der Jahrhunderte
geworden war. Nichts Altes sollte hinweggenommen, nichts
Neues hinzugerechnet werden, es seien denn ein paar weitere
Schnörkel und Kreuzblumen zur Ausschmückung des Hauses.

Der ganze Organismus sollte bleiben wie er war, nur er
sollte nett belebt werden. Der Veräusserlichung und dem

Formelwesen, dem Heynlin in der Scholastik und dem er
in einer gewissen Richtung des Humanismus, also in Wissenschaft

und Litteratur entgegentrat, dem wollte er auch im
religiösen Leben entgegentreten; er wollte die überreichen
und mannigfaltigen Formen desselben wieder mit Sinn
erfüllen und sie, weil sie starr und geistlos geworden waren,
nicht etwa verwerfen, sondern erwärmen und neubeleben.
Den Laien wollte er Frömmigkeit, Religiosität und Ergebenheit

gegen die Kirche einpflanzen, die Priester auf den
rechten Weg der Sittlichkeit und Pflichttreue zurückrufen.

Aber wenn das mit seinen Mitteln, den Mitteln des

Reformtraktats, der Predigt und des Appells an die weltliche
und geistliche ObrigkeSt, also mit Ermahnungen überhaupt
möglich war, — ihm ist es nicht gelungen. „Vergebens
richtet sich unsere Predigt an sie, so sagt er von den
Geistlichen, denn sie sind hartnäckig und unverbesserlich."2)

') s. S. 189.

2) Pr. III. 3.



356 Max Hossfeld.

Und in einer anderen Predigt heisst es: „Wenn sie hier
wären, und wenn ich auf sie Eindruck zu machen hoffte,
würde ich noch nicht aufhören, sie zu tadeln. Aber sie sind
nicht hier, und auch wenn sie zuhörten, würde ich nicht
hoffen sie zu bekehren, denn ich hoffe mit Gottes Gnade
schneller 10, ja 20 Laien auf den rechten Weg zurückzuführen,

als einen schlechten Priester."1) Und wiederum: „Ich
aber versuche nicht, sie von Simonie und Habsucht
abzubringen, weil ich es nicht vermag. Ach könnte ich sie doch

wenigstens von anderen Dingen abbringen!"2) So sind nach

eigenem Ausspruch Heynlins die Dinge zu tief verfahren,
als dass er sich im Stande gefühlt hätte, sie durch sein
Wort zu bessern. Wenn aber hier auch die Laien noch als

verhältnismässig leicht zu bekehren dargestellt werden, so
hat doch auch diese Meinung schliesslich einer Stimmung
der Verzweiflung weichen müssen. Wie oft mag er ein
Zitat aus Ambrosius gelesen und betrachtet haben, das er
vor die erste Seite seines Predigtmanuskriptes schrieb: „Die
heiligen Prediger des alten und neuen Testaments haben

gleichsam wie starke Ackerleute mit Hacke, Karst und
Grabscheit versucht, die weltliche Begierde aus den Herzen aus-
zureissen, aber sie haben es nicht vermocht, auch wenn sie

es sich viel Schweiss kosten liessen."3) So kam Heynlin
schliesslich zu dem Satz, den er zwei Monate vor seinem
Eintritt in das Kloster in einer Predigt aussprach: „Da
aber fast die ganze Welt in Sünden verharrt, so ist ein Narr,
wer da hofft, er könne in dieser Welt hier Frieden erlangen, " l)
so kam er zu dem verzweifelten Glauben, dass über kurz
oder lang eine Katastrophe über die Menschheit hereinbrechen
müsste, und so zu dem Entschluss, den Rest seines Lebens,
das bei einer weiteren Tätigkeit in der Welt doch fruchtlos

bleiben müsste, hinter den Mauern der Kartause zu
verbringen. >

Freilich bedurfte die Zeit etwas anderes als solche

Resignation. Sollte eine Heilung ihrer Krankheit erfolgen,

') Pr. I. 113.
2) Pr. I. 114'.
3) Pr. I, fol. XXIII'.
«) Pr. V, 257.



Johannes Heynlin aus Stein. 357

so waren Männer nötig, die den Kampf gegen die
kirchlichen Missbräuche mit Kraft und voll Lebensmut aufnahmen,
Männer, die ihre Persönlichkeit dafür einsetzten. Am guten
Willen hat es einem Heynlin wahrlich nicht gefehlt, auch
nicht an Willensstärke und auch ohne Einfluss ist er nicht
gewesen. So muss doch, was seine Anstrengungen scheitern
Hess, vor allem in der schiefen Stellung der Aufgabe
gelegen haben. Heynlin hatte der Kirche helfen wollen durch
eine Wiederbelebung ihrer alten Prinzipien, durch eine

Wiederbelebung der mittelalterlichen, asketischen Frömmigkeit.

Er träumte sich ein sittenreines, gehorsames Volk
unter der Herrschaft und Leitung einer moralisch tadellosen
und pflichteifrigen Priesterschaft, er ersehnte eine Reform
der Kirche von innen heraus, eine Wiedergeburt des

Katholizismus, unter Beibehaltung aller seiner Ausdrucksformen.

Aber er sollte mit aller seiner Anstrengung nur die
Wahrheit des Satzes an sich erfahren, dass es nichts nützt,
einen neuen Lappen auf ein altes Kleid zu flicken. Seine

Resignation ist ein neuer Beweis dafür, dass jene Wiedergeburt

ohne einen gewaltigen Anstoss von aussen her, der
sich gegen die Grundpfeiler der Kirche selber richtete, und
der alle, auch die Trägsten, aus der Lethargie rüttelte, nicht
mehr möglich war. —

Dennoch hat Heynlin nicht vergebens gewirkt. An der "

Schwelle zweier Zeitalter wäre es unbillig und unhistorisch,
zu verlangen, dass er schon das neue repräsentierte. In
seinen Zielen jedenfalls gehört er ganz dem alten an. Denn
so lagen ja damals die Dinge, dass auch die Neuerer jener
Zeit ihre Ideale den längst vergangenen Jahrhunderten
entnahmen. Heynlin hat die Reinheit des christlichen und des

weltlichen, wir dürfen nicht sagen heidnischen, Altertums
wieder heraufführen wollen. Durch beide Tendenzen wollte
er vielmehr ein Restaurator als ein Neuerer sein. Aber die
Folgezeit hat sein Werk geschieden. Durch den scharfen
Tadel und den oft wiederholten Hinweis auf die Misstäntle
in der Kirche, als Bekämpfer des Scholastizismus und als
Wortführer des Humanismus, als Pfadfinder zu den ursprünglichen

Quellen der christlichen Lehre scheint er ebenso wie
durch seine Förderung der an sich freilich neutralen Er-



358 Max Hossfeld.

findung des Buchdrucks der modernen Zeit anzugehören, aber
nach seiner ganzen Denkweise und nach seinem vornehmsten

Ziel, der Erhaltung und dem Schutz der katholischen
Kirche rechnet er noch zum Mittelalter. Keine der Parteien
aber, die sich nach den grossen Stürmen zu Anfang des

16. Jahrhunderts gebildet haben, können ihn uneingeschränkt
zu den Ihren rechnen, auch darum nicht, weil Heynlin
sicherlich nicht auf Luthers Seite sich gestellt hätte, hätte
er noch sein Auftreten erlebt. Er gehört eben der Zeit
der Gärung und des Uebergaugs, dem fünfzehnten
Jahrhundert an.

Niemand aber wird Heynlin seine Sympathie versagen
wollen. Er ist ein Mann von persönlicher Bedeutung, von
starkem Willen, nicht ohne Bewusstsein seines Wertes. Von
Fürsten und Herren geschätzt und geehrt, ist er den Freunden
ein liebenswürdiger Genosse, den jungen Männern ein
väterlicher Freund und begeisternder Lehrer. Durch den Ernst
seiner Lebensauffassung und Lebensführung zeichnet er sich

vor der Mehrzahl seiner Standesgenossen rühmlich aus. In
den Schulwissenschaften hoch erfahren und auch in der
modischen Litteratur wohlgebildet, erstrebt er doch vor allem
eine Kenntnis der gehaltvollen altchristlichen Schriften ; auf
die blosse Form legt er keinen Wert. Ueberall erweist er

' sich als ein Freund und Förderer der Studien, sei es durch
die Universität, durch private Fürsorge für die Buchdruckerkunst

oder durch persönliche Anregung. Rastlos ist sein

Arbeitseifer, bei seinem Streben nach Gelehrsamkeit wie bei
seinem praktischen Wirken. Seine Grämlichkeit gegen Ende
seines Lebens kann uns dem müden Kämpfer nur näher

bringen, und wir ehren seine Strenge gegen sich selbst. Er
besass Eigenschaften des Herzens, die ihn uns in
liebenswürdigstem Lichte erscheinen lassen. Hören wir zum Schluss
die Worte, die sein Freund Wimpfeling über ihn geschrieben
hat, und die uns sein Wirken und sein Wesen noch einmal
inî Fluge vorführen:

„Wie ein mutiger Glaubensritter stand er stets gerüstet
im Streit und focht manchen harten Kampf aus, aber er

war in seinem Herzen stets zum Frieden geneigt. Sein
Wirken war von Segen begleitet. Nie nahm er ein Buch



Johannes Heynlin aus Stein. 359

oder eine Feder zur Hand, ohne vorher im Gebete vor Gott
sich gesammelt zu haben. Die Heilige Schrift hatte er so oft
gelesen und betrachtet, dass er sie beinahe auswendig wusste.
Sein Gemüt war rein wie das eines Kindes; mit Kindern
zu spielen, war, wenn er nach langer Arbeit sich ermüdet
fühlte, seine liebste Erholung."

Aber die menschliche Anteilnahme an der Person und
den Schicksalen unseres Helden muss vor der Frage zurückstehen,

ob er von Einfluss auf die geistigen Bewegungen
seiner Zeit gewesen ist. Man kann eine edle und ansprechende
Persönlichkeit genannt werden und doch für die Geschichte
verloren sein. Unsere Erzählung hat gezeigt, an wie vielen
Punkten Heynlin in die Bewegungen seiner Zeit eingegriffen
und sie gefördert oder gehemmt hat. Fragen wir zum Schluss
noch im besonderen nach den Beziehungen, die ihn mit
den hervorragenden Geistern seiner Zeit und seiner
Umgebung verbunden haben, so lautet die Antwort, dass er
auf sie in der Tat nicht ohne Wirkung geblieben ist.
Unmittelbar nachweisen lässt sich sein Einfluss freilich nur bei
Brant, Reuchlin, Agricola, Surgant, Amerbach, welche
Heynlin als ihren Lehrer bezeichnet haben. Aber zu dem
Basel-Elsässer Humanistenkreise, dem diese fünf angehören,
zählen auch noch Wimpfeling, Geiler, Schott, Utenheim,
Philippi und andere mehr, und es ist bereits erörtert worden,

dass Heynlin mit allen diesen Männern in nahem
Verkehr gestanden hat. Da er die meisten von ihnen um 10,
20, ja 25 Jahre an Alter übertraf,l) so war es natürlich, dass

er in ihrem Kreise die Rolle des Führers spielte. Es besteht
nun in der Gesinnung aller dieser Männer eine grosse Aehn-
lichkeit. Sie sind bei aller Begeisterung für das klassische
Altertum noch keine erklärten Feinde der überlieferten
Scholastik, sondern wollen manches davon erhalten wissen,
die meisten von ihnen gehören dem „alten Wege" an. Sie
fühlen sich als Jünger oder Meister der modernen Bildung,
aber sie wollen nichts mit den frivolen Vertretern derselben

zu tun haben und fürchten nichts mehr als den Vorwurf,

•) Nur Amerbach (geb. 1430 s. Bernoulli in Basler Büchermarken ed.

P. Heitz und C. Chr. Bernouli S. XV) und Philippi (geb. um 1435, s. Prot.
XV, 320) sind gleichaltrig.



3ÓO • Max Hossfeld.

heidnisch oder unsittlich genannt zu werden. Sie sind

strenge Moralisten. Darum gehen sie auch scharf mit den
Uebelständen ins Gericht, die sich im kirchlichen Leben
zeigen, und schreiben und predigen in heftigen Ausdrücken

gegen die Habsucht und Verwahrlosung der Geistlichkeit.
Dennoch liegt ihnen nichts ferner als die Feindschaft gegen
die Kirche selbst, im Gegenteil, mit allem ihrem Tadel hoffen
sie der Kirche gerade einen Dienst zu erweisen. Alle sind

gläubig und fromm und verehren besonders die Jungfrau
Maria, viele stehen selbst im Dienst der Kirche. Diese stellen
sie über den Staat, den Papst über den Kaiser, was sie

aber wiederum nicht hindert, ein warmes Nationalgefühl zu
zeigen und zu betätigen, ebensowenig wie ihr humanistischer
Bildungsstolz ihnen verbietet, volkstümlich zu schreiben
oder zu predigen. So zeigen sie in allen Dingen das

Bestreben, die Gegensätze, die die Welt erfüllen, auszugleichen
und zu vereinigen.

Wer aber erkennt nicht in dieser Verschmelzung von
Kirchlichkeit und Humanismus, von Fortschritt und
konservativem Sinn unseren Heynlin wieder? Zweifellos hat er
diese Verbindung, die er schon in Paris vollzogen hatte,
seit seiner Uebersiedelung nach Basel auf den dortigen
Gelehrtenkreis übertragen. Etwas ganz Neues war sie hier
freilich nicht mehr, — wir erinnern nur an den
kirchlichhumanistischen Peter von Andlau, — dennoch besteht
gerade in den Anregungen, die er in seiner langjährigen
Wirksamkeit in Basel auf den konservativen Humanismus
am Oberrhein ausgeübt hat, ein guter Teil der Bedeutung
des Johannes Heynlin aus Stein.

Exkurs 1.

Heynlins Predigtmanuskripte.

Heynlins Predigten liegen uns in fünf Bänden vor, die

von der Baseler Universitätsbibliothek, wo sie aufbewahrt
werden, mit A. VH, 8, A. VH, 9, A. VH, 10, A. VII, 11,
A. Vn, 12 bezeichnet worden sind. Wir zitieren der Kürze


	Schlussbetrachtung

