
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 7 (1908)

Artikel: Johannes Heynlin aus Stein : ein Kapitel aus der Frühzeit des
deutschen Humanismus. Fortsetzung

Autor: Hossfeld, Max

Kapitel: 13: In der Basler Kartause 1487 - 1496

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Heynlin aus Stein. 3 ' l

regende Bekehrung des reichen Hieronymus Zscheckenbürjin,
der am 31. Mai 1487 Kartäuser wurde,]) vielleicht auch ein
erneuter Ausbruch der Streitigkeiten zwischen den
Anhängern der via antiqua und moderna an der Universität
im Sommersemester desselben Jahres,2) Streitigkeiten, als
deren Urheber er sich betrachten musste, so wenig er sie
gewünscht hatte, das alles gab wohl den letzten Anstoss :

er warf alles hinter sich und trat selbst in den Orden ein.
Denn er hielt es, wie die Kartäuser Chronik schreibt,3) mit
dem heiligen Hieronymus „för sicherer, allein gerettet zu
werden, als mit den vielen unterzugehen." Die Welt, die
er nicht bessern und retten konnte, gab er verloren, und
um nicht mit ihr verurteilt zu werden, zog er sich von ihr
zurück. Am Tage Maria Himmelfahrt hielt er, nachdem er
Tags zuvor sein Testament gemacht hatte,4) seine letzte
Predigt im Münster, und am selben Tage, nach dem
Mittagsmahl, trat er „unter dem Glockenläuten des Münsters
zum Salve" in die Basler Kartause ein.6) Es war der
15. August 1487; am 17. November des Jahres tat er
Profess.6) Er hatte nun der Welt für immer entsagt.

13. Kapitel.
In der Basler Kartause. 1487—1496.

Seine Freunde waren keineswegs alle mit diesem Schritt
zufrieden. Man vermisste das Haupt jenes gelehrten Kreises,

') Ba. Chr. I, 347 ff.

2) Visch. 173 und Prot. VBI, 37.
3) Ba. Chr. I, 343, 12.

") Ba. Chr. I, 333, A. 2.

5) S. s. eigenen Bericht am Schluss der letzten Predigt (Tabelle).
6) „Intravit autem in festo assumptionis v. Mariae post habitum

sermonem in cathedrali tempio eiusdem (d. h. Maria) id est circiter horam
primam pomeridianum, et professionem fecit ipso die sancti Hugonis anno domini
1487." (Ba. Chr. I, 343, 15—18). Dasselbe berichtet kürzer Jak. Lauber,
Pr. V, 372 und Titelblatt, noch kürzer Trithemius und Ansh. I, 190. Vgl.
liber benefactorum der Kartause zum 15. VIII. und 17. XI. (Ba. Chr. I,
343, A. 1 und 2) und das in Exkurs 5 (am Ende) besprochene Glasfenster
im Kreuzgang des Klosters. Madden 158 gibt fälschlich 1482, Adumbr. 102,

1492 als Jahr des Eintritts an. Erhard macht Heynlin zu einem Pariser
Kartäuser (Gesch. d. Wiederaufbl. usw. II, 152).



312 Max Hossfeld.

vermisste vor allem auch den gern gehörten Prediger.1) Ein
angesehener Berner Edelmann — man weiss, wie hoch

Heynlin in Bern geschätzt wurde —, der Junker Brandolf
von Stein, drückte einen Gedanken aus, den viele hegten,
als er Heynlin den Vorwurf machte, er hätte der Welt mit
seiner Predigt einen weit bessern Dienst getan, als jetzt mit
seinem Rückzug in die Kartause geschähe. Heynlin aber
blieb fest. Er wusste, warum er sich aus der Welt begeben
hatte. Eine Seele habe er nur, antwortete er Brandolf, für
deren Heil habe er sorgen müssen. Der Berner Chronist
Valerius Anshelm2) erzählt uns das mit den treffendenWorten:
„und ward obgenamter prädicant ein Carthuser zu Basel.
Desse in straft junkher Brandolf von Stein von Bern, recht
vermeinent: er hätti nüzer mit predigen mögen sin: antwurt
diser, wenn er zwo seien hätt, weite er gnug die eine an

gut gsellen gwagt hon." Männern, wie dem Ritter Brandolf
war eine so weltfeindliche, asketische Gesinnung, wie Heynlin
sie hier an den Tag legte, überhaupt zuwider. Sie hassten

die, welche grundsätzlich auf jeden Lebensgenuss Verzicht
leisteten, wie er es tat, meinten, man könnte auch ohne

Entsagungen, Kasteiungen und Bussübungen, auch trotzdem
man mitten im Weltleben stände, noch eines seligen Todes

sterben, und schalten Leute wie ihn Scheinheilige und
Müssiggänger. Es waren zwei grundverschiedene
Weltanschauungen, die hier aufeinanderstiessen.

Mancher Spott und manche üble Nachrede mag über
den Mönch in der Stadt ergangen sein, die als die lustigste
und übermütigste der Pfaffengasse galt.8) Aber er fand auch

Verteidiger. Sein Freund Sebastian Brant pries seinen Ernst
und sein sittliches Streben, nahm seine Handlungsweise in
Schutz und sprach scharfen Tadel gegen seine Verleumder

') „Licet autem plerosque male habuerit, quod vir tantus neglecto verbi
dei ministerio se ad solitudinem et monasticam vitam contulerit ipse

tamen, cur hoc fecerit, singulis proposse satisfaciens, in arrepto proposito dum
stabilis perseverare pergeret ." Ba. Chr. I, 346 2—8.

2) L 190.

8) S. den alten Spruch bei Zarn. XII, A. 5.



Johannes Heynlin aus Stein. 3^3

aus. Ein Kapitel des Narren schiffs *), überschrieben „Hindernis
des Guten", ist, obwohl es keine Namen nennt, sicherlich

auf Heynlin und seine Verkleinerer gemünzt. Es beginnt
mit dem Spruch:

„Wer wil der Worheyt by gestan
Der muss gar vil Durechter han
Die in abkeren understan,"

und tadelt die lächerliche Angewohnheit der Narren, dass

sie alle Weisen gern auch zu Narren machen möchten, um
doch nicht allein Toreri heissen zu müssen. Dann heisst es:

„Wann man sieht eynen, der do will
Recht dun und si/n inn Wisshet/t styll
So spricht man „schow den Duckelmuser
Er will alleyn syn eyn Karthuser
Und tribt eyn apostützer stodt,2)
Er will verzwifflen gantz an gott,
Wir went eben als wol erwerben
Das gott uns losst inn gnaden sterben
Als er, wann er schon tag und nacht
Lyt uff den knuwen, bat und wacht;
Er will vasten und zallen buwen
Er gdar weder got noch der weit trüwen;
Gott hat uns nit dar umb geschaffen
Das wir münch werden oder pfaffen
Und vor uss, das wir uns entschlagen
Der Welt, wir went keyn kutten tragen
Noch kapp, sie hab dann schellen ouch.
Schow umb den narren und den gouch
Er möcht noch in der weit han gthon
VU guts, und hett noch grössern Ion

Entpfangen, hett er vil gelert
Und uff den weg der sellikeyt kert.
Dann das er do lyt wie eyn schwyn
Und mösst sich in der zelten syn
Oder bricht im sunst so vii ab

Das er keyn freüd noch kurtz wil hab;
Solt, wie er dut, dun yederman
In der Chartuss die kutten an
Wer wollt die weitt dann fürbas meren
Wer wolt die lüt wvsen und leren?

') Kap. 105. Wir zitieren nach Zarnckes Ausgabe. Ein Holzschnitt
über dem Kapitel „stellt einen von drei Narren mit Steinen verfolgten Mann

dar, der zu zwei weisen Männern flieht, diese scheinen höchlich erstaunt."
2) Heuchlerwesen.



314 Max Hossfeld.

Es ist gotts will noch meynung nit
Das man der tvelt sich so absehütt
Und uff sich selb alleyn hab acht."
Solch red dunt narren tag und nacht
Die inn der weit hant als ir teyl
Des suchen sie nit seien heyl
Wann ich zwo seien hett inn mir
Setzt ich lycht eyne den gsellen für
Aber so ich hab eyn alleyn
So muss ich sorg han umb die eyn.
Gott hat mit Belval nüt gemeyn."

Da Brant hier dieselben Worte des Vorwurfs und der

Erwiderung braucht, die der Chronist Anshelm dem Ritter
von Stein und Heynlin in den Mund legt, und überdies

von einem Kartäuser spricht, kann man nicht zweifeln, dass

er in diesem Kapitel an Heynlin und sein Gespräch mit
dem Berner Edelmann gedacht hat. Die prägnante Antwort
des Mönches, die von Brant und dem Berner Chronisten
gleichlautend, von dem Chronisten der Kartause wenigstens
dem Sinne nach übereinstimmend berichtet wird, scheint
förmlich berühmt geworden zu sein.

Die verzagte und dabei verbitterte Gemütsverfassung,
die sich in ihr widerspiegelt, war der geeignete Boden

gewesen, um den Entschluss zum Rückzug ins Kloster in
Heynlins Seele reifen zu lassen. Was die Chronik der
Kartause sonst noch an Beweggründen anzuführen weiss,
stimmt, soweit es nicht äusserlicher Art ist, ganz damit
überein. Heynlin sei Kartäuser geworden, heisst es in dem
ihm gewidmeten Kapitel,1) „der Bekehrung wegen" und aus

') Kap. 4. (Ba. Chr. I, 342—347). Es ist überschrieben „De vita, con-

versatione, scriptis et obitu egregii domini Joannis de Lapide sacrae paginae
doctoris." Es enthält u. A. die kurze Biographie Heynlins durch Trithemius
nach dem Catal. ill. vir. Germ. Was der Verfasser, Georg Carpentarii, aus

eigenen Mitteln hinzufügt, bezieht sich besonders auf die Beweggründe und

die Zeit von Heynlins Eintritt, auf den materiellen Nutzen (Bücher und andere

Habe, s. darüber Exkurs 5) und das gesteigerte Ansehen, das das Kloster
durch seine Ankunft gewann, auf seine gelehrten Studien und seine
litterarische Tätigkeit im Kloster, das Verhältnis zum Prior, seine Beziehungen

zur Aussenwelt und seinen Tod. Bruder Georg, der Verfasser, seit 1501 in
Basel, seit 1509 im Kloster, schrieb die Chronik erst 1526, benutzte aber
mündliche und schriftliche Berichte älterer Brüder, den liber benefactorum
und anderes und ist durchaus glaubwürdig. S. darüber d. Einleitung des

Herausgebe'rs I, 309—319.



Johannes Heynlin aus Stein. 3l 5

Liebe zur Ruhe, zur Einsamkeit und zur Kontemplation
nach den zahllosen Anstrengungen eines tätigen Lebens,
dann weil der Orden im allgemeinen und besonders das

Baseler Haus in so gutem Rufe stand, ferner, „weil die Welt
damals in der Liebe zu Gott und den Nächsten lau
geworden, ja sozusagen durch und durch erfroren war," und
weil Heynlin durch seine bisherige Tätigkeit in Universität
und Kirche wenig Frucht entstehen sah, endlich weil er
mit dem heiligen Hieronymus glaubte, es sei sicherer allein
gerettet zu werden, als mit vielen unterzugehen.

Heynlin zeigt hier jenen für die Stimmung der Zeit
überhaupt so bezeichnenden Mangel an zuversichtlichem Mut,
der z. B. auch einen Geiler von Kaisersberg an der
Möglichkeit einer Reformation der Christenheit verzweifeln liess.
Geiler spricht einmal die charakteristischen Worte, die auf

Heynlin passen, als seien sie über ihn selbst ausgesagt:
„Es ist auch keine Hoffnung, dass es besser wird um die
Christenheit. Darum so stoss ein jeglicher sein Haupt in
einen Winkel, in ein Loch und sehe, dass er Gottes Gebote
halte und tue, was recht ist, dass er selig werde."1) Was
der Strassburger Domprediger hier befürwortet, hatte sein
Baseler Amtsgenosse durch seinen Eintritt in den strengen
Orden der stillen Kartäuser bereits verwirklicht. Auch
Geiler hat aber längere Zeit daran gedacht, sich von der
Welt zurückzuziehen. Es ist bekannt, dass er zusammen
mit Wimpfeling und Utenheim und dem Strassburger
Dominikaner Thomas Lamparter den Plan gehegt und zweimal
fast auch ausgeführt hat, nach einer einsamen Klause im
Schwarzwald auszuwandern und dort in Gott ein
einsiedlerisches und beschauliches Leben zu beginnen.2)
Das war nur kurze Zeit gewesen, nachdem sie den Tod

') Cruel, Gesch. d. dtsch. Predigt S. 556, nach Ameisen fol. 20.

2) Nur besondere und plötzliche Zwischenfälle, die Berufung Wimpfelings
zum Professor (1498) und Utenheims zum Bischof 1500), hatten jedesmal die
Absicht vereitelt. 1500 hatte Wimpfeling bereits seine Stelle in Heidelberg
aufgegeben; vgl. J. Knepper, J. Wimpfeling S. 93 und 133. Wimpfeling
nennt als eineu seiner Beweggründe zur Weltflucht, dass er „sah, dass auch

andere Männer von Bedeutung, die mir gut befreundet waren, zu demselben

Leben sich hingezogen fühlten." Knepper 1. c. S. 93.

Basler Zeitschr. f. Gesch. und Altertum. VII, 2. 21



310 Max Hossfeld.

ihres hochgeschätzten Baseler Freundes vernommen hatten.1)
Ist es nicht sehr wahrscheinlich, dass dessen Beispiel hier
vorbildlich gewirkt hat? Gewiss ist ja Heynlins Flucht ins
Kloster in jenem Kreise der oberrheinischen Humanisten
eine vielbesprochene Begebenheit gewesen ; wenn ein Mann
von seiner Bedeutung von der Bühne abtrat, so musste das

als ein Verlust empfunden werden, dass er es freiwillig tat,
musste Aufsehen erregen. Und Geiler, Wimpfeling und Utenheim

sind nicht die einzigen unter den jüngeren Freunden
Heynlins, bei denen wir dieselbe düstere Lebensauffassung
wahrnehmen. Auch der ernste Reuchlin dachte ähnlich,
obwohl er doch in so nahen Beziehungen zu dem kecken
und kampffreudigen Humanismus stand, der der neuen Zeit
leuchtenden Angesichts entgegenging und nicht mit jener
unheimlichen Verstimmung der Leute vom Schlage Heynlins.

Noch 1516 liess er sich, als er sein Ende herannahen
fühlte, in den Augustinerorden aufnehmen.2) Auf Agrikola
sei nur kurz hingewiesen; auch bei ihm nimmt man in seinem

späteren Leben eine Wendung zu ernsten, ja trüben
Stimmungen wahr,3) aber er hat Heynlins Eintritt in die Kartause

gar nicht mehr erlebt, und ist davon nicht beeinflusst worden.
Um so mehr ist das bei Sebastian Brant der Fall. Wir

hatten gesehen, wie er sich zum Verteidiger Heynlins gegenüber

seinen Tadlern und Spöttern aufgeworfen hatte; er
wurde fortan sein nächster Freund, wie er schon vorher in
den besten Beziehungen zu ihm gestanden hatte. Auch bei
ihm bemerkt man eine Wandlung, zu ernsterer Gesinnung.
Wenn er in den siebziger Jahren in Basel noch frivole Poeten
las und lockere Jugendstreiche beging, die ihn wenig später
tief reuten (wie das auch aus Wimpfelings Leben bekannt
ist), so schloss er sich in den 80er Jahren mit Vorliebe an
Priester und Mönche, Juristen und Kanonisten an, unter
denen Heynlin den ersten Platz einnahm.*) Dureh ihn wurde

>) 1497. (Prot. 2. Aufl. 1885, 16, 267) Heynlin starb 1496.
2) Geig. R. 150. Dass die Erinnerung an seinen ehemaligen Lehrer

Heynlin damals in Reuchlin noch lebendig war, beweist sein S. 142 zitierter
Brief aus dem Jahre 1514.

3) Geiger, Einleitung. — Ders. Renaiss. und Humanismus S. 336.
*) Ch. Schm. I, 195—197.



Johaunes Heynlin aus Stein. 3 1 7

er auch, wie die Chronik des Klosters erzählt, mit der
Kartause und ihren Insassen -bekannt und befreundet. „Item
alios quoque", so schreibt sie von Heynlin, „domui concili-
avit amicos et fautores, nempe dominum Sebastianum Brant,
qui in gratiam ipsius multa carmina devota composuit et in
commendationem ordinis Carthusiensis etc." ') Zu diesen

Heynlin zu Liebe verfassten Gedichten gehören die „Ex-
hortatio ad lectorem de vita salutaria",2) das Gedicht „de
vita hum ana bene instituenda",8) ein anderes „ad fontem
gratiae supplicatio" *) und noch manche mehr. Einmal
versteigt er sich bis zu dem Wunsche, selbst ein Kartäuser zu
werden.

Optimus vitae modus et prohatus
Jure diccris, utinam misello
Spes sit, athletam fore me palaestrae

Carthusianae.5)

Wenn das aber bei dem verheirateten Brant ein frommer
Wunsch blieb, — ernsthaft hat er wohl nie an den Eintritt
in die Kartause gedacht —. so vollzog ihn ein anderer Freund
Heynlins wirklich, das war sein ehemaliger Kollege im Stift
in Baden, Johannes von Hochberg. Die Chronik erzählt direkt,
dass es Johannes de Lapide war, der ihn bewog nach Basel

zu kommen und die Kutte anzuziehen.6) Am 21. Oktober
1488. ein Jahr später als Heynlin, tat er Profess.7)

So fand Heynlins Entschföss ebensogut Bewunderung
und Nachahmung wie Missbilligung und Tadel. Aber es

gab nicht nur Männer, die ihm seine Flucht ins Kloster
zum Vorwurf machten, es fanden sich auch solche, die ihn
zum Wiederaustritt und zur Annahme einer angesehenen

') Ba. Chr. I, 345, 1-4.
2) In „Varia Carmina", Basel, Olpe 1498. Bei Zarn. Anhang I, No. 23.
3) Zarn. No. 25.
^) Zarn. No. 22.

6) Aus „Divi Brunonis vitae institutio et de laude et exornatione ordinis
Carthusiensis", ein Gedicht von 43 sapphischen Strophen, die alle mit einer

Form des Wortes Carthusianus schliessen; bei Zani. No. 21. —¦ Vgl. auch

No. 34 und andere.

6) Dom. Joh. de Hochperg canonicum in Nidren Baden post se ad

ordintm attraxit. Ba. Chr. I, 345, 4—5.
') Ba. Chr. I, 340, A. 3. Vgl. über Hochberg S. 267.



3l8 Max Hossfeld.

geistlichen Stelle zu bewegen versuchten. „Einige sehr

mächtige Herren hatten versucht, ihm vom Papst und vom
Orden Dispens zu verschaffen, damit er, solange er noch
lebte, wieder öffentlich predigen dürfte, et vicariatum in
spiritualibus agere Argentorati." 1) Wer diese ,.nonnulli prae-
potentes" waren, die ihn zum Stellvertreter des Strassburger
Bischofs in geistlichen Angelegenheiten machen wollten,
wissen wir nicht, vielleicht darf man an die ihm
wohlgesinnten Fürsten von Baden denken und vielleicht hat,
da es sich um Strassburg handelt, der dortige
Münsterprediger, sein Freund Geiler, die Blicke auf ihn gelenkt.
Auch wie er selbst über diese ehrenvolle Aussicht gedacht
hat, wissen wir nicht, vermutlich hat sie ihn doch etwas

aufgeregt. Aber die Entscheidung hing nicht mehr von
dem Willen des Mönches ab; sein Prior versagte die
Erlaubnis.2) Heynlin hat sein Kloster nicht mehr verlassen.

„Vivit adhuc in Carthusia Basiliensi et varia
componit multosque suo exemplo et scriptis ad
sancta studia provocai" Trithemius 1494.

Aber wenn er sich auch der Welt entschlug, die Welt
vergass ihn darum nicht. Auch im Kloster behielt Heynlin
das Ansehen, das er in Basel und Umgegend bis jetzt
genossen hatte, und wie das eben Erzählte zeigt, waren
Sebastian Brant und Joh. Amerbach nicht die Einzigen, die
seine Persönlichkeit noch hoch schätzten. So vergass auch

Johann Reuchlin, der mittlerweile zu Rang und Ehren
gekommen war, den einstigen Lehrer nicht. Als er im Jahre
1488 an eine Neuausgabe des Neuen Testaments ging und
deswegen den Prior der Basler Kartause um die Zusendung
einer griechischen Handschrift bat, versäumte er die
Gelegenheit nicht, Heynlin als Beweis seiner Hochachtung
und wohl auch als Probe seiner humanistischen Studien
eine Uebersetzung aus dem Griechischen zu schicken, eine
Rede des Platonikers Tyrius Maximus über die tiefsinnige
Frage, woher das Uebel komme, wenn Gott Schöpfer des

•) Ba. Chr. I, 347, 1—5.
2) Ba. Chr. I, 347, 5—6. „Sed conatus illorum audacia dicti prioris

prudenter frustrate est."



Johannes Heynlin aus Stein. 3^9

Guten sei.x) Heynlin selbst war ja im Kloster auch keineswegs

zur Untätigkeit verdammt.2) Von jeher war im
Kartäuserorden das Bückerabschreiben geübt und literarischer
Fleiss hochgehalten worden, „mit dem Schreibrohre zu lehren
und mit der Feder zu predigen" pries man als die glückliche

Tätigkeit seiner Angehörigen. Ihr lag auch Heynlin
fleissig ob. Seine einsame Zelle, deren schmale Fenster
nach dem stillen Klostergarten hinausgingen,]) war nicht
nur ein Ort des Gebets und frommer Betrachtung, sie war
auch eine Stätte emsigen Studierens und Schreibens. Als
er eintrat und seine Habe dabei der Kartause vermachte,
wurde seinem Wunsche gemäss ein Teil des Geldes
verwendet, um ihm drei Bücherschränke för seine Zelle
anfertigen zu lassen. °) Da fanden dann neben den Bänden,
die er zu seinem persönlichen Gebrauch zurückbehalten
hatte, die Bücher ihren Platz, die die Basler Buchdrucker
„intuitu eius" der Kartause schenkten, oder jene Exemplare,
die er so sorgfältig emendierte und herrichtete und die dann
den Druckern als Vorlagen ihrer Ausgaben dienten. Wie
oft mag Amerbach von seiner nahen Wohnung3) nach
St. Margaretental herübergekommen sein, um mit dem
gelehrten Doktor de Lapide zu konferieren, ihn wegen der Auswahl

neuer Drucke um Rat zu fragen und mit ihm von
dem Nutzen zu reden, den die wohldenkenden Männer der
Christenheit zu erweisen hofften. Wir brauchen hier auf
die umfangreiche Tätigkeit Heynlins als Herausgeber nicht

') Der Brief an den Prior Lauber ist vom Juli 1488, s. Geig. Br. 15.

„Mitto ad vos duos libellos quorum alterum in tuum, alterum in hominis
doctissimi Doctoris Lapidarli honorem de graeco in latinum traduxi, quod
officium meum si vobis placuisse cognovero, posthac Deo adjuvante plura
dabo."

2) Ch. Schmidt irrt sich, wenn er meint, dass Heynlin „fortan auf jede

Tätigkeit als Schriftsteller, Professor und Prediger verzichtet habe." (I, 198)

Er folgt hier wohl der Angabe der Adumbratio (S. 103): Heynlin sei ins.

Kloster gegangen, „unice ad pias meditationes animum adjuncturus." Uebrigens
betont auch Schmidt, dass Heynlin trotzdem der Mittelpunkt der Gelehrtenwelt

Basels geblieben sei.

3) Vgl. Grundriss und Ansicht des Klosters in Ba. Chr. I.
4) „tria armaria pio libris suis in cella J. 7 11" (Lib. benef. 327«

s. Ba. Chr. I, 333, A. 2).

5) Burck. 83.



320 Max Hossfeld.

mehr zurückzukommen, es sei nur hervorgehoben, dass die

grosse Mehrzahl der oben besprochenen, bei Amerbach,
Kessler und Anderen erschienenen Editionen in die Zeit
nach 1487 fällt, mithin in die 9 Jahre, die Heynlin nun
noch in der Kartause zubrachte.

Der gelehrte Mönch war aber auch noch als selbständiger
Schriftsteller tätig. 1488 erschien in der von Kessler
gedruckten Ausgabe der Predigtsammlung eines Meissner
Geistlichen Meffret eine gegen diesen gerichtete Streitschrift,l)
in der Heynlin dessen Ansicht, die Jungfrau Maria sei der
Erbsünde unterlegen gewesen, auf das heftigste bekämpft und
geradezu als Ketzerei brandmarkt, während er selbst auf das

wärmste für die unbefleckte Empfängnis eintritt und dem
gesteigertsten Marienkultus huldigt. Seb. Brant fühlte sich durch
dieses Vorgehen seines Meisters angespornt, ein Gedicht „Pro
virginalis conceptionis defensione contraque maculistaram
virginis Mariae furorem invectio" zu verfassen, welches an
Heftigkeit den Auslassungen Heynlins nicht nachsteht.

„Hanc tamen ex Slettstat doctissimus ille Jacobus2;
Carmine deprompsit jam satis atque super
Et Lapidanus item doctor venerandus in aevum
Chartusiae expressit hasque aliasque prosa.
Hos lege, et ex illis disce, o maculista. vereri
Conceptum matris, poeniteatque precor." 3)

i) Geschrieben am 21. April 1488, wir meinen d. oben S. 299 schon

berührte »Praemonitio fratris Joannis de Lapide Cartusiensis, Sacrarum
litterarum humilis professons Parisiensis, circa sermones de concepì ione gloriosae
virginis Mariae per quendam Meffreth nuucupatum collectos, declarans quid
in hac materia sentiendum ac tenendum sit, notansqne eiusdem collectons
assertiones, quibus sancta et immaculata virginis conceptio coinquinari prae-
tenditur, cum qualificatione atque confutatone earundem.» Diese Praemonitio
findet sich in folgenden Meffretausgaben: Basel, N. Kessler, 24. Mai 1488,

pars de Sanctis fol. 13—16' (Hain * 11006); Nürnberg, A. Koberger, 24. August
1496, pars de Sanctis (Hain *I 1007, Voulliéme Beri. Ink. 1766); ferner in
einer Ausgabe vou Kessler in Basel, die vom Samstag, den 20. Januar 1487

datiert ist, wieder pars de Sanctis fol. 13—16' (Dz. 1910 der Berliner Kgl.
Bibliothek, Voull. 513, Hain *i 1005). — Kann dieses Datum, 20. Jan. [487,
richtig sein, wenn die in der so datierten Meffretausgabe befindliche Praemonitio
(in Übereinstimmung mit ihren übrigen Drucken) vom 21. April 1488 datiert ist?

2) Jakob Wimpfeling. Brant meint sein Gedicht de triplici candore Mariae.
3) Brant war überhaupt ein eifriger Verehrer Marias, die ersten 8

Gedichte seiner Sammlung »Varia Carmina» sind ihrem Lobe gewidmet. Vgl.
Zarn. XXXIII.



Johannes Heynlin aus Stein. 3^1

Auch Trithemius hat sich über den Traktat Heynlins
lobend ausgesprochen,]) wie denn überhaupt jene Humanisten
im Elsass und am Oberrhein alles willkommen hiessen, was
zur Erhöhung der Marienverehrung und besonders was zur
Befestigung der Lehre von ihrer unbefleckten Empfängnis
beitrug. Wir können es uns nun ersparen, im einzelnen
auf einen für unsere Begriffe widerwärtigen2) Streit
einzugehen, bei dem es in der Hauptsache sich um die Frage
drehte, ob Maria unmittelbar nach ihrer Empfängnis für
eine gewisse Zeit der Erbsünde unterlegen, dann aber durch
einen besonderen Dispens Gottes davon befreit worden sei,
oder aber ob sie überhaupt nie der Erbsünde teilhaftig,
sondern stets und ununterbrochen unbefleckt gewesen sei.

Wenn er trotz aller aufgewendeten Logik dem Verstände
der Verteidiger Marias wenig, Ehre macht, 8) so um so mehr

') Im Catal. ill. viror. German. 1495: «tractatum unum catholicum pro
defensione purissimae conceptionis beatae Mariae semper virginis, obstruens

non minus sancte quam docte os loquentium inique» etc.

2) Meffret unterscheidet 4 conceptioiies, e. aeterna, c. seminis, c. hominis
und c. flamiuis oder Spiritus, und behauptet, dass Maria erst am 35sten Tage
(dem Augenblicke, wo sie nach Ansicht der Gelehrten menschliche Formen
anzunehmen begann) nach der c. seminis sanktifiziert worden sei. Die Kirche
feiere daher auch nur ein festum conceptionis Spiritus, nicht seminis. Heynlin
behauptet im Gegenteil, das Fest Maria Empfängnis beziehe sich doch auf
die c. seminis, und nicht auf eine Sanktifikation, (fol. 14 col. 2 Z. 17 in der
Kesslerschen Meffret-Ausgabe). Aehnliche Erörterungen nehmen einen breiten
Raum ein.

Gegen einen äusserst geschmackvollen, aus Plinius herbeigezogenen
Vergleich Meffrets der heiligen Anna mit einer Dachshöhle und des Teufels mit
einem Fuchse qui ibidem fimum suum et urinam proicit (nämlich die
Erbsünde) bricht Heynlin in voller Empörung los: „O abominabilis, execrabilis,
anathematizabili«, blasphéma, detestabilis maledica immo verius maledicta et
diabolica comparatio et ex ea inducta assertio, quae non pullulavit nec crevit

unquam in animo cuiuscumque catholici doctoris et fidelis christiani sed in
corde blasphemo et diabolico! Nescio si quid nequius cogitari, impius
dici, dissonantius rectae fidei sentiri et piis auribus abominabilius possit audiri.
O indignum facinus, flagitiosum scelus, ineffabile nephas, vix habens nomen
suae impietati congruum!" (fol. 20')

3) Wir lassen als Probe einen Beweis Heynlins folgen. Der irdische
Kaiser hat, wie im corpus iuris steht, seiner Gemahlin, der Kaiserin, das

Recht verliehen, dass sie wie er selbst vom Gesetze frei sein soll: Wie
sollte nun der Sohn Gottes, der König aller Könige und Kaiser dei
himmlischen Reiches der Himmelskönigin und Kaiserin des ewigen Reiches, die



322 Max Hossfeld.

ihrem Herzen. Fischer hat mit Recht hervorgehoben, ') dass

Heynlin sich in dieser Frage in einem Dilemma befinden
musste. Seiner philosophisch-theologischen Parteistellung
nach war er ja Realist, mithin ein Gesinnungsgenosse der
Dominikaner. Diese aber befehdeten die Ansicht von der
unbefleckten Empfängnis Maria. Heynlin musste es also in
dieser Frage mit den Franziskanern halten, die för die Erb-
sündelosigkeit Maria eintraten, aber sonst seine
philosophischen Gegner waren.2) Dazu mag für ihn noch schwer
ins Gewicht gefallen sein, dass drei seiner bevorzugten
Kirchenväter, der heilige Augustin, der heilige Gregor und
der heilige Bernhard von einer immaculata conceptio nichts
wissen wollten. Aber trotz alledem siegte seine Frömmigkeit

über die Einwände seiner Freunde und Autoritäten.
Er wies letztere mit dem Satze ab, dass sie nur
Privatmeinungen aufgestellt hätten, nie seien sie versammelt
gewesen, um in dieser Sache ein Urteil abzugeben, „unde nec
aliquid autentice in hac materia determinaverunt." Ja er
geht soweit, ihnen die Heiligkeit abzusprechen, falls sie

anders dächten, wenn sie jetzt noch lebten: Adhuc etiam,
si nunc hic essent, aliter sentirent, vel sancti non essent!
So sehr war Heynlin überzeugt, dass seine grosse Verehrung
der Maria ein notwendiger Bestandteil der katholischen
Frömmigkeit sei, und so weit riss ihn das eigene Frömmig-

nicht nur seine geistige Gemahlin, sondern sogar noch seine natürliche Mutter
ist, weniger Ehre erweisen als der irdische Kaiser seiner Kaiserin? Also ist

es gewiss, dass Christus seine Mutter von dem sonst allgemein gültigen
Gesetz, dass jeder in der Erbsünde empfangen wird, befreit hat, wie er selbst

frei davon war. (fol. 14').

1) Fisch. 21—22.
2) Geiger (Renaiss. und Hum. S. 417) stellt das Verhältnis gerade auf

den Kopf. Er sagt, Heynlin habe „seine Verehrung der Jungfrau Maria
gerade dadurch bekunden wollen, dass er ihre eigene Geburt in menschlicher

Weise geschehen liess, um dann ihre, der von Menschen erzeugten Jungfrau
Erwählung durch den heiligen Geist um so wunderbarer und göttlicher
erscheinen zu lassen und nicht dadurch, dass er, seinen sonstigen Gesinnungsgenossen,

den Dominikanern ähnlich, auch Maria unbefleckte Empfängnis
behauptete." Umgekehrt, die Dominikaner waren Gegner der unbefleckten

Empfängnis, Heynlin ihr glühender Anhänger. Kurz vorher sagt Geiger
selbst das Richtige über die Stellung der Dominikaner und Sebast. Brants.

(S. 366.)



Johannes Heynlin aus Stein. 3Y3

keitsbedürfnis hin. Zwar sah auch er sich nach Autoritäten
um, und er war glücklich, die Entscheidungen einer
Universität, eines Konzils und eines Papstes für sich anrufen
zu können. Obwohl in der Frage der unbefleckten Empfängnis

noch keine authentische Entscheidung getroffen sei, so

beginnt er, und obwohl deswegen streng genommen jeder
eine eigene Meinung haben dürfe, so gehöre doch diese

Frage zu denen, bei welchen man „der guten Sitten halber
und aus Scheu, den rechten Glauben oder fromme Ohren
zu verletzen" davon abstehen solle, von diesem Rechte
Gebrauch zu machen. Denn es hätten sich sowohl die Pariser
Universität (alma parens Un. par.), das Basler Konzil (sacro-
sanctum Bas. conc), das doch im heiligen Geiste rechtmässig
versammelt gewesen sei, wie auch Papst Sixtus IV zu
Gunsten der immaculata conceptio erklärt, und dieser habe

sogar eine Messe und einen besonderen Dienst zur Feier
derselben eingerichtet und einen Ablass daran geknüpft.
Eine Bulle habe das alles bestätigt. Wer aber solcher
feierlichen päpstlichen Erklärung widerspreche, der denke „impie,
blaspheme, sacrilege immo heretice contra rectam fidem"
und müsse für seinen Widerstand bestraft werden.
„Irrefragabiliter diffinitum est et obstructum est os omnium in
hac materia loquentium."

Ausschlaggebend für Heynlin selber aber waren doch
nicht die Autoritäten, die er hier anführt (obwohl seine

Stellungnahme in dieser Frage ursprünglich sicher auf die

Nachwirkungen der Beschlüsse der Pariser Universität und
des Konzils in Basel zurückgeht,") ') ausschlaggebend war
das religiöse Bedürfnis seines Herzens, das sich hier zu der

ganzen Kraft, deren es fähig war, zusammennimmt und
eine Wärme des Gefühls entwickelt, die man dem klügelnden

Verfasser des tractatus de propositionibus exponibilibus
oder der Explanationes in Aristotelis logicam garnicht
zutraut. Man lese nur die folgenden Tiraden, die mit ihrer
stilistisch ungeschickten, stets wiederholten Verwünschung
der „Feinde Marias" deutlich zeigen, wie das Gefühl hier
mit ihm durchgeht.

') Man erinnere sich der Predigten seines Pariser Lehrers Luc Desmoulins
über die unbefleckte Empfängnis (s. Band VI, S. 349, A. 1.)



324 Max Hossfeld.

Stehe niemand auf gegen den Ruhm der heiligen Jungfrau!

„Terreantur, resipiscant. convertantur, virgin i dent
gloriam et vivant. Quod si rebelles facere contempserint,
exurge o virgo praeclara, exurge o pulcherrima inter mulieres,
quoniam tota pulchra et omnimode pulchra, tota immaculata
et semper immaculata, non cui aliqua macula ablata sit, sed

quae maculam nullam unquam contraxeris, exurge o deifica
mater domini et dissipa inimicos tuos, diffamatores tuos
deo odibiles detractores tuos, dissipa eos quia bella volunt
centra te; fugiant a facie tua qui te oderunt, profer in eos

propheticam illam sententiam divina dispensatione tuae

dignitati congruentem: confundantur et deficiant detrahentes
animae meae, operiantur confusione et pudore qui quaerunt
mala mihi. Et iterum, confundantur et revereantur quae-
rentes animam meam, avertantur retrorsum et confundantur
cogitantes mihi mala, fiant tanquam pulvis ante faciem
venti exurge adversus dolostim et mendacem tui dede-
coris compositorem Erubescant, confundantur, conturbentur...
et cognoscant quia nomen tibi domina, tu sola altissima in
omni terra "

Und unmittelbar hinter diesen Sätzen schreibt er
folgenden Schluss, dessen Superlative so bezeichnend sind für
den Wunsch, alles klipp und klar bewiesen zu haben: „Ex
premissis inexpugnabilibus determinationibus firmissima
ratione et autoritate roboratis evidentissime demonstratur
omnes assertiones collectoris (Meffret) illis contrarias et

répugnantes esse falsas, erroneas, scandalosas, piarum aurium
offensivas, et in fide non Sanas, et idcirco ab omnibus
catholicae ßdei filiis respuendas, negandas et damnandas."
Am Schlüsse des ganzen "Traktats aber unterzeichnet er mit
vollem Titel: „In assertiones temerarias atque damnatas in-
temeratam Dei genitricem virginem Mariam originali
maculae subiectam fuisse praeten dentés, Catholica Praemonitio
et debitae castigationis lima, cum ex adverso militantium
confutatione, per egregium religiosumque virum Johannem
de Lapide, artium ac Theologiae Doctorem Parisiensem
fundatissimum, Ordinis Cartusiensium fratrem."

Zugleich mit dieser Praemonitio lioss Heynlin durch
Kessler in die Meffret'sche Predigtsammlung einen von ihm



Johannes Heynlin aus Stein. 325

selbst verfassten Sermon über Christi Himmelfahrt aufnehmen-
Diese Predigt, die sich nur in einigen Ausgaben des Meffret
findet, trägt selbst keine Notiz darüber, dass Heynlin ihr
Verfasser ist, aber Trithemius führt sie als eins seiner Werke
auf („De ascensione domini inter sermones Meffret."), und
da das von Trithemius gegebene Initium „Consurge domine"
in der Tat mit den Anfangsworten der Predigt (Consurge
domine in requiem tuam) übereinstimmt, so haben wir in
Heynlin den Autor zu erblicken. Nach Mai 1488 gedruckt. ')
ist sie jedenfalls auch in jenen Jahren in der Kartause
verfasst worden und bringt seine damalige Stimmung gut zum
Ausdruck.

Die Welt, so heisst es eingangs, ist wie ein stürmisches
und unruhiges Meer, widerwärtig und bösartig. Wer daher
Ruhe sucht, der darf nicht auf diesem Meere bleiben,
sondern muss ans Land gehen; dort aber wird er desto mehr
Ruhe finden, je höher er emporsteigt. Denke dir, so zitiert
er Cyprian,2) du ständest auf hohem Berge und sähest,
selbst frei von aller irdischen Berührung, den Strudel der

wogenden Welt zu deinen Füssen. Was würdest du von
deiner hohen Warte alles erblicken! Krieg, Streit und
Blutvergiessen, Totschlag, Hader, Hass, Unglück, Trübsal
und Trauer, Achtlosigkeit vor den Gesetzen, Betrag und
Verstellung, Untreue und Meineid, Unzucht, Schamlosigkeit
und alle Laster! Das ist das stürmische und gefahrvolle
Meer dieser Welt. Da verschlingen die grossen Fische die
kleinen, der Starke vergewaltigt den Schwachen, es lauern
die Syrten der Habgier, die Scylla der Schwelgerei, die
Sirenen der Wollust, die Charybdis des Gaumens und der
Völlerei. Dem Menschen wäre besser, er würde nie in diese
Welt hineingeboren, denn er kann den Gefahren, die sie

birgt, nicht entrinnen. Auf diesem Meer kann niemand
Ruhe finden. Wer aber ruhen will, der steige auf den Berg,

*) s. oben S. 300. In dem Exemplar der Berliner Kgl. Bibliothek
(Dz. 1910 Voulliéme, Beri. Inkunabeln 550) ist sie die 19. Predigt des

pars aestivalis; sie beginnt auf fol. K k 2' und umfasst 12 Seiten.

2) Im folgenden unterlassen wir, jedesmal den Autor zu nennen, aus
dem Heynlin zitiert: auch was er von fremden Worten anführt, bleibt ja für
seine Stimmung charakteristisch.



326 Max Hossfeld.

nach dem wir uns sehnen, wenn wir von den Wellen um-
hergeworfen werden, den Berg der ewigen und wahren
Ruhe, d. h. das Himmelreich. Stände Christus nicht am

Ufer, wäre er nicht aus Liebe zu uns in dieses Meer
hinabgestiegen, was sollte aus uns werden? Nach dieser
Einleitung spricht Heynlin ausführlich von der Ruhe. Alle
Bewegung hat zum Ziel die Ruhe, und jeder, der arbeitet,
bedarf der Rast. Obwohl aber alle Menschen nach Ruhe
streben, so tun sie es doch auch auf verschiedene Weise.
Denn es gibt eine doppelte Ruhe, eine eitle und falsche,
und eine wahre, die meisten aber erstreben die falsche
Ruhe. Sie suchen sie in dem Gefängnis dieses Lebens, in
Reichtum, Wollust und Ehren. Von diesen Dingen aber

mag die Seele so viel erlangen wie sie will, so wird sie

von ihnen doch nie ausgefüllt, sie bleibt immer leer, ihr
Sehnen ungestillt. Wer nach dem Spiegelbild des Goldes

greift, statt nach dem Golde selbst, der wird verlacht; so
aber sind diejenigen, welche des Fleisches Lust suchen und
die unaussprechlichen Freuden des Himmels verachten.
Deswegen suchen die Söhne des Lichts die wahre Ruhe;
diese aber ist nicht in den Dingen dieser Welt zu finden.
Christi Himmelfahrt ist ein Symbol dessen, was wir tun
müssen, um die wahre Ruhe zu finden; wir müssen wie er
diese Welt verlassen. Denn die ganze Welt ist vom Bösen
umfangen, und wer ein Freund der Zeitlichkeit sein will,
der wird zum Feinde Gottes. Die Welt ist wie ein Pfau,
der die Federn spreizt, von vorne schön anzusehen, von
hinten garstig entblösst; sie ist wie ein Schatten, den man
nicht fassen und dem man doch nicht entlaufen kann; wie
ein schlauer Gastwirt, der seinen Gästen die Mahlzeit
salzt, damit sie Durst bekommen. Sie verstrickt alles in
ihre Netze, ach wie wenige gibt es, die Christus zu folgen
versuchen! Und doch ist dort allein Ruhe zu finden, wo
Christus ist, denn durch Geschaffenes kann der menschliche
Geist nicht befriedigt werden, in Gott hat die Seele ihren.
Ursprung, nur in ihm kann sie sich daher auch beruhigen.
Die Seele ist wie die von Noah ausgesandte Taube, welche
umherflatterte und'keine Stelle fand, wo ihr Fuss ruhen
konnte, bis sie in die Arche zurückkam, von der sie aus-



Johannes Heynlin aus Stein. 3 2 7

geflogen war. Es gibt nur eine zuverlässige und friedsame
Ruhe, nur eine sichere und dauernde Geborgenheit:
entzogen zu sein den Wirbeln des irdischen Lebens, von der
Zeit nichts mehr zu begehren, nichts mehr zu wünschen,
erlöst zu werden von den Schlingen der Welt und von
allem Schmutz der Erde gereinigt zu- werden im Licht der

ewigen Unsterblichkeit.
Dieser schönen Predigt, die des Menschen inneres

Verhältnis zu Gott betrachtet, und die ein Zeugnis von dem

mystischen Verlangen des Mönches nach Vereinigung mit
der Gottheit ist, der er in seinem heiligen Stande nun
näher zu kommen hoffte, liess Heynlin nach einigen Jahren
eine Arbeit folgen, die noch einmal den äusseren Gottesdienst

betrifft und uns wieder hinaus in die Welt führt.
Es ist sein Traktat über die Messe, das „Resolutorium du-
biorum circa celebrationem missarum occurrentium", verfasst

zur Belehrung einfacher Landgeistlicher („eapropter, ut
sacerdotes simplices qui notitiam canonum non habent,
neque semper fächern recursum ad superiores suos aut ad

viros doctos habere possunt, melius cavere valeant ne circa
maximum istud mysterium deficiant vel errent"). Es lohnt,
diese Schrift Heynlins und die eben besprochene Predigt
miteinander zu vergleichen. Man gewinnt bei ihrer Lektüre
einen ganz entgegengesetzten Eindruck. Wussten wir nicht,
dass Bücher und Bücher einen ganz verschiedenen Ursprung
haben können, selbst wenn sie von ein und demselben
Verfasser stammen, so mussten wir uns eigentlich wundern,
dass derselbe Heynlin etwa gleichzeitig zwei so unähnliche
Schriften herausgeben konnte wie die Himmelfahrtspredigt
und den Messtraktat. Wenn jene seinem Herzen entsprungen
ist, so dieser ganz gewiss nur seinem Kopfe. Dort eine
selbst heute noch zu Herzen gehendeWärme der Empfindung,
Lebendigkeit des Ausdrucks und eine anscheinend echte

religiöse Sehnsucht, hier eine Äusserlichkeit und Gesetzlichkeit

der Anschauung, die erkältend wirkt, und die hinter
all dem Betonen des äusseren Dienstes, hinter all der ängstlich

gewissenhaften Einprägang der Kultformen undWarnung
vor den geringsten Verstössen gegen das Ritual kaum noch
den fernabliegenden Quell der Religiosität ahnen lässt. aus



328 Max Hossfeld.

dem doch auch dies ganze Formelwesen einst hergeflossen
war. Gleichwohl errang sich Heynlins „Resolutorium" in
den drei Jahrzehnten von seinem Erscheinen bis -zu Luthers
Auftreten schnell eine grosse Beliebtheit bei seinen Lesern
(sicherlich auch wegen seiner knappen und übersichtlichen

Form) ; ist es doch bis zur Reformation nicht
weniger als 38 mal und dann (nach 40jähriger Pause!),
im Zeitalter der Gegenreformation, auch noch mehrfach

aufgelegt worden. Streng auf dem Boden der Canones

und der Kirchenväter stehend, will die Schrift die
Missbräuche bei der Messe beseitigen und für die Reinigung
des Messformulars von den Auswüchsen wirken.1) 1503

empfahl Christoph von Utenheim, Bischof zu Basel, das

Buch in den zur Reform seiner Kirche erlassenen Synodalstatuten

den Geistlichen seiner Diözese als Anleitung2) und
Bischof Otho von Augsburg nahm es in ein Missale auf,
das er 1559 für seinen Sprengel drucken liess.8) Erstmals
erschien es 1492 in Basel bei Johannes Froben von Hammelburg4)

unter dem Titel „Resolutorium dubiorum circa cele-

brationem missarum occurrentium, per venerabilem patrem
dominum Johannem de lapide doctorem Theologum pari-
siensem, ordinis Cartusiensis, ex sacrorum canonum proba-
torumque doctorum sententiis diligenter collectum. Summa
dubiorum in hoc opere resolutorum: 166." In den ersten
6 Jahren erschienen allein 14 datierte Auflagen, ausserdem
existieren 9 undatierte, von denen die grössere Hälfte auch

mit Sicherheit in diese 6 ersten Jahre verlegt wird. Bis

') So Prot. 8, 36 und 38 (3. Aufl. 1900). Das Buch von Ad. Franz (Die
Messe im dtsch. Mittelalter 1902, S. 558—9) bespricht das Resolutorium,
ohne über dessen Richtung ein Urteil zu geben. Franzs biographische Daten
sind zu berichtigen: Heynlin kam 1478 nach Tübingen und kann nicht als

„jüngerer Kollege Biels au der Tübinger Hochschule" bezeichnet werden.

2) Beiträge zur Geschichte Basels I (1839) S. 64.

s) A. Gotti. Masch, Beytr. zur Gesch. merkwürdiger Bücher, 6 Stück,

1772, S. 389.

4) Dietr. Reichling (Append, zu Hain usw. Münch. 1905, S. 162) selzt
eine undatierte Ausgabe, der auch die Angabe des Ortes und Druckers fehlen,
schon auf c. 1490 an.



Johannes Heynlin aus Stein. 329

nach Holland und Polen, Frankreich und Italien trug es

den Namen des Johannes de Lapide.1)

') folgende 44 Ausgaben haben wir zusammenbringen können.

A. Ohne Jahresangabe.

1. Hain 9901.
2. Hain 9899. (Rom, Stephan Piarmele).

3. Proctor, Rob., Index Brit. Mus. No. 8324: Paris, Pierre Poulhac (für
D. Roce).

4. Copinger, Suppl. zu Hain, II 3493: Paris, Dionysius Roce.

5. Hain 9902. (Dietr. Reichling, Append, zu Hain usw. Münch. 1905.
S. 162, setzt den Druck auf c. 1490 an).

6. Hain 9903. Nach Proctor 8086: Paris, Pierre Levet. (Nach Hain: Paris,
Georg Mittelhusius). Nach Copinger I, 9903 ist der Druck von 1494.

7. Hain 9900. Nach Proctor 1812: Augsburg, Johann Schönsperger. (Nach

Copinger: Köln, Heinr. Quentell 1495).

8. Copinger II, 3494. (Rom, Euch. Silber und Mich. Ferni, 1495).

9. Hain 9904 : Leipzig, Arnold von Köln. Nach Copinger I, 9904 ist der

Druck von 1495.
B. Mit Jahresangabe.

10. 1492 Basel, Joh. Froben (Hjin 9905).
11. 1493 Köln, Heinr. Quentell (Hain 9906).
12. 1493 Strassburg, Martin Flach (Hain 9907).

I3- 1493 Deventer, Rieh. Paffroed (Hain 9908).

14. 1493 Köln, H. Quentell (nicht Hain 9906, Copinger II, 3495).

15. 1494 Strassburg, M. Flach (Hain 9909).
16. 1495 Köln, H. Quentell (Hain 9910).

17. 1495 Antwerpen, Govaert Bac (Proctor 9434, Hain 9911).
18. 1496 Leipzig (Arnold v. Köln; s. E. Voulliéme, Berliner Inkunabeln,

Beih. Zentralbl. Bibl. 30, 1906, No. 1363). Hain 9912.

19. 1497 Leipzig, Kachelofen (Hain 9913).

20. 1497, 16. VH. Leipzig, Kachelofen (Hain 9914).

21. 1497, 16. VII. Leipzig, Stoeckel (nicht Hain 9914, Copinger II, 3497;
vgl. Voulliéme 1407).

22. 1497 Basel, Jac. (Wolff) von Pforzheim (Proctor 7705, Hain 9915).
23. 1497 Deift, Christ. Snellaert (Proctor 8897, Copinger II, 3496).

24. 1498 Köln, H. Quentell (Hain 9916).

25. 1498 Périgueux, Jean Carant (Erster datierter Druck aus Périgueux, s.

Rahir, La bibliothèque de l'amateur, 1907, S. 264.)
26. 1499, io. V. Leipzig, Melchior Lotter (Proctor 3035, Hain 9917).

27. 1500 Köln, H. Quentell (Hain 9918).
28. 1501 Köln, H. Quentell (Proctor 10357).

29. 1504 Köln, H. Quentell (Proctor 10384).

30. 1504, 4. XI. Köln, H. Quentell (Panzer, Annal, typogr. XI, 581).

31. 1506 Mitte Juni, Köln, H. Quentell (Proctor 10404).

32. 1506 Köln, Joh. Landen (Proctor 10484).



330 Max Hossfeld.

Weniger Aufsehen machte eine am Ende desselben
Jahres 1492 geschriebene naturwissenschaftliche Abhandlung

über den damals vielbesprochenen Ensisheimer Meteor.
In der Adumbratio Erudito rum Basiliensium ist sie
betitelt: „Conclusiones aut propositiones physicales de lapide
insigni, pondère duorum centenariorum cum dimidio,
qui 7 Jd. Nov. 1492 ex nubibus magno cum fragore
prope Ensisheimum, oppidum Suntgojae Alsatiae superioris,
decidit et dein effossus in ejusdem oppidi tempio catena in
locum sublimem suspensus est." Es wäre sehr interessant,
diese naturphilosophischen Erörterungen eines Anhängers der
via antiqua und Humanisten wie Heynlin kennen zu lernen.
Die Abhandlung soll auch gedruckt sein,1) ist aber leider
nicht aufzufinden gewesen.

33. 1506 Paris, Jac. Pouchin (Theod. Graesse, Trésor de livres rares et pré¬

cieux IV, 104. — 1863).

34. 1511 Antwerpen (J. J. Moser, Vitae Profess. Tubing. Ord. Theol., Decasi.
Tüb. 1718, S. 22).

35. 1513 Venedig (J. H. Zedier, Grosses Univ.-Lexikon, 1737, Bd. 16, 738).

36. 1516 Paris, Jac. Pouchin (Rotermund, Forts, zu Jöchers Gelehrtenlexikon

1810, Bd. 3, 1295).

37. 1516 Venedig, Gregor Rusconius (Anton. Possevinus, Apparatus sacer,
Venet. 1606; II, 210).

38. 1519, I. II. Krakau per Hieron. Philovallem Vietorem apud Marcirai

Scharffenberger (Panzer Annal, typogr. 1798; VI, 461. Vgl. Graesse 1. c.)

Nach der Reformation:

39. 1559 Dillingen, Seb. Mayer (mit anderen Schriften zusammen, der Titel
des Druckes lautet „Tractatus de Administratione sacramenti Eucharistiae
et de celebratione Missae ex canonibus et probatis authoribus. Cui adjuuctus
est libellus D. Joannis de Lapide S. Theol. Doctoris ie resolutione
dubiorum circa celebrationem Missae occurrentium" usw. s. Masch, Beiträge
zur Geschichte merkwürdiger Bücher 1772, 6 Stück, S. 389).

40. 1596 Konstanz, Nikol. Kalt unter dem Titel „Casuum, qui sacerdotibus

in Missarum celebratione contingere soient. ." usw. (s. Petreius (F. Theod^

Petraeus) Biblioth. Cartusiana, Köln 1609, S. 207 und Possevinus I, c.)

41. 1598 Konstanz (Moser, 1. c.)

42. 1598 Paris (Moser, 1. c.)

43- 1599 Padua, Francise. Bolzeta unter dem Titel „Decisiones aureae casuum
circa Missar. celebr. ocurr. e sacris canonibus auctore Jo. de Lapide Theol.
Parisiensi" (Possevinus, 1. c.) «

44. 1659 Paris (Graesse, 1. c.)

Eiu literarisches Barometer!

') Adumbr. 103, Fisch. 24.



Johannes Heynlin aus Stein. 33 '

Endlich haben wir noch einer ganzen Reihe von Predigten

zu gedenken, die Heynlin im Kloster verfasst und auch
teils im Kapitel, teils vor den Laienbrüdern vorgetragen
hat. Ihre Anzahl beläuft sich, trotzdem er ja von rechts-

wegen nicht mehr zu predigen brauchte, als jeder andere

Bruder, auf über 200.]) Diese verhältnismässig grosse Zahl
erklärt sich teils daraus, dass Heynlin die anderen Mönche
recht häufig vertrat (er hat 66 Vertretungen angemerkt),
teils daraus, dass der Prior ihn zeitweilig mit dem
regelmässigen Predigtamt betraute.

Seine erste Predigt in der Kartause hielt er erst sieben
Monate nach Ablegung der Gelübde, fast ein Jahr nach
seinem Eintritt. Die Ankunft der Ordensvisitatoren gab den
Anlass dazu. Heynlin überschreibt die Predigt: Anno 1488
in festo S. Trinitatis (1. Juni) fratribus laicis voluntate et
vice prioris post adventum visitatorum.2) Vielleicht wollte
Jakob Lauber, der Prior, der überdies durch die Visitationsgeschäfte

verhindert sein mochte, selbst zu predigen, seinem
Besuch zeigen, was das Kloster für tüchtige Kräfte einschloss.
Auch scheint Heynlins Art den Visitatoren gefallen zu
haben; wenigstens beauftragte ihn vier Tage später einer
derselben, der Prior der Nürnberger Kartause mit seiner
Vertretung. („Li festo Corporis Christi" (5. Juni) „eisdem fratribus

laicis vice patris prioris Nürenbergensis visitatoris.
Visitatoribus adhuc visitantibus.") 3)

Seit diesen Tagen hat er häufiger gepredigt, bis zum
Schluss des Jahres noch 19 mal. Während er ein paarmal
anmerkt, dass die Reihe an ihm war,4) geschah es in der

') 224 Predigten sind gehalten worden, 222 sind erhalten, die 22. und

23. Predigt fehlen (Blatt 285 und 286), die ersten III Predigten sind num-
meriert. — Pr. V. fol. 266—372.

2) Pr. V, 266.
3) Pr. V, 267'. Prior der Nürnberger Kartause war damals Georg Pirck-

heimer (Prior von 1477—1504), ein Verwandter des berühmten Humanisten.
s. Roth, Joh. Ferd., Gesch. und Beschreibung der Nürnberger Kartause, Nü.
1790. S. 108 und Arn. Reimann, Pirckheimerstudien (Beri. Diss. 1900) S. 5

und 12 ff.
4) fol. 276': „in decollatone S. Johannis baptistae. Secundum ordinem

me tangentem. (29. VIII. 88) fol. 279: in festo omnium Sanctorum, ordine
meo. (I. XI. 88). — fol. 281'. In festo omnium Sanctorum, in ordine meo.

(i. XI. 88). — fol. 281'. lu festo S. Nicolai, in ordine meo." (6. Xn. 88). —
Basler Zeitschr. f. Gesch. und Altertum. VII, 2. 22



332 Max Hossfeld.

Mehrzahl der Fälle in Vertretung der anderen Mönche, (noch
11 mal im Jahre 1488).

Uebrigens hat auch der Prior Jakob Lauber das Talent
des ehemaligen Dompredigers dem Nutzen und der Erbauung

der Klosterbrüder wiederholt dienstbar gemacht. Zuerst
im Dienste der Marienverehrung. Am Tage Purificationis
(2. Februar) 1489 schreibt Heynlin an den Rand seines

Predigtkonzepts, der Prior habe angeordnet, dass er bei
allen Marienfesten eine lateinische und eine deutsche Predigt
halten solle, die lateinische Ansprache („exhortatio") .im
Kapitel und die deutsche Predigt („sermo") den Laienbrüdern,
im Refektorium nach dem Essen. Und bei allen Kerzen-
festen den Laienbrüdern eine Frühpredigt. *) Als dann am
9. Dezember 1490 zwei Brüder, der Vikar Martin Ströulin
und Johannes Dryel abgingen,2) beauftragte der Prior
Heynlin mit der dauernden Vertretung des Vikars an den

Sonntagen, wo dieser zu predigen hatte. Das ist auch bis
zum Februar 1492 geschehen, Heynlin hat in dieser Zeit
etwa alle 2—3 Wochen eine Sonntagspredigt gehalten.8)
Am 5. Februar 1492 erliess der Prior eine neue Verordnung,
derzufolge Heynlin nun nicht mehr bloss an Stelle des

Vikars, sondern auch noch an Stelle des Schaffners zu
predigen hatte, so dass ihm nunmehr zwei Drittel der
gesamten Sonntagspredigten des Jahres oblagen, die jeweils
dritte Predigt wollte der Prior selber halten.4) Diese
Anordnung erklärt die hohe Zahl der Predigten in den Jahren

Aehuliche Bemerkungen finden sich nur noch fol. 307' „in festo S. Thomae,
in ordine meo." (21. XII. 89) uud fol. 358' „in festo circumcisionis domini,
in ordine meo. in circumcisione (1. I.) 1494."

') Pr. V, 289.
2) Heynlin schreibt: „dominica 4 adventus (11. Dezember 90) In recessu

F. Marti (ni) et Dryel seil, crastino conceptionis B. Marie ordinavit me p (rior)
ad predicandum diebus dominicis vice vicarii." (fol. 318') Was ist mit
recessus gemeint? Sowohl Ströulin wie Dryel sind später wieder iu der Basler
Kartause (s. Exkurs 6).

3) Zu Anfang ist drei Wochen Abstand die Regel, später zwei. An
Heiligentagen hat er nur selten und dann in Vertretung für andere gepredigt,
ebenso an Marienfesten, woraus wohl zu entnehmen ist, dass Laubers zweite

Verordnung seine erste aufgehoben hat.
4) Pr. V, 330.



Johannes Heynlin aus Stein. 333

1492 (48) und 1493 (50). *) Am 17. November 1493 wurde
sie aber wieder aufgehoben,2) und gleich sinkt auch die Zahl
der Predigten Heynlins bedeutend herab: aus dem Jahre
1494 sind nur 10,s) von 1495 23 Predigten vorhanden.*)
Das Jahr 1496 brachte nur noch zwei, die erste am Tage
des heiligen Vinzenz, die zweite am Tage Purificationis
Mariae „in capitulo", die letzte Predigt, die Heynlin vor
seinem Tode hielt. —

Diese Verfügungen des Priors Lauber zeigen ebenso wie
die gelegentlichen Vertretungen, mit denen er Heynlin
beauftragte, wenn er selbst nicht zugegen war, und ebenso
wie die Sorgfalt, die er nach dem Tode des Doktors dessen

Predigtmanuskripten angedeihen liess, dass er seinen
berühmten Untergebenen durchaus hochschätzte und dass er
seinem Talente gern den Spielraum liess, den er ihm nach
seiner Meinung lassen durfte. Man wird also die Ansicht,
zu der man bisher neigte, der Prior habe sich vielleicht auf
Grund früherer Feindschaft (Lauber hatte dem neuen Wege
angehört) Heynlin gegenüber stets nur als der strenge
Vorgesetzte gezeigt, etwas modifizieren müssen. Allerdings ist
richtig, dass Lauber strenge Ordenszucht hielt, und dass er
auch den bedeutenden Männern gegenüber, die sein Kloster
einschloss, nichts davon uachliess. Wir wissen bereits, dass

er Heynlin oder dessen Gönnern den Dispens zum öffentlichen

Predigen5) und zur Annahme der Stelle eines bischöf-

') Heynlin predigte, da er noch einige Male den Prior vertrat, tatsächlich

an den meisten Sonntagen des Jahres, ferner an einigen Heiligentagen.
Marienpredigten sind aus den Jahren 1492 und 1493 nur zwei vorhanden,
beide sind in Vertretung anderer gehalten. (Visitât. Mariae 1493, vice Udalrici,
fol. 353 und Nativitatis 1492, vice fr. Nicolai Torberg, fol. 339'.) Ausserdem
las er aus dem Buch des Kapitels eine Predigt am Tage Concept. Mariae

1492 vor. (fol. 343'.)
fol. 357' »dominica 24 et in festo S. Hugonis Linconiensis. hic fui

absolutus a vicariati! et ita a sermonibus dominicalibus.»
3) Davon nur 2 an Sonntagen (in Vertretung des Priors), 7 an Heiligentagen

und I Neujahrspredigt, („in ordine meo")
*) Davon 8 in Vertretung anderer, 3 an Marienfesten, 7 au anderen

bedeutenderen Heiligentagen, ferner zu Ostern, Pfingsten, Fronleichnam usw.
6) Aus einer Predigt Geilers erfahren wir, dass im Kloster der

theologische Doktorgrad sonst so viel galt, dass der Graduierte frei ausgehen

durfte und den Schlüssel zur Klosterpforte erhielt, (s. Alw. Schulz, 219)



334 Max Hossfeld.

lichen Vikars verweigert hatte. Auch innerhalb des Klosters
aber erwies er sich als ein strenger Wächter der Mönchsregel,

und er mag Heynlin damit zuweilen härter gepeinigt
haben, als es dem Alter des Mannes angemessen war. Die
Kartäuserchronik, die uns von einer bedenklichen Spannung
zwischen dem Prior und dem Bruder Johannes de Lapide
berichtet, schwankt ' in der Angabe der Ursachen, die sie

herbeigeführt haben sollten, da die älteren Brüder, auf deren
Berichte der Chronist sich stützt, abweichende Meinungen
darüber hatten. Die betreffende Stelle lautet folgendermassen :

(es ist von Heynlin die Rede) „in arrepto proposito dum
stabilis perseverare pergeret, nonnihil a domesticis adver-
sariis,]) hoc est a semetipso nondum penitus mortificato,
pati coopérât et periculosa inter praelatum suum et se ipsum
ac alios quosdam confratres simultate torqueri et in scanda-
lum plerorumque pusillorum nescio quid instabilitatis et

aemulationis attentare. Porro querela tentationis orta fuit
ex eo, quod prior, scilicet pater Jacobus, durius quam pro
aetate congruebat, eundem tractaverit. Ita sane quibusdam
visum est, nonnullis autem, quod maluissent illum sibLpraeesse

quam patrem Jacobum. Gott aber habe ihn bald darauf von
allen diesen Versuchungen durch den Tod erlöst."

Ein tatkräftiger Geist, der von seinem Werte weiss,
ist immer selbstherrlich. So mag es unserem Heynlin denn

gewiss bisweilen hart angekommen sein, seinem Vorgesetzten
willigen Gehorsam zu leisten. Es ist wahr, er hatte mit seinem
Eintritt in den Orden ein Gott gefälliges Werk der
Erniedrigung tun wollen, und er hatte sich seines selbsteigenen
Willens entäussert. Aber vielleicht war er stolz auf diesen

Sieg über seine Natur, vielleicht meinte er nun gerade ein
Recht auf Anerkennung erworben zu haben! Es mochte ihm
gehen, wie jenen Leuten, vor deren eitler Selbsttäuschung
er einst selbst seine Zuhörer in einer Predigt gewarnt
hatte:2) jene, die sich gerade dessen rühmten, dass sie jeden

') Vorher war von den Versuchen erzählt worden, Heynlin wieder zum
Austritt aus dem Kloster zu bewegen. Der Chronist fasst dies als Versuchungen

des Teufels auf und erzählt auch das Folgende unter diesem Gesichtspunkt.

2) Pr. III. 8'.



Johannes Heynlin aus Stein. 335

Ruhm verschmähten. „Er war noch nicht ganz in sich
zerknirscht", schreibt unsere Chronik. Dazu kam, dass er sich
dem Prior, der zwar eine angesehene Stellung in seinem
Orden einnahm, aber gleichwohl nicht als bedeutender Kopf
gelten konnte,x) überlegen fühlen mochte. Galt er selbst
doch noch fast als der Mittelpunkt der Gelehrtenwelt Basels.
Band auf Band sandte er aus dem Kloster hinaus in die
Welt, und er sah, wie seiner eifrigen literarischen Tätigkeit
zum Teil Erfolge beschieden waren, die ihn wohl befriedigen
konnten. Das alles mochte ihn stolz machen.

Ja, so sehr machte sich auch jetzt noch im Kloster
seine überlegene Persönlichkeit fühlbar, dass man bereits
den Wunsch hegte, ihn an Laubers Stelle als Prior zu haben.
Es war wohl eine Folge davon, wenn er, wie die Chronik
erzählt, Unfügsamkeit und Eifersucht an den Tag legte. Er
konnte die ruhelose Tatkraft seines Geistes auch jetzt noch
nicht verleugnen. Aber Lauber besass die nötige Festigkeit

zum Widerstand. Eine schwierige Stellung hatte er ja
gegenüber so vielen gelehrten und berühmten Männern, die
alle etwas bedeuten wollten, und es mochte Mühe kosten,
sie unter sich und mit der Klosterregel in Einigkeit zu
erhalten.2) So erklärt sich seine Strenge, die er Heynlin als
dem hervorragendsten, vielleicht auch als früherem
Parteigegner besonders zu fühlen gab. Als unnötige Härte
erscheint es jedoch, dass er auch nach dessen Tode, als es

sich um sein Begräbnis handelte, trotz der Bitten vieler
angesehener Männer noch unnachsichtlich auf der
Durchführung der Kartäuserregel in ganzer Strenge bestand.

Wir stehen am Ende dieses vielbewegten Lebens. Der
unruhige Tatendrang, der unsern Helden so viel umhergeworfen

und der ihn bis zuletzt nicht verlassen hatte, fand
endlich einen Meister, vor dem er die Waffen strecken musste.
Am Nachmittag des 12. März 14963) ist der Doktor Johannes
de Lapide in seiner Kartäuserzelle mutig und mit Heiterkeit,

wie Brant schreibt, gestorben. Sebastian Brant als der

*) s. Visch. 168/9; Wack. 203; Ba. Chr. I. 341, 25.
*) Vgl. Ba. Chr. I, 341; Fisch. 25.
') Ba. Chr. I, 346, 19



33^ Max Hossfeld.

beste war auch der einzige von seinen Freunden, der die
Erlaubnis erhielt, an seinem Sterbebette zugegen zu sein.
In vertrautem Gespräch hat er ihm die letzte Stunde
ertragen helfen. Er schrieb auf den Tod Heynlins ein von
warmer Verehrung för den verblichenen Freund getragenes
Gedicht, ') bei dem schon der bei Brant sonst ganz
ungewöhnliche Mangel an mythologischem Aufputz für die Echtheit

des Gefühles bürgt.2) „Nichts Angenehmeres und
Froheres konnte dir doch geschehen, Vater Lapidanus, als dass

du nach so langen und schweren Mühseligkeiten in einer
trügerischen Welt freudig zu den Sternen enteilst. Wahrlich

ich habe dich, als ich an deinem Sterbebette stand3),
kein Wort der Todesfurcht sprechen hören; was immer Gott
über dich bestimmt hatte, alles warst du geduldig zu tragen
bereit. 0 wie süss war es dir, in seliger Gottesfurcht und
in Frömmigkeit zu sterben! Wie Gott dir noch im Leben
ruhige Zeiten beschert hat, so wird er dir im Himmel
noch bessere schenken. Dem du ein guter, rechtschaffener
und getreuer Knecht gewesen warst, er hat dich im Vaterland

über vieles gestellt. 0 möchte doch auch mir ein gleiches
Schicksal vergönnt sein, wie dir, da ich dich sterbend sah.

Als wir uns einander noch so viele Worte wie möglich
sagten, da spürte ich, wie fest dein Fuss stand und wie
dein Geist nicht wankte. Da habe ich dich in Wahrheit als

einen „Stein" erkannt und gesehen, dass du deinen Namen
mit Recht führst: ganz wie ein Fels warst du.*) Beim jüngsten

Gericht werde ich dein Zeuge sein, wie gern und heiter
du den Tod erwartetest. Von hier unten bitte ich dich, mein
würdiger Vater in den himmlischen Hallen, sei eingedenk
des kleinmütigen Söhnchens (filioli abiecti). Dir aber falle

zu, wie du es verdienst, ewiger Ruhm, Leben und Heil,
Tugend, Freuden und heitere Ruhe."

') „Epigramma eiusdem doctissimi sanctissimique viri" bei Zarn. No. 79

(S. 191) (Vorher geht Brants „Elegia commendaticia" auf Heynlins Logik,
No. 78).

2) Wie Ch. Schm. richtig bemerkt (I, 209).

s) Morte tua praesens
*) Tum vere agnovi Lapidem te, et nomen habere Conveniens rebus,

saxeus omnis eras.



Johannes Heynlin aus Stein. 337

Heynlins Tod wurde allgemein betrauert. So von dem

durch seine Margarita philosophica bekannt gewordenen
Prior der Freiburger Kartause. Gregor Reisch, der sich in
seinem Tritheiniusexemplar den Tod des ihm befreundeten

Predigers anmerkte,1) am meisten aber doch in Basel, das

durch sein Ableben so viel verlor. Die gesamte Universität -')

(nach anderer Lesung nur der grössere Teil der Doktoren
der Universität, — vielleicht eine Nachwirkung der durch

Heynlin hervorgerufenen. 1492 allerdings offiziell beseitigten:i)
Spaltung in den alten und neuen Weg —) bat den Prior
um die Erlaubnis, dem Verstorbenen ein würdiges Begräbnis

herrichten zu dürfen. Man wollte ihn nicht mit den
anderen Mönchen zusammen, sondern abgesondert entweder
in der Kirche oder im Kreuzgang bestatten und ihm auf
dem Grabe oder aufrecht an der Wand ein hervorragendes,
in Stein gemeisseltes Epitaph setzen „pro décore et reve-
rentia tam eiusdem universitatis quam pro dignitate docto-
ratus." In dem Andenken des ausgezeichneten Mannes glaubte
die Universität sich selbst am besten zu ehren. Besonders

war es Brant, der die Errichtung des Denkmals eifrig
betrieb;4) ja er erklärte sich bereit, alle Kosten dafür allein
tragen zu wollen. Aber der Prior wollte es unter keinen
Umständen zulassen „aus vielen Gründen", wie die Chronik
schreibt," besonders aber weil es gegen die Sitte des Ordens
sei und gegen die Einfachheit derer, die auf alle Eitelkeiten
der Welt Verzicht geleistet hätten, und weil es nicht mehr
nötig sei, dass diejenigen durch solche äusseren Zeichen
vor den Augen der Menschen gleichsam noch einmal auf-

') Albrecht fand diesen Vermerk, den er als guter Kenner der
Handschrift Reischs diesem zuweist, in dem Exemplar von Trithem. de script, eccl.,
das früher der Freibnrger Kartause gehört hatte. Reisch ist ein Schüler
Michael Lindelbachs, der, zu Heynlins Zeit in Tübingen Baccalar in der

Artistenfakultät, später dort den humanistischen Lehrstuhl für Oratorien inne
hatte und 1487 in Freiburg die via antiqua zur Geltung brachte. (Württ.
Vierteljahrshefte 1906, 333.)

2) Das Folgende nach Ba. Chr. I, 346, 20 ff.
3) Visch. 176.
4) „Ad quod perficiendum egregius dominus doctor Sebastianus Braut

(nonnulli dicunt dominus Bernardus Öuglin) plurimum hortabatur." Auch
Oiglin galt also für einen warmen Verehrer Heynlins. s. über ihn oben S. 282.



33& Max Hossfeld.

lebten, deren Leben schon mit Christus in Gott verborgen
sei." Es ist schwer zu sagen, ob das wirklich Laubers

Hauptgrund war, oder ob nicht doch etwas Missgunst ihn
zu so hartnäckigem Widerstände trieb. Aber wie er es

wünschte, so geschah es; wir kennen heute die Stätte nicht
mehr, wo Johannes Heynlin aus Stein ruht.1) Lauber schrieb
auf die letzte Seite der Predigtmanuskripte2) des Doktors
die Worte:

Anno domini 1496 in die Sancti Gregorii papae obiit
venerabilis pater Johannes de Lapide, artium et sacrae Theo-
logiae doctor parisiensis egregius, monachus sacerdos profes-
sus domus vallis beatae Margaretae in Minori Basilea ordinis
Cartusiensium et ibidem in Cymiterio fratrum sepultus, qui
ordinem praescriptum subiit anno 1487 in die assumptionis
gloriosae virginis Mariae.

Schlussbetrachtung.

An diesem Schicksal ist etwas, was uns ergreift. Es

ist das Missverhältnis zwischen dem Willen und seinem
Werk, zwischen der Anstrengung und dem Erfolge. Wie
kommt es, dass eine Persönlichkeit von der Energie, wie
Heynlin sie besass, doch selbst so unbefriedigt von ihrer
eigenen Leistung geblieben ist? Mit welcher Wucht hatte
er sich doch, überall wo er hinkam, sogleich geltend
gemacht! Gleich das erste Mal. wo wir ihm in eigener
Wirksamkeitbegegnen, in Basel bei der Durchsetzung des alten Weges,
dann in Paris, im Studium wie im Leben, bei der Disputation

und als beliebter Lehrer wie als Gesandter und als

Rektor der Universität, endlich als Einführer des Buchdrucks
und Bekämpfer des neuen Weges, dann in Basel, in
Tübingen und in Bern als der Mittelpunkt eines Kreises
bedeutender Männer, als der Mitbegründer einer Universität,
als erfolgreicher Bussprediger und geschätzter Kanzelredner.
Bis ins Kleinste konnten wir diese Energie seines Wesens

') Uebrigens hat die Sorbonne sein Andenken dadurch geehrt, dass sie

ihn iu den Wandgemälden im Treppenhaus ihres neuen Hauses mitabgebildet

hat.
2) Pr. V, fol. 372.


	In der Basler Kartause 1487 - 1496

