Zeitschrift: Basler Zeitschrift fir Geschichte und Altertumskunde
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 7 (1908)

Artikel: Johannes Heynlin aus Stein : ein Kapitel aus der Friihzeit des
deutschen Humanismus. Fortsetzung

Autor: Hossfeld, Max

Kapitel: Erster Teil: Universitatsjahre

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111974

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-111974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johannes Heynlin aus Stein.

Ein Kapitel aus der Friihzeit des deutschen Humanismus.
Von Max Hossfeld.

(Fortsetzung.)

5. Ka:'pitel.
Basel 1464 und 1465.

Bisher kennen wir in Heynlin nur den Mann der Studier-
stube. Wir sehen ihn als eifrigen Studenten, als gelehrten
Kommentator philosophischer Werke, alsakademischen Lehrer.
‘Wir sehen, wie er Freundschaften kniipft, und wir lernen
die geistige Atmosphédre kennen, in der er lebt und die
seine Anschauungen bestimmt. Jetzt auf einmal tritt er
uns in kriftiger eigener Wirksamkeit entgegen.

Gewiss hing das Wiederaufleben des alten Streites
zwischen den antiqui und moderni mit den in so erstaun-
lich rascher Folge vor sich gehenden Griindungen neuer
Universititen zusammen. Heidelberg, Koéln, Erfurt, Leipzig,
Rostock und Lowen, alle innerhalb eines- Zeitraumes von
40 Jahren vor und nach 1400 gestiftet, ergriffen auch meist
sogleich fir die eine oder die andere Seite Partei. Heidel-
berg und Erfurt, ebenso Freiburg (1457 gestiftet) waren vor-
zugsweise Sitze des neuen Weges, K6ln und Léwen hielten
wie Paris zum alten. Als man nun in Basel im Jahre 1460
zur Griindung einer Universitdt schritt, musste man sich
gleichfalls entschliessen, in dieser Frage Stellung zu nehmen.
Nach lingerem Schwanken entschied man sich fiir die
Duldung nur eines Weges und wihlte den neuen.?)

Die Stiftung einer neuen hohen Schule in oberrhein-
ischen Landen und ihre Stellungnahme in der Streitfrage
der Zeit war bel Heynlin und seinen Landsleuten in Paris

1) Vischer 140, 141.



8o Max Hossfeld.

gewiss ein vielbesprochenes Ereignis. Es entstand in ihm
der Entschluss, die junge Universitit fiir die Lehre, die er
fiir die bessere hielt, zu erobern oder doch wenigstens an
ihr seiner Richtung neben der bereits eingewurzelten Geg-
nerin gleiche Berechtigung zu erkdampfen.?)

Nichts anderes kann ihn getrieben haben, sein theo-
logisches Studium zu unterbrechen und Paris fiir einige
Jahre zu verlassen. Er kam nach Basel nicht gerufen, —
von einer Berufung als Professor ist in den Quellen nichts
zu finden, auch war er dazu doch noch zu wenig bekannt,
und wie hiétte auch die nominalistische Fakultdt, die ihre
Lehrer, soweit sie sie von ausserhalb berief, meist von
Heidelberg oder Erfurt herbeiholte, auf den Gedanken kommen
konnen, sich aus Paris einen Vertreter des alten Weges aus-
zubitten? KEr kam auch nicht als Schiiler, um berithnte
Professoren der Theologie zu horen, dazu wire er nicht von
Paris nach der erst 4 Jahre alten Basler Universitit ge-
gangen. Anscheinend hat Heynlin {iberhaupt in diesen
Jahren seines Basler Aufenthalts mit der theologischen
Fakultdt gar nichts zu tun gehabt (er ist nur in der Matrikel
der philosophischen Fakultit eingeschrieben)?) —, ja, er
scheint, wie auseinandergesetzt worden ist, geradezu sein
theologisches Studium fiir 2 oder 3 Jahre abgebrochen zu
haben, um freie Hand fiir seine Tétigkeit in Basel zu be-
kommen.

* *

Den Kern dieser Titigkeit bezeichnet schon sein erster
Biograph, der Abt Trithemius, durchaus zutreffend: ,Er
brachte als erster die Lehre jener Pariser, die man Reales
nennt, nach der Basler Universitdt und verschaffte ihr dort

) Joh. v, Miiller, Gesch. d. Schweiz (in d. Tiibinger Ausg. v. 1817,
Band VIII, S. 634) gibt an, dass ,,]ohanh Haynlin de Lapide, iiber den
Nominalisten- und Realistenstreit aus der Sorbonne entflohen®, 1488 zu Basel
Professor geworden sei, — Von einer Flucht aus Paris erzihlt auch Ochs,
Gesch. d. Stadt u. Ldsch. Basel V, 161, — Eine vollige Verkennung der
Initiative Heynlins, wie sie aus der folgenden Erzihlung erhellen wird.

2} Visch, 162.



Johannes Heynlin aus Stein, 81

Aufnahme, kriftige Geltung und Verbreitung.“!) Doch kam
er nicht allein, er brachte, wie es scheint, eine betrichtliche
Anzahl Gesinnungsgenossen mit, die er in Paris geworben
hatte, und die ihm helfen sollten. Ihren Sitz schlugen sie
in der Pariserburs auf, die eben nach ihnen ihren Namen
erhielt und der wahrscheinlich Heynlin vorstand.?)

Im Mai oder Juni miissen sie in Basel angekommen
sein, nicht erst am 19. August.®) Sie wandten sich zunichst
an die Fakultdt mit dem Gesuch um Aufnahme, wurden
aber als Realisten abgewiesen. Das war zu erwarten und
konnte sie nicht entmutigen. Von der Fakultit gingen sie
zum Rat der Stadt, der in Universititsangelegenheiten in
Basel stark mitzusprechen hatte, und trugen ihm ihr An-
liegen vor. Der liess sich nicht ungiinstig vernehmen,

1) Trithemius de scriptoribus ecclesiasticis Basel 1494, fol. 129. Unsere
Erzahlung schliesst sich Vischers quellenmissiger Darstellung an. (Gesch. d,
Univ. Basel, 140—157). Bis auf Vischer hatte man diese Einfilhrung des
Realismus iiberhaupt falsch datiert und daraus irrige Schliisse gezogen.
(s. Adumbr, 102, Ochs, V, 161; Brucker, SS. rer. Basil. 1752 Vorrede, zu
S. 125; Fisch, 9; Zarncke Einl, 13 und 16, Anmerkg.}) Erst aus Vischers
Darstellung erkennt man auch die Rolle, die Heynlin spielte. .

2) Sie war nicht die erste, die es in Basel gab, wie Ranke sagt (Dtsch.
Gesch. im Zeitalter d. Ref. 7. Aufl. I, 161), denn sie bestand schon, bevor
sie Pariserburse getauft wurde, unter dem Namen der FEgenolfischen Burs
(Fisch. 9, Adumbr. 102). Freilich ist Ranke im Recht, wenn er den Namen
,,Pariserburs® als ein Zeichen dafiir anfiihrt, dass die Universitit Basel zum
Teil nach Pariser Muster eingerichtet sei, Eben unser Heynlin ist es, der
teilweise diese Einrichtung nach Pariser Muster bewirkt hat und nach ihm
und seinen Pariser Anhingern wurde daher auch die Burse umgetauft (vergl.
auch Visch. 171). Vischer nimmt an, dass Heynlin ihr vorstand, weil mit dem
Lehramt an der Artistenfakultit gewohnlich die Vorsteherschaft einer Burse
verkniipft war. (Visch. 160 und Anm. 20.)

3) Wie z. B, Spirgatis schreibt. (Beih. Zentralbl. Biblioth. I, 1888.) Aller-
dings ist das erste datierte Schriftstiick, in dem Heynlins Name vorkommt, vom
19. August (s.Visch.143). Es meldet seine Aufnahme in die philosophische Fakultat.
Aber die Aufnahme in eine Fakultit war ungiiltig, wenn der Betreffende
nicht vorher vom Rektor in die allgemeine Universititsmatrikel eingeschrieben
war. (Visch. 131.) Heynlin ist nun vom Rektor Joh, Blicherod aus Gotha
immatrikuliert worden, (Visch. 158 Anm, 17). Da dieser sein Amt seit dem
1. Mai 1464 bekleidete (Visch. 322 und dazu S. 100) und da ferner ein gleich
zu erwihnendes Gutachten, das sich bereits mit Heynlins Angelegenheit be-
fasst, vom 3. Juli datiert ist, so muss seine Ankunft in Basel zwischen diesen
beiden Tagen, mithin im Mai oder Juni liegen.

Basler Zeitschr., f. Gesch. und Altertum. VII, 1, -6



82 Max Hossfeld,

wollte aber zuerst noch die Griinde der Universitdt horen
und verlangte daher von dieser ein Gutachten iiber den
Fall. Dies Schriftstiick ist uns erhalten, es ist vom 3. Juli
datiert. Es spricht sich mit Entschiedenheit gegen die Zu-
lassung beider Wege aus, damit nicht die Eintracht und
das Gedeihen der Universitit Schaden nehme. Der Rat
mochte vor allen Dingen die Einheit der Lehre erhalten
und lieber gleich lauter Lehrer des alten Weges berufen,
wenn es denn schon so sein sollte, als beide Wege neben-
einander bestehen lassen, denn der zu befiirchtende Unfriede
wiirde dem Awufschwung der Universitat hochst gefdhrlich
sein, — Der Rat muss nun aber den Vorstellungen Heynlins
und seiner Genossen mehr Gehor geschenkt haben als jenen
Gutachtern und auf die Aufnahme der Magister in die philo-
sophische Fakultit gedrungen haben. Sie erfolgte am
19. August. FEs war der erste Sieg, den Heynlin errungen
hatte. Ausdriicklich steht da, dass er, sowie Magister Johannes
Kiinitz de Berno und Magister Theobaldus Rasoris de Tannis?)
aufgenommen seien ,ad doctrinandum in via antiqua.“

Heynlin wurde nunmehr als ordentlicher Professor an
der philosophischen Fakultdt angestellt und als solcher von
Rats wegen bezahlt.?) Durch seineVortrage und Disputationen
suchte er jetzt zu befestigen, was er in Verhandlungen mit
Universitdt und Rat erreicht hatte. Damals schrieb er seinen
Traktat ,iiber die Kunst, den lastigen Beweisfiihrungen der
Sophisten zu begegnen*,®) eine Kunst, die seinen Anhéngern

1) Hans Kinitz aus Bern und Diebold Scherr aus Thann (so nennt sie
Bern. Fest. 232) werden beide im Buch der Rezeptoren der deutschen Nation
der Pariser Universitit erwiahnt. , Theobaldus Rasoris Basiliensis diocecesis®
wird 1461 als bacchalarius (Auctar. II, 934, 36), 1462 als licentiatus genannt
(Auct, II, 944, 23), ,Johannes de Kunicz®, 1462 als licentiatus (Auct, II,
944, 8) und noch im selben Jahre als incipiens, d. h. Magister (IL, 945, I).
Sie mogen also etwa 7 Jahre jinger gewesen sein als Heynlin, der ja 145§
Lizenziat wurde. Heynlin war der Fiihrer in ihrem Kreise.

2) Jahresrechnung von Johannes Bapista (24. Juni) 1464 bis Joh. B, 1465:
»Magister Johannes de Lapide 16 Pf. 18 ss.“ (Ausgabenbiicher der Stadt
Basel, abgedr. von Ochs, Gesch. Bas. V, 156).

%) Mit seiner Logik zusammen von Amerbach in Basel gedruckt: ,,Trac-
tatus de arte solvendi importunas sophistarum argumentationes editus a magistro
Johanne de lapide tunc in artibus regente stipendiato in studio Basiliensi.*



Johannes Heynlin aus Stein, 83

bei dem heftigen Meinungskampfe, der nun entbrannte, ge-
wiss vonnoten war. Vielleicht darf man auch eine kleine,
gegen Wilhelm von Okkam und seine Anhénger gerichtete
Abhandlung, die in einem Heynlin gehérigen Kodex steht,
und die ich wegen der Ahnlichkeit der Handschrift Heynlin
selbst zuschreiben mochte, in die Basler Zeit versetzen.?)

Heynlin war aber mit dem FErreichten noch nicht zu-
frieden. Er wollte nicht nur geduldet sein, sondern er
steckte sich das Ziel, die volle Gleichheit beider Wege
durchzusetzen. Bel dieser Gesinnung konnte es nicht fehlen,
dass er sich an einen Mann anschloss, der schon von An-
beginn an, schon vor der Stiftung der Universitat, (xleiches
gewollt hatte. Das war Peter von Andlau. Andlau gehort
zu den verdienstvollen Minnern, die der Griindung der
Universitdt in Basel vorgearbeitet haben. Er hielt schon
1450 hier als Lizentiat des geistlichen Rechts o6ffentliche
Disputationen®) und forderte Seitdem unermiidlich den Ge-
danken, dem Kreis von Gelehrten, die sich in Basel zu-
sammenfanden, im Rahmen einer Universitit festeren Zu-
sammenhalt zu geben. Andlau hatte in Heidelberg und
Pavia studiert, er rechnete sich zur via moderna, doch legt
es von seinem freien Geiste Zeugnis ab, dass er, vor die
Entscheidung gestellt, ob man in Basel dem alten oder dem
neuen Wege den Vorzug geben sollte, nicht seiner eigenen
Richtung allein das Wort redete, sondern sich fiir die Ein-
tihrung beider aussprach.?)

Nachdem einmal Heynlin und seine Leute in den Schoss
der Fakultit aufgenommen waren, galt es, einen Modus vi-
vendi fiir beide Parteien zu finden. Gewiss nicht ohne
Mitwirkung Andlaus, fir den es ja nur die Erfilllung eines
schon 1460 gedusserten Wunsches bedeutete, geschah es,
dass man Heynlins Ansuchen um die Gleichberechtigung

1) Vorl. fol. 256—2635. Die Ahnlichkeit der Hand kann man an einem
Vergleich mit fol. 97 desselben Bandes gut erkennen. Es handelt sich vor
allem um die Widerlegung der Okam’schen These: ,,Essentia divina est quan-
titas continua.** Selbstverstindlich kéunte Heynlin auch bloss der Abschreiber
sein, nicht der Verfasser.

2) Hiirb. 34 ff,

3) Hiirb. 60; Visch. 15, Anm. 4,



84 , Max Hossfeld,

der beiden Wege Folge gab. Es wurde von 5 Deputaten
des Universititskanzlers und b Vertretern des Rates eine
Ordnung ,super paritate regiminis ambarum viaram*“ aus-
gearbeitet, am 15. Februar 14656 von ihnen zum Abschluss
gebracht und angenommen und am 23. Marz bestiitigt und
dem Dekan der philosophischen Fakultit zur Nachachtung
empfohlen.’) Peter von Andlau ist einer der 5 Abgeord-
neten der Universitit.?)

Auf Grund dieser Verordnung mussten nun zunéchst
die Statuten der ganzen Universitit abgedndert werden. Im
Frithjahr 1465 trat eine zu diesem Zwecke gebildete Kom-
mission, acht sogenannte Statutarii zusammen, zwei Juristen,
zwel Mediziner und vier Artisten, unter ihnen Peter von
Andlau und Heynlin, wieder gemeinsam am Werke. Von den
vier Artisten waren zwei vom neuen Wege und zwel vom
alten, Heynlin und ein gewisser Jacobus Philippi, mit dem
unser Gelehrter auch spéter noch zusammentraf.?) Die von
ihnen ausgearbeiteten Statuten, die die nunmehrige Gleichheit
der beiden Wege zum Ausdruck bringen,*) sind, wenn auch in
Bezug auf die Wahl des Rektors und des consilium universi-
tatis spiter Anderungen vorgenommen werden mussten, im
Grossen und Ganzen bis zur Reformation die gleichen ge-
blieben. %)

1) Uber die einzelnen Bestimmungen siehe Vischer S..145—147. Der
Hauptinhalt ist, dass man nach Belieben im alten oder neuen Wege lehren

und lernen darf. Der Dekan wurde abwechselnd aus einem der beiden Wege

genommen.

?) Ubrigens anch Wilhelm Textoris von Aachen (s. Visch. 144), der seit
1462 in Basel war. Schon 1464 also lernten sich Heynlin und Textoris
kennen. T. war einer der bedeutendsten damaligen Professoren der Theologie
in Basel, hiufig Dekan seiner Fakultit, Rektor, Canonicus und seit etwa 1465
Prediger am Miinster. In dieser Eigenschaft hat Heynlin spiter noch mit
ihm zu tun. Uber ihn Fromm in Ztschr. Aach. Geschichtsverein 14 (1892)
243 ff.

3) Uber die Statutarii Visch. 95. — Philippi und Heynlin kannten sich
vielleicht schon von Paris her. Im liber receptorum steht Phil. 1456 als
baccal. (Auct. II, 910) und 1457 als licent. in artibus. (Auct. II, 916, 34).
Sonst s. iber ihn L. Schulze in Prot. Bd. 15 (1904), S. 319—322. Wenig
jinger als Heynlin kam er etwa zur gleichen Zeit in Patis an wie er, aber
schon 1462 ist er in Basel immatrikuliert, ging ihm also voraus. =
4) S. des Niaheren Visch. 105, 118, Anm. 24 usw. -

5) Hiirb. 6o, :



Jobannes Heynlin aus Stein. 85

Kehren wir zur philosophischen Fakultat zuriick. Nach
den Abmachungen des Ordo super paritate sollte ihr Dekan
bald dem einen, bald dem anderen Wege angehéren. Als
erster Dekan vom alten wurde in Anerkennung der Fiihrer-
rolle, die er spielte, im ¥rithjahr 1465 Heynlin gewihlt.
Denn noch war nicht alles geregelt, wie man es wiinschen
konnte. Mit einem blossen modus vivendi war Heynlin
nicht zufrieden, -er wiinschte seiner Schipfung eine dauer-
haftere Form zu geben.

Daher die Statuten, die im Herbste 1465, am KEnde
seines Dekanats, der philosophischen Fakultit gegeben
‘wurden. Vischer will sie als ein Werk Heynlins betrachtet
wissen.') _

Sie legen mnatiirlich vor allem die gleichberechtigte
Stellung des alten Weges fest und treffen dementsprechende
Bestimmungen iiber die Wahl und das Amt des Dekans
(Rubrik 1), iiber die Amnstellung der magistri collegiati
(d. h. der besoldeten Lehrer), iiber die Bakkalaren usw. Aber
auch von allgemeineren Gesichtspunkten her bieten sie
Interesse. Was ordnen sie iiber den Studienbetrieb, was
iiber die Liehrbiicher an? '

Wiederum: sie beruhen noch ganz auf dem alten System.
Alles wie in Paris; Grammatik wird nur gelesen, wenn
einer der Lehrer will;?) Donatus, secunda pars Alexandri
(also des ,Doctrinale“), graecismus, Priscianus sind die Liehr-
biicher. In der Philosophie Petrus Hispanus mit seinen
parva logicalia und vor allem (der scholastische) Aristoteles.
Aufs genaueste sind die Disputationen geregelt, die Zahl
der Sitze, der Fragen, der Einwendungen sind vorgeschrieben,
man braucht nur mit seinen Argumenten das Schema aus-
zufiillen. Von Humanismus ist nicht die Rede, als Lehr-
buch der Rhetorik nur Aristoteles’ ,tractatus in rhetorica“, —

1) 8. 148. Er gibt auf Seite 148—156 eine in alles Einzelne gehende
Beschreibung davon. [Einiges Wichtige heben wir heraus.  Natiirlich
sind sie nicht freie Erfindung Heynlins, sondern lehnen sich teilweise an die
dlteren Statuten (s. Visch. 148), teils wohl auch an Pariser Verhiltnisse an.
Trotzdem bleiben sie fiir ibn charakteristisch.

%) Vergl. Bd. VI, S, 355 u, unten S, 141, sowie Crevier, Hist. de I’'Univ. de
Paris (1761) 249, , :



86 Max Hossfeld.

Arithmetica und Musica ,si legantur“. Die Poeten und
Oratoren, deren es doch in Basel auch schon gab,!) sind
nicht weiter beriicksichtigt. Thre Kiinste wurden vielleicht
als Schmuck und Zierde, aber schliesslich doch als iber-
fliissiges Rankenwerk behandelt. Allerdings war der Hu-
manismus in Basel gerade damals auch durch eine Person-
lichkeit vertreten, die einen Mann von dem Krnste Heynling
von vornherein abschrecken musste, ihre Kiinste durch
Statuten zu férdern und zu schiitzen. Dieser lockere Vogel
war Peter Luder, den der Rat im S./S. 1464, also zur selben
Zeit wie Heynlin, als Lehrer der Poesie angestellt hatte.?)
Vertiefung des Denkens und Wissens war bel Luder nicht
~zu finden wund der bloss #usserliche Kultus der schénen
Form, den er den Italienern abgelernt hatte, hat Heynlin
nie recht angezogen. Da gefielen ihm Minner vom Schlage
Peters von Andlau, die Neigung zu klassischen Studien mit
sittlichem Ernst verbanden, weit besser; ihm schloss er sich
denn auch gern an.’) So blieb in seinen Statuten die Pflege
der humaniora wie in Paris der privaten Betatigung iiber-
lassen.?)

Fleiss und gute Fihrung autrecht zu erhalten, ist eine
Hauptsorge der Satzungen. Bei Geldstrafe sind die Lehrer
zur Abhaltung allsonnabendlicher Disputationen verpflichtet
(also ganz wie in der Sorbonne), und in den Bursen sollte
strenge Zucht gehandhabt werden. Um 8 Uhr abends wurden
sie geschlossen, selbst musikalische Instrumente waren ver-
pont, denn ernsten Studien nnd nicht der Erheiterung sollten
diese Wohngemeinschaften dienen. Man sieht, wie Heynlin

) Der erste an der Hochschule wirkende Humanist war Petrus Antonius
de Vinariis, der im Februar 1464 auf ein Jahr angestellt wurde, ,,um in der
Poeterei zu lesen.** Hiirb. 47.

%) Vischer S. 186/7. Im Allg. Geiger, Renaiss. u. Humanism. 328.
Luders kirchliche Gesinnung, die sich in dem Spottwort ausdriickt, er wolle,
ehe er sich wegen seiner Zweifel an der Dreieinigkeit von den Theologen
verketzern und verbrennen lasse, lieber an die Viereinigkeit glauben, musste
einen Heynlin emporen.

3) Hiirb. 117,

%) Man braucht Heynlin hieraus keinen besonderen Vorwurf zu machen,
noch in den Baseler Statuten von 1492 wird auf den Humanismus gar keine
Riicksicht genommen. S. Visch, 178/9.



Johannes Heynlin aus Stein. 87

den Geist des Reformierens, der in Paris angesichts des
Verfalls der Studien und der Sitten erwacht war,') auch
nach Basel tibertragt.

Anerkennen muss man die Verbote die gegen das An-_
locken und Abziehen aus einer Burse in die andere ge-
richtet sind. KEs mochte dies bei dem Streite der beiden
Wege oft genug versucht worden sein, und es macht ihm
Ehre, dass er gegen unredliche Mittel zur Ausbreitung seiner
Partei zu Felde zieht. —

Schritt fiir Schritt konnen wir so verfolgen, wie Heynlin
und seine Kampfgenossen erst Aufnahme, dann Duldung
finden und endlich, nachdem sie volle Gleichberechtigung
errungen haben, die ganze Verfassung der Universitdt ent-
sprechend verédndern. Unserm Magister fallt dabei die Rolle
des Fiihrers zu.

Zwar tritt auch Peter von Andlau mehrfach stark her-
vor, indes werden doch iiberall gerade die Bestimmungen,
die auf die Durchsetzung des alten Weges zielen, Heynlin
zuzuschreiben sein. Denn wenn auch jener frither Ahnliches
gewiinscht hatte, so sind diese Wiinsche doch erst zur Aus-
fithrung gekommen, seit Heynlin die Sache energisch in die
Hand nahm. Der Nominalist Andlau mochte es aus weisen
Erwidgungen fiir erspriesslich halten, dass nicht nur seine
eigene philosophische Richtung an der Universitit vertreten
sei, die kriaftige Initiative setzt man besser bei dem Manne
voraus, dessen ganzes gegenwirtiges Wirken darauf abzielte,
seiner Richtung neben der andern Geltung zu verschaffen.

Wohl aber fand Heynlin in Andlau eine Stiitze. Ja,
es wire nicht unmoglich, dass es Andlaus Einfluss zuzu-
schreiben ist, wenn Heynlin sich damit begniigte, der via
antiqua neben der via moderna einen Platz zu erkampfen,
nicht sie an die Stelle der anderen zu setzen. Vielleicht
zwang ihn auch einfach die Stirke der Gegner, sich zu be-
scheiden; aber es gab immerhin Leute, welche aussprachen,
lieber den neuen Weg ganz beseitigen und nur Realisten
bei uns dulden, als beide Gegner auf einen Stuhl setzen.
(Die Ansicht des offiziellen Gutachtens!)?) Ob Heynlin sich

1) Vergl. oben S. 352 (Bd. VI).
2) Siehe oben S. 82,



88 Max Hossfeld.

anfangs nicht versacht gefithlt hat, die Gesinnung solcher
Leute als Handhabe fiir die g#nzliche Beseitigung seiner
Gegner zu benutzen ?

Aber wir glauben nicht, dass er dies wiinschte. Freilich
konnen wir seine eigentlichen Neigungen und urspriinglichen
Absichten nicht ergriinden, vielleicht gab er von diesen erst
vor dem Widerstande, den er fand, oder vor Andlaus Vor-
stellungen etwas nach; wir miissen aber die Tatsachen
sprechen lassen. Und Tatsache bleibt, dass er keinen wei-
teren Versuch zur vélligen Unterdriickung der Moderni
in Basel gemacht hat, dass er sich mit der Anerkennung
der via antiqua und dem Nebeneinanderbestehen beider
- Wege begniigte.?)

Denn kaum hat er dies erreicht, so kehrt er auch Basel
schon wieder den Riicken, um in Paris seine theologischen
Studien fortzusetzen.

Werfen wir, bevor wir ihm dahin folgen, noch einen
kurzen Blick auf die weitere Entwicklung der Dinge in Basel.

Néchster Dekan im alten Wege war Johannes Mathias
von Gengenbach. Auch er war wohl schon eine Pariser
Bekanntschaft Heynlins, noch Anfang 1465 wird er dort als
Abgeordneter der deutschen Nation erwihnt.?) Bald nach-
her wurde er von Heynlin als damaligem Dekan der philo-
sophischen Fakultit in Basel ins Magisterkonsortium auf-
genommen. Mai 1466 wurde er selbst Dekan im alten
Wege und war es spater nmoch zweimal, zuletzt 1472,3)
wirkte also nach Heynlins Fortgang in dessen Sinne. Auf
ihn folgte als realistischer Dekan Theobald Rasoris.?) Als
einen der bedeutenderen Liehrer der via antiqua nennen wir
noch Johannes Syber von Wangen, spiter Kanonikus und
Schulherr an St. Peter, seit 1472 Doktor und seit 1475 Pro-
fessor der Theologie. Da er Heidelberger Magister war und
schon 1460 unter den ersten (nominalistischen) Lehrern der
philosophischen Fakultit erwihnt wird, muss er zur via

%) Das hebt auch Visch, 157 hervor.
) Auctar. II, 956, 41.

3) Vischer 166, 167, 169 A, 32.

4) Visch. 166.



Johannes Heynlin aus Stein. 89

antiqua iibergetreten sein.!) Wie Gengenbach gehort er
noch spater zu Heynlins Freundeskreis.

Die Befiirchtungen jener Schwarzseher vom 3. Juli 1464,
welche von der Einfithrung des alten Weges Verfall statt des
Autblithens erwarteten, sollten sich nun ganz und garnicht
erfilllen. Zwar ging es ohne Kampf nicht ab, 1470 trennte
sich die Fakultit sogar, so dass es fortan zwei Dekane
gleichzeitig gab, und erst 1492 vereinigte man sich wieder.
Aber zu keiner Zeit vor der Reformation hat die Universitit
Basel einen solchen Aufschwung genommen?) wie nach der
Einfithrung des Realismus durch Heynlin. Gerade die besten
Kopfe der Universitat, Ménner wie Geiler von Kaisersberg,
Gengenbach, Ulr. Surgant, Oiglin und andere rechneten sich
zam alten Wege. Und auch die Zahlen beweisen, dass die
Periode der Trennung und des grossten Kampfes (etwa
1470—147%9) als die Bliitezeit der Universitit anzusehen ist.
Nie war der Besuch stirker als gerade damals?®) und die junge
Universitat hatte in kurzer Zeit Heidelberg und Freiburg
den Rang abgelaufen.?) Andlaus und Heynlins weitherzigere
Auffassung war auch die weitsichtigere gewesen: damals
begann in Basel eine dann durch den aufblithenden Humanis-
mus fortgesetzte Zeit regen geistigen Lebens, und was be-
durfte die alternde Welt damals mehr als frisches Leben? —

%
* &

‘Wir erinnern uns, dass in dem Menschenalter, das die
bisher betrachteten Vorkommnisse umspannt, bei den
Deutschen eine Kunst erfunden und entwickelt worden war,

1) Vischer, passim. Er war etwa gleichalterig mit Heynlin (wenigsteuns
erwarb er seine akademischen Grade ungefihr zur gleichen Zeit), { 1502
in Basel.

2) Bei den dlteren Autoren findet man hiufig die Meinung, als habe sich
an die Einfilhrung des Realismus nur Hader und Streit gekniipft und als sei
sie ein grosser Unsegen fiir die Universitit geworden. Das ist aber entweder
reine ‘Wahrscheinlichkeitsrechnung, oder es muss auf die allerletzte Periode
vor 1492 bezogen werden, wo allerdings die abgebrauchten Streitfragen so
unerquicklich wurden, dass die getrennten Parteien sich schliesslich wieder
vereinigten. Aber in diesem Menschenalter hatte auck die Zeit ein ganz
anderes Gesicht bekommen.

3) Visch. 256, 169.

4) Zarp. XIII.



go Max Hossfeld.

die von allen Faktoren der modernen Geschichte sicherlich
die gewaltigste Wirkung bei den europiischen Voélkern aus-
geiibt hat.') Auch sie brachte Leben und Bewegung hervor, —
in unvergleichlich grosserem Masstabe freilich, als die eben
erzéhlte Umwandlung an der Basler Universitit! — und
auch mit ihrer Geschichte werden wir unseren Johannes
de Lapide an nicht unwichtigen Punkten verkniipft sehen.
Mit Begeisterung horte dieser junge Gelehrte die Kunde
von der Erfindung des Buchdrucks.

Gutenberg druckte nach gerichtlicher Aussage des Strass-
burger (Goldschmieds Hanns Diinne in dieser Stadt schon
im Jahre 1436. Von 1444 oder unmittelbar nachher stammt
das &lteste bis jetzt bekannte Druckerzeugnis, eine kleine
deutsche Dichtung vom Weltgericht.?) Es folgte der Donat,
dann ein Kalenderblatt und gewiss noch weitere Drucke,
bis Gutenberg am 22. August 1450 mit Schoffer und dem
Geldmann Fust jenen denkwiirdigen Vertrag abschloss, von
dem an der Aufschwung der neuen Kunst erst recht be-
gann, Als 1462 nach der Eroberung von Mainz durch Erz-
bischof Adolf Gutenbergs Schiiler und Gesellen sich in alle
Welt zerstreuten, wurde die neue Kunst bald im ganzen
Abendlande bekannt. Spitestens in diesem Jahre hat auch
Heynlin die ersten gedruckten Biicher gesehen.?) Als er
dann 1464 nach Basel kam, hatte er bereits Gelegenheit,
die Druckpresse selbst kennen zu lernen,‘) und er hat da-
mals hier auch die Bekanntschaft eines der drei Drucker
gemacht, die er b Jahre spiter nach Paris berief. Und bis
ans Ende seines Lebens hat Heynlin, wie unten noch niher
zu besprechen sein wird, die neue Kunst gepflegt und mit
Buchdruckern in fruchtbringendem Verkehr gestanden.

‘Wenn wir nun héren, dass er zwischen seinem letzten
Auftreten in Basel (Herbst 1465, damals lief sein Dekanat

1) Vergl. M. Lenz, Zum Gedichtnistage Johaun Gutenbergs, in Ausge-
wihlte Vortr. u, Aufs. (Deutsche Biicherei, herausg. v. Dr, A, Reimann, Bd, 18).

2) Siehe Zeitschr. Oberrh, N. F. XX (1905) S, 335.

3) 1462 verkaufte Fust selbst seine Biicher in Paris (Phil. Fich. 78),

%) Uber die Anfinge des Buchdrucks in Basel, s. Phil, Impr. 27,
G. Reichhart, Beitr. zur Inkunabelkunde (Zentralbl, Biblioth. Beiheft 14, S. 175)
Bern. Biich., Heck. 3—4, Ehw. 134, col. 2.



Johannes Heynlin aus Stein. gl

ab) und seiner Riickkehr nach Paris (im Sommer 1467) auf
fast zwel Jahre verschollen ist, so will uns nach dem Ge-
sagten eine Vermutung sehr wahrscheinlich bediinken, die
Heynlin in eine noch engere Beziehung zu der Buchdrucker-
kunst und ihren Meistern bringt. Es wird nédmlich be-
hauptet, dass er vor seiner Ankunft in Paris (es kann wohl
nur an seinen zweiten Pariser Aufenthalt gedacht werden)
in Mainz gewesen, dort Einblick in die Gutenberg-Fust-
Schoffersche Offizin genommen, und hierbei fiir die neue
Kunst das lebhafte Interesse gewonnen haben soll, das er
spater in so hervorragender Weise bekundete. Ja, er sei
sogar (wie das bei Studenten nicht selten war) als Korrektor
bei Fust und Schoffer tatig gewesen.!)) Diese Vermutung,
die wir zu priafen nicht Gelegenheit hatten, die aber aus
sachlichen wie chronologischen Griinden annehmbar ist, ge-
winnt noch an Wahrscheinlichkeit, wenn wir héren, dass
Heynlin in der Frage nach dem eigentlichen Erfinder des
Buchdrucks eine gewisse Rolle spielt. Eins der besten
Zeugnisse fiir Gutenberg ist namlich ein Brief von Heynlins
Freund Fichet, in dem dieser als Erfinder ,Bonemontanas®
nennt. Fichet hat nun aber aller Wahrscheinlichkeit nach
dieses Wissen von niemand anders bekommen als von Heynlin
oder den drei deutschen Druckern, die dieser nach Paris
rief.?) Das aber ist zugleich ein Anzeichen dafiir, dass
dieser selbst aus bester Quelle schopite.

Eine sichere Nachricht itber Heynlin aus dem Jahre 1466
ist nicht vorhanden. Weder in den Basler noch in den
Pariser Quellen steht sein Name zu diesem Jahre, wihrend
man ihm in der Zeit vorher und nachher sehr hiufig be-
gegnet. Ich vermutete wegen des nach 1467 sich stirker

) Phil. Impr. 26, Phil. Fisch. 92 Anmkg. Die Annahme riithrt von
Dr. Sieber, dem fritheren Oberbibliothekar in Basel her, ,,a qui*, wie Philippe
versichert, ,,on peut s’en rapporter.“ Sieber stiitzte sich, wie es scheint, vor
allem auf einige Gutenberg’sche und Fust-Schoffer’sche Drucke, die Heynlin
besass und die jetzt in Basel liegen. Ihm schliessen sich an Ehw, 134 col. 2
und Meisner und Luther, Erfindung der Buchdruckerkunst S, 108. (Mono-
graphien zur Weltgesch. XI, 1900).

2) Ehw, Der ilteste Zeuge fiir Gutenberg S. 129, 135, Phil. Impr. 176,
Fich, 128, Champ. 11.



Q2 Max Hossfeld.

bei ithm zeigenden Humanismus anfangs, er sei von Basel
aus nach dem nahen Italien gegangen, aber sein Ausspruch:
,Non enim ego, ut ti1, in Latio, sed alias in germania, alias
Parisii . . . florem aetatis consumpsi“?) spricht dagegen. In
Bologna war er wahrscheinlich nicht?), Der Grund dafiir,
dass er im Herbst 1466 nicht gleich nach Paris zuriick-
kehrte, mag urspriinglich ein Husserer gewesen sein: im.
August und September 1465 wurde Paris von den Truppen
des franzosischen Konigs bestiirmt, der damals mit der
Ligue du bien public im Kriege lag. Wenn Heynlin das
Manuskript einer von 1465 datierten, in Lowen abgehaltenen
Disputation besitzt, so beweist das natiirlich noch nicht,
dass er damals dort war?)

6. Kapitel
Paris 1467—1474.

Die fritheste Nachricht aus Heynlins zweitem Aufent-
halt in Paris ist eine Erwidhnung im Liber procuratorum
der deutschen Nation vom 18. Juni 1467.*) Eine Urkunde,
kraft deren Heynlin von einem gewissen Gerardus de Campo
zum Notarius publicus erhoben wurde, ist vielleicht vorher
ausgestellt, doch gibt Philippe, der sie genau beschreibt,

1) Brief an Senilis s, Champ. 53.

2) Siehe Gust, C. Knod, deutsche Studenten in Bologna 1289—1562,
Berlin 1899. — Die Akten der Universitit Padua sind erst bis 14035 heraus-
gegeben, die der Pariser bis 1466 (exklusive).

3) Disp. fol. 127—144. Die Lowener Universititsakten jener Zeit sind
noch nicht verdffentlicht.

%) Bei Jourd. S. 293 Sp. 1, s. unt. S, 97. Also nicht der Eintrag im
Registre original des prieurs, den C, Alb, Bernoulli (in Prot. XV, 37) als
fritheste Nachricht ansieht, und woraus er auf eine Anwesenheit Heynlins in
Paris schon im Jahre 1466 schliesst. Zwar lautet dieser Eintrag in der Tat
auf Annunciationis Mariae (25. Mérz) 1467 (siche Champ, Facs. 86), aber der
Schreiber rechnet nach franzosischer, auch von den Prioren der Sorbonne an-
genommener, Weise alle vor Ostern fallenden Tage noch zum vorhergehenden
Jahre. Ostern 1468 war aber am 17. April. Fiir uns ist daher jener 25. IIL
s¢hon dem Jahre 1468 zuzurechnen. Gleich der nichste Eintrag lautet denn
auch: ,,anno domini etc, LXVIIIe, die vicesima prima mensis aprilis® usw.
(Champion, 1, c.) Vergl. iiber diese Datierung auch Phil, Fich. 87 und Champ.
S. 2zo/21, — Claudin (Press. 36, Orig. 8 Anm. 1) und Herm. machen wiederum
den Fehler, 1467 ungepriift abzuschreiben.



Johannes Heynlin aus Stein. 93

nur das Jahr 1467, kein Datum an.!) Sie ist gegeben in
Paris im Hause zur blauen Glocke in der Sankt Jakobstrasse
und beglaubigt durch den kaiserlichen Notar Jakob Ottlet.
Zeugen sind Antoine Florence aus der Ditzese Autun, in
artibus magister, und Blanchet Piart, aus der Di6zese Toulon.
Was Heynlin mit dem Titel eines mnotarius publicus und
judex ordinarius wollte, ist unklar; ausgeiibt hat er die ihm
verliehenen Kigenschaften wohl nicht, es war vielleicht
blosse Titelsucht. Philippe mochte in dem Aussteller Gerardus
de Campo einen Mann gleichen Namens erblicken, der unter
dem Vorwande, ein Kreuzheer zu sammeln, dem Papste Geld
abgelockt hatte, es dann aber in Savoyen zu seinem Ver-
gnigen vertat. Der Empfinger wire dann bloss das Opfer
eines Geldschwindlers geworden. Ks kommt nicht viel
darauf an. _

Als Heynlin im Jahre 1464 nach Basel zog, hatte er
die erste Stufe des theologischen Bakkalaureats erledigt.
Erst jetzt im Jahre 1467 begann er den zweiten Abschnitt,
der sonst jenem ersten unmittelbar zu folgen pflegte: die
Vorlesungen iiber die Sentenzen. Bevor man hierzu zuge-
lassen wurde, hatte man sich einer Priifung, einer soge-
nannten quaestio temptativa zu unterziehen. Das war noch
vor den Ferien, also noch vor dem 29. Juni des Jahres, in
dem man iiber die Sentenzen las.?) Heynlins Arbeit, tiber-
schrieben: ,Sorbonica quinta anni MCCCCLXVIIi%). Ad quam
respondi Ego Johannes de lapide pro temptativa Sub
venerabili magistro Henrico de Quesnayo tunc priore fa-
mosissimi collegii Sorbone“ ist zum Teil erhalten.?) Henri

1) Phil. Fich. 85/6. — Bereits Vischer (161) zitiert diese Urkunde, die
in Basel aufbewahrt wird, und sieht in ihr die erste Nachricht iiber Heynlin
aus dem Jahre 1467, freilich ohne von der Erwahnung im liber procuratorum
zu wissen, '

2) Thurot 141,

) Eine gewisse Zeit vor dem 29. Juni 1467 muss also Heynlin schon
in Paris zugebracht haben; auch diese Datierung aber fiihrt uns nicht wesent-
lich iiber die oben als fritheste bezeichnete hinaus. Bei Fischer (S. 8) steht
,,Sorbonica MCCCCLVII, offenbar ein Druckfehler, in der Handschrift steht
deutlich LXVIL. 1457 war auch Heynlin noch garnicht in der Sorbonne und
du Quesnoy nicht Prior, : '

%) Disp. fol. 195—199".



94 '~ Max Hossfeld.

du Quesnoy, von dem wir wenig mehr wissen, als was
Heynlin selber sagt — 1466 war er Bibliothekar, 1467 Prior
der Sorbonne!) —, stellte ihm die etwas kuriose Frage, ob
alle Menschen, die dereinst auferstehen werden, dies im
selben, namlich im jugendlichen Alter tun wiirden? Heynlin
behandelte sie in der iiblichen Weise durch Aufstellen von
3 Hauptsatzen (conclusiones) mit je 2 Folgesitzen (corollaria)
und loste sie in bejahendem Sinne.?) Nach hergebrachter
Art machte der Fragesteller hiergegen Einwande und wart
neue Fragen auf (zum Teil muten sie fast komisch an:
,Dicatis, si cum barba, capillis et unguibus resurgent“!),
tiber die dann der Priifling gegen eine grosse Anzahl von
Opponenten disputieren musste.?) Du Quesnoy scheint durch
Heynlins Antworten zufrieden gestellt worden zu sein: er
bekam die Erlaubnis, iiber die Sentenzen zu lesen. Diese
Vorlesung Heynlins ist fast vollstindig erhalten und von
seiner eigenen Hand mit der Jahreszahl 1467 bezeichnet.?)
Man begann sie zwischen dem 14. September und 9. Ok-
tober,® las tiber jedes der 4 Biicher der Sententiae und
hielt vor dem Beginn jedes Buches eine Art Predigt oder
Rede, das sog. principium. Das erste principium macht
doch einen bedeutend eleganteren Eindruck, als man von
einer Kinleitung in das Hauptwerk des scholastischen Lehr-
betriebes erwarten sollte. Trotzdem Heynlin ausspricht,
dass er ,nmicht einer von denen sei, die thr Leben mit den
Ubungen der Beredsamkeit zugebracht hitten“, ist diese Schrift
doch die erste, die einen Anflug von formaler humanistischer

) Frank. 203.

?) Fol. 195—195°,

3) Du Quesnoy's Einwiirfe auf fol. 196—198. — Den Verlauf der an-
schliessenden Disputation hat Heynlin nachtriglich skizziert (fol. 198¢), indem
er kurz die Einwiirfe seiner Gegner (darunter einige bekannte Namen, so
Karolus Saxi (Rektor 1468), Joh, Eschart (Rektor 1471) und andere) und
seine’ Entgegnungen wiedergibt.

%) Vorl. fol. 118 (s. oben Bd. VI, S. 354 Anm. 2). Die Vorlesung reicht von
fol. 95—160, fol. 95—116 gehen die 4 ,,Principia®, fol. 118—160 die eigent-
lichen Vorlesungen iiber 3 Biicher der Sentenzen. Die iiber Buch 4 fehlt
ganz. Von Buch 1 ist nur vorhanden distinctio 1—29, von Buch 2 dist. 23—44,
von Buch 3 dist. 1—10, von dist. 11 nur ein paar Worte.

% Thurot 143.



Johannes Heynlin aus Stein. 95

Bildung aufweist.’) Gerade dass er auf seinen Mangel an
stilistischer Schulung hinweist, zeigt, dass seine Anspriiche
gestiegen waren, wie das in jenen Jahren in Paris vor allem
dank Fichets Wirksamkeit iiberhaupt der Fall war. Freilich
als er ,solito more®, wie er gleichsam entschuldigend hin-
zufiigt, zu der iblichen Kinteilung des principiums in eine
Liobrede auf Petrus Lombardus, die Aufstellung einer These
und die daran anschliessende Polemik gegen die anderen
Sententiarii tibergeht, ist es mit der eingangs sichtlich an-
gestrebten Glitte und Rundung des Stils vorbei. Wie war
es auch anders moglich, wenn man gezwungen war, das
Lob des Verfassers und einen kurzen Uberblick {iber das
Werk mit den Worten einer vorausgeschickten Bibelstelle
zu verkniipfen und aus dieser formlich herauszuziehen.
Heynlins Spruch war: ,Herr, du tberschiittest ihn mit gutem
Segen, du setzest eine Krone von Edelstein auf sein Haupt.“?)
Es war noch verhidltnismassig leicht, ein paar Worte iiber
Petrus Lombardus’ Leben und Werke so anzulegen, dass
man zum Schluss den angefithrten Bibelspruch auf ihn an-
wenden konnte. Aber wie ungeschickt und geschraubt er-
scheint es, wenn er, um die Einteilung der Sententiae in
4 Biicher und deren Distinktionen zur Sprache zu bringen,
jene .Krone von Edelstein“ beschreibt als bestehend aus
4 Reihen kostbarer Steine, deren Anzahl jedesmal genau
der der Distinktionen eines Buches entspricht. Und dabei
werden die Kapitel und die Edelsteine nicht nur @usserlich
in Parallele gesetzt, sondern es wird jedesmal der Inhalt
einer distinctio mit den speziellen Eigenschaften des Berylls,
Smaragds oder Karfunkels verglichen und die Ahnlichkeiten
hervorgehoben.?) Welch spielerische und véllig fruchtlose
Anstrengung des Denkens! Aber das war damals iiblich
und jeder fiigte sich der Sitte.

1) Siehe Vorl. fol. 95. — In handschriftlichen Notizen Heynlins zum
Exercitium veteris artis etc, aus dem gleichen Jahre, 1467, befinden sich
u. a. Verse von Peter Luder (im Cod. Basil. F. VL 16; gefillige Mitteilung
des Herrn Dr. C. Chr. Bernoulli), — auch ein Hinweis darauf, dass damals
humanistische Tendenzen bei Heynlin erwachten.

2) Psalm 21, 4.

3) Fol. 95—96".



96 Max Hossfeld,

Ernsthafter waren die der Disputation zu Grunde ge-
legten Fragen. Ob die Vielheit der attributalen Vollkommen-
heiten Gottes’) und ob die Verschiedenheit und Menge der
Geschépfe mit der Einheit des Schiopfers zu vereinen seien ??)
Ob mit der vorausgesetzten Kinheit in Christus eine wahr-
hatte Unterscheidung der gottlichen und menschlichen Natur
zu vereinen sei?® Ob Christus alle Sakramente des neuen
Gesetzes zur Vergebung der Stinden eingesetzt habe?*)

Heynlins Opponent war ein gewisser Petrus de Bello-
ponte, der im Kollegium von Cluny gleichzeitig iiber die
Sentenzen las.’) Beide scheinen bei der Disputation recht
warm geworden zu sein, denn obwohl Heynlin seinen Gegner
anfangs hoflich als Magnae intelligentiae virum, dominum
et Magistrum Petrum de Belloponte, cui me et dicta mea
humiliter recommitto bezeichnet,®) wirft er ihm doch bald
vor, er suche nur Ausflichte und habe wiederholt auf seine
Erklarungen entweder garnicht oder in ausweichender Weise
geantwortet.”)

Belloponte liess diesen Vorwurf aber anscheinend nicht
auf sich sitzen. Er antwortete nun doch, hierauf wieder
Heynlin und dann nochmals sein Gegner, so dass sich die
Disputation tiiber die These des ersten principiums —
Heynlin hatte behauptet, quod perfectiones attributales, quae
sunt in divina natura sive in deo, non distinguuntur for-
maliter sive ex natura rei, B. das Gegentell — ganz gegen

) Principium 1, fol. 97.

2) Principium 2, fol. 1oo.

8) Principium 3, fol. 105"

%) Principium 4, fol. 111, Die Form der Fragen haben wir gekirzt.
In der Urschrift ist meistens noch eine Erwihnung des lapis preciosus hinein-
gezwingt, ,

5) Fol. 100¢ (Buch 2}, fol. 106 (Buch 3), fol. 111¢ (Buch 4). Spiter Socius
der Sorbonne (Frank. 230), disputierte er dort 1470 unter Heynlin. Siehe
S. 110 A. 3.

% Fol, 100° und 103.

) Z. B. fol. 109¢ ,,Clarissimum est ex responsionibus magistri mei quod

solum quaerit evasionem.* ,,Ad hoc nichil adhuc responsum est., ,,Ecce

iterum evasionem'* usw.



Johannes Heynlin aus Stein, 97

die Gewohnheit auch noch in samtliche folgenden principia
hineinerstreckte.)

Nach jedem dieser Principia folgte dann die eigentliche
Vorlesung iiber jedes Buch der Sentenzen. Sie bestand in
einer Erlauterung des Textes, gegen den auch Einwénde
und ,articuli in quibus magister non tenetur“ aufgestellt
wurden.?) Es war die hergebmchbe Art der Behandlung.?)

Die Vorlesung nahm etwa ein Jahr in Anspruch, an
dessen Schlusse der Bakkalarius fiir ,fertig (formatus) er-
klart wurde. Es blieb nun noch ein Zeitraum von 4 Jahren
bis zum vo6lligen Abschluss des theologischen Studiums.
Holen wir jedoch, um den Faden nicht zu verlieren, erst
eine Episode nach, die noch ins Jahr 1467 fillt, und die
erwahnenswert ist, weil sie Heynlin zum ersten Mal in einer
Sache, die das Gedeihen der Studien an der Universitit
betraf, in gemeinsamer Wirksamkeit mitWilhelm Fichet zeigt.

*
& *

Konig Ludwig XI. hatte zwei Jahre vorher jenen harten
Kampf mit der ligue du bien public auszufechten gehabt,
dessen unentschiedener Ausgang die Lage doch fast mehr
zu seinen Ungunsten als zu seinem Vorteil gestaltet hatte.
Mit allen Mitteln trachtete der Koénig seine Macht wieder-
herzustellen. Da argerte ihn das Privileg der Universitit,
dass ihre Mitglieder vom Waffendienst befreit sein sollten.
Er versuchte es zu durchbrechen und erhob die Forderung,
dass jedes der zahlreichen Kollegien ihm wenigstens einen
Bewaffneten stellen sollte. Aber die Universitiat hatte noch
nie gezogert, wenn es gegolten hatte, ihre Privilegien zu
verteidigen; ein Sturm der Entriistung erhob sich. Fichet
und Heynlin, durchdrungen von der Wiirde des Studiums,
miissen in der vordersten Reihe der Sprecher gestanden
haben. Am 18. Juni wurde Heynlin zum Gesandten?) seiner

) ., . . ,praeter morem solitum* (fol. 110) . . . ,,Cum de novo contra
solitum morem replicaret contra me.“ (fol. 115°).

%) Z. B. fol. 119, 119%, 154.

%) Siehe Thurot 146.

%) Eintrag im liber procuratorum Nationis germanicae (bei Jourd. No. 1366).
»A. d. et mense quo supra (1467 Juni) die vero 18, Universitas . . . dedit
notabiles deputatos de singulis Facultatibus et Nationibus, de Natione nostra

Basler Zeitschr. f. Gesch. und Altertum. VII, 1, 7



08 Max Hossfeld.

Nation gewahlt, am 24. Fichet zum Rektor der TUni-
versitat.!) Das Kinzelne der Verhandlungen konnen wir
figlich iibergehen, sie fithrten einen Monat lang zu keinem Er-
gebnis. Die Gesandten der vier Nationen und drei Fakultiaten,
unter ihnen also auch Heynlin, verhandelten zweimal mit
den koniglichen Kommissaren (23. Juni und 8. Juli), wurden
endlich zu Ludwig XI. selbst zugelassen (12. Juli) und
gingen dann noch einmal an seinen grossen Rat. Der
Konig versicherte die Universitit seines Wohlwollens, die
Universitdt den Konig ihrer Ergebenheit, aber beide blieben
unbeugsam.”) Wie es scheint, war es insbesondere Fichets
persénlichem Auftreten zu verdanken, dass endlich Lud-
wig XI. nachgab: am 25. Juli bekam die Universitit die
freudige Nachricht, dass der Fiirst auf die Aushebung der
Studenten verzichte.?) Ob Heynlin als Gesandter oder

venerabiles viros magistrum Johannem de Lapide et Anthonium de Leodio
qui haberent ultimo communicare cum venerab. dom. commissariis regis super
facto vexillorum,*

1) Jourd. 1. c. ,Intrans®, d, h, Wahlmann der deutschen Nation war
Jacobus Philippi, den wir von Basel her als Heynlins Freund kennen. (Siehe
S. 84). Er stimmte fiir Fichet. Da nach einer Bestimmung der Fakultit
niemand Wahlmann werden durfte, der nicht vorher Prokurator seiner Nation
gewesen war (Auct. II, 922, Jourd. No. 1325), so muss Philippi dieses einen
Monat wihrende Amt vor dem 24. VI, 1467 innegehabt haben; er mag zu-
sammen mit Heynlin Basel verlassen und Paris, wo er ja auch schon vor
1462 gewesen war, wieder aufgesucht haben. Auch diesen zweiten Aufenthalt
Ph’s, in Paris kennt Prot. 15, 319 noch nicht,

2) Placuit Universitati offerre regi fidelitatem et arma nostra, videlicet
orationes et processiones, sed non voluit assumere arma materialia, (Jourd.
No. 1366.

3) So stellt es Phil. Fichet 38—41 dar. Andere driicken sich vor-
sichtiger iiber Fichets Anteil am Erfolge aus. (Z. B. E. Dubarle, Hist. de
I’Univers, de Paris, 1844, I, 293.) In der Tat interpretiert Phil, die Stelle
in Gaguins Chronik, auf die er sich stiitzt, nicht richtig. Sie lautet: ,,Doncques
apres qu'on eut receu les lettres du roy faisans mention de armer les escolliers
Fut faicte congregation generalle ou il (Fichet) fist une elegante et diserte
oraison, par laquelle ne doubta dire sentence contraire et repugnante a Loys,
dont il acquist bruyt, honneur et louenge.“ (Robert Gaguin, Les croniques
de france, Paris, Poncet le preux, 1515, feuillet 178'; Livre X.) Philippe
schreibt: ,,Gaguin dit que le roi fut persuadé par les raisonnements de
G. Fichet, au désir duquel il se rendit. (Phil. Fichet 38. Allerdings zitiert
Phil, Gaguin nach der lateinischen Ausgabe von 1528 (Livre X, fol. 244),
aber in simtlichen lateinischen Ausgaben, die mir zuginglich waren (Paris 1507,



Johannes Heynlin aus Stein. g9

Fichet als oberster Vertreter der Universitit den grisseren
Anteil an diesem Erfolge hatte, brauchen wir nicht zu unter-
suchen — gewiss hat einer dem andern den Nacken ge-
steift —, uns kann es geniigen, beide fir die Freiheiten
der Universitdit und ungestorte Hingabe an die Studien ge-
meinsam eintreten zu sehen.

Ebenso wie in seine Nation, war Heynlin 1467 auch
sofort wieder in die Sorbonne eingetreten, verlor man doch
durch Abwesenheit seine Eigenschaft als socius keineswegs. 1)
Noch vor Ablauf des Sentenzenjahres wurde er, 25. Mirz
1468, zum Prior gewihlt. Das Priorat war das wichtigste
und arbeitsreichste Amt der Sorbonne. Sein Inhaber hatte
das Ansehen und die Rechte seiner Kérperschaft nach aussen
hin wahrzunehmen und im Innern dariiber zu wachen, dass
alles in geordnetem Gange blieb. Er fithrte den Vorsitz in
den Versammlungen, die sich vor allem mit der Verwaltung
des Hauses, der Disziplin unter den Mitgliedern und der
Fiursorge fiir Regelmissigkeit der Studien beschaftigten. Er
regelte nicht nur die Teilnahme an den Predigt- und Disputier-
ilbungen, sondern fiithrte auch in der Zeit von Petri und
Pauli (29. VL) bis Maria Geburt (8. IX.) selbst alle Sonn-
abende den Vorsitz, wihlte dann die Themata aus und be-
teiligte sich auch aktiv an der Disputation. In der Leitung
des Studienbetriebes ist seine Haupttatigkeit zu erblicken.?)

Heynlin kam aber in diesem Jahre nicht zur rechten
Ausiibung seiner Pflichten. FEin Augenleiden, so ‘erzéhlt er
selbst in seinen amtlichen Aufzeichnungen zum 27. April 1468,
das ihn schon lange heimgesucht hétte, verhinderte thn am

Paris 1514, Paris 1521, Lyon 1524 und die Ausgabe mit Velleius’ Supple-
ment 1577) entspricht der Text genau dem franzdsischen.) Philippe scheint
nun anzunehmen, dass die Worte: ,,er scheute sich nicht, Ludwig zu wider-
sprechen* auf eine Audienz beim Konig bezogen werden miissten, wihrend
sie doch offenbar in der congregation generalle der Universitdt gesagt wurden,
Auf eine personliche Einwirkung auf Ludwig XI. darf also hieraus nicht ge-
schlossen werden.

) Gré. 35. — Schon die oben besbrochene quaestio temptativa vom
Jahre 1467 ist auch als ,,Sorbonica* bezeichnet,

2) Gré, 36, 38, 49. Thur, 123, 131—132, sieche dort auch iiber die
weiteren, weniger wichtigen Amter des Priors.



100 Max Hossfeld.

Studieren und machte es ihm unmdglich, seinen Verpflich-
tungen als Prior nachzukommen. Er bat daher das Kollegium,
sich nach einem Vertreter fiir ihn umzusehen, und wurde
auch am 5. Mai durch Magister Michel Petit aus Rouen
ersetzt.?) _

Bald aber iibertrug man ihm ein anderes, noch viel
ehrenvolleres Amt: am 24. Marz 1469, also an dem Tage,
wo sein Priorat de iure ablief, wahlte ihn die Universitit
zu ihrem Rektor.?) ‘

Die Machtbefugnisse des Rektors gegeniiber der Uni-
versitat selber waren geringe, es kam wohl kaum vor, dass
er in der Versammlung der autonomen und sich selbst ver-
waltenden 7 Korperschaften, wo er den Vorsitz fithrte, anders
entschied, als diese wiinschten.?) Um so griosser war das
Ansehen, das das Haupt von Europas berithmtester Hoch-
schule genoss; hatte er doch z. B. bei feierlichen Zeremonien
denselben Rang wie der Bischof von Paris.*) Die Stellung
war daher auch, trotzdem damit nur geringe Einkiinfte,
dafiir aber erhebliche Reprisentationskosten verbunden
waren, vielbegehrt.®) Hatte nun auch der Rektor den
Fakultiten und Nationen, die ihn gewahlt hatten, wenig
zu sagen, so war er andererseits doch mehr als ein blosser
Zierrat. An Fichets Beispiel kann man sehen, was eine

1) Champ. 86, wo alles steht, was Heynlin 1468 geschrieben hat. Uber
die Zahl 1467 statt 1468 s. oben S, 92, A. 4. Die iibrigen Aufzeichnungen
Heynlins sind ohne besonderen Wert, sie handeln meist von den ,,Absentien‘
der Sorbonnisten. Am 21. April 1468 hatte er um das letzte Zimmer des
Hauses hinter der Kapelle nachgesucht (wohl das ruhigste) und es erhalten.

2) Nicht 1467, wie Claudin (Press. 35, 3; Orig. 9 A.) angibt, noch 1468,
wie Philippe (Impr. 17, Fisch. 87) und Madden (149) schreiben, noch auch
1467 und 1470, wie Albrecht und Schreiber haben, die offenbar Rektorat
und Priorat verwechseln. (Schreiber, Heinr., Gesch. d, Univ, Freiburg, 1859, 233.)
Schon Visch. 161 gibt richtig 1469 an, indem er darauf aufmerksam macht,
dass Bulaeus’ in franzgsischem Stil gemachte Angabe ,,1468‘ in 1469 umzu-
wandeln ist, Bei Bul. V, 922 ist Heynlins Rektorat vom 24, Mirz 1468 bis
23. Juni 1469 gezihlt; man war aber in Paris nie linger als ein Vierteljahr
Rektor.

%) Thur, 20—2s5,

%) Madd. 138.

%) Bud. 40. Man war zuweilen gendtigt, gegen den Ehrgeiz bei der
Rektorwahl Massregeln zu ergreifen. Thur. 32,



Johannes Heynlin aus Stein, I0I

willensstarke Personlichkeit an solcher Stelle vermochte.
Die Ausfithrung der Beschlissse lag ja in der Hand des
Rektors und gerade nach aussen hin konnte ein ent-
schlossener Mann etwas leisten. Heynlin sollte die Ge-
legenheit nicht ganz fehlen, seine bereits erprobte Tatkraft
auch hier zu bewihren; wie Fichet, so hatte auch er ein
Privileg der Universitdat zu verteidigen oder halb erst zu
erobern. Die Sache war weniger glinzend, aber sie hatte
doch auch ihre Bedeutung.

Schon seit dem Jahre 1463 lag die Universitit mit
der berithmten Abtei Saint-Denis wegen des Pergament-
verkaufs in Paris im Streit.') Der Grossverkauf des Perga-
ments fand auf dem sogenannten Landitum oder Lendit,
einem grossen, am 11. Juni — also withrend der Dauer von
Heynlins Rektorat — alljahrlich abgehaltenen Markte statt.
Rektor und Universitit zogen dann in langer Prozession
nach der Ebene wvon Saint-Denis, wo er stattfand, um die
Besichtigung der Schreibstoffe vorzunehmen. Der Rektor
selbst iiberzeugte sich von der Giite und Brauchbarkeit des
Pergaments, das Papier wurde in seinem Namen von dazu
bestellten Besichtigern gepriift. Es war so zu sagen ein
Universitatstest, die Vorlesungen fielen aus.?) Nun bean-
spruchte aber auch der Abt und der Konvent von Saint-
Denis das Recht der Untersuchung des unter ihrem Mauern
verkauften Pergaments, und es war, nach vielem Streit und
Hader, noch zu keiner Entscheidung gekommen.

Da wurde Heynlin Rektor, und er nahm die Sache in
die Hand. Er wollte noch vor dem Markttage jenes Jahres
der Universitit endgiltig ein Recht sichern, auf das sie bel
dem grossen Verbrauch von Schreibstoff durch ihre nach
Tausenden zéhlenden Angehérigen gewiss begriindeten An-
spruch hatte. Er erreichte es, dass am 27. Mai des Jahres
das Parlament von Paris (der zustindige Gerichtshof in
auswirtigen Universititsangelegenheiten) eine Verfiigung
erliess, durch die das Recht der Besichtigung und Prifung
des Pergaments, pendente lite, also nur vorldufig, bis beide

1) Recueil des Privileges de I’Univers. de Paris p. 200 ff.
%) La Curne de Sainte-Palaye, Dictionnaire historique de 'ancien langage
francais VII, 142



102 Max Hossfeld.

Parteienihre Anspriiche ausfithrlich geltend gemachthétten, der
Universitit zugesprochen wurde.!) Auf Grund dieses Erlasses
iibte denn auch die Universitidt 14 Tage spater das ihr ver-
liehene Recht tatsichlich aus. Am 16. Juni, auf der nach-
sten Universititsversammlung, ernteten Rektor, Abgeordnete
und Kommissar den verdienten Dank far die energische
Geltendmachung des Anspruches.?) Es scheint ihnen also
durch rasches Eingreifen an Ort und Stelle tatséchlich ge-
lungen zu sein, den Abt und Konvent von Saint-Denis zu
verdringen. Wohl machten diese noch einen Versuch, das
Verlorene wieder zu erobern, aber vergeblich, am 21. De-
zember 1472 wurde das Recht des Rektors auf das Perga-
ment von neuem durch das Parlament von Paris bestétigt.®)
Das unter Heynlins Rektorat erkimpfte Recht war mittler-
weile zur Gewohnheit geworden. Am 24. Juni 1469 gab
Heynlin sein Amt an seinen Nachfolger Amator Chetart
ab. ,Summum schole parisiensis magistratum (quem recto-
ratum nominamus) prudentissime sapientissimeque gessisti,“
schrieb ihm sein Freund Fichet in Anerkennung seiner
verdienstvollen Amtsfithrung.*)

&
* s
Im folgenden Jahre wurde Heynlin abermals zum
Prior der Sorbonne gewihlt (25. Mérz 1470). Seine Aui-

) Bul, V, 688, Jourd. 1367.

?2) »Illud autem Senatusconsultum (d. h. die Parlamentsverfiigung)
executioni demandatum est proximis Nundinis Indictalibus mense Junio. Unde
Universitas die 16, habitis comitiis, gratias egit Rectori, Deputatis et Com-
missario, qui illud executioni demandaverant..«

3) Jourd. 1387.

% 7. Mirz 1472, s. Champ. 56; Cl. Press. 81. Es ist wohl nur als eine
Figung des Satzbaues zu beurteilen, wenn Janssen in seiner Geschichte des
deutschen Volkes (17, und 18, Aufl. von Pastor I, 132) von Heynlin schreibt,
dass er «als Rektor der Pariser Universitit auch in Frankreich die klassischen
Studien emporzubringen und insbesondere die Reinheit und Schonheit im
schriftlichen Ausdruck der lateinischen Sprache zu beférdern suchte»; dass
er dies gerade als Rektor getan habe, davon ist wenigstens in den Quellen
nichts zu finden gewesen; auch war in den drei Monaten, die das Rektorat
dauerte, wohl nicht die Musse gegeben, um neben dem Prozess gegen den
Abt von Saint-Denis noch sonderlich nachhaltig fiir die Ausbreitung huma-
nistischer Studien zu wirken. Wir werden spiter sehen, welchen anderen
Anlass Heynlin benutzte, um in der Tat eine solche Wirksamkeit auszuiiben.



Johannes Heynlin aus Stein. 103

zeichnungen im Buch der Prioren sind iiberschrieben: ,In-
cipit prioratus magistri Johannis de Lapide, Alemanni,
diocesis Spirensis, electi in die annunciationis beatissime
Virginis Marie a. d. 1470, quo die etiam electus fuit in
librarium Magister noster . Fischetus qui sequenti die
officium suum quemadmodum etiam Magister Johannes de
Lapide acceptavit.“?) Auffallend ist, dass Heynlin diesmal
nicht nach franzgsischem Stil datiert. (Ostern 1470 war am
22. April) Vor zwei Jahren hatte er es noch getan und
es war iiberhaupt eine bisher noch nie iiberschrittene Regel
gewesen. Auch sein Vorginger Ziger, Prior des Jahres
1469, (d. h. vom 25. II1. 1469 bis 2b. III. 1470) hatte den
Tag seines Amtsantrittes noch als Annunciationis Marie
1468 eingezeichnet.?) KEs ist immerhin interessant zu er-
fahren, dass Heynlin der Erste war, der mit dem franzo-
sischen Osteranfang brach.?) Er selbst schwankte spiter
in Deutschland, wie aus seinen Predigtmanuskripten her-
vorgeht, zwischen dem kirchlichen und in Deutschland ja
ganz tiiblichen Weihnachtsanfang und dem 1. Januar des
romischen Kalenderjahres.?) KEs muss sich doch wohl um
eine bewusste Einfiilhrung eines dieser beiden letzteren
Jahresanfinge gehandelt haben, wenigstens datierten auch
die auf ihn folgenden Prioren ihren Amtsantritt nach dem
neuen Stil.®) Wahrscheinlich nahm man den 1. Januar.

Am 14. April liess sich Heynlin von den ,lectures
religieuses faites & haute voix“ (so schreibt Philippe®) ent-
binden und sich darin durch seinen Kollegen Chenart ver-

1) Champ. S, 21. A, 2.

%) Phil. Fich, 88.

3 Erst 1563 wurde er durch ein Edikt Karls IX, in ganz Frankreich
beseitigt. Grotefend I, 140 ff.

%) 1476, 1487 und 1492 schreibt er die Zahl des neuen Jahres beim
1. Januar (Pr. I, 253, Pr. V, 193, Pr. V, 328), 1483 und 1489 beim 235. De-
zember (Pr. IV, 193, Pr. V, 284), 1494 sowohl zum 1. I. wie zum 25. XIL
(Pr. V, 358 und 338’). '

%) Champ. S. 21. Schon Phil, Impr. 18 machte hierauf aufmerksam.
Moglicherweise fithrte man auch den Annunciationsstil ein (vergl. dariiber
Phil. Fich, 88) dann wire die Verinderung aus der Marienverehrung zu
erklaren.

6 Phil, Fich. 89g.



104 Max Hossfeld.

treten. Das bedeutete aber keineswegs ein Aufgeben seines
Amtes. Vielmehr wissen wir aus zahlreichen, von ihm
sorgfaltig autbewahrten und mit Namen und Zahlen iiber-
schriebenen theologischen Abhandlungen, dass er seinen
Verpflichtungen als Leiter der Studien und Disputieriibungen
in vollem Umfange nachgekommen ist.!) Bei der Uber-
nahme seines Amtes hielt er eine in mehrfacher Hinsicht
héchst bemerkenswerte Rede. Sie interessiert zunéchst durch
ihre Form. Ihr hat Heynlin grosse Aufmerksamkeit ge-
widmet, Hine erste Fassung hat er, nachdem er viele
Korrekturen daran angebracht hatte,?) verworfen und eine
zweite hergestellt, bei der das Bestreben nach Richtigkeit
und Eleganz des Ausdruckes und nach Abrundung des
Satzes noch deutlicher hervortritt., Bezeichnend sind auch
die Anreden ,celeberrimi viri, humanissimi patres, clarissimi
viri“.®) Humanistische Einwirkungen sind hier ganz un-
verkennbar, und sie zeigen sich auch im Inhalt, z B. bel
einem Passus iiber die Erfinder der ,Studien der edlen
Kiinste“, als welche Phoroneus, Niobe, die Priester von
Sais, Isis, Apollo, Zeus, Pythagoras, Thysias und Phrinius
genannt werden. Aber die Schaustellung solcher klassischen
Gelehrsamkeit war keineswegs der Zweck dieser Rede;
Heynlin hat z. B. den eben erwidhnten Passus in der zweiten
Fassung ganz fortgelassen, ihn also gar nicht vorgetragen.
Auch fiigt er schon in der ersten hinzu: ob diese Angaben
wahr oder falsch seien, wolle er nicht entscheiden, die Un-
einigkeit der Gelehrten lasse sie eher wie einen Traum er-
scheinen.*) Etwas gewisses aber war fir ihn die geoffen-
barte Theologie, als deren Erfinder nicht irgend ein Mensch,
wie bei den iibrigen Kiinsten, sondern Gott selbst (summum
maximumque deum) anzusehen sel.’)

1) Siehe unten S. 111 ff.

2) Die freilich zum Teil auch auf den Inhalt gehen.

3) Die erste Fassung in Red. fol. 249—=252, die zweite (was in der
ersten Korrektur ist, steht hier im Context selbst) in Vorl. fol. 91—93.
Datiert ist die Rede nicht, aber da Heynlin von der Ubertragung des Prio-
rats auf seine Person, vom Beginn der sorbornischen Disputationen u. s. w.
spricht, gehort sie hierher.

4) Red. fol. 250.

% Red. fol. 250, Vorl. fol. 92.



Johannes Heynlin aus Stein. 105

Den Inhalt der Rede — und er vorziiglich interessiert
uns — bildet denn auch ein Liob der Theologie. Er preist
sie als die ,Meisterin aller anderen Kiinste“, ,theologia
longo quidem intervallo ceteris artibus est magnitudine
praeponenda“.’) Wihrend die Rechtsgelehrten ihr Leben
unter den Streitereien des gemeinen Volkes, die Arzte es
in dem Schmutz der Krankheiten, die Artisten es in den
Elementen der Wissenschaften zubringen miissten, wohnten
die Theologen wie in einer sichern Burg des Lebens, woher
sie sich selbst zu Ruhm und Ehre, den iibrigen aber, wenn
sie nur dem Theologen als ihrem Fiihrer folgten, zu Un-
versehrtheit und einem seligen Leben verhelfen kénnten.?)
_So oft iiber Gott, iiber die Natur der Engel, die Seele,
den Glauben, das gliickliche Leben, die Natur des Himmels
und die Sterne disputiert werden soll, miissen wir jedes
Mal der Meinung des Theologen folgen.?) Die Theologie
iibertrifft auch alle anderen Wissenschaften an Alter (sie
ist ewig) an Friichten (sie bringt den Sterblichen das Heil)
und an Majestit (sie hat immer mit Gott verkehrt). Ohne
gleichen ist auch die Wonne des Forschens in dieser
Wissenschaft (hierfiir werden Verse aus Ovid und Orpheus,
qui est antiquissimus poetarum beigebracht!).?) Denn wer
immer von himmlischen Dingen handelt, der scheint schon
oft mehr im Himmel als im Tale unserer Sterblichkeit zu
wohnen. Moses, Jesajas, Elias; Petrus, Paulus, Johannes,
endlich Augustin, Cyprian und Thomas von Aquino, ,hi
profecto nostram mortalitatem videbantur obliti, qui solo
corpusculo versabantur in terris, cogitatione vero et officio
in ipsis dei colloquiis et rebus quas praeter deum nemo
plene novit, indies avidius rapiebantur.“ Thnen waren alle
irdischen Schlechtigkeiten und Nichtigkeiten fremd. Sie
redeten immer in der Einsamkeit mit Gott und den Biir-
gern des Himmels, ,neque propter insani et turbulentissimi

) Red. fol. 251, vergl. auch Disp. fol. 229.

?2) Red. fol. 252,

3) Red. 251,

‘) Da «Orpheus» von Jupiter spricht, fihlt sich Heynlin zu der Er-
klarung veranlasst, «cum Jove, quem verum deum nostrum intelligimus.»
Diese Identifizierungen sind aus den Schriften der Humanisten bekannt.



106 Max Hossfeld.

populi voces a celestium contemplatione vel ad temporis
punctum divelli potuerunt“.?) Solche Worte zeigen, dass
Heynlin trotz Ovid und Orpheus, Jupiter und Apollo noch
vollig mittelalterlich denkt und fithlt. Auch fiir ihn ist die
Philosophie noch die Magd der Theologie, geht noch der
Glaube iiber den Intellekt, und die Welt ist noch ganz
nach dem Jenseits orientiert.

Was er erstrebte, war keineswegs eine Verdringung
der Theologie durch klassische Studien, diese sollten (wie
auch in Basel)?) hochstens als Schmuck dienen und eine
feinere formale Bildung verleihen, das Gebaude der Wissen-
schaften selbst sollte in seinem Aufbau dadurch keine Ver-
anderung erleiden, den Kern und die Krone desselben
- sollte nach wie vor die Theologie bilden.

Der Fortgang der Rede zeigt aber, dass Heynlin keines-
wegs mit dem Betriebe der Theologie, wie er damals in
Paris und aller Orten gehandhabt wurde, zufrieden war.
Was er daran mit unerwartet starken Ausdriicken tadelt,
ist besonders die Streitsucht, der Diinkel und die innere
Hohlheit der Theologen (Theologisten nannte sie spater sein
Freund Reuchlin). An solcher Stelle und in einem solchen
Zeitpunkte gesprochen, gewinnen Heynlins Worte eine be-
sondere Bedeutung: sie enthalten das Programm fiir seine
bevorstehende Tatigkeit als Prior der Sorbonne.

In Ankniipfung an seine Lobpreisung der Theologie
und die Hervorhebung ihres gottlichen Ursprungs zahlt er
niachst den Aposteln eine lange Reihe von griechischen,
lateinischen und neueren Kirchenvitern und Doktoren auf,
denen die Theologie ,wegen ihrer glithenden Liebe zu Gott
taglich mehr enthilllt worden sei*, und gedenkt auch
rithmend derer, die die Studien der Sorbonne gepflegt und
diesem Kollegium und durch dasselbe der theologischen
Fakultdt und der ganzen Universitdt Paris so hohes An-
sehen verschafft hitten.

Dann, " auf die gegenwiartige Scholastik kommend,

1) Diese Stelle steht iibrigens nur in der ersten Fassung (Red. 251),
ist also nicht vorgetragen worden. Das idndert aber nichts daran, dass sie
fir Heynlin charakteristisch ist.

2) Siehe S. 86,



Johannes Heynlin aus Stein. 107

fahrt er fort:!) ,Wenn wir das Studium der heiligen
Schriften nach dem Vorbilde dieser Minner betreiben
wollten, so wiirden Ehre und Ruhm jener heiligen Liehre
von uns nicht weniger gemehrt werden, als wvon jenen.
Aber leider sind wir ihnen nicht #hnlich. 'Wo jene nicht
ihren, sondern Gottes Ruhm suchten, da trachten wir nicht
nach Gottes, sondern nach dem eigenen eitlen Ruhm (denn
alle wiitnschen wir doch in den Kiinsten der Disputation
als Sieger hervorzugehen); wo jene im Gefithl der Demut
und der Liebe die katholische Wahrheit erforschten, zeigen
wir uns von Hochmut geschwollen und gebliht; was jene
mit sanfter und klarer Vernunft darzulegen versuchten, das
wollen wir mit verwickelter und verworrener, zank- und
streitsiichtiger Argumentation beweisen; wo jener Bemiihen
den Dingen galt, die dem Heile des Menschen zutridglich
oder notig sind, richtet sich unser Studium auf sclche, die
wir weder erkennen konnen noch sollen und die uns, wenn
erkannt, mehr niitzen als schaden wiirden. So geschieht es
denn ganz mit Recht, dass wir das nicht wissen, was zu
wissen wir uns gern den Anschein giben und dass wir ein-
sehen, dass wir gerade das wissen sollten, wovon wir nichts
verstehen. Und so kommt es, dass das theologische Studium,
wie es von jenen Ruhm und Bereicherung empfing, von
uns alle Tage ebenso viel Schimpf und Schande erleidet.

Lasst uns also, ihr hochgelehrten M#nner, um Liebe
bemiiht sein, um Liebe sage ich, nicht um missgiinstigen
Wetteifer, um Frieden, nicht um Streit, um das Heil, nicht
um Aberglauben und nicht um den Schein, sondern um die
theologische Wahrheit.“?)

Heynlin schliesst seine Ansprache mit einer Ermun-
terung zum Studium der Theologie. In uns lebt eine an-
geborene Begierde nach dieser Lehre, durch einen unbe-
kannten Trieb werden wir zur Erforschung der himmlischen
Dinge angespornt, sei es, dass Gott uns dazu treibt, sei es,
dass wir, wie Juvenal sagt, der gottlichen Dinge fahig,

1) Vorl. fol. 92,

%) Denselben Gedanken spricht Heynlin spiter einmal in dem Verse
aus: Quidquid latet, Quidquid patet divinis in codicibus, Tantum habet qui
conservat charitatem in moribus. (Pr.I, 101.)



108 Max Hossfeld.

den Sinn aus der himmlischen Burg erhalten haben. Dieses
Suchen und Finden der gottlichen Dinge bereitet uns
einen Genuss, dem kein anderer gleichkommt. Auch wird
dereinst den theologischen Midnnern das Heil und die Ruhe
ohne Unterlass und die ewigen Freuden zu teil werden,
wie die heilige Lehre selbst es verspricht: Die Weisen
werden wie ein Glanz am Firmament strahlen, und die da
viele zur Gerechtigkeit erziehen, wie die Sterne in alle
Ewigkeiten.

Diese Rede ist ein beachtenswertes Zeugnis fur die
Bestrebungen unseres Helden. Sie zeigt ihn in einer (viel-
leicht von dem Humanismus, der ihn schon stark beriihrt
hat, — charakteristisch ist die rhetorische Kraft und Kunst
seiner Rede — eingegebenen) stark markierten Kampf-
stellung gegen die herkgmmliche scholastische Lehrweise,
zugleich aber doch voll Begeisterung fiir den Gegenstand
dieses Lehrbetriebes selbst, die Theologie. Das, worauf er
abzielt, ist also eine Reform des theologischen Unterrichts.
Der herabgekommenen neueren Scholastik werden die éltern
Scholastiker, sowie die alten Kirchenviter und die Apostel!)
gegeniiber gestellt, ihr Beispiel als nachahmenswert be-
zeichnet.

Diese einleitende Ansprache lidsst uns auf Heynlins
Tatigkeit als Prior selbst gespannt sein. Einen Bericht
dariiber gibt es mnicht, — die Aufzeichnungen im Registre-
original des prieurs sind geschéftliche ¥) — aber wir be-
sitzen einen Band mit den theologischen Quaestionen, die
den wahrend seines Priorats abgehaltenen Disputationen zu
Grunde lagen.?) Da sie teilweise von seiner Hand mit
Uberschriften, teils von andern Hénden mit Zuschriften, in
denen das Wort prior vorkommt, versehen sind, so lasst
sich bei einer grossen Zahl von ihnen feststellen, dass sie
in sein Priorat gehoren. Andere, denen solche direkten
Kennzeichen fehlen, sind in der Anlage so #@hnlich, dass

1) Thre Liste s. Vorl. 92—92’, Red. 250’.

2) Phil. Fich. 89.

3) Cod. Basil, A, VI, 12 («Disp.») Konzepte zu den quaestiones finden
sich mehrfach in «Vorl.», z. B, fol. 193, 193’, 196’, 204’—205’. '



Johannes Heynlin aus Stein, 100

wir sie ohne weiteres hieher rechnen konnen; denn in
ihnen allen sind bald lingere, bald kiirzere Stiicke von
Heynlins Hand geschrieben.’) Sie sind samtlich folgender-
massen angeordnet: ?)

Uberschrift.
Sie ist von Heynlin anscheinend meist spéiter nach-
getragen. %)
Die Frage.
Sie wird vom Prior gestellt.*)

a) Antworten.

Sie werden von dem sogenannten Respondens gegeben
und bestehen aus drei Thesen (conclusiones) mit je zwei
Folgesitzen (corollaria), deren letzter, das Corollarium re-
sponsivam, die gestellte Frage bejaht oder verneint. Am
Schluss hiufig eine Wendung wie die folgende: Que omnia,
prestantissime mi domine prior, vestre benigne discretione
offero corrigenda. 23. maii.®)

b) Einwiirfe und neue Fragen.

Die Einwiirfe erhebt der sogenannte Opponens, in
unserm Falle der Prior; sie sind von Heynlins Hand ge-
schrieben. Sie beginnen regelmissig: Contra primam (se-
cundam u. s. w.) conclusionem vestram arguitur u. s. w.,
die Fragen mit Dicatis oder dicetis. Am Schluss héufig
die Formel: Hec pauca correctioni vestre submitto.®)

c) Entgegnungen und Antworten.

Sie werden meist von dem Respondens gegeben und
sind von derselben Schrift wie die Antworten (a). Die
formelhaften Wendungen sind: Ad (primam) rationem contra
(primam) conclusionem concedo (oder declino). Am Schluss
Zuschriften an den Prior, oft in schwiilstigen Phrasen, wie

) Im ganzen Band zihle ich 31 solcher Sticke von Heynlins Hand,
ungerechnet Randbemerkungen und dergl.

) Dieses Schema stimmt im wesentlichen mit dem iiberein, welches
Thurot (S. 131/2) als das iibliche bezeichnet.

3) Diese Uberschriften sind verwertet oben S. 93, unten S. 110, 113,
114, 115, 152, I55.

%) Siehe oben S. 99.

5) Disp. fol. 14. Ubrigens steht das Datum sonst nie da.

¢) Z. B. Disp. fol. 11, 26, 97°, 123°, 151, 209"



110 Max Hossfeld.

z. B. ,Et hec sunt, honoratissime mi domine prior, pater et
protector observantissime, que ad vestras raciones validissimas
atque questiones difficilimas pocius suadendo quam respon-
dendo dicere potui, que utique dicta sint sub vestri benigna
et dulci correccione pia quoque supportacione“ (Von frater
Michael Goleferdus)!) oder kiirzer: ,Hec sunt debiles eva-
siones ad vestras insolubiles raciones“?) oder ,Has debiles
evasiones, colendissime domine prior, dominationi vestre
submitto corrigendas“. (Von Magister Amator Chetart.)?)

In diese strengen Formen kleiden sich etwa zwel
Dutzend Abhandlungen, die wihrend Heynlins Priorat vor-
- getragen oder vielmehr disputiert wurden.?) Der Prior
hatte dabel nicht nur die Frage zu stellen, sondern auch
die Sitze des Respondens zu priifen und zu korrigieren
und manche Seite mit seinen Einwiinden zu fallen.

Das . mitgeteilte Schema scheint nun zu beweisen —

1) Disp. fol. 18. Den Namen gibt Heynlin in der Uberschrift (fol. 13).

*) Disp. 49°.

% Disp. 94. Der Name in der Uberschrift (fol. 91). Wir stellen hier
nach den Uberschriften Heynliné die Namen der Minner zusammen, die
unter seiner Leitung damals an der Sorbonne disputiert haben, Fol, 91: «Pro
Magistro Amatore Chetart.» Vergl, iiber Ch. S. 10z und 156. Fol. 99:
«Positio magistri Egidii Netelet protunc rectoris alme universitatis parisiensis.
Qui respondit sub me Johanne de lapide tunc priore Sorbone nona dispu-
tatione sorbonica videlicet in pfofesto beati egidii, Anno etc. LXX%» (31. 8.
1470) Aegid. Nectellet, damals baccal. formatus (wie Heynlin), Socius des
Colleg. Navarr,, war Rektor 23. Juni bis 10, Oktober 1470 (Bul. 865 und
922), Fol. 155: «M. Zygeri clerici» () Vielleicht Sigerius ILeclerc, der
1467/8 Rektor war (Bul. V, Catal.). Oder Ziger, der Vorginger Heynlins
als Prior (s. S. 103). Dann mehrere Md&nche: «Augustinensis fr, petrus» fol.
201, vergl. 203. «Positio Bernhardite fratris protunc provisoris seu prioris
collegii sancti Bernardi» (fol. 146, vergl. 145). «Carmelita» (fol. 45). «Pro
Carmelita» (fol. 173). «Cordiger frater Johannes Tiersere» (fol. 21). «Questio
theologalis pro Sorbonica fratris Michaelis Goleferdi ordinis predicatorum»
(fol. 13) «fr. Petrus de Belloponte» (fol. 121), Uber diesen vergl. S. 96.

%) Im Einzelnen kommen wohl Abweichungen vor (so fehlt z, B, die
Schlussformel mit der Anrede an den Prior fol. 11, 37, 49°, oder die
Uberschrift fol. 4, 29, 46, 50, 62, 76, 163, 168, 170, 181, 189, 213 oder die
drei Teile sind von einer einzigen Hand geschrieben (offenbar Reinschriften)
z. B. fol, 46—49’, 50—53’, 155—160, 170—172, 173—179’, bei letzterer
nur eine Randbemerkung in Heynlins Handschrift) aber das Schema ist iiber-
all das gleiche,



Jobannes Heynlin aus Stein. III

und gerade das wiinschten wir damit zu zeigen — dass
Heynlin an der Behandlungsweise theologischer Fragen und
an dem Verfahren des Unterrichts nichts gedndert hat. Das
Disputieren an sich abzuschaffen, ist ihm wahrscheinlich
nie in den Sinn gekommen, nur der Streitsucht wollte er in
jener Rede entgegengetreten sein. Auch die Regelmassigkeit
und Enge der Methoden, wie z. B. die obligate Aufstellung
dreier Thesen hat er nie als unbequem empfunden, er selbst
bedient sich dieser Dispositionsweise noch spéter sehr
hiufig in seinen Predigten. Ungewohnlich aber scheinen
die Fragen selbst gewesen zu sein, die er zu den Dispu-
tationen stellte, wenigstens bezeichnet sie der Bibliothekar
der Baseler Kartause, der den Codex nach seinem Tode
registrierte, als ,rarae quidem, sed notatu non indignae“.?)
Wir teilen ihrer einige mit.

Die erste lautete: Ob Christi Erscheinung im Wort die
vollkommenste sei. Die Disputation hieriiber fand gleich
im Anschluss an seine einleitende Rede statt.?) Die iibrigen
ordnen wir nach ihrem inneren Zusammenhange. Ob die
personlichen Eigenschaften in der Dreieinigkeit wirklich zum
Unterschied dreier verschiedener Personen fithren??) Ob
Gott alles Erschaffbare schaffen konne?*) Ob die Schopfer-
kraft einem blossen Geschopf iibertragen werden konne??)
Ob es moglich sei, dass die menschliche Natur mit dem
gottlichen Wort vereinigt werde?®) Ob den gottlichen
Personen eine zeitliche Sendung zukomme?”) Ob irgend
ein blosses Geschopf fiir die menschliche Natur Genugtuung
leisten konne?®)

Zur Versohnung des Menschen mit Gott war die Ein-
richtung der Sakramente notig. (Uber den Unterschied
des alten und neuen Bundes; Beschneidung, Taufe u.s. w.---

1) Disp. fol. 1.

2) Vergl, Vorl, fol. 93 und Disp. fol. 21—26.
3) Disp. fol. 4—11. »
4 Fol. 29—37.

5) Fol. 46—49’.

%) Fol. 45.

") Fol. 13—18.

8 Fol. 61.



112 Max Hossfeld.

Die eigentliche Frage fehlt.)!) Die Erbsiinde wird durch
die Taufe zerstort. (Die eigentliche Frage fehlt.)?) Ob im
Sakrament des Abendmahls Christi wahrer Leib und Blut
wahrhaft enthalten seien?®) Ob zur Tilgung der Siinden
Busse und Beichte notig seien??) Ob die menschlichen
Handlungen im Vergleich zu Gott verdienstlich seien oder
nicht?? Ob wir verpflichtet seien, unsern Willen in volito
dem gottlichen Willen anzupassen?®) Ob bei der Be-
lohnung fiir unsere Verdienste und der Bestrafung fiir unsere
Schuld Gottes Barmherzigkeit und Gerechtigkeit in gleicher
Weise beteiligt seien??)

Vergleicht man diese Fragen mit einigen anderen, die
nicht von Heynlin, sondern andern Theologen gestellt
waren, wie beispielweise die folgenden: Utrum Johannes
burgundie dapibus cistercienses saciaverit, hoc est quaerere:
Utrum Johannes Zacharie dapibus spiritualis elemosine in-
digentes refecerit (die Frage handelt vom Almosen)®) oder
diese: Utrum Johannes Lapidibus preciosis Badenses fun-
daverit, hoc est: Utrum fons gratiee deus Lapidibus preciosis
scilicet praeceptore Christi fideles fundaverit (Thema der
quaestio: die 10 Gebote!),®) so ist das allerdings ein Unter-
schied wie Tag und Nacht. Erscheinen uns die beiden
letztgenannten Quaestionen einfach wunverstindlich, so
mitssen wir an den von Heynlin gestellten Fragen Klar-
heit und Bedeutsamkeit loben. Denn sie beschiftigen sich,
wie man gesehen hat, mit den wichtigsten Stiicken des
christlichen Glaubens, Gottes Wesen (Dreieinigkeit) und
seiner Allmacht, Christi gottlicher und menschlicher Natur
und seiner irdischen Sendung, mit der Versshnung des
Menschen mit Gott, der Erbsiinde und den Sakramenten der

) Fol. g9g—106.

2) Fol. g1—97’,

3) Fol. 76—381’.

4) Fol. 121—1257’,

5 Fol. 145,

6 Fol, 145’ —15I.

) Fol, 2z01—209’.

8) Disp, fol. 219—223’,
9) Disp. fol. 225—228".



Johannes Heynlin aus Stein. 113

Taufe, des Abendmahls und der Busse, mit der Verdienst-
lichkeit unserer Handlungen und Gottes Gericht, und sie
umschreiben derart einen Kreis, in dem sozusagen die ganze
christliche Theologie Platz findet. Wenn solche Fragen
damals als rar und ungewdhnlich angesehen wurden, so
spricht das nicht zu Gunsten der Zeit, wohl aber zu Gunsten
dessen, der sie stellte.

Diese Beobachtungen berechtigen uns zu der Meinung,
dass Heynlin, wie seine Antrittsrede es erwarten liess, seine
massgebende Stellung als Prior der Sorbonne in der Tat
dazu benutzt hat, um nach seinen Kriften den Ubelstinden
des hergebrachten scholastischen Lehrbetriebes entgegen-
zutreten und auf ein gehaltvolleres und erspriesslicheres
Studieren zu dringen. Sein Freund Fichet hat ithm, moch
ehe er nach Jahresfrist sein Amt als Prior niederlegte, fiir
diese Bestrebungen und fiir seine Betriebsamkeit ein schénes
Lob gespendet: ,Sacris litteris magnopere studes . . ., cum
laude et gloria sorbonico certamini dux preefuisti“.?) Und
an anderer Stelle: ,cui nihil omnino desit quod istum
laborem - (namlich die Herausgabe einer Schrift Ciceros)
graviorem tibi reddere possit: non divinarum rerum contem-
platio, qui theologice disputationis partes in Sorbona nostra
longe primas attigisti . . non humanarum cognitio, qui
philosophorum @tatis quidem nostre facile princeps evasisti.“ ?)

&
b3 *

Heynlin naherte sich damals dem Abschluss seines
theologischen Studiums. Vor der Erteilung der Lizenz
hatte der baccalarius formatus mnoch vier gréssere Dispu-
tationen zu halten, darunter die sogenannte magna ordi-
‘naria, parva ordinaria und sorbonica.?) Zu der ,queestio
theologalis pro magna ordinaria mei Johannis de Lapide

!} G. Fichetus. .. Joanni Lapidano Sorbonensis schole priori (s. Champ.
No. 1, Cl. Press. 71.)

%) Siehe Champ. 55, Cl. Press. 81,

3) Siehe dariiber Thur. 150 und 155. Magna ordinaria heisst das
Winter-, parva o, das Sommerhalbjahr, (Thur. 64.)

Basler Zeitschr. f. Gesch. und Altertum. VII, 1. 8



114 Max Hossfeld.

anno domini M°CCCC°LX. . .“!) hatte Heynlin sich die
Frage gewahlt: Ob die Sakramental-Beichte zum Heile
niitzlich und notwendig sei, wenn' auch vorher die ganze
Todsiinde durch die Reue (contritio) getilgt war, und ge-
langt, nachdem er das Fir und Wider lange erwogen und
u. a, auch die contritio als unbedingt notwendig zum Heile
hingestellt hat, schliesslich, wie es bei einem Sorbonnisten
nicht anders zu erwarten ist, zur Bejahung der Frage. Die
beiden néchsten Disputationen fallen zufillig in die Zeit
von Heynlins Priorat. Die eine ist von ihm als ,Queestio
expectatoria“ sowie mit seinemm Namen und der Jahreszahl
1470 bezeichnet. Es ist die parvae ordinaria.?) Sie wurde
ihm von dem Abt der Bernhardinerabtei Theolocum ge-
stellt (wahrscheinlich Tholey im Trierischen).?) Da die
Bernhardiner zu den Zisterziensern gehoren, so erkliart sich
hieraus zum Teil die seltsame Form der oben (S. 112) mit-
geteilten, von dem Almosen handelnden Frage, die Heynlin
zu beantworten hatte. Opponenten waren ausser dem Abt
von Tholey (fol. 222) der Kanzler von Paris (fol. 220) und
der Abt von Val (fol. 221).%) Dieser bezeichnet Heynlin in
seiner Zuschrift als Prior, desgleichen eine Adresse in der
Schrift des Abtes von Tholey (Doctissimo domino meo ac
magistro domino Priori Sorbone, fol. 223’), welcher iibrigens
voller Hochachtung fiir den unter seiner Leitung disputie-

) Der Rest der Zahl ist vom Buchbinder abgeschnitten. Von der X
hinter L ist auch nur noch ein kleines Stiick zu sehen. Die Disputation
muss in die Jahre 1468—1472 fallen, in denen Heynlin bacc, formatus war.
Am besten verlegt man sie in das Wintersemester vor seinem Priorat (1469/70).
Sie steht Disp. fol. 108—120’,

%) Disp, fol. 219—223’. Mit queestio expectatoria wurde nach Thurot
(S. 141) eine Art Priifung bezeichnet, die man zwischen der Vorlesung iber
die Bibel und der iiber die Sentenzen machte. Heynlin war aber schon
1467 Sententiarius und bei unserer Expectatoria steht ausdriicklich 1470, das
Wort muss also einen weiteren Sinn haben. Wir identifizieren die vor-
liegende quaestio mit der parva ordinaria, weil diese bei Gelegenheit der
«aulica» (von der aula des Bischofs so genannt) eines neuen Magisters stattfand
(Thur, 150, 155) und weil die vorliegende q. expect. nach Heynlins Angabe
«in aula domini Parisiensis» gehalten ist.

3) Chevalier, Repert. 1903 II, 3087 und 3098.

4) «Abbas de Valle», wahrscheinlich die Augustiner-Abtei Val im Bis-
tum Bayeux. Chevalier II, 3225 und 32009.



Johannes Heynlin aus Stein. 115

renden Heynlin gewesen zu sein scheint; er schliesst seine
gegen dessen Thesen erhobenen Einwinde mit den Worten:
,Eruditissime pater, quemadmodum a principio pollicitus
sum, potestis omnia ista mutare et pro libito disponere“
(fol. 222), und &ahnlich schreibt auch der Abt von Val:
,Domine prior, addatis, minuatis, corrigatis ad nutum
vestrum et quicquid feceritis gratum habebo“ (fol. 221).
An die parva ordinaria schloss sich noch im selben
Jahre die Sorbonica, die Heynlin iiberschrieben hat: Questio
theologalis, ad quam respondi ego Johannes de lapide in
disputationibus sorbonicis parisius anno domini 1470 quo
fui prior collegii Sorbone.?) Das Thema war die Passion
des Herrn, und die Abhandlung, die Heynlin dariiber
schrieb, hat ihm spiter bei seinen Predigten noch mehr-
fach als Vorlage gedient. — Endlich erwihnen wir noch
eine vierte grossere Disputation ber die 10 Gebote.?) deren
Thema ihm von Guillermus de Castoforti®) in der oben mit-
geteilten wunderlichen Form gestellt worden war. Den
Hauptinhalt bildet eine Zurackfithrung aller Moralvor-
schriften auf die 10 Gebote, welche die Grundlage aller
Ethik ausmachten. Im Anschluss hieran behauptet Heyn-
lin, dass eine strenge Beobachtung der 10 Gebote, wofern
sie nur ,aus Liebe“ und nicht im Geiste Husserer Werk-
gerechtigkeit befolgt wiirden, geniige, um das ewige Leben
zu erwerben, denn Christus habe uns zu nichts anderem
verpflichtet; ja er versteigt sich zu dem kithnen Satze, dass
swahrscheinlich eine Kenntnis von den Artikeln der Drei-
einigkeit, der Fleischwerdung, des Leidens, der Aufer-
stehung, der Himmelfahrt und der Ankunft zum juingsten
Gericht nicht unbedingt erforderlich sei, um die Seligkeit
zu erwerben. Aus solchen liberal klingenden Sétzen dart

1) Siehe Disp. fol. 54°—60 und 70’—71. In der Handschrift steht p’or,
was F. Fischer filschlich als «professor» auflést (S. 8). — Die Sorbonica
wurde in den Ferien (Juli bis September) mit grosser Feierlichkeit abge-
halten. Thurot 150.

%) Disp. fol, 225—228’.
8) G. d. Castroforti war schon seit 1449 Doktor der Theologie (Chart.

1V, 689), gehérte dem Kollegium von Navarra an, das er reformierte (Bul
V, 876) und zeichnete sich als Professor aus. (Feret IV, 313.)



116 Max Hossfeld.

man aber keineswegs folgern, dass er die Kenntnis dieser
Artikel iiberhaupt fir tiberflissig gehalten habe, oder gar,
dass er auf Grund derselben fiir eine aller christlichen Dog-
matik bare Religion hitte eintreten wollen. Daran hat der
Prior der Sorbonne gar nicht gedacht. Er betont vielmehr
wiederholt, dass er diese Behauptung ,probabiliter tantum
et gratia collationis habend®“ gegeniiber den Sitzen des
Dr. Matheus Chauquet aufstelle,!) so dass diese Meinungen
gar nicht einmal als seine unwiderrufliche Uberzeugung
aufgefasst werden konnen; sie bedeuten kaum mehr als
eine dialektische Ubung auf theologischem Gebiet. Das
zeigen auch seine Argumente. Zum Beweise des Satzes,
dass die genannten Glaubensartikel nicht unbedingt mnot-
wendig zu wissen seien, fithrt er namlich den Tod christ-
licher Martyrer an, die nie im Glauben unterwiesen worden
wiren und beim Anblick des mutigen Todes von Christen
sich auf der Stelle zu deren Glauben bekannt hétten und
fir thn gestorben seien, ferner die Unwissenheit ganz ein-
faltiger und einsam lebender Menschen, wie Hirten und
dergleichen; wie man sieht, ganz akademische Beispiele,
die nur den Beweis der These im Auge haben und keines-
wegs deren Durchfithrung in der Praxis bezwecken. Jeden-
falls ist es spater stets Heynlins Bemiihen gewesen, seine
Pfarrkinder mit allen diesen Lehren der katholischen Kirche
bekannt zu machen und sie zu empfehlen.

Am 15. Februar 1472 wurde Heynlin in Anerkennung
seiner Leistungen auf theologischem Gebiet zum Lizen-

Y Disp. fol. 228°, 225. Die Nennung dieses Namens bietet iibrigens
einen Anhaltspunkt zur Datierung der Disputation. Chauquet wird 1469
noch als baccal. formatus bezeichnet (Bul. V, Index); da Heynlin ihn sacra-
rum litterarum doctorem nennt, liegt sie wohl nach 1470, und da Ch. die
Ausserung, die Heynlin bestreitet, «in suis sollemnibus vesperiis», d. h.
wihrend seiner Doktorpriifung (iiber d. vesperie s. Feret IV. 447, Thur. 155)
getan hatte, so wird unsere Disputation kurz nach Chauquets Doktorat fallen.
Da sie andererseits nicht lange vor Heynlins Doktorat gehalten sein muss
(denn erst wenn man sie in Beziehung zu dessen Doktoratsrede setzt, ver-
steht man die seltsame Form der Frage: Utrum johannes lapididbus pre-
ciosis Badenses fundaverit, s. S, 119 A, 1), so diirfen wir sie ins Jahr
1471 setzen,



Johannes Heynlin aus Stein, 117

tiaten promoviert.") Eine Priifung fand zwar statt, be-
deutete aber nicht mehr als eine F¢rmlichkeit, das eigent-
lich Entscheidende war damals die Bewdhrung wihrend der
Studienzeit. Der Kanzler von Notre Dame erteilte im
Namen des Papstes die Erlaubnis zu lehren und zu pre-
digen in einer pomphaften Feier.?) Einige Zeit darauf
pilegte man, wieder unter grossen Feierlichkeiten, den so
hochgeschétzten und glénzenden Titel eines Theologiw
Doctor Parisiensis oder Doctor Sorbona anzunehmen. Heyn-
lins Eintritt ins Konsortium der Doktoren der Theologie
fand am 12. Oktober 1472 statt.?)

Und er war stolz auf seinen Erfolg.?) Nachdem er in
der Aula des Bischofs die Abzeichen des Doktorats em-
pfangen hatte, hielt er, wie es wiblich war, eine Rede. Es
war Brauch, sie zum Lobe der heiligen Schrift und der
heiligen Wissenschaft der Theologie zu benutzen. Aber
Heynlin kann sich erst gar nicht dazu entschliessen. Er
war, wie sein Freund Fichet an ihm rithmte, seit Meénschen-
gedenken der erste Deutsche, der in Paris diesen ehrenvollen
Titel erwarb.?) Das schwellte sein Herz und davon {floss
ihm der Mund iiber. ,Unsere Altvordern ermahnen mich,*
so ungefihr sagt er,®) ,und die Uberlegung gibt ihnen
Recht, jetzt, nachdem ich die Abzeichen meines gottlichen
Berufes empfangen habe, seinem Preise meine ganze Rede

) Auct. I, 913 A. «lic, est in theol. 1471 (1472) Febr. 15. postea prior
Sorb.» Prot. und Herm, missverstehen dies, als sei Heynlin 1471 Lic. ge-
worden; 1471 nach dem mos gallicanus, 1472 nach heutiger Jahresberechnung.
War Heynlin 1472 zum dritten Mal Prior? Auch im Katalog der Lizen-
tiaten der theol. Fak. liest man zum Jahre 1472: «Lic. M. Joh. de Lapide
alias de Hembin, Prior Sorbonz,» (Bud. 144.) ‘

2) Thur. 151—154.

%) Auct. IL, 913 A,

4) Noch spiter nannte er sich gern «doctor. theologus Parisiensis», z. B.
in seinem vielgelesenen Resolutorium, vor allem dann, wenn er mit beson-
derem Nachdruck seine Autoritdt geltend zu machen wiinschte, wie in der
Schrift gegen den «Makulisten« Meffret: «artium ac Theologiz Doctor Pari-
siensis fundatissimus» nennt er sich da.

%) Primusque nostra memoria parisii licentizz munus ex theologis in
germanos' transtulisti, Brief vom 7. IIl. 1472. Champ, No. j55.

6 Die Rede steht Disp. fol. 229 und 229’ am Schluss des ganzen
Bandes, Unsere Wiedergabe ist gekiirzt. .



118 Max Hossfeld.

zu widmen. Aber mich kitzelt die Neuheit und die Siissig-
keit der soeben empfangenen Ehren und nur von Jubel
und Freude vermag ich zu sprechen. ,Faustum enim et
feelicem hunc mihi diem cur non dixerim?% Hat er mich
doch fiir meinen Fleiss und mein Studieren reichlich be-
lohnt, und weit besser als ichs verdiene, denn gleichwie
einem Freigelassenen die Unabhingigkeit, so hat er mir
die Freiheit zu lehren und dazu das Ansehen und die Wiirde
des Magisters gebracht.

Das aber ist nicht nur ein siisses Gefiihl fiir mich, es
ist auch ein Ruhm und eine Zier fiir meine Freunde und
mein Vaterland. Schwerlich glaube ich, dass vor mir schon
jemand aus dem Lande der erlauchten Markgrafen von
Baden den Lorbeer des Doktorats aus Paris’ weltberiithmter
Theologenschule zu den Badensern getragen hat. Ja, aus
dem ganzen Volke der Deutschen mdgen nur wenige im
Gedichtnis der Mitwelt leben, die diese Stufe der Ehre in
Paris erreicht haben!

Mogen daher andere, so fihrt er voll rethorischen
Schwunges fort, ihrem Vaterlande einen Triumph tiber seine
Feinde bereiten, es zum michtigen Reiche ausdehnen oder
ithm unermessliche Schitze zufithren, ich bringe meinen
Badensern solchen Ruhm zuriick, wie seinen Biirgern einst
Perikles, dessen herrliches Haupt zuerst bei den Athenern
sich den Schmuck der beiden verschlungenen Olzweige ver-
diente; von ihm nahm wiirdig das Recht solches Geschenk
zu verleihen seinen Ursprung.

‘Wohl hatte ich also Grund mich zu freuen und zu
rithmen, aber stiirkere Griinde bringen mich von so eitlem
Tun zuritick, ich denke an den Spruch: Erkenne dich selbst;
und da sehe ich, dass an mir nichts Ausgezeichnetes ist,
was ich von mir selber hiitte, nein alles kommt es von
oben, vom Vater des Lichts. IThm also glaube ich fiir die
mir tiibertragene Ehre Dank abstatten zu miissen, denn
nichts hielten die Alten fiir notwendiger, als dass man
sich dankbar erweise.* (Folgt eine Geschichte von einem
freigelassenen athenischen Sklaven, der wegen Undanks von
seinem Herrn wieder verknechtet wird.)



Johannes Heynlin aus Stein. I11g

»Wenn ich also meinem eigenen Sinne folgen diirfte,
wiirde ich jetzt vor allem dem zu danken versuchen, durch
dessen Barmherzigkeit ich dies Geschenk und alle irdischen
Giiter erhalten habe.

Aber da der Viter Autoritit mich zwingt, diese Pflicht
zu anderer Zeit zu erfilllen, so fithren mich héhere Griinde
zur Lobpreisung der theologischen Weisheit zuriick.

Um dieser Obliegenheit schnell und mit kurzen Worten
nachzukommen (denn ldnger schon als ich vorhatte, habe
ich geredet), nehme ich jenen von mir schon oft behan-
delten Text aus dem Psalm 20 wieder auf: ,Herr du hast
auf sein Haupt eine Krone von Edelstein gesetzt“.!) Heyn-
Iin eilt nun zum Schlusse: ich wiinschte beredt genug zu
sein, sagt er, um jene gottliche Wissenschaft, die wir mit
griechischem Worte die Theologie nennen, ihrer Majestéit
entsprechend wiirdig zu preisen. Aber so erhaben ist sie,
dass wohl niemand geniigend gebildet ist (ita optimarum
artium studio praeditus), um dies in geziemender Weise
zu tun, und ich bitte euch, mir zu verzeihen, wenn ichs
weniger gut vollbringe als die Sache es erfordert.*

Heynlin vergleicht nunmehr die Theologie mit seiner
Krone von Edelstein. An Glanz und Schimmer, an Kost-
barkeit und Wert, an Schonheit und Ansehnlichkeit, end-
lich an geheimen Kriften zeigt er die Theologie den Edel-
steinen bedeutend tiiberlegen. Und womit sich endlich kein
Edelstein auch nur vergleichen mag: ,,Sie verspricht ihren Be-
kennern (professoribus) die Unsterblichkeit und das Himmel-
reich, wie geschrieben steht Weisheit 6 (Vers 23) ,Liebet
die Weisheit, auf dass ihr ewiglich herrschet.* Was auch
uns gewahren moge die ewige Weisheit, Jesus, Gottes Sohn,
gebenedeiet in Ewigkeit. Amen.“ So schliesst diese ,Au-
lica®, ein merkwiirdiges Gemisch von Stolz und Demut,
von fliessender und ungeschickter Ausdrucksweise, von alt-
hergebrachtem scholastischem Brauch und klassischen Re-
miniszenzen. Wie glatt lduft z. B., liest man das lateinische

) Der z. B. seinen Vorlesungen iiber die Sentenzen zu Grunde lag.
Hierauf und auf den Ruhm, den Heynlin seinen Badensern bringt, spielte
G. de Castroforti in der oben S. 112 und 116 A. 1 genannten Frage an,



120 Max Hossfeld.

Original, zu Anfang die Rede, und wie ist dagegen der
Vergleich der Edelsteine mit der Theologie schwerfillig
und an den Haaren herbeigezogen. Wie ungewohnt mochte
in der alten Bischofshalle, wo seit Jahrhunderten die Pro-
motionen der Pariser Doktoren der Theologie stattfanden,
die Geschichte von dem athenischen Biirger und seinem
Sklaven und nun gar der gewagte Vergleich klingen, den
Heynlin zwischen sich selber und dem herrlichen lorbeer-
gekronten Perikles zieht. In der Tat, ein etwas kiithner
Vergleich. Aber er mag sich durch den hohen Begriff, den
Heynlin von seiner neuen Wiirde hatte, und den freudigen
Schwung seiner Rede entschuldigen lassen. Vor allem eins:
Er ist echt humanistisch. Und hierauf legen wir jetzt be-
sonderen Nachdruck.

Heynlin war ein geschulter Philosoph und er war ein
gelehrter Theologe. Aber es wiirde ein wesentlicher Zug
in seinem Bilde fehlen, wollten wir nicht hinzusetzen: er
war auch ein begeisterter Humanist. Deutete sich dieser
Zug in seinen bisher erwiéhnten Schriften und Reden in
immer steigendem Masse an,!) so tritt er jetzt mit voller
Klarheit hervor in einem Unternehmen, zu dem er den
ersten Gedanken gefasst, das er angeregt, eingeleitet und
dann gemeinsam mit seinem Freunde Wilhelm Fichet ins
Werk gesetzt hat, und das man, wenn auch nicht als das
wertvollste, so doch wohl als das glinzendste seines Liebens
bezeichnen darf: der Einfiihrung des Buchdrucks in Paris.?)

1) Charakteristisch ist auch, dass Heynlin im Jahre 1471 in Paris dem
Mgr. Peter Wagner fiir 32 sol. Briefe des Nicolas de Clemanges abkauft.
Cod. Bas. A. VIII. 10. Gefillige Mitteilung des Herrn Dr. C. Chr. Bernoulli.

%) Die neueste Darstellung der Anfinge der Buchdruckerkunst in Paris
ist von Anatole Claudin, 1899, 59 S. (Titel s.im Verzeichnis der Abkir-
zungen); derselbe: The first Paris Press etc. 1898, kiirzer im Text, sehr aus-
fihrliche Beigaben; derselbe: Histoire etc. 1900; Auszug aus seinen fritheren
‘Werken. Natiirlich ist den Bringern einer Kunst, «d’unart», wie Philippe schreibt
(Impr. 30), «auquel la capitale de la France devait étre redevable en partie
de son titre incontestable de reine du monde pour l'intelligence», am meisten
Aufmerksamkeit in Frankreich zugewendet worden. Eine Ubersicht iiber die
iltere Litt. gibt Claudin Orig. 5—8. Aus ihr sind neben Madden bes, die
beiden Arbeiten von Jul. Philippe (Impr, 1885 und Fichet 1892) zu beriick-



Johannes Heynlin aus Stein, 121

Wie frith oder spat er auch den ersten Gedanken zu
diesem Vorhaben gefasst haben mag,?) es keimte in Heynlin
der Plan, an der grossen Werkstatt geistigen Schaffens, in
Paris, das ‘ja vorzugsweise seine alma mater geworden war,
eine Druckpresse einzurichten. Niemand wusste ja besser
wie er — davon zeugt seine hervorragende Bibliothek —,
welche Vorteile das neue Vervielfaltigungs-Verfahren fiir
einen strebenden Gelehrten bot, und um wieviel leichter
sich mit seiner Hilfe jetzt das geistige Riistzeug beschaffen
liess. Es ist von vornherein bezeichnend fiir den Geist
seines Unternehmens, dass es der Humanist Wilhelm Fichet
war, dem er seine Ideen mitteilte und mit dem zusammen
er sich im Jahre 1469 an ihre Ausfithrung machte. Fichet,
der sofort erkannte, was ihm eine selbst geleitete Druckerei
bei seinen literarischen Bestrebungen fiir Dienste leisten
konnte, ging freudig auf den Plan éin. Da er die Unter-
stiitzung méchtiger Gonner, darunter besonders des Bischofs
von Autun, Jean Rolin, genoss, war er (vielleicht besser als

sichtigen. Vergl. auch Ehwald in Zeitschrift fur Biicherfreunde IV, 129—140
(1900), Abdriicke der Vorreden zu den von Fichet und Heynlin herausge.
gebenen Biichern bei Cl. Press. 71—87 und in Facsimiles bei Champ. (1904)
An einigen Punkten konnten wir Claudins Darstellung berichtigen.

1) Dass er und nicht Fichet den ersten Gedanken hatte, ist jetzt allge-
mein anerkannt. S. Madd. 149 und 162, Phil, Impr. 24—27, 237 usw,,
Cl. Press. 2; Cl Orig. 8 und 14; Champ. 9. Sie alle schreiben auf Grund
von Fichets eigenen Ausserungen Heynlin die Initiative zu. Ehwald jedoch,
der zwar Heynlin das Verdienst reserviert, den Buchdruck in Paris eingefiihrt
zu haben, sieht gleichwohl in Fichet ,,den geistigen Urheber jener grossen
Tat“, weil er der Erwecker des Humanismus in Frankreich gewesen sei.
(S. 134.) Letzteres ist richtig. Aber wenn ich eine geistige Bewegung fordere
oder ins Leben rufe und mein Freund macht mich auf ein ausgezeichnetes
Mittel aufmerksam, um diese Bewegung auszubreiten, so ist mein Freund der
Urheber des Gedankens, dieses Mittel anzuwenden, nicht ich. Freilich, dass
aus der ersten Pariser Presse lauter humanistische Biicher hervorgingen, ist
sicherlich Fichets Einfluss zu verdanken; Heynlin allein hitte vielleicht auch
ein paar Kirchenviter erscheinen lassen, wie spiter in Basel, Aber mit dem
Gedanken an die Einfihrung des Buchdrucks selbst hat das nichts mehr zu
tun. Fichet schreibt in der Vorrede zum ersten Buch an Heynlin: ,,At vero
maxime laetor hanc pestem (d. h. der barbarische Zustand der Texte) fua
providentia tandem eliminari procul a parisiorum lutetia. Et enim quos ad
hanc urbem e tua germania lbrarios ascivisti quam emendatos libros ad
exemplaria reddunt‘ etc. . . . (Champ. No. 2,)



122 Max Hossfeld.

Heynlin) in der Lage, die finanziellen Grundlagen des Unter-
nehmens zu sichern.l) So hatte man nicht nétig, an hohe
und hochste Stellen um Unterstiitzung einzukommen: das
Unternehmen blieb ein rein privates, und niemand anders
als die, die es ausfithrten, hatten iiber die Wahl der Biicher
zu bestimmen.?) Es konnte den beiden Minnern auch nur
erwiinscht sein, wenn- ihr ganzes Vorhaben so lange geheim
blieb, bis alles gut im Gange war; hatte man doch im
Jahre 1462, als die ersten deutschen Drucker nach Paris
kamen, um ihre Biicher zu verkaufen, die schlimmsten Er-
fahrungen mit den Abschreibern und ,Illuminatoren der
Handschriften gemacht, die um ihr Brot zu kommen fiirch-
teten und daher Joh. Fust, der selbst seine zweibandige
Foliobibel zum Verkauf nach Paris brachte, einen Prozess
angehéngt hatten. Fust sah sich damals gezwungen, zu
fliehen, und es ist wohl zum Teil dieser iiblen Aufnahme
durch die méchtige Zunft der librarii und stationarii zuzu-
schreiben, dass tiberhaupt vorerst niemand gewagt hatte, in
Frankreichs Hauptstadt eine Druckerei einzurichten.?) Unsere
beiden Gelehrten konnten dies nun um so eher unternehmen,
als es ihnen gar nicht um Geldverdienst zu tun war, sondern
lediglich um ideale Ziele. Denn die Biicher, die sie drucken
liessen, waren nicht und konnten ihres Inhaltes wegen nicht
auf einen Massenverkauf berechnet sein. Sie spekulierten
weder auf die geistigen Bediirfnisse der grossen Menge,
noch auf den Zeitgeschmack der gebildeten Welt, sie waren
vielmehr dazu bestimmt, auf den Geschmack der Zeit erst
selbst bessernd und liuternd einzuwirken; sie sollten dazu
helfen, ihn umzubilden. Was Fichet und Heynlin wollten,

) Ubrigens scheint Heynlin personlich vermogender als sein Freund ge-
wesen zu sein. Denn dieser wurde in der Sorbonne durch eine Burse unter-
stitzt (Phil. Fich. 26/7), wihrend Heynlin eine solche zahlte (siche oben
S. 351 A.5). In der Sorbonne aber waren es die ,,Pauperi magistri, welche
Bursen erhielten, und die, die sie zahlten, waren die Wohlhabenden. (Gré.
32—34.) Auch sonst haben wir manche Beweise dafiir, dass Heynlin nicht
unvermogend war, und er hatte besonders fiir Biicher stets eine offene Hand
(siche Exkurs 5). Fichet hatte dafiir gute Verbindungén mit hochgestellten
Personlichkeiten (Cl. Orig. 53 und 23 A, 2).

%) Cl. Press. 2, Orig. 52, 58.

% Phil. Fich. 78, Impr, 30; Frankl, 107.



Johannes Heyﬁlin aus Stein, 123

das war, durch die Verbreitung sorgfaltig hergestellter Texte
von klassischen Autoren oder humanistischen Werken den
Stand der lateinischen Bildung in Paris zu heben und die
Liebe zum Studium des Altertums, wie die Fahigkeit, sich
in dessen Sprache gewandt und fein auszudriicken, in den -
Kreisen der Gebildeten und insbesondere unter der stu-
dierenden Jugend zu befordern. Es ist, so lange die beiden
Minner die Hand ‘iiber dieser ersten Pariser Presse hielten,
kein Buch aus ihr hervorgegangen, das diesem schonen
Programm nicht entsprochen hitte, und es gereicht ihnen
beiden zur Ehre und zum bleibenden Ruhm, dass nicht
jene Vorteile der neuen Kunst sie reizten, die ihrem eigenen
Nutzen hitten dienen konnen, sondern dass ihr Geist die
ergriff, die allen zugute kommen konnten. Sie haben nicht
die Bereicherung ihrer Taschen angestrebt, sondern die
pder edlen Geister dieser Stadt“, wie Fichet sich einmal
ausdriickt.

In ihrer eigenen Wohnung, in den Geb#duden der Sor-
bonne richteten sie die neue Druckerei ein; zu Anfang mag
in der Stadt niemand etwas davon gewusst haben. In der
Sorbonne selbst werden sie kaum auf Schwierigkeiten ge-
stossen sein, iibrigens war Heynlin ja 1470—71 Prior, Fichet
gleichzeitig Bibliothekar.?) (Er war es schon 1469 gewesen
und hatte sich vielleicht absichtlich sein Amt, das von
rechtswegen nur ein Jahr dauerte, verlingern lassen.)?) Am
Tage, wo sein Priorat endigte, wurde Heynlin dann Fichets
Amtsnachfolger,®) so dass von 1469 bis 1472 die wichtigsten
Amter der Sorbonne in ihren Hinden waren. Als Heynlin
am 25. Mirz 1472 sein Amt als Bibliothekar niederlegte,
waren fast siémtliche Werke, die beide Minner ediert haben,
gedruckt. — Gegen 1469 miissen sie die Krlaubnis der
Korperschaft zur Einrichtung der Druckerei in ihren Gebau-
lichkeiten erhalten haben.4)

Heynlin als dem Deutschen, der die neue Kunst und
ihre Meister kannte, fiel die Aufgabe zu, aus seiner Heimat

!) Siehe oben S. 103.

%) Cl, Orig. 9, Phil. Impr. 31.
3) Frank. S. 88 und 203.

4) Phil. Fich. 94.



124 Max Hossfeld.

Buchdrucker zu bestellen. Auf seinen Ruf kamen aus Basel
die ,drei alemannischen Briider“, Michel Friburger aus
Kolmar, Ulrich Gering aus Konstanz und Martin Kranz, in
dem man einen Landsmann Heynlins erblicken will. Fri-
- burger war ein studierter Mann, die beiden anderen scheinen
“einfache Arbeiter gewesen zu sein, die die Lettern giessen
und die Maschine handhaben sollten.!) Friburger ist 1461
in Basel baccalarius, 1463 magister art. geworden und hat
Heynlin im Jahre 1464 hier kennen gelernt; offenbar war
er damals schon in einer Druckerei tétig.?) In Paris erinnerte
sich Heynlin seiner, schrieb ihm, und Friburger brachte
dann die beiden anderen mit.

‘Wihrend die Handwerker ihre Presse und alles zum
Drucken noétige Material herstellten, waren die beiden Ge-
lehrten beschaftigt, die Texte druckfertig zu machen, von
deren Verbreitung sie die Forderung ihrer literarischen Be-
strebungen erhofften. Die beiden ersten Biicher, die er-
schienen, hat, wie Fichet selber angibt, Heynlin allein
besorgt.?) Dennoch spricht- die Wahrscheinlichkeit dafiir,
dass Fichet es war, der die beiden Werke auswihlte. Und
das gilt iiberhaupt fiir alle Erzeugnisse dieser ersten Pariser
Druckerei. Um es kurz zu sagen, war es mnach unserer
Meinung vor allem Heynlin, der dafiir wirkte, dass gedruckt
wurde, und es war vor allem Fichet, der angab, was ge-
druckt werden sollte. (Zuweilen tat es auch Heynlin.)
Uberdies hat Heynlin die Mehrzahl der herauszugebenden
Texte nach den Manuskripten durchgesehen und korrigiert,
hat die sachgemissen Einteilungen in Abschnitte und Ka-
pitel vorgenommen, Uberschriften und alphabetische Register
hergestellt und dergleichen mehr. Kr ist der eigentliche
Herausgeber, Fichet der geistige Leiter bei dem Unter-
nehmen. Gerade die literarischen Ziele namlich, die diesem
seinen Charakter verliehen, miissen wir in erster Linie bei
Fichet suchen, denn wenn man das gesamte Lebenswerk
der beiden Méanner in Betracht zieht, so erscheint der Fran-

1) So Cl. Orig. 10, Gering ist nicht identisch mit dem Basler Stu-
denten dhnlichen Namens, der aus Beromiinster war,

?2) Cl. Orig. 9. — Siehe oben S. 9o,

3 Cl. Press. 73.



Johannes Heynlin aus Stein. 125

zose 1Im eminenten Sinne als Humanist, der Deutsche erst
in zweiter Linie. Und da gerade hier zur Zeit seiner engsten
Verbindung mit Fichet der Humanismus sich bei ihm stérker
bemerkbar macht als frither und auch als spiter, so war es
gewiss der Freund, der ihn in diesem Sinne beeinflusst hat.
Heynlin selbst erkennt das an, wenn er einmal von Fichet
sagt: ,quem mihi semper ad optima quaeque ducem auc-
toremque proposui“. (Brief an Fichet.)') Von besonderem
Werte fiir die Erkenntnis des Verhéltnisses zwischen den
beiden Freunden®) sind die Vorreden zu ihren Ausgaben.
Da sie auch Heynlins Téatigkeit im Einzelnen vorfithren
und tiberhaupt ein lebendiges und schénes Zeugnis fiir den
Geist des Unternehmens ablegen, fithren wir im Folgenden
die hierher gehorigen Stellen in freier Wiedergabe an und
gehen nun zur Aufzéhlung der einzelnen Biicher iiber.?)

1. Im September oder Oktober 1470*) erschien das erste

1 Cl. Press. 82.

?) Mir scheint Claudins Ausdruck nicht gliicklich: ,,c’est lui (Fichet) qui
commande, méme a son ami la Pierre.* (Heynlin de Lapide) Cl. Orig. 53.
Aus den Briefen der beiden geht zwar hervor, dass Heynlin die Uberlegen-
heit seines Freundes auf humanistischem Gebiet gern und willig anerkennt
aber von Befehlen und Gehorchen kann man zwischen den beiden Freunden
fiiglich nicht sprechen. Wenn Fichet Heynlin brieflich bittet, als nichste
Ausgabe ein Werk Ciceros drucken zu lassen (siehe unt. S. 135), so ant-
wortet dieser zwar: ,mox aggrediar, quod litteris tuis ‘ubes”, aber Fichet
selbst sagt nicht iubeo, sondern ,,nequaquam subvereor ne forte neges te
facturum quod pro multorum dignitate tuaque gloria per epistolam efflagito.
Das alles sind ja nur hofliche Wendungen. Heynlin selbst fiigte aus eigener
Machtvollkommenheit dem von Fichet angegebenen Werke noch vier andere
Schriften Ciceros hinzu und liess alle fiinf zusammen drucken. (Siehe unten
S. 136,) Claudin scheint bei dem Ausdruck commander besonders ein
Distichon Fichets vorgeschwebt zu haben, durch das dieser Heynlin beauftragt
haben soll, einem dritten Freunde (Gaguin) das Exemplar eines fertigen
Druckes zu iiberbringen, aber unseres Erachtens hat C, das Wort Janus, das
Heynlin bezeichnen soll, missverstanden; siche unt, S. 128 A. 6.

3) Wir schliessen uns Claudins Reihenfolge an. (Orig, 56).

Y) Dahin mochte ich Claudins Angabe (,friihestens Juli oder August
1470"‘) einengen. Das Datum ist nicht iiberliefert, lidsst sich aber aus
einem Briefe Fichets an Heynlin erschliessen, der dem Druck als Vorrede
beigegeben ist. Fichet bezeichnet in der Grussformel sich selbst als Doktor
der Theologie, Heynlin als Prior und lobt dann dessen Tatigkeit als solcher
mit den Worten: cum laude et gloria sorbonico certamini dux praefuisti. Die
damit gemeinte Leitung der Disputationen an der Sorbonne wird hier also



126 Max Hossfeld.

Buch, die Briefe des Gasparino Barzizi aus Bergamo, ,per
Johannem Lapidanum Sorbonensis scholae priorem multis
vigiliis ex corrupto integrum effectum, ingeniosa arte im-
pressoria in lucem redactum,?) also eine Ausgabe Heynlins.?)
Er hatte, um einen gereinigten Text herzustellen, denn
durch die Fliichtigkeit und Unwissenheit der Abschreiber
war er stark verdorben worden, moglichst viele Exemplare
zusammengebracht, sie verglichen und die Fehler verbessert.
Den gelduterten Text?) legte er den Buchdruckern vor, und

als etwas Zuriickliegendes bezeichnet. Claudin schloss hieraus mit Recht,
dass seit der Ubernahme des Priorats am 25. Mirz 1470 einige Zeit ver-
flossen sein miisste, bis Fichet so sprechen konnte und setzt deshalb das
Erscheinen des ersten Druckes auf den Juli oder August des Jahres (Press. 4,
Orig. 14). Man muss aber noch weitergehen, C. ubersah, dass die Leitung
der Disputationen dem Prior nicht wéhrend des ganzen Jahres, sondern nur
wihrend der Zeit vom 29. Juni bis zum 8. September oblag, Den Rest des
Jahres besorgte ein zu seiner Entlastung bestimmter ,,magister studentium.®
(Gré, 49, Thur. 131.) Wenn Fichet also sagt, certamini Sorbonico dux prae-
fuisti, so muss sein Brief nach dem 8. September oder doch wenigstens gegen
Ende der Periode, in der Heynlin den Vorsitz hatte, geschrieben und gedruckt
sein, Bedenkt man endlich, dass der nichste Druck erst wieder vom 1, Januar
(1471) datiert ist, und dass die nunmehr erscheinenden Biicher sich in Ab-
standen von 1 bis 2 Monaten folgen, so gewinnt unsere Annahme nur an
‘Wahrscheinlichkeit. — Beilaufig bemerkt ist Claudins Beweisfiihrung fiir das
Jabr 1470 (denn der erste Druck ist auch ohne Jahresangabe) nicht stichhaltig.
(ClL Orig. 14.) Er argumentiert, ebenso wie Madd. S, 153—4 folgendermassen :
Fichet wird als Doktor der Theologie, Heynlin als Prior der Sorbonne be-
zeichnet. Nun war Heynlin 1467 und 1470 Prior, da Fichet aber 1467 noch
nicht Doktor war (er wurde es 7. April 1468, Phil. Fich. 31), so konne nur
1470 in Betracht kommen, — Es ist aber, wie S.100 und S.92 gezeigt wurde,
unrichtig, dass Heynlin schon 1467 Prior gewesen sein soll, er war es viel-
mehr erst seit dem 25. Mirz 1468. Somit ist zwar das Jahr 1467, nicht
aber 1468 ausgeschlossen und es konnte Fichets Brief sehr wohl zwischen
dem 7, April 1468 und dem 25, Mirz 1469 (wo Heynlins Priorat ablief)
geschrieben sein. Aus einem andern Grunde aber miissen wir Claudins Re-
sultat zustimmen: wir wissen ja, dass Heynlin sich im Jahre 1468 von seinen
Verpflichtungen als Leiter der Disputationen an der Sorbonne befreien liess,
Somit konnen Fichets Worte dux praefuisti etc. nicht auf 1468 bezogen
~ werden, und 1470 bleibt nach wie vor das Jahr des Erscheinens des ersten
Pariser Druckes.

1) Hain 2668.

2) Nach Madd, 157 hat Heynlin das Buch auch ausgewidhlt. Es ist
iibrigens eine editio princeps. Phil. Impr. 71.

3) Das Manuskript, das als Vorlage diente, gehorte Heynlin. Cl. Hist.



Johannes Heynlin aus Stein. 127

gewiss iiberwachte er auch selbst den Druck. (An Fichet
kann man hierbei schon darum nicht denken, weil er nicht
deutsch sprach.) Seinem Freunde schickte er die Probe-
abziige zu, damit er die Freude iiber das Gelingen des
ersten Werkes teilen und wohl auch es noch einmal seiner
sachkundigen Durchsicht unterwerfen sollte. Fichet ant-
wortete mit einem Brief, der ein schones Zeugnis tiir Heynlins
unermiidliche Sorgfalt und fiir seine und seines Freundes
hohe Ziele ablegt. Er rithmt den Fleiss, den Heynlin der
Textvergleichung und -Verbesserung gewidmet, den sauberen
und zierlichen Druck, den er mit seinen aus Deutschland
herbeigerufenen Druckern zu Stande gebracht hat (Heynlin
hatte die klaren lateinischen Typen zweier 1468 und 1469
in Rom gedruckter Ausgaben, die er besass, gewihlt, nicht
die von Gutenberg und den deutschen Druckern verwen-
deten gotischen;!) er versichert ithn des Dankes der edlen
Geister der Stadt Paris, die die Barbarei verabscheuen und
die milchreine Quelle der Beredsamkeit, die siisser ist als
Honig, alle Tage begieriger kosten. Deine Behausung,
schreibt er, mdchte ich ohmne alle Liebedienerei, wie Plato
einst von Aristoteles sagte, den Sitz eines hochst streb-
samen Gelehrten nennen. Du studierst nicht nur fleissig
in den heiligen Schriften, was ja deines Amtes ist, sondern
du verwendest auch hervorragenden Eifer auf die Wieder-
herstellung der lateinischen Schriftsteller, du bringst durch
deinen Fleiss Licht in die lateinische Literatur, die unseres
Zeitalters Unkenntnis mit Finsternis umhiillt hatte. Welch
barbarisches Aussehen hatten ihr doch z. B. die Fehler der
Abschreiber verliehen! Du aber verjagst endlich dies Un-
wesen weit aus unserer Lutetia Parisiorum!?®)

‘Wenn man bedenkt, dass noch im zweiten Jahrzehnt
des 16. Jahrhunderts in Deutschland nur sehr wenig sorg-

1) Ich glaube nicht, dass Heynlin die antiqua nur darum wéhlte, weil
seine schwachen Augen sie besser lesen konnten, wie man immer behauptet;
gewiss war auch die Vorliebe des Humanisten fiir die alte romische Schrift
im Spiel. Seine eigene Handschrift, soweit sie Zierschrift ist und nicht
flichtige Kursive, ist sog. Humanistenschrift und (z. B, in Disp.) leicht von
den fremden Monchsschriften zu unterscheiden.

2) Champ. 1—2. Cl. Press. 71.



128 Max Hossfeld.

faltig gepriifte und gut korrigierte Texte von Klassikern
gedruckt wurden,’) so muss man das Lob, das Fichet hier
seinem gewissenhaften Freunde so begelstert spendet, a]ler—
dings in vollem Masse billigen.

2. Das zweite Buch liess nicht lange auf sich warten.
Es war die Orthographia desselben Verfassers, Gasparinus
Bergamensis.?) Nach Fichets Zeugnis war wieder Heynlin
der Herausgeber.?) Als Beigaben fiigte er Guarinos Traktat
iiber die Diphthonge und eine selbstverfasste in Dialogform
geschriebene kurze Anleitung zur richtigen Interpunktion
hinzu.%) Fichet steuerte in Form eines Briefes an Robert
Gaguin®) die Vorrede bei, einen Ausruf der Begeisterung
itber das Aufblithen der ,studia humanitatis“ in Paris und
eine Lobpreisung der gottlichen Erfindung jenes Bonemon-
tanus, die so gewaltig dazu beitrage.®)

1) Erhard, Geschichte des Wiederaufbliihens wiss. Bildung III, 268,
2) Nicht Heynlins selbst, wie es in der Grande Encyclopédie heisst.
XVII, 407. (1893).

%) Qui Gasparini pergamensis epistolas impresserunt, quas Joannes Lapi-
danus emendavit, quin illius auctoris orthographiam, quam hic etiam accurate
correxit usw, Cl. Press. 73.

% Axf fol. z21°. Cl. Press, 5 und s50.

5) Gaguin erwiderte in Versen, die dem Druck gleichfalls beigegeben
wurden., Er war ein Schiiller und Freund Fichets, einer der Pariser Lehrer
Joh. Reuchlins und ein Humanist, der sich besonders durch seine franzosische
Geschichte einen Namen gemacht hat. (Siehe S. 98 A, 3.) Er war natiirlich
Heynlin wohl bekannt (dieser lobt einmal seine egregia carmina), doch scheinen
sich die beiden Minner nicht niher getreten zu sein; wenigstens kommt in.
Gaguins zahlreichen Briefen Heynlins Name nirgends vor., (Siehe Rob. Gaguini
Epist. et orationes, ed. Thuasne, Paris 1904, 2 Bde, Reg.)

% Champ. 5—12, Cl. Press. 72—74. Am Schluss steht: Aedibus Sor-
bonae raptim a me kalendis Januariis diluculo scriptum, und gleich darunter
folgendes Distichon: ,,Jane pater, ferto nunc munera nostra Roberto. TUni
qui musis foelix eat omnibus aevis.* Claudin (Orig. 17, Hist. 27) fasst Jane
als eine Zusammenziehung von Johanne auf und sieht in diesen Versen eine
Aufforderung Fichets an Johannes Heynlin, das Buch personlich Robert Gaguin
zu iberbringen. Ich glaube nicht, dass der Humanist Fichet eine Zusammen-
ziehung Janus von Johannes gebildet haben wiirde. Vielmehr geht aus dem
Zusammenhange ganz klar hervor, dass mit Janus die romische Gottheit ge-
meint ist. Waren ihm doch sowohl die Kalenden, wie der Januar, wie die
frihen Morgenstunden heilig, und wenn ein Mann wie Fichet Kalendis
Januariis diluculo schrieb, so sprang ihm der Gedanke an Janus ganz von
selbst heraus. Was lag ihm, der sich als Kind der neuen Zeit, als Bringer



Johannes Heynlin aus Stein. - 129

3. Anfang Februar 1471 kam ein Sallust heraus, ent-
haltend die Katilinarische Verschwérung und den Jugurthi-
nischen Krieg, wieder eine editio princeps, gedruckt nach
Manuskripten, die Heynlin gepriift hat. Auch Fichet scheint
an der Ausgabe beteiligt gewesen zu sein.)

4. Es folgte eine Ausgabe der Epitome des Florus, zu
der Robert Gaguin 4 Distichen schrieb. Sonst keine Spuren
vom Herausgeber.

5. Die Wahl des folgenden Buches ist mit Sicherheit
Fichet zuzuschreiben. Es waren die Reden des Kardinals
Bessarion iiber den Kreuzzug gegen die Tiirken. Der
grosse Grieche kam bekanntlich 1472 nach Frankreich, um
den Konig fiir seine Bemithungen um den Frieden in Eu-
ropa und um gemeinsames Vorgehen gegen die Tiirken zu
gewinnen. Fichet, von denselben Ideen erfiillt, kniipfte von
der Sorbonne aus®) eine Korrespondenz mit Bessarion an,
und suchte diesem auf alle Weise die Wege in Frankreich
zu ebnen und fiir seine Sache zu wirken. Er plante auf
Anregung des Kardinals eine Verteilung seiner Reden im
grossen Stile. Die neue Druckerei kam wie geschaffen, um
diesem Wunsche Gestalt zu verlethen. Heynlin, mit dem
Fichet sein Vorhaben gewiss ausgiebig besprochen hat,
stimmte freudig zu, und so wurden bis zum April auf
Fichets Kosten eine grosse Anzahl der Reden gedruckt
(unter ihnen iibrigens auch eine demosthenische, der erste
Demosthenesdruck, den man kennt).?) Fichet verfasste eine
grossere Reihe von Begleitschreiben, liess sie teils drucken,
teils schreiben und verteilte dann 46 Exemplare des Bessarion
an alle Hofe Europas, darunter an den Kaiser, den fran-
zosischen Ko6nig und, was uns besonders interessiert, den
Markgrafen Karl von Baden und dessen Bruder Georg, den

der Morgenrote klassischer Bildung fiihlte, iiberhaupt niaher als eine Apostrophe
an den riickwiarts und vorwirts schauenden Gott, zumal in diesem Moment,
wo er die ersten Erzeugnisse der Pariser Druckerei mit seinen Wiinschen
begleitete?

1) Vergl. Cl. Orig. 20, ebenso Hist. und Phil. Impr, 71, In gewissem
Sinne haben ja iiberhaupt stets beide zusammengewirkt.

2) R, Rocholl, Bessarion (1904) S, 202,

3) " Phil. Impr. 102,

Basler Zeitschr. f. Gesch. und Altertum. VII, 1. 9



130 , Max Hossfeld.

Bischof von Metz.!) Denn, wie wir bei dieser Gelegenbheit
erfahren, stand Heynlin, der ja aus Baden gebiirtig war,
mit dem Herrscherhause seines Landes in guten Beziehungen.
Fichet richtete an die beiden Markgrafen zwei vom gleichen
Tage datierte Begleitschreiben (XIIL Kl. maias = 20. April
1471),%) in deren Eingang er sich gleichsam zur Einfithrung
seiner den Fiirsten bislang unbekannten Person auf Heynlin
bezieht. Diesen erwdhnt er in einer Weise, dass man an-
nehmen muss, sein Name war beiden Fiirsten wohl vertraut.
,Jamdudum ad te, serenissime princeps“, beginnt er seinen
Brief an Markgraf Karl, ,opus misissem quo nunc tuam
Serenitatem dono, si quaerenti mihi fidelis tabellarius ali-
quando fuisset inventus. Joannes vero Lapidanus vir doc-
tissimus atque gravissimus eius mihi tabellarii copiam
nuperrime fecit, de cuius erga te fide nequaquam sit mihi
dubitandum.“* Heynlin, der besser mit Deutschland in Ver-
bindung stand als Fichet, besorgte also den Boten. Der-
selbe Bote nahm auch den zweiten Brief nach Metz mit,
den Fichet an den Markgrafen Georg richtete. Diesen
musste Heynlin wohl perstnlich gut kennen, denn Fichet
beginnt seinen Brief an den Bischof folgendermassen: ,Etsi
Joannes Lapidanus, litteris et moribus vir egregius, magna
de te saepius mihi narraverat, princeps ac pater praestan-
tissime, quibus scribendi tibi desyderio vehementer eram
affectus, non tamen ante suscipere tantam rem audebam,
quam Bessario Nicaenus cardinalis“ etc. . . . Uber den Ur-
sprung dieser guten Beziehungen zwischen den badischen
Markgrafen und J. Heynlin aus Stein, auf die Fichet iibrigens
noch in einem dritten an den letzteren gerichteten Briefe

) Bei denen F. iibrigens auf besonders gute Aufnahme seines Anliegens
hoften mochte, da beider Bruder Bernhard (der Heilige) bereits in Frankreich
und Italien fiir einen Kreuzzug gegen die Tiirken gewirkt hatte, {Loser,
Gesch. d. Stadt Baden, S. 147 (1891).

2) Zum ersten Mal hsg. von Em. Legrand in ,,110 lettres grecques de
Fr. Filelfe*, Paris 1892, — S, 223—289 stehen unvertffentlichte Briefe- von
Bessarion und Fichet, daruntér unsere beiden Schreiben vom 20. April.
(S. 270—272.) Diese Briefe gehen also dem von Claudin als ersten bezeich-
neten (23. April — ,,VIII. Kal. Maias* ist aber doch der 24. Apnl ?) noch
vorher. Cl, Orig. 22, Press. 9/10.



Johannes Heynlin aus Stein. 131

anspielt,’) ist nichts weiter bekannt; man darf vermuten,
dass die Bekanntschaft zwischen dem Steiner und dem
Bischof Georg schon 1458 geschlossen wurde, als der damals
25 jahrige Markgraf auf zwei Jahre nach Paris ging, um
dort das Franzosische zu lernen.?) Recht wahrscheinlich ist
auch, dass Heynlin, als er 1467 von Mainz nach Paris ging,
das auf dem Wege liegende Metz berithrt hat. Zweifellos
waren es humanistische Interessen, die den Gelehrten und
die beiden Fiirsten zusammengefithrt hatten; hatte doch
Georg in Italien seine Studien gemacht, wihrend Karl in
literarischem Verkehr mit dem schwibischen Humanisten
Niklas von Wyle stand.?) Spiter ist er noch mehrfach in
Verbindung mit der markgriflichen Familie getreten.*)

‘Withrend so die Boten mit den aus Fichets und Heynlins
Presse hervorgegangenen Reden Bessarions nach allen Him-
melsrichtungen ausritten, um Europas Fiirsten zu der cruciata.
zu bewegen, war Fichet des weiteren darauf bedacht, per-
sonlich bei Konig Ludwig XI. fiir die Angelegenheit des
Griechen zu wirken. Wiahrend er sich um eine Audienz
bemiihte, ruhte unterdessen die Titigkeit der Drucker in
der Sorbonne keineswegs.

6. Als sechstes Buch erschien Flichets Rhetorik, von
ihm selbst nach Kollegheften seiner Schiiler zusammen-
gestellt. Ein Widmungsexemplar ist vom Juli datiert.?)

1).,,Propones virtutis ornamenta quae cum ceteris tum illustribus et
officiosissimis Marchionibus tuis Badensibus inde nascentur infinita.“ (Brief
vom 7. IIL. 1472. Cl. Press. S. 81 unten.)

) Am 28. Oktober 1457 war zwischen dem alten Bischof Konrad von
Metz, dessen Koadjutor Georg war, und Georgs Familie ein Vertrag dieses
Inhalts geschlossen worden. (Gallia christiana XIII, 786). Im Juni 1458 war
Georg noch in Metz. (Frangois et Tabouillot, Histoire de Metz 1769 ss, II,
655.) Als im ‘April 1459 der Bischof Konrad starb, liess der Markgraf von
Paris aus seinen Bruder Marcus in Vertretung fir ihn vom bischdflichen
Stuhle Besitz ergreifen (4. August). Da Georg seinen KEinzug erst im Juli
1461 hielt, ist er vielleicht bis zu diesem Jahre in Paris geblieben (vergl.
Frang. et Tab. II, 656).- Das ergibe einen Aufenthalt in Paris vom Herbst
1458 bis Sommer 1461, Im Liber receptorum nat. Al steht sein Name nicht,
Er war ja auch nicht gelehrter Studien wegen nach Paris geschickt worden.

) Vergl. Wiirtt, Vierteljahrshefte 1896, S. 83, 97, 124, 261.

%) Siehe S, 137, 141 und Kap. 9, 10, 11. '

8) Cl. Orig. 23.



132 Max Hossfeld.

7. Das nichste, des Agostino Dati von Siena isagogicus
libellus in eloquentiae praecepta wird wieder als eine Aus-
gabe Heynlins angesehen ; die Anordnung des Textes scheint
dafiir zu sprechen.')

8—9. Es folgten zwei Biicher, von denen es bisher
noch nicht gelungen ist, Exemplare aufzufinden, die aber
Fichet ausdriicklich als Ausgaben Heynlins bezeichnet hat,
nimlich Ciceros Orator und die Geschichte des Valerius
Maximus, die gegen Ende 1471 erschienen sein diirften.?)

10. Noch im selben Jahre kamen die Elegantiae latini
sermonis des Laurentius Valla heraus, denen man dessen
grammatische Traktate de reciprocatione sui et suus und in
errores Antonii Raudensis hinzufiigte. KEs war die erste
Folioausgabe, 284 Blatt stark.?) Die Herausgabe nahm
wiederum Heynlin in die Hand. Er teilte das Buch, wie
es iiberhaupt seine Gewohnheit wurde oder vielmehr schon
war, der Klarheit wegen in Kapitel ein, stellte die Kapitel-
itberschriften in einer Ubersicht zusammen und verfasste
ein alphabetisches Worterbuch der in dem Buche abgehan-
delten Materien, um es gleichsam in ein Lexikon des guten
Lateins zu verwandeln. KEs ist eine editio princeps.!) Die
Korrektur des Textes bat Heynlin den Petrus Paulus Senilis
(Vieillot) zu iibernehmen. Seine Freundschaft mit diesem
Manne ist fiir ihn ebenso bezeichnend wie seine Verbindung
mit Fichet. Senilis war lange in Italien gewesen und
dichtete selber lateinische Hexameter, von denen Heynlin
eine ganze Sammlung, meist Epigramme und kiirzere Ge-
dichte, bewahrt hat.®) Sie verraten einen fiir die Schon-
heiten der Natur und Kunst aufgeschlossenen Sinn und
zeigen Senilis in personlichen Beziehungen zu italienischen
Humanisten, sowie zu hochgestellten Franzosen (vor allem

1) Phil. Fich. 121.

%) CL Orig. 26/27.

8) Cl Press. 57. Vgl. Hain 15812, Kolner Nachdruck von 1482,

4) Phil. Impr. 151. Claudin bemerkt, dass in dieser Ausgabe und zwar
besonders in den (von Heynlin verfassten) Zugaben zum ersten Mal der Buch-
stabe V von dem Vokale U abgetrennt ist. (Orig. 27.)

%) Red, fol. 199—210°, Ich zihle 49 Nummern und finde 21 verschiedene
Personen in den Uberschriften der Gedichte genannt.



Johannes Heynlin aus Stein, 133

dem Herzog von Bourbon), sind iiberhaupt echt human-
istisch, woran der Umstand nichts &dndert, dass sich auch
ein gereimtes Gebet an die Jungfrau Maria oder ein Epi-
gramm auf ein Missale unter ithnen befindet. Auch Briefe
von ihm hat Heynlin, wahrscheinlich als Muster eines guten
lateinischen Stils,?) teils selbst abgeschrieben, teils aufbe-
wahrt. Einem Manne von solcher Bildung konnte er wohl
ohne Bangen die Textkritik des Laurentius Valla iiberlassen.
Aber Senilis war Sekretir und Hofmann Ludwigs XI. und
daher viel beschiftigt. Ross und Schwert, sagt er, nicht
Feder und Papier forderten die stiirmischen Zeiten. Aber
er wolle dennoch Heynlins Wunsch willfahren, denn er
kénne ihm nichts abschlagen, ohne sich undankbar zu zeigen.
Dies schreibt er in einem Brief,?) der zusammen mit Heyn-
lins Antwort der Ausgabe des Laurentius als Vorrede bei-
goegeben ist, und der, #hnlich wie der des W. Fichet, von
Heynlins literarischen Bestrebungen Zeugnis ablegt. ,Vir
humanitate litterisque excellens“ redet Senilis ihn an, unter-
wirft seine Arbeit seiner ,feinen Feile und seinem gewich-
tigen Urteil“, und bittet ihn, die letzte Hand anzulegen,
die Fehler, die er stehen gelassen, auszumerzen, und ,den
Acker, den er, Senilis, nur von Dornen, Steinen und Un-
kraut gereinigt und mit der Hacke bearbeitet habe, mit
Pflanzen und mannigfaltigen Blumen auszuschmiicken.“
Heynlin findet das zu viel Ehre und gibt dem Freunde
seine Lobeserhebungen mit Zinsen zuriick. Nicht die kleinste
Unebenheit finde sich mehr in der Korrektur des Textes,
zu der er, Heynlin, gar nicht im Stande gewesen wére,
habe er doch nicht, wie sein Freund, in Latium, sondern
bald in Deutschland, bald in Paris in einer drmlichen und
fast barbarischen Ausdrucksweise seine besten Jahre ver-
zehrt und sich hier wie dort nicht so sehr zu den Oratoren
als zu den Philosophen und Theologen gehalten. Und das
tue er auch jetzt noch tiaglich mehr, sodass er, auch wenn

) In den Abschriften ist an Stelle der Namen bisweilen ein einfaches
N. gesetzt. Red. fol. 211—212 (Kopien von Heynlins Hand), fol. 213—226
(Originale)., Datiert sind sie aus Tours und Amboise, 1469 und 1470. An
Heynlin ist keiner gerichtet. ’
2) Cl. Press. 77/8. Champ. 50/5I.



134 Max Hossfeld.

er die Fahigkeiten dazu besiisse, kaum einen Augenblick
der Musse fiir Laurentius iibrig finde.

Dennoch wolle er, so gut er es vermoge, seiner Auf-
forderung nachkommen, denn er wiinsche sich nichts mehr,
als eine Gelegenheit, um sich ihm dankbar und willfahrig
zu zeigen. KEr habe daher die Elegantien mit einer iiber-
sichtlichen Kapiteleinteilung und einem alphabetischen Re-
gister versehen. Aber wenn jemand, der schnell irgend ein
lateinisches Wort aufsuchen wolle, diese Einrichtung bequem
fainde, so solle er auch dafiir nicht ihm, sondern Senilis
dankbar sein; denn Senilis habe ihn ja dazu aufgefordert,
dem Laurentius etwas Arbeit zuzuwenden.!)

‘Wie man sieht, sparten beide Freunde die Hoéflichkeiten
nicht. Natiirlich darf man diese schénen Redewendungen
nicht alle wortlich nehmen. So méchten wir Senilis, ob-
schon er das Gegenteil behauptet, fiir den gewiegteren
Lateiner halten. Andererseits iibertreibt auch Heynlin offen-
sichtlich; erkldrt er doch z. B. in einem Atemzuge, dass er
fir schongeistige Arbeiten keinen Augenblick Zeit finde,
und dass er ein langes Register zu den Elegantien ange-
fertigt habe. Eine Stelle aber verdient sicher unbedingten
Glauben, wir meinen sein interessantes Bekenntnis iiber
sein Verhiltnis zu den oratores auf der einen und zu den
Philosophen und Theologen auf der anderen Seite; es enthilt
etwas Tatsichliches, das besonders in einem solchen Briefe
nicht bloss Floskel sein kann. FEcht humanistisch bleibt
dieserdarum in der Form doch, ebenso wie der seines Freundes.

11. Noch Ende 1471 oder Anfang 1472 hatte sich Fichet
personlich zu Ludwig XI. begeben, der damals in Tours
residierte, und in einer Audienz ihn auf Bessarions Kommen
und seine Pldne vorbereitet. Wéahrend er so einige Zeit
am Hofe zubrachte, fielen ihm mehrere Drucke ciceronia-
nischer Schriften, die reisende Buchhindler dorthin brachten,
in die Hinde. In dem lirmenden Hoftreiben, das ihn um-
gab, war ihm, wie er schreibt, ihre Lektiire doppelt angenehm.
Aber es storte ihn die Mangelhaftigkeit der Ausgabe und
der schlechte uniibersichtliche Druck, er sehnte sich nach

1) Aedibus Sorbone scriptum, anno 1471. Siehe Cl. Press. 78/79.
Champ, 52—353.



Johannes Heynlin aus Stein. ' 135

‘den schénen Ausgaben, die sein Freund Heynlin herzustellen
verstand, ,Um wieviel angenehmer¥, schreibt er ihm am
7. Marz 1472%) ,wire meine Lektiire noch gewesen, wenn
jedes der Biicher so sorgfiltig korrigiert und so schon in Ab-
schnitte eingeteilt gewesen wire, wie Ciceros Orator, Valerius
Maximus und Laurentius® durch deine Mihe gedruckt
worden sind. In diese Biicher haben jene Unterscheidungen,
die wir Kapitel nennen, sowohl zum Verstindnis wie zum
besseren Behalten soviel Licht gebracht, dass ihre Lektiire
jetzt kinderleicht geworden ist.“ Fichet bittet nun seinen
Freund, dem néchsten Erzeugnis ihrer Presse, Ciceros Offizien
durch dieselbe Arbeit des Verbesserns und Unterscheidens
den rechten Wert zu verleihen. Kr scheut sich nicht, sagt
er, dies von Heynlin zu begehren, ,multo familiarius quam
omnibus fere quos in amicis recensui, labores tibi impono.“
Denn kaum konnte er jemanden finden, der wohlwollender
gegen ihn oder beharrlicher in literarischer Titigkeit oder
liebenswiirdiger sei, wenn es gelte jemand zu Gefallen eine
Arbeit zu iibernehmen, die allen von Nutzen wire, als seinen
Lapidanus. Fir ihn, den hochgelehrten und dienstwilligen
Mann, wiirde das ja auch eine leichte und angenehme Auf-
gabe sein, iiberall habe sich doch Heynlin ausgezeichnet:
In der Sorbonne habe er in den theologischen Disputationen
bei weitem den ersten Rang erreicht und auch als erster
seit Menschengedenken den Pariser Lizentiatentitel zu den
Deutschen gebracht, unter den Philosophen der Zeit sei er
gewiss als der erste (princeps) erfunden worden, und mit
Weisheit und Klugheit habe er das hochste Amt, das die
Universitat verleihen konne, gefithrt. Ganz zu schweigen
von der Gewalt der Rede, die ihm eigne, und von der an-
gestrengten fleissigen Arbeit, die er Tag und Nacht den
literarischen Studien widme. |
Heynlin findet das wieder zu viel des Lobes: ,nicht
wer ich sei, lerne ich aus deinen Worten, sondern deine
grosse Freundlichkeit gegen mich.“ Denn ich weiss wohl,
wie sehr ich von dir, vortrefflichster Vater, geliebt und

% Cl. Press. 80—82, Champ. 55—357,
?) Der also hier trotz der Mitwirkung des Senilis ohne weiteres als eine
Ausgabe Heynlins bezeichnet wird. '



136 Max Hossfeld.

taglich mehr geschétzt werde.* ,Du hast mich, wie die
beredten Schriftsteller, denen du &hnelst, zu tun pflegen, so
hoch gelobt, dass ich ausser Stande bin, dir Gleiches mit
Gleichem zu vergelten.“ Den Versuch dazu macht er aber
doch. Besonders gedenkt er Fichets humanistischer Tétig-
keit und seiner Rolle als Begriinder der rhetorischen Studien
in Paris. ,Wie Cicero Griechenlands Beredsamkeit nach
Latium heriiberbrachte, so habe sie Fichet jetzt aus Latium
nach Lutetia verpflanzt.* TUnd iiber sein Buch bedient er
sich eines Ausdrucks, den er in Bessarions Briefen an Fichet
gelesen hat: ,de studiis humanitatis ea scripsisti saepe sae-
piusque docuisti quae (ut de te gravissimus pater Nicenus
cardinalis Bessario scribit) cum optent Athenienses, tum
mirentur Romani.“ ,Was Fichet ihm auferlegt habe, wolle
er gerne tun, wie schwach auch seine Krafte seien. Er
wolle versuchen, Ciceros ,Pflichten“, die zur Zeit ganz in
der Verbannung lebten, auf seinen Schultern wieder zu den
Galliern zuriickzutragen.“

Uebrigens begniigte sich Heynlin nicht mit der Heraus-
gabe nur der ciceronianischen Schrift, die Fichet ihm be-
zeichnet hatte, sondern fiigte noch auf eigene Faust vier
andere philosophische Werke desselben Autors hinzu, und
liess alles zusammen in einem Bande drucken; ein Beweis,
dass gelegentlich auch er iiber die Wahl der Biicher be-
stimmte, die aus der gemeinsamen Presse hervorgingen.
Er selbst ist Zeuge dafiir, indem er in seinem Briefe an
Fichet fortfahrt: ,Und nicht nur Ciceros officia habe ich
fiir dich, mein Vater, der du die Rechtschaffenheit und die
Gefilligkeit (officia) so liebst, nach dem Masse meiner Krifte
verbessert und kapitelweise in Abschnitte getrennt, sondern
um dir deine Liebe mit Zinsen zu vergelten, auch Laelius,
Cato und Scipios Traum?') in derselben Weise berichtigt
und eingeteilt; sie alle unterwerfe ich deinem gerecht ab-
wigenden strengen Urteil. Und damit du schneller iiber
das Ganze deinen Spruch fillen kannst, habe ich gleichsam
als Kommentar zu allen Biichern eine Uebersicht meiner

1) De amicitia, de senectute und de republica, ausserdem noch die para-
doxa Ciceros.



Johannes Heynlin aus Stein. 137

Kapitelitberschriften (die man Tafel zu nennen pﬂegt) in der
Vorhalle des Werkes angebracht.“?)

Zu diesen Beigaben fiigte Heynlin ausserdem noch ein
kurzes Gedicht ,an alle Freunde der Tugenden¥,?) das uns
wegen der Verbindung humanistischer Form und moralischen
Inhalts fiir ihn besonders charakteristisch erscheint.

Folge meinem Rat, beginnt er, damit du pflichteifrig
wirst: lies héufig diese Biicher. Denn hierin lehrt Cicero,
aus welcher Quelle Ehrenhaftigkeit, Tugend und Pflicht-
treue fliessen . . . hier zeigt er, dass nichts verkehrter ist,
als das Nitzliche vom Guten und Ehrenhaften zu trennen:
stets soll beides eng verkniipft sein. In primis igitur rectum
statuas tibi finem Turpia nec speres finibus apta tuis. Sic
virtutis iter tutis transibis (honesti Officio fretus) gressibus
ad superos.“

Ein Exemplar des fertigen Buches schickte Heynlin
seinem erlauchten Gonner, Bischof Georg von Metz, mit
einem gedruckten Widmungsschreiben,?)in dem sich 'ai.hnlich
wie in dem erwihnten Gedicht die Schiitzung feiner Form
mit der moralischer Vollkommenheit verbindet. Auf Fichets,
,,hominis amicissimi, Wunsch habe er die Ausgabe des
Buches besorgt. Man koénne nichts finden, was besser fiir
alle Lebenslagen geeignet sei. KEs erleuchte die Moral, nicht
wie Aristoteles tat, bloss in summa, sondern fiir eines jeden
Stand, Alter, Geschlecht und Lebenslage, auf zugleich ernste
und gefillige Weise. ,,Diese Lektiire schmeichelt dem Ohre,
verfeinert die Zunge, heilt allen Kummer des Geistes und
eroffnet den Quell eines guten und glicklichen Lebens,
Darum nimm mein kleines Angebinde mit deinem heiteren
Blick entgegen und erfrische, ziere und adle daran téiglich
Geist und Sinn.* Fir die Verehrung, die Heynlin seinem
hohen Freunde entgegenbrachte, ist bezeichnend, dass er
an das iibliche Vale am Schlusse des (gedruckten) Briefes
mit eigener Hand noch die Worte anfiigte: ,,Prestantissime
pater.t %)

1) Aedibus Sorbone Parisii scriptum. (Cl. Press. 82—83, Champ. 58—39.)
2) Cl. Press. S. 58/59.

9 Champ. 54. Cl. Press. 79/80.

%) Cl. Orig. 35 und Press. 8o.



138 7 Max Hossfeld.

Dieser Anfang 1472 erschienene Cicero ist nun das
letzte Buch, in dem Heynlins Name erscheint. An seine
Stelle trat als Korrektor ein gewisser Erhard Windsberg
oder Winsperg, der seine Studien in Paris gemacht hatte?)
und dem humanistischen Kreise Fichets und Heynlins an-
gehort haben muss. Er war auch mit Reuchlin bekannt.?)
Sein Name findet sich in drei der folgenden, 1472 erschienenen
Ausgaben.?) Aus einem unbekannten Grunde zog sich
Heynlin jetzt von dem Unternehmen zuriick, dem er zwel
Jahre hindurch soviel Fleiss und Liebe gewidmet hatte.
Aber auch Fichet trat damals mehr und mehr zuriick. Ihn
fesselte ganz die Sache Bessarions, die nunmehr ihrem
Hohepunkt und ihrem Ende zueilte. Auf Fichets Dréangen
war der Kardinal am 20. April 1472 von Rom aufgebrochen,
im August langte er in Saumur an. Hier oder in Paris?)
empfing ihn der Konig, aber nur um ihn mit Worten ab-
zuspeisen; die Gesandtschaft war gescheitert, der alte Bes-
sarion gebrochen. Fichet schwor, ihm nicht mehr von der
Seite zu weichen, und begleitete ihn in der Tat zuriick nach
Italien, wo der ungliickliche Grieche im November starb und
er selbst schliesslich in Rom Kéimmerer des Papstes wurde. )
Heynlin musste an alle dem den lebhaftesten Anteil nehmen,
war doch Fichet sein nichster Freund und hatte er doch auch
in dessen Korrespondenz mit Bessarion Einblick gehabt.®)
‘Wahrscheinlich hat er auch Bessarion, ,,den Griechischsten
der Lateiner und den Lateinischsten der Griechen“ wie
Laur. Valla ihn nannte, personlich kennen gelernt, und dass
er sich auch dessen Kreuzzugsidee zu eigen gemacht hatte,

) 1464, Erh, Winsperg, Basiliensis diocesis bacularius (Auct, II, 951),
1467 licentiatus, 1468 procurator nationis alemann. (Chatelain, les étud.
suisses a I’Univ. de Paris.)

?2) S. Geiger R. 31, 53. In einem Brief an R. bezeichnet er sich als
E. deWindsberg ,,doctor et miles®. (Geiger Br. No. 9). W, korrespondierte
auch mit dem Basler Humanisten Hartmann v. Eptingen (s. Geiger Br. 12.
A. 2). Vgl iiber W.: G. Bauch, die Anfinge des Humanismus in Ingolstadt.
S. 14—24 (Histor. Bibliothek Bd. 13, 1901).

8) CL Orig. 35 ff. Cl. Press. 23.

%) , Vielleicht zu Paris* entscheidet sich Rocholl (S. 206).

%) CL Orig. 49/50.

6 Man denke an sein Zitat aus Bessarions Briefen s. S. 136. -



Johannes Heynlin aus Stein, - 139

beweist uns eine in seinem Besitze befindliche Abschrift
eines Briefes des Tiirkenkaisers an den Papst vom Jahre 1453.%)

Nach dem Heynlinschen Cicero hat die Sorbonne-Presse
noch 11 Drucke hervorgebracht, deren Reihenfolge nicht
sicher festzustellen ist. Mag unser Lapidanus auch noch
den einen oder anderen von ihmen herausgegeben oder
wenigstens dabei mitgewirkt haben, so ldsst doch die Aus-
wahl der Biicher, zusammen mit dem Fehlen jeder positiven
Angabe iiber eine Beteiligung von seiner Seite, darauf
schliessen, dass er wie Fichet allmihlich seine Hand von
dem gemeinsam begonnenen Unternehmen zuriickzog und
‘Winsperg und anderen seine Fortfithrung iiberliess. Zwar
blieb man im allgemeinen der von ihnen angegebenen
klassisch-humanistischen Richtung treu, jedoch zeigen Biicher
wie das Speculum humanae vitae des Rodericus, und noch
mehr die Liebesgeschichte des Enea Silvio (de duobus aman-
tibus),?) dessen Buch de miseriis curialium, sowie das viel-
gelesene Sophologium des Jacques Legrant, ferner Terentius’
Komédien und Juvenals und Persius’ Satiren,®) dass ein
anderer Geist in die Druckerei eingezogen war, der mehr
auf die Kauflust des Publikums spekulierte als sich ledig-
lich die Forderung reiner lateinischer Bildung zum Ziel setzte.
Auch die Sorgfalt in der Herstellung des Textes liess
mehr und mehr zu wiinschen iibrig. ,,Man merkt, dass
Heynlin nicht mehr da war.“*) Die Drucker suchten zuerst
andere Protektion, indem sie sich an den K6nig, den Herzog
von Bourbon und andere hochgestellte Herren wendeten,
und verliessen schliesslich die Sorbonne, um sich in der
rue Saint-Jacques im Hause zur goldenen Sonne?®) selbst-
standig niederzulassen (April 1473). Mai 1473 erschien das

1) Ba. Chr. IV, 312 und Haenel 536.

2) Aeneas de duobus amantibus ist nicht in Heynlins Sammlung der
Pariser Drucke. Phil. Impr. 160.

3) Juvenal und Persius wurden von einem Wimpfeling fiir unpassende
Lektiire erklirt. Jos. Knepper, Jak. Wimpfeling 94. (Erliut. u, Erginz, zu
Janssens Gesch. d. dtsch. Volkes.)

% Cl. Orig. 48.

%) Cl. Orig. 51. Dies Haus gehdrte iibrigens, wenigstens im Jahre 1757,
auch zum Besitz der Sorbonne. S. das Inventar des Kollegiums bei Gré;
251—269,



140 Max Hossfeld.

erste Buch ihrer neuen Presse, mit gotischen Typen gedruckt.
Die Geschichte der ersten von Heynlin in Paris eingefithrten
und von Fichet und ihm geleiteten Druckerei hatte ihr
Ende gefunden. ‘

Fir den Geist, der sie einrichten hiess und in dem sie
geleitet wurde, gibt es néchst den Titeln der aus ihr hervor-
gegangenen Biicher kein schoneres Zeugnis als die zu den
Vorreden verwendeten Briefe Fichets und Heynlins, von
denen wir wenigstens einiges mitteilen konnten. Die Freude
itber die gelungene Einfithrung und iiber die Wirkungen
der neuen ,,Schreibkunst®, die jugendliche Begeisterung
tir die taglich mehr aufbliihenden studia humanitatis, der
Eifer und die Sorgfalt, die man auf ihre Pflege verwendete,
treten nirgends lebendiger hervor als in diesen Briefen,
deren ILektiire, belehrender als lange Auseinandersetzungen,
stets mit Genuss verbunden sein wird.

# * #

Gleichsam die Samenkérner der neuen Bildung sind
die Biicher gewesen, die die beiden Freunde so auf ihrer
Presse herstellen liessen. Aber sie besassen auch einen
Acker, auf den sie sie ausstreuten, und auf dem sie schione
Friichte geerntet haben: die Horsdle der Universitit Paris.
Wie Fichet, der ja lange Jahre hindurch als Professor der
Rhetorik wirkte, so liess auch Heynlin es sich angelegen
sein, seine Vorliebe fiir die humanistischen Studien auf die
akademische Jugend zu iibertragen. Ungefihr zu der Zeit,
wo er sich von der Druckerei zuriickzog und wahrscheinlich
seit seiner Aufnahme unter die Doktoren der Theologie
(Herbst 1472) begann er seine Lehrtitigkeit. Der hoch-
gelehrte Magister der Theologie, den nach eigenem Ge-
stindnis die .menschliche und gottliche Weisheit* doch
mehr fesselte als die Schriften der Alten, fand es nicht
unter seiner Wiirde, wieder in die philosophische Fakultét
hinabzusteigen und hier ,inter postremos qui studia se-
quuntur, ut artium professores‘!) Grammatik zu dozieren.
Unter Grammatik haben wir allerdings nicht, wie heute,
nur das Lehrgebéude der lateinischen Sprache zu verstehen,

) Wie er selbst etwas verichtlich sagt s. S. 105.



Johannes Heinlyn aus Stein. 141

sondern zu gleicher Zeit auch Literatur und Lektiire.!) Der
Unterricht in diesen Fichern, wie auch in der Rhetorik
und in den beiden anderen alten Sprachen, war im 15, Jahr-
hundert nicht in den Hiénden festangestellter Liehrer, sondern
blieb denen iiberlassen, die Interesse dafiir hatten.

Dass zu diesen Lehrern auch Heynlin gehorte, wissen
wir aus den Briefen eines seiner Schiiler, dessen Name
geniigt, um auf die Beschaffenheit seines Unterrichts ein
giinstiges Licht fallen zu lassen: Johann Reuchlin.?)

Reuchlin kam damals (es war im Jahre 1473) als Be-
gleiter des jungen badischen Markgrafen Friedrich nach Paris,
des dritten Sohnes des regierenden Markgrafen Karl L.?%)
Der Bekanntschaft Heynlins mit der badischen Herrscher-
familie wird es zu verdanken sein, dass auch Reuchlin ihn
.zum Lehrer bekam. “Friedrich war ein Neffe des Bischofs
Georg von Metz, Heynlins Génner, der ja selbst einst zu
seiner Ausbildung nach Paris gegangen war und der von der
Tatigkeit unseres Humanisten soeben erst durch die ihm
zugesandten Officia Ciceros erneute Kunde erhalten hatte,
und auch Markgraf Karl kannte, wie wir uns erinnern,
Heynlin.*) So erkliren wir uns, dass dieser mit unter den
Gelehrten war, die man dem jungen Markgrafen und seinem
Begleiter als Lehrer empfahl.

Friedrich ist spiter Bischof von Utrecht geworden.
Reuchlin hat sich noch in hohem Alter des Unterrichts,
den er bei Heynlin genoss, gern erinnert, und stets spricht
er in den Ausdriicken der grdssten Hochachtung von ihm.

Besonders bekannt sind zwei Briefe, die er in den
Jahren 1513 und 1514 in Sachen des Pfefferkornschen
Handels nach Paris schrieb, um dort ein wohlwollendes
Urteil fir sich zu erlangen. In dem ersten, gerichtet an
Jacob Faber Stapulensis, erklirt Reuchlin die Wut, die die
Kolner Theologen gegen ihn zeigten, vor allem aus ihrer

1) Thur. 93.

%) Adumbr. nennt Reuchlin fdlschlich einen Tiibinger Schiiler Heynlins
(S. 102). Als Heynlin in Tibingen dozierte, war Reuchlin in Frankreich,
erst spiter kam er nach Wiirttemberg, da aber war Heynlin nicht mehr dort.

3) Reuchlin war 18 Jahre alt, Friedrich 15, .

4 S. S. 130.



142 Max Hossfeld.

Eifersucht wegen seiner Verdienste um die hebréische und
griechische Sprache, ,graeca elementa* heisst es, ,,quae
ipse ego quondam in vestra Gallia ex discipulis Gregorii
Tiphernatis?) adulescens Parisii acceperam a. d. 1473, quo
in tempore 1illic et Joannem Lapidanum theologiae doc-
torem in grammaticis ad Serbonam, et Guilielmum Tardivam
Aniciensem in vico S. Genovefae et Robertum Gaguinum
apud Maturinos in Rhetoricis praeceptores audivi, cum essem
e familia Marchionis Friderici Principis Badensis nunc
Episcopi Traiectensis ovugorryriz.“?) Der zweite Brief ist
an die Professoren und den Dekan der theologischen Fakultit
von Paris gerichtet, von der Reuchlin ein giinstiges Urteil
wegen seiner Schriften iiber die Biicher der Juden erbittet.
Er sei ja doch auch gewissermassen ein Glied ihres Korpers
und aus ithrem Schosse hervorgegangen, ,sum enim scho-
laris universitatis Parisiensis, egregii quondam theologiae
doctoris domini Joannis de Lapide discipulus in Serbona,
et postea Marchionis Badensis, nunc Episcopi Traiectensis,
condiscipulus, quondam ad solem habitans in via S. Jacobi, ?)
ante annos si rite recordor 45 . . . .Y

Seinem Unterrichte legte Heynlin die Grammatik des
Priscian zu Grunde. Wenigstens sagt Reuchlin an anderer
Stelle, dass er im Jahre 1473 nach diesem Buche unter-
richtet worden sei. ,,Postea enim quam anno aetatis meae
duodevigesimo (geboren 1455) Prisciani Caesariensis litte-
rarum studia in schola Parisiorum aggressus sum, biennio
post apud Rauracos collegi Dictionarium, quem appellavi
Breviloquum.**%) Unzweifelhaft hat Heynlin sich aber hier-

1) Tifernas wirkte von 1456—59 in Paris, s. oben S. 355 (Bd. VI, 2),

?) Vom 31. August 1513. Geig. Br. No. 171,

3) Reuchlin wohnte also in demselben Hause wie (seit Anfang 1473) auch
die drei Drucker, die Heynlin nach Paris berufen hatte (vgl. oben S. 139).
(Das Haus ,,zur Sonne*“ und ,,zur goldenen Sonne® in der Rue St. Jacques
ist dasselbe, s. Madden 157.) Ob er vielleicht einer der Korrektoren war,
die an Heynlins Stelle jetzt Gering, Friburger und Kranz die Biicher ver-
besserten? Auch in Basel waren Heynlin und Reuchlin spiter in dieser
Weise fur den Buchdruck gemeinsam titig, s. unten Kapitel 12.

4) Das ist nicht ganz richtig. Da der Brief vom 19. Juni 1514 datiert
ist (Geig. Br. No. 187), so waren erst 41 Jahre verflossen.

%) Brief an seinen Bruder Dionysius (Vorrede zu Buch I der Rudimenta
hebraica, 1506) Geig. Br. 95.



Johannes Heynlin aus Stein. 143

mit nicht begniigt. In den Vorreden zu den klassischen
oder humanistischen Werken, die aus seiner Druckerei
hervorgingen, haben er und seine Freunde ja oft darauf
hingewiesen, welchen Nutzen sie sich fiir die studierende
Jugend von deren Verbreitung versprachen. ,Postulat hoc
a te studiosorum iuvenum coetus quibus hic liber maximae
utilitati futurus est, so fordert Senilis seinen Freund auf,
noch einmal seine bessernde Hand an die Elegantiae des
Laurentius Valla anzulegen,!) und Heynlin dankt ihm fiir
seine eigene Arbeit mit den Worten: ,,Quo fit ut fere nes-
ciam, a quo potissimum tibi gratiae plures debeantur, a me
ne, cui morem gessisti, an a scholasticis parisiis, quibus
labor tuus fructum est allaturus quammaximum. . .. .“?)
Gewiss wurden wenigstens mit ‘den vorgeschritteneren
Schiilern solche und &hnliche Schriftsteller gelesen und so
zur Richtigkeit in Wort und Satzbau auch die ciceronianische
Eleganz des Stils gefiigt, der ein Lorenzo Valla vor allem
das Wort geredet. Reuchlin selbst hat in einem vierten
Brief den Unterricht, den er bei Heynlin genoss, nicht
bloss mit ,Grammatik¥, sondern mit ,humanistischen
Uebungen* bezeichnet. Dieser Brief, geschrieben an Johann
von Dalberg, dient als Einleitung zu seiner Schrift vom
wundertiatigen Worte und enthilt den schoénsten Ausdruck
der Dankbarkeit und der Verehrung, die er seinem Lehrer
Heynlin stets bewahrte, ,,Unde ductus ego incredibili quo-
dam gratificandi studio, et nimirum amore singulari erga
omnis bonae artis columen egregium Joannem lapidanum
theologiae doctorem, tam monastica Carthusiensium vita,
quam editione librorum insignem, atque primum cuius
ferulae manus subdiderim in exercitamentis humanioribus
jnstituendus. . . .49

_ Uebrigens darf man annehmen, dass Heynlin den
Priscian ohne die entstellenden mittelalterlichen Kommentare
gelehrt hat. Gerade mit dem Riickgang auf den Text der

Y} Champ. 50, Cl. Press. 78.

?) Champ. 52, Cl. Press. 78. ,

3) De verbo mirifico, Basel, Joh, Amerbach 1494, fol. 2, auch bei Geig.
Br. 46. Geigers Anmerkung, dass Heynlin 1463 in Freiburg magister ge-
worden sei, ist unrichtig, siehe oben S, 321 (Bd. VI, 2).



144 Max Hossfeld.

klassischen Grammatiker selber begann ja der Humanismus
seine reinigenden und vereinfachenden Reformen der sprach-
lichen Bildung,!) und es war schon ein weiterer Schritt
nach vorwirts, wenn man zum Abfassen eigener grammatischer
Schriften iiberging. Auch diesen Schritt hat unser Heynlin
getan, er hat ein uns leider unbekanntes Introductorium
Grammaticae ) geschrieben, das wahrscheinlich seiner Pariser
Lehrtatigkeit seinen Ursprung verdankt. Die kleine Schrift
itber die richtige Interpunktion fand schon Erwidhnung,?®)
Sie ist nach ciceronianischem Vorbilde in Dialogform ge-
fasst.*) Hierher gehért wegen ihres humanistischen Charakters
auch eine kleine Schrift allgemeineren Inhalts, eine Ab-
handlung iiber das Gedéichtnis und die Kunst ,,es durch die
Regeln und Medizinen des 1470 gestorbenen berithmten
Arztes und Philosophen Matheolus von Perugia zu verstirken.
Sie trigt die volle Namensunterschrift Johannes Heynlin
de Lapide und ist von 1472 datiert.®)

Unwillkiirlich fragt man sich, ob Reuchlin, der Vater
der griechischen und hebriischen Studien in Deutschland,
nicht auch in diesen beiden Sprachen von seinem Lehrer
Heynlin, den er ja ,,omnis bonae artis columen‘* nennt, und
dem er so lange ein treues Gedéchtnis bewahrt hat, unter-
richtet worden ist. Beides ist behauptet worden, von

1) Bauch, Gust., Gesch, d. Leipziger Frilhhumanismus S, 95, Erhard, Gesch.
d. Wiederaufbliihens usw. III 263.

?2) Es soll gedruckt sein (Adumbr. 103), findet sich aber in den Inku-
nabelverzeichnissen nicht. Trithemius nennt als Anfangsworte: ,,Cum

grammatica sit recte lo . . .¢

3) S. S. 128,

4) Ueber die dialogische Form in humanistischen Abhandlungen siehe
Burckhardt, Kultur d. Renaissance I, 265 (8, Aufl. v. Geiger 1901),

5 Adumbr. S. 102, 104. Matteolus Perusinus, (auch de Mattiolis),
genannt ,,monarcha medicorum et princeps artium liberalium“ wurde 1400
geboren, (da er nach J6cher III, 296 im 70, Jahre starb) lehrte in Padua
und Perugia Medizin und schrieb ausser seinem , Tractatulus de preceptis
artificialibus et regulis medicinalibus ad angendum memoriam admodum utilis,*
der oft gedruckt worden ist (Hain 10905—10913), Reden und Kommentare
zu Philosophen und Aerzten des Altertums,



Johannes Heynlin aus Stein. 145

Schlosser und Ehwald fiir das Griechische!) und fir das
Hebriische von einer ganzen Reihe von Autoren, deren
altester, soviel ich sehen kann, Arnaud de Pontac, Bischof
von Bazas 1ist.?) Dieser schreibt: Johannes Lapidanus,
doctor theologus, qui linguam Hebraicam Lutetiae docet
ipsum Joan. Reuchlinum Capnionem, ut agnoscit ipse in sua
Apologia. Wenn mit der Apologie die ja oft so bezeichnete
,,defensio contra calumniatores Colonienses* (1513) gemeint
ist, so muss die Behauptung Pontacs verworfen werden, es
findet sich in der ganzen Apologie von Johannes Lapidanus,
de Lapide usw. kein Wort! Wir haben, da die Sache
immerhin von Interesse wire, auch ,Doctor Johannsen
Reuchlins . . . Entschuldigung gegen ... Pfefferkorn“ (den
Augenspiegel, 1511)%) sowie Reuchlins Vorwort zu Zevogwvros

arodoyee Swxoarovs usw. (Hagen, 1520)*) sorgfiltig gelesen,
aber auch hier ist von Heynlin nirgends die Rede. Ent-
weder also meint Pontac mit ,,Apologia‘ jenen oben zitierten,
an die Pariser theologische Fakultit gerichteten, allerdings
,,entschuldigenden* und ,,verteidigenden‘ Brief vom 19. VL.
1614, in dem Reuchlin den Joh. Lapidanus ohne nihere

1) Schlossers Weltgesch, Bd. 9, S. 318 (23. Gesamt-Aufl, 1893). ,,Neben
Heinlin von Stein lehrte in Paris Hermonymos aus Sparta das Griechische.*
S. gibt nicht an, woher er diese Kenntnis hat. — Ehwald nennt Heynlin
einen Vertreter des ,,deutschen Hellenismus* und den ,,Lehrer des Begriinders
der griechischen Studien in Deutschland, Johann Reuchlins.* (S, 134 col. 1))

%) In Gilberti Genebrardi etc. Chronographiae libri 4 . . e D. Arnaldi
Pontaci Vasatensis Episcopi Chronographia aucti etc. Paris 1580 pag. 433.
Daraus, dass in einer kiirzeren ilteren Ausgabe der Chronographia, in der
nur G. G. als Verfasser genannt ist, (Paris 1567) die Angabe noch nicht
steht, muss man auf Arnaud de Pontac als ihren Urheber schliessen. Ueber
A.d.P. zu vergleichen Jules Delpit in Revue d. Bibliophiles, 1880, S. 45
und 75 (mir nicht zuginglich gewesen). — Auf Genebrard geht zuriick Paulus
Colomesius, Gallia orientalis etc, . (1665) S. 3. Auf diesen Konig, G. M.
Bibliotheca vetus et nova (Altdorf 1678) S. 458. Auf Konig bezieht sich
Rotermund in der Fortsetzung zu J6chers Gelehrtenlexikon Band III, (1810)
Sp. 1292, wo Heynlin bezeichnet wird als ,,ein offentlicher Lehrer der hebriischen
Sprache zu Paris gegen 1470, von dem Joh. Reuchlin die hebr, Sprache lernte.'

3) Beide abgedruckt von Hermann v. d. Hardt, Historia literaria Re-
formationis, Lipsiae 1717, Teil II, S. 16 —53 und 53—93.

4) Ein Exemplar auf der Berliner Kgl. Bibliothek. In der lateinischen
*Vorrede Reuchlins an Joh. Secerius Lauchensis ist zwar von der griech. und
hebr. Sprache die Rede, aber nicht von Heynlin.

Basler Zeitschr. f. Gesch. und Altertum, VII, 1. 10



146 Max Hossfeld.

Angabe als seinen Lehrer bezeichnet (Pontac hitte dann
aus eigener Phantasie hinzugedacht, dass es ja wohl im
Hebraischen gewesen sein miisse), oder er hat das Zitat
einfach erfunden. Eine tendenziése Entstellung konnte man
aber bei Pontac sehr wohl voraussetzen, da er sich zum
Ziele gesetzt hatte ,die Liigen, Flecken und Betriigereien
der Centuriaten und anderer Ketzer aus der Geschichte
zu vertilgen.!) Da nun Heynlin katholischer Theologe und
Doktor der stets rechtgliubigen Sorbonne gewesen war,
konnte es Pontac wohl angemessen finden, einem solchen
die geistige Vaterschaft fiir die hebriischen Kenntnisse des
grossen Humanisten zuzuschreiben. Wie dem auch sei, so
muss Pontacs Angabe, dass Joh. Lapidanus Reuchlin in
Paris Hebriisch gelehrt habe, als unbegriindet verworfen
werden.

DanunHeynlin aber tatséichlich doch ein wenig Griechisch
und vielleicht auch etwas Hebriisch verstanden hat,? so
bleibt immerhin die Moglichkeit bestehen, dass er seinen
jungen Landsmann zum Studium beider Sprachen angeregt
hat, und es ist nicht ausgeschlossen, dass er zu den ,,Schiilern
des Gr. Tifernas® zihlte,®) von denen Reuchlin seine ersten
griechischen Kenntnisse in Paris erwarb. Aber ehe nicht
positive Beweise vorliegen, kann auf der ganzen Vermutung
nicht weitergebaut werden.

Reuchlin 1st nicht der einzige Schiiler Heynlins, den
wir kennen. Es macht ihm nicht mindere Ehre, dass auch
Rudolf Agricola ihn unter den ehrenvollsten Ausdriicken
als seinen Lehrer bezeichnet.?) Das will um so mehr sagen,
als Agricola bereits in Italien gewesen und auch kein Jiingling
mehr war,® als er nach Paris kam: Hier muss er sich

) So steht im Titel des Buches, Ausg. Paris 1580,
%) S. Exkurs 2. | 7
3) Vgl. oben S. 142,
4)' Zarn, Einl, S. 21.
5 Er war etwa 30 Jahre alt, Heynlin ungefihr 4o,

o



Johannes Heynlin aus Stein. 147

zwischen 1469 und 1473 aufgehalten haben,) in den Jahren
also, in denen Heynlin auf der Hohe seines Ansehens stand
und zusammen mit Fichet, Gaguin, Senilis und Anderen
in der geschilderten Weise fiir die Hebung der klassischen
Bildung in Paris wirkte. Xs war natiirlich, dass der Nieder-
linder sich dem Kreise dieser Ménner anschloss, — auch mit
Reuchlin und Wessel Gansfort?) befreundete er sich damals
— und in ihren Bahnen wandelte. Dennoch glauben wir,
dass der FEinfluss, den Heynlin auf ihn iibte,® nicht vor-
wiegend auf humanistischem Gebiete zu suchen ist.4) Im
spezifisch Humanistischen war der in Italien gebildete
Agricola dem é&lteren Heynlin sicherlich iiberlegen. Was
ihm an dieser Personlichkeit, deren rein menschliche Be-
deutung iibrigens einen Agricola anziehen mochte, besonders
zusagte, war vielmehr gerade die Verbindung von klassischer

1) Budinszky gibt den Zeitraum zu weit an: zwischen 1463 und 1476
(S. 176). 1465 wurdeAgricola in Lowen als erster von simtlichen Bewerbern
zum magister artium promoviert (also im 2z2., nicht im 16, Lebensjahre, wie
Agricolas neuester Biograph schreibt: Thm, der Humanist R. A., s, Leben
u, s. Schriften, Paderborn 1893, S. 5. Siehe dagegen Catalogus omnium
primorum . , promot, univers. Lovaniens, 1429—1797, Mechliniae 1824,
S. 15). Von Lowen ging er 1465 oder 1466 nach Italien (Ihm 5), und war
noch am 18, Juli 1469 in Pavia, wo er dann wiederum 1473 und 1474 auf-
tritt (Ihm 6), in der Zwischenzeit war er in Paris (Ihm erzihlt von dem
Pariser Aufenthalt nichts. S. aber A.D.B. I, 151 und Geig. R. 11). Da
die Lowener Matrikel erst bis 1453, und die Akten der deutschen Nation
in Paris erst bis 1466 veroffentlicht sind, lassen sich keine genaueren An-
gaben iiber seinen Aufenthalt in diesen Stidten machen (weder Rud. Agricola
noch Huysmann steht in den Registern). '

2) W. Gansfort soll ihn damals zum Studium des Hebréischen ermuntert
haben. Er war von 1458-—1474 in Paris (1470—1472 in Rom) und war
auch mit Heynlin ohne Zweifel bekannt. Niheres wissen wir nicht. Wessel
war auch mit Bessarion befreundet. 1474 ging er wie Reuchlin und Heynlin
nach Basel (Vischer 191, Ullmann, Reformatoren vor d. Reformation, 2. Aufl.
1866, II 281. N. Paulus in W, W. 12, 1339 ff. 2. Aufl. 190I).

8) Zarncke nennt diesen Einfluss einen wesentlichen (. c.). Geiger
nimmt gleichfalls an, dass ,,Agricola, wie die meisten Deutschen (in Paris),
in seinen Anschauungen von dem trefflichen Realisten Heynlin von Stein be-
stimmt wurde. A.D. B, Bd. I, Art, Agricola.

4) 'Wie Janssen meint, der Agricola ,,im persénlichen Verkehr mit Nicol.
v. Cues und dem Scholastiker Heynlin von Stein eine so begeisterte Liebe
fir die klassischen Studien gewinnen‘¢ lisst, ,,dass er deren Forderung und
Pflege als seine eigentliche Lebensaufgabe ansah® (W. W. I, 359).



148 Max Hossfeld.

Bildung mit philosophischer und theologischer Gelehrsamkeit,
die unseren Helden auszeichnet, und gerade der christlich-
theologische Einschlag in Agricolas Humanismus diirfte
nach unserer Meinung auf Anregungen des Sorbonnisten
zuriickzufithren sein. — Wie Reuchlin und Agricola, so
mag noch mancher andere weniger beriihmte Deutsche —
denn vornehmlieh seine Landsleute schlossen sich ihm an, —
damals an Heynlins Unterricht teilgenommen haben, z. B.
der obengenannte Erhard Winsperg') und der elséssische
Humanist Peter Schott, der in den Jahren 1473— 1476 mit
Johannes Scriptoris von Kaysersberg und Johannes Miiller
(Molitoris) von Rastatt in Paris studierte,?) und der ebenso
wie seine beiden Freunde noch spéiter mit Heynlin in Be-
rithrung trat;®) Miller wurde 1473 hier Magister artium.*)
Mit Bestimmtheit wissen wir es von Johannes Amerbach und
Ulrich Surgant, denn beide haben sich selbst als Schiiler
Heynlins bezeichnet, der eine in der von ihm und seinem
Lehrerveranstalteten Aristotelesausgabe,®) derzweitein seinem
bekannten Manuale curatorum.®) TUlrich Surgant aus Altkirch
hatte sich ihm schon in Basel angeschlossen, wo er seit
etwa 1463 studierte und seit der Einfithrung der via antiqua
durch Heynlin zu dessen Anhéngern zahlte.”) 1466 wurde
er Bakkalar im alten Wege. Noch zu Ende dieses oder
Anfang des folgenden Jahres muss er nach Paris gegangen
sein (mit Heynlin ?), denn im April 1468 wurde er dort magister
artium,®) um dann zum Studium der Theologie iiberzugehen.

1) Herm, 152 nennt ihn einen Schiiler Heynlins.

2) Ch. Schm. II, &.

3 S. S. 156 und Kap. 11.

%) G. Knod, deutsche Studenten in Bologna, S. 362,

5) . . Per Magistrum Joannem de Amerbach Lapidani quondam dis-
cipulum accuratissima impressione apud Basileam (Schlusswort).

8) - . praeceptores meos, quorum unus fuit doctor Johannes henlin de
lapide . . doctor theologus parisiensis, Ausg. Strassburg, Joh. Priis. 1506,
fol. z21.

) Visch. 168.

8) Chatelain, les étudiants suisses a 1’Univ. de Paris: 1468, nach 7. IV:
,,Ulrich Surgent, inceptio. Wer in Paris mag. art. werden wollte und von
einer anderen Universitit kam, musste noch mindestens ein Jahr in Paris
studieren (Thur. 52).



Johannes Heynlin aus Stein, 149

1472 noch in Paris, wurde er noch im selben Jahre Leut-
priester von St. Theodor in Basel, wo er an der Universitét
eine ausgezeichnete Stellung einnahm.!) Johannes Amerbach,
der bekannte Buchdrucker, studierte um 1472 in Paris?) und
wurde hier wie Surgant, mit dem er befreundet war, magister
artium.®) Man nimmt allgemein an, dass es der Anblick
der von Heynlin eingerichteten Druckerei und der Einfluss
dieses seines Lehrers war, der ihn damals bestimmte, sich
der Buchdruckerei zuzuwenden,?) und in der Tat haben
beide Mi#nner spiter gemeinsam die schwarze Kunst mit
Eifer gepflegt.®)

Heynlin verstand es, die Jugend zu begeistern und an
sich zu fesseln. 'Wir besitzen eine kleine frisch geschriebene
Rede von ihm, die er in jenen Jahren bei Gelegenheit einer
Magisterpromotion gehalten hat, und die eine hiibsche Illu-
stration zu seinem lateinischen Unterrichte bildet.®) Selbst
ein kleines Musterstiick fliessender Rede will sie eine Auf-
forderung zum Studiun der Beredsamkeit, wie iiberhaupt
der freien Kinste sein. ,JIch will Euch ermuntern und
immer wieder ermahnen, werte Jiinglinge, die ich hier um
mich geschart sehe, nach dem Beispiel derer, denen ich
jetzt die Abzeichen des Magisteriums verleihen werde, die
freien Studien eifrig zu betreiben.*”) Er fithrt aus, wie
leicht und wie niitzlich, wie ehrenvoll und wie nétig und
schliesslich wie ruhmreich dieses Studium sei, er freut sich,
dass die Namen des klassischen Altertums jetzt téglich
héufiger in den Horsilen der philosophischen Fakultit zu

) Ch. Schm. II, 54 lasst ihn erst 1472 nach Paris gehen und erst 1475
wieder am Oberrhein auftauchen (s. aber Wack. 197 und die vorige Anmerkung).

2). Das berichtet Ulrich Surgant selbst (s. Burck. 76).

8) Als in artibus liberalibus Parisiensis magister wird er wiederholt
von Heynlin angeredet (in den Begleitschreiben zu Cassiodors Psalterium,
Basel, Amerbach 1491 und zu Trithemius de script. eccles,, ebenda 1494).

4 Bern. Biich. XIV, Burck. 77, Madd. 157 und andere,
5) S. unten Kap. 12.

6 Red. 253—255.

) Fol, 253"



150 Max Hossfeld.

Paris genannt werden,!) und schmiickt seine Rede selbst
gern mit Ausspriichen und Geschichten der Alten.?) Be-
zeichnend ist aber hier wieder fiir Heynlin, dass er bei
aller Begeisterung fiir die Antike doch niemals aus dem
Bannkreis des Christentums heraustritt, so wenig wie seine
Aufmerksamkeit auf sprachliche Dinge ihn Philosophie und
Moral vergessen lidsst. Neben Thales und Plato, Aristoteles,
Theophrast und Hermagoras, Demosthenes und Cicero weist
er auf Joseph in Aegypten, auf Augustin, Hieronymus,
Ambrosius, Gregor, Cyprian und Chrysostomus und zum
Schluss auf  ,,Jesus Christus, fons artium et ingenuarum
rerum pricceps, hin; als er von der Leichtigkeit des Ei-
lernens der ,Beredsamkeit und der iibrigen Studien“ spricht,
verfehlt er nicht zu zeigen, dass auch der Erwerb der
Tugenden (sanctissimae virtutes) dem Menschen von Natur
leicht falle;®) neben den irdischen Giitern, die einem der
Besitz der Weisheit oft verschaffte, — aus dem Altertum
wie aus der Gegenwart gibe es mannigfache Beispiele dafiir
— preist er vor allem den Besitz jenes inneren Reichtums,
den die Weisen haben und den das gemeine Volk nicht
versteht: ,ignorationis explosio, rerum omnium quae sunt
celo terra marique perfecta cognitio.” , Diesen Besitz," so
heisst es, ,,der uns keine dussere Armut fithlen lasst, ver-
sprechen und verleihen uns die liberalia studia. Man kann
sich nichts Ehrenhafteres, Vortrefflicheres und Wunder-
volleres denken als sie; von ihnen gehen aus und strémen

Y, . ,,vel Plato, vel Aristoteles, vel Theofrastus vel Hermagoras vel
quisquam . . eorum quos vicus straminis indies magis resonat® (Fol. 255).
Diese Erwiahnung des vicus straminis berechtigt uns zu der Annahme, dass
die Rede in Paris gehalten ist; diese ,,Strohgasse* ist nidmlich ,la célebre
rue du Fouarre, ainsi nommée du nom qu'on donnait a la paille sur laquelle
les éléves devaient s’asseoir pour écouter les legons du maitre; in der rue
du Fouarre in Paris aber befanden sich die Gebdude der Artistenfakultit (s.
Madd. 140 Anmkg., Frank. 16). Theophrast, der Peripatetiker, verfasste
Schriften zur Beredsamkeit, zur Ethik (die Charaktere) und zur Botanik,
Mit Hermagoras kann der griechische Rhetor (aus Lemnos) oder der weniger
bekannte stoische Philosoph (aus Amphipolis) gemeint sein (s. Pauly’s Rea-
lenzykl. d. klass. Alt.).

2) S. besonders die Anekdote von Thales v. Mi]et, fol. 254—2154".
3 Fol. 253",



Johannes Heynlin aus Stein, I51

uns zu Religion, Frommigkeit, Ehrerbietung, Freundschaft,
Wahrheit, Glaube, Kraft und Missigung und die Kenntnis
aller Dinge, die da waren, sind und einst nach unendlicher
Zeit sein werden. Durch die sanctissima philosophiae studia,
die uns erst tiber die Natur der Tiere hinausheben, erwichst
uns dauernder Nachruhm auf Erden und ewige Glorie bei
den himmlischen Heerscharen. Wiren uns wohl die Leuchten
des klassischen Altertums bekannt geworden, wenn ihnen
nicht das Studium der Weisheit ewigen Ruhm verliehen
hitte? Wiirden wohl die grossen Viter der christlichen
Religion in den Himmel gekommen sein, wenn ihnen nicht
die Erkenntnis der Lehren die himmlische Strasse gewiesen
hatte? Darum Lob und Preis den freien Kiinsten, die uns
nicht nur zu Vorteil und Ehren verhelfen, sondern auch den
Weg zum Himmel erschliessen, in den uns aufnehmen moge
Jesus Christus. Amen.” |

Der ganze Tenor dieser Ansprache, die in vieler Hin-
sicht an frithere Reden, Briefe und Gedichte Heynlins
erinnert, besonders aber der Schluss, in den er sie aus-
klingen lasst, zeigt, in welchem Geiste er sich die Studien
an der Artistenfakultdt betrieben denkt. Durchaus nicht
im Sinne jener italienischen Renaissance, fiir die der ,,moderne
Ruhm* das mittelalterliche Ideal der Frommigkeit ersetzte,
sondern gerade in stetem Hinblick auf die gottliche Wissen-
schaft, auf die Theologie. Fiir die grossen Minner des
Altertums hat er zwar warmes Lob bereit, aber den Weg
zur ,,gloria celestis,** die er iiber der ,gloria inter mortales‘
nie vergisst, hilt er doch nur fiir die Ckristen offen. — So
bleibt er, wihrend er in der rue du Fouarre die Humaniora
doziert, doch stets im Zusammenhang mit der Sorbonne,
und sein eigentlicher Beruf bleibt der des Professors der
Theologie. |

Einige seiner theologischen Vorlesungen sind auf uns
gekommen, so eine ,secunda lectio!) mei Jo. de Lapide

1) Die prima lectio post doctoratum ist nicht erhalten; aber die Dok-
toratsrede verspricht sie (s. oben S, 119) und unsere secunda lectio kniipft
an sie an: ,,Cum mea lectione, quam benedicto domino fautore post suscepta
doctoratus insignia perfecimus, pro collatis nobis beneficiis ex debito more



152 Max Hossfeld.

post doctoratum, quam feci eo die quo presedi disputationi
septimae.”!)  Dieser Tag der siebenten Disputation der
Sorbonne war der 15. Juni 1473.%) Der (selbstgewahlte)
(egenstand der Vorlesung entspricht vollkommen den
Forderungen, die Heynlin einst vor drei Jahren in seiner
Prioratsrede an eine gesunde und fruchtbare Theologie ge-
stellt hatte, es ist der gehaltvollste und wiirdigste, den er
finden konnte, die Evangelien. Der Vortrag umfasst eine
Einleitung in die 4 Biicher und den Beginn einer Erklidrung
zu Matthaus. FEr handelt von dem Namen und Gegenstand
des Evangeliums (apparet totum hunc librum conscribi de
Jesu Christo), von den Evangelisten, ihrer Anzahl und ihren
Symbolen, ihren Unterschieden und Uebereinstimmungen,
und er zeigt, warum, in welchen Sprachen, fiir welche
Volker und in welchen Jahren die einzelnen Evangelien
abgefasst wurden. Besonders betont er die Erhabenheit
und die Schlichtheit der evangelischen Lehre. Denn vor
den anderen heiligen Biichern habe das Evangelium den
Vorzug, die besten Zeugnisse und die grossten Autorititen
fiir die christliche Lehre zu enthalten,®) und zeichne sich
ebenso sehr auch durch seine Einfachheit und Verstind-
lichkeit aus: ,die Ausdrucksweise der heiligen Schrift, sagt
er verallgemeinernd von der ganzen Bibel, ist allen zu-
ganglich; was sie vor aller Augen enthélt, spricht ungeschminkt

gratias egerimus‘‘ usw. Ausser dieser Danksagung pflegte die erste Vorlesung
wenig mehr zu enthalten,

) Vorl, 170—174‘. (Fol. 182 und 183—183¢ sind Konzepte dazu).

2) Die secunda lectio schliesst ndmlich mit dem Hinweis auf eine am
Nachmittag desselben Tages abzuhaltende Disputation, zu der Heynlin das
Thema gestellt hat: Utrum Christi anima ex vi sanctissimae unionis tantam
habeat notitiam quantam habet verbum in actu visionis (fol. 174). Eine Dis-
putation iiber dieses Thema befindet sich nun in Disp. fol. 39—44, und sie
ist von Heynlin mit einer Ueberschrift versehen und vom 15. Juni 1473 da-
tiert worden (,,Questio temptativa quam tenui ego Jo, de Lapide parisius
Anno etc. LXXIII® XV die Junii et respondit sub me frater Guillermus
Loyveck parisiensis, ordinis fratrum heremitarum S. Augustini®). Wilhelm
Loyveck bezeichnet sich als einen Schiiler Heynlins (er redet ihn als collen-
dissime magister ac praeceptor observantissime an, fol. 44).

3) Vorl. fol. 172.



Johannes Heynlin aus Stein. 153

wie ein vertrauter Freund zum Herzen der Ungelehrten und
der Weisen.“?) '

Nach der Abhaltung jener an die secunda lectio sich
anschliessenden disputatio septima fuhr Heynlin in seiner
Exegese des Matthiausevangeliums fort. In einer dritten
Vorlesung widerlegt er zunéchst die ketzerischen Meinungen,
die iiber die Gottlichkeit oder Menschlichkeit Christi ge-
dussert worden sind, kniipft damit an die Genealogie im
ersten Kapitel Matthdi an und fithrt nun seine Erklirung
des Evangeliums weiter.?)

Wie lange er diese Vorlesungen fortgesetzt hat, wissen
wir nicht, schriftlich erhalten ist ausser dieser dritten nichts.
Doch stehen in derselben Handschrift noch eine Reihe Er-
orterungen iiber theologische Fragen, die sich meist um die
Reue, das Sakrament der Busse und &hnliches drehen, und
die vielleicht auch zu Vorlesungen oder Disputationen in
dieser letzten Zeit seines Pariser Aufenthalts gedient haben.?)
Regelmissige Kurse brauchten ja die Magister der Theologie
iiberhaupt nicht zu halten.*)

*
# * :

Dieses schone Bild der Lehrtitigkeit des Doktor de
Lapide wurde noch in seinem letzten Pariser Jahre durch
einen #rgerlichen Streit zwischen den Parteien der Realisten
und Nominalisten getriibt.®?) Der Kampfzwischen dem alten
und dem neuen Wege, an dem Heynlin in den Jahren 1464
und 1465 in Basel einen so hervorragenden Anteil genommen
hatte, hatte namlich in Paris mittlerweile nicht geruht.
Paris war durchaus realistisch gesinnt und an der Sorbonne
wurde z. B. nur die via antiqua geduldet, aber die Gegen-
partei war sehr regsam und suchte sich, besonders in ihrem

1) ,,Modus quo sacra scriptura contexitur omnibus accessibilis; ea quae
aperte continet, quasi amicus familiaris sine fuco ad cor loquitur indoctorum
et doctorum* (fol. 1729).

?2) Fol, 175—177.

3). Fol. 184—192 und ff.

4) Thur, 159.

5) Das Folgende nach Carol. du Plessis d’Argentré, Collectio Iudiciorum
de novis erroribus, Paris 1728, Tomus I, 248—288, Bul. V 706—710.
Prantl, IV, 186, E. Dubarle, Hist. de I’Univ. d, Paris I, 309—311.



154 Max Hossfeld.

Vorkampfer Heinrich von Zoemeren,') neben der anderen
Geltung zu verschaffen.” "Schon 1460 hatte sie diesen nach
Lowen geschickt. um dem dort unterdriickten Ockamismus
nach Kriften wieder aufzuhelfen. Hier trat ihm vor allem
Petrus de Rivo, Heynlins ehemaliger Lehrer, entgegen, und
stritt mit ihm besonders iiber die Frage des ,zufilligen
Kiinftigen“ (de futuris contingentibus) mit der, wie man
bemerken wird, die Fragen nach der menschlichen Willens-
freiheit und der Pridestination eng zusammenhingen. In
der quaestio quodlibeta des Jahres 1465, deren Thema die
Frage war, ob es in der Macht des Petrus gelegen habe,
Christus nicht zu verleugnen, nachdem ihm dieser gesagt
hatte: ,Du wirst mich dreimal verleugnen, entschied sich
Petrus de Rivo fiir die Bejahung der Frage: der Jiinger
habe auch anders gekonnt und das Kiinftige sei zufillig,
denn sonst miisste man ja die Willensfreiheit aufheben;
Zoemeren aber erhob den Einspruch, dass sein Gegner dem
Vorwissen und Vorwollen Gottes Abbruch tue und klagte
1ibn des Irrtums an. Aus der kleinen Reibung wurde bald
ein grosser Brand: die Universititen von Lowen, Paris und
Kéln ergriffen fiir den Vertreter der via antiqua Partei.
Hierdurch aufgemuntert ging Petrus de Rivo seinerseits
zum Angriff diber und kam 1470 nach Paris, um hier die
Modernen zu bekdmpfen.

Aber Zoemeren brachte es in geschickter Disputation
so weit, dass nach der allgemeinen Ansicht die Realisten
unterlegen waren. Er reiste sogar nach Rom, um eine
Massregel gegen seine Widersacher durchzusetzen. Vier-
undzwanzig Pariser Doktoren aber erklirten sich fiir Petrus
de Rivo und schrieben ihre Zustimmung unter seinen Traktat
(1471). Unter ihnen sind mehrere Lehrer Heynlins, Petrus
de Vaucello,?) Guill. de Castroforti®) (von ihnen sind die
ausfithrlichsten Bemerkungen) und Guill. Bouillé,*) auch

1) Z, studierte und lehrte in Paris, wo Wessel Gansfort einer seiner
Zuhorer war. 1456 wurde er Licentiat. Um 1420 geboren.

%) S. oben S. 347 ff. (Bd. VI, 2).

3) S. 115, .

%) Eine von Bouille gestellte theologische Frage befindet sich unter
Heynlins Manuskripten (Disp. fol, 213—217). B. war einer der ilteren



Johannes Heynlin aus Stein, 155

sein humanistischer Freund G. Fichet hat unterzeichnet.
Er selbst ist auffallenderweise nicht dabei. Mit diesen
Gutachten ging nun Petrus de Rivo 1472 nach Rom, wurde
dort 1473 fir unschuldig erklirt und nach Léwen zuriick-
geschickt. Da Zoemeren schon 1472 in Antwerpen gestorben
war, schien. dieser Streit beendigt. Indess der Gegensatz
zwischen der via antiqua und der via moderna bestand fort
und die Streitigkeiten in Paris horten nicht auf. Da wandte
sich, um ihnen durch eine Gewaltmassregel ein Ende zu
machen, ein Teil der Realisten durch Vermittlung des
Bischofs von Avranches Jean Boucard, der des Konigs
Beichtvater war, direkt an Ludwig XI, der sich auch zu
einem solchen Schritte bereit finden liess: er iibergab die
Angelegenheit den Hinden des Bischofs. Boucard berief
nun Anfang 1474 eine grosse Amnzahl von ,viri vitae et
morum integritate, litterarum peritia summa ac virtute et
rerum gerendarum experientia comprobati zusammen, ins-
gesamt eine stattliche Versammlung von 50 Doktoren aller
Fakultiten und Nationen, die nach einer ,,gewaltigen Be-
ratung* den Beschluss fassten, dass fortan nur noch Reales
gelehrt und geduldet werden, die Lehre der Moderni aber
verboten sein sollte.!)

Unter den 22 Doktoren der Theologie, die an dieser
Beschlussfassung Teil hatten, ist nun als vorletzter?®) auch
Johannes de Lapide genannt. Heynlin hatte, wie sich von
dem Einfithrer des Realismus in Basel nicht anders erwarten
lasst, den Streit von Anfang an mit Aufmerksamkeit ver-
folgt. In seinem Nachlass ist ein grosses Aktenstiick,
welches die von Petrus de Rivo in Léwen disputierte Frage
nach dem Zufilligen Kinftigen sowie Gutachten der philo-
sophischen Fakultit dieser Universitit dazu enthilt; er hat
es eigenhiandig ,quodlibeta quaestio disputata in studio
Lovaniensi anno etec. LXV* iiberschrieben. %)
theologischen Doktoren (er war es 1444 geworden), ein in seiner Zeit wohl-
bekannter Mann (vgl. Bul. V, 875, Frank, 228, Chart. und Auct. oft.).

1) Bul. V, 707/8.

; ’) Die Reihenfolge geht nach dem Rangalter (Heynlin war erst seit
Oktober 1472 Doktor).

8 Disp. fol. 127—144. Es ist nicht unmoglich, dass gerade Heynlin
bei der Vermittlung des Streits von Lowen nach Paris. eine gewisse Rolle



156 Max Hossfeld.

Wenn er nun auch selbst weniger eifrig in den Kampf
eingegriffen zu haben scheint, als man bei seiner Ver-
gangenheit erwarten sollte, so mochte er doch bei der
endgiiltigen Entscheidung tiber den Streit der beiden Wege
nicht fehlen; waren doch auch alle seine Lehrer und Be-
kannten, Lucas de Molendinis, Guill. de- Castroforti, Guill.
Bouillé, Donatus de Puteo, Berengarus Mercatoris, Math.
Sauguet (Chauquet), Amator Chetart, simtlich Doktoren der
Theologie, sowie Magister Johannes Scriptoris und andere ?)
in jener Versammlung zugegen und bei der Beschluss-
fassung beteiligt. |

Nachdem nun Boucard den Entscheid dieser Doktoren
dem Ko6nig vorgelegt hatte, erliess Ludwig XI. am 1. Mérz
1474 %) in Senlis ein Kdikt, das unter Androhung strenger
Bestrafung das Lehren und Verbreiten nominalistischer
Doktrinen fiir ganz Frankreich verbot. So suchte man mit

gespielt hat, was mit Hermelinks Vermutung beziiglich der Uebertragung des
,INominalismus*-Streits auf dem Wege Koln—Iowen—Paris—Siiddeutschland
zusammenzuhalten wire (s. Herm. 141, ders, in ‘Wiirtt, Vierteljahrshefte 1906,
323). Auch muss man sich nicht vorstellen, dass Heynlin iiber seinen huma-
nistischen Neigungen die einst so eifrig gepflegte scholastische Philosophie
vergessen hitte, der Gegenbeweis ist, dass er sich auch jetzt noch Aristoteles-
handschriften mit scholastischen Kommentaren kauft. So findet sich eine
Pergamenths. ,,Libri de celo et mundo Aristotelis cum commento (Averrois),
an deren Ende steht: ,,Hunc librum emi ego Jo. de Lapide 22 Julii a. d. 1468
precio 26 sol.’; eine andere ,,Liber de animalibus Aristotelis (lat.) tragtden
Vermerk: ,,Hunc librum emi ego Jo. de Lapide parisius a pascasio librario
magno Universitatis a. d. 1471 precioc duorum francorum®. Andererseits
freilich finden auch »Epistole Nicolai de Clamengiis®“ sein Gefallen (1471 in
Paris dem Mgr. Peter W’agnér fir 32 sol. abgekauft), und ein ,Exercicium
veteris artis* etc, hat er mit Versen von Peter Luder (1467) geziert. Vgl
die Cod. Basil. F. I, 31, F, II. 20, A. VIII, 10, F, VL. 16. Diese Mit-
teilungen verdanke ich der Gefilligkeit des Herrn Dr, C. Chr. Bernoulli.

) Fichet fehlt, er hatte ja schon 1472 Paris verlassen (s. S. 138).
Ueber de Molendinis s, S. 347 fl, (Bd. VI, 2); Castroforti S. 115, 154; Bouillé
S. 154; Chauquet S, 116; Chetart S. 102, 110; Scriptoris S. 148, Donatus
de Puteo und Bérenger Marchand sind iltere Studiengenossen resp. Lehrer
Heynlins (sie stellten ihm Fragen zu einer Disputation, in der er sie als
sacrarum litterarum professores dignissimos bezeichnet, Vorl. fol. 206). Siehe
iiber sie Feret IV, 126 ff,; d’Argentré I, 256; Bul,V, Index; Chart. IV, Index.

2) Nicht 1473, wie fast durchweg angegeben wird (so Zarncke, Vischer,
Prantl, Prot. Herm.). Wieder muss-der franzosische Osterstil in den heutigen
iibertragen werden. Das Richtige hat schon Phil. Fich. 155 gesagt.



Johannes Heynlin aus Stein, 157

Hilfe des weltlichen Armes die Gegner im geistigen Kampfe
zu tiberwinden. Der Sieg konnte nicht von langer Dauer
sein, schon 1481 wurde das Edikt wieder aufgehoben.

Die Ausfiihrungsbestimmungen waren riicksichtslos ge-
wesen. Die Biicher der Nominalisten sollten nicht nuraus
den Bibliotheken, sondern sogar bei Schiilern und Professoren
konfisziert werden und wurden dann an Ketten gelegt. Wer
nicht schwor, das Edikt zu halten, wurde nicht graduiert.
Alle Widersetzlichen sollten aus der Universitit, ja aus der
Stadt Paris getrieben und hart gestraft werden.

Ob Heynlin diese brutalen Bestimmungen gebilligt hat,
steht dahin, wir méchten es mit Vischer?!) stark bezweifeln.
‘Was er in Basel getan hatte, berechtigt uns nicht zu dem
Schlusse, dass er sie mithervorgerufen oder auch nur ihnen
beigestimmt habe. Gerade aus dem humanistischen Kreise,
dem er angehorte, erténte eine Stimme, die die fast licher-
liche Strenge dieser Massregeln verspottete, ,,sic indomitos
leones et beluas vinculis cohibemus et carcere schrieb
Robert Gaguin an Fichet mit Bezug auf die Anschmiedung
der nominalistischen Biicher.?)

- Aber wenn wir nun Heynlin auch fiir die Gewaltsam-
keit der Massnahmen zur Unterdriickung der Modernen nicht
mitverantwortlich machen, so bleibt doch immer noch er-
staunlich, dass er, der sich einst so lebhaft iiber die streit-
siichtige und unfruchtbare Theologie beklagt hatte, iiber-
haupt an diesen sterilen Streitereien der beiden Wege noch
teilgenommen hat. Zwar auch der Humanist Fichet tat es;
und das mag uns schon stutzig machen. Die Erklarung
dafiir aber wird in der richtigen Auffassung des Gegensatzes
der beiden Parteien liegen.

-3 *
#® #

Die philosophische Bedeutung des Nominalismus und
Realismus war oben erortert worden. Aber war es wirklich
nur die Frage nach der Realitit oder blossen Idealitdat der
abstrakten Begriffe, die den grossen (Gegensatz zwischen
dem alten und neuen Wege hervorgerufen hat? Schon die

H S, 162,
?) Bul. V, 711,



158 Max Hossfeld.

Namen der antiqui und moderni, mit denen sich die Gegner
damals gern bezeichneten, deutet darauf, dass nicht lediglich
jene metaphysische Frage die Geister schied, sie wire dazu
gar nicht imstande gewesen. Viel mehr Erbitterung riefen
die dogmatischen Folgerungen der beiden Lehren und ihre
Verbindung mit dem Gegensatz zwischen den beiden grossen
Bettelorden sowie mit dem Kampf der hochkirchlichen und
der oppositionellen Partei hervor. In den Jahren 1450 bis
1480 aber war dann die brennende Tagesfrage, wie Prantl.
iiberzeugend nachgewiesen hat,!) nach der allgemeinen An-
schauung des Publikums keineswegs der Streit um die
Allgemeinbegriffe, sondern ein Gegensatz, der wesentlich
in dem Lehrstoff begriindet lag, den die einen und die anderen
bevorzugten. Es handelte sich namlich vorziiglich um ,die
‘Wahl, entweder bloss eine formale Virtuositiit in den logischen
Kunststiicken jeder Art zu erwerben, oder aber sich die
logische Seite der mittelalterlichen Ontologie anzueignen.
Ersteres wiinschten die Moderni oder Terministae, letzteres
erstrebten die Antiqui. Diese nimlich beschaftigten sich
mit Vorliebe mit den Teilen der Logik (Universalien und
Kategorien) die eine Briicke zur Metaphysik, Physik und
Ethik darboten, den damals so genannten ,realen“ Disziplinen,
die sie besonders pflegten, wihrend die moderni einseitig
bei jenen Gruppen der Logik verweilten, die sich auf die
proprietates terminorum (die Wortformen der Begriffe und
Eigenschaften des Satzbaus) bezogen. Diese beiderseitigen
Lieblingsbeschaftigungen hatten nun zur Folge einmal, dass
die einen den Sprachausdruck der Universalien und die
Andern den realen Inhalt derselben bei Seite setzten (daher
die Bezeichnungen Realisten und Nominalisten) weiterhin
aber, dass die amtiqui zur Beschiftigung mit den gehalt-
volleren Disziplinen der Philosophie sowie zur Theologie ge-
fithrt wurden,?) wihrend die moderni sich in einem iiber-
missigen Betrieb der proprietates terminorum und der damit

1) Prantl. Gesch, d. Logik im Abendlande, Band IV, S. 148, 185—104,
292 (A. 729). Ihm schliesst sich z. B. K. Hartfelder an (Histor. Zeitschr.
64, N. F. 28, S, 835 ff.).

2) Schon weil die Theologie annehmen muss, dass alles Einzelne zu
dem ijhm iibergeordneten Begriff in einer realen Beziehung steht,



Johannes Heynlin aus Stein, 159

verbundenen ,Sophismata, Insolubilia, Obligatoria, Conse-
quentiae‘‘ und dhnlicher Spitzfindigkeiten verloren. Das tritt
in vielen Aeusserungen der Zeit hervor, So wird den
Modernen einmal vorgeworfen, sie klebten nur an sophisticae
et cavillosae argumentationes. ,,Quis autem dies suos in
sophismatibus omnes terminabit? nonne plures sunt altio-
resque scientiae et facultates, quibus operam impendere
necesse est?“ KEin andermal wird ihnen das Gebiet der
figmenta und disputatio zugewiesen, den antiqui dagegen,
die von sich sagten ,Nos imus ad res, de terminis non
curamus“, die ,gediegene Wahrheit* und das ,lange Be-
stehen“ ihrer Lehre nachgeriihmt.’) Denn der Realismus
war die #ltere Doktrin, der neue Weg dagegen erst durch
Occam wieder zur Geltung gebracht worden.

Auch in unserem Edikt von 1474 wird nun der Gegen-
satz zwischen den beiden Parteien keineswegs als der eines
spekulativen Standpunkts behandelt, sondern es wird den
doctores renovatores vorgeworfen, dass sie an Stelle der
althergebrachten ,niitzlicheren, gediegenen und heilsamen
Lehren der Reales, steriles doctrinas minusque fructuosas“
einfithren wollten, und auch aus der Antwort der moderni
geht wieder hervor, dass der Parteigegensatz wesentlich
nur im Lehrstoff begriindet war, nicht aber in der Univer-
salienfrage. %)

Jetzt aber verstehen wir auch, warum humanistisch
gebildete Ménner, wie Fichet und Heynlin von diesem Streit
angezogen werden konnten. Mochte Heynlin insbesondere
noch durch seine eingehende Beschiftigung mit der Logik
und Philosophie darauf hingefithrt werden, so musste beiden
Freunden daran gelegen sein, eine Richtung nicht aufkommen
zn lassen, die sich ihnen vornehmlich als Vertreterin der
Auswiichse des Scholastizismus zeigte. In dem neuen Wege
bekimpften sie das, was thnen am der Scholastik iiberhaupt
verdammenswert erschien.

Erst von hier aus wird es uns gelingen, ein Verstindnis
der Personlichkeit Johannes Heynlins zu gewinnen. Ueber-
blicken wir rasch seine bisherige Laufbahn. Er hatte wéhrend

1) Solida veritas, vetustas. Prantl. S, 292,
2) S, Prantl. IV, 187.



160 : Max Hossfeld.

des Menschenalters, das er nun beinahe an verschiedenen
deutschen und franzosischen Schulen zugebracht hatte, den
ganzen langen Studiengang der mittelalterlichen Universitiit
durchgemacht, war mit deren hochster Wiirde, dem theolo-
gischen Magisterium, bekleidet worden, und war nun mit
dem System, das an ihr herrschte, sozusagen bis in alle
‘Winkel und Falten hinein vertraut geworden. Dieses System
war jene dem Mittelalter eigentiimliche, mit der Kirche in
so nahem Verhaltnis stehende Verbindung von Philosophie
und Theologie, die wir Scholastik nennen. Heynlin war
ein ausgezeichneter Scholastiker, einer der hervorragenderen
seiner Zeit.

Unabhéngig von dem gewohnten Gange der wissen-
schaftlichen Ausbildung aber machte sich nun damals nordlich
der Alpennoch ein anderes Bildungselement geltend, welches,
Wissenschaft und Kunst im Spiegel der Antike vereinend,
etwa seit der Mitte des Jahrhunderts von Italien aus seinen
Eroberungszug nach Nordenangetreten hatte, der Humanismus
und die Renaissance. Wir brauchen nur die Namen zu
nennen, um daran zu erinnern, dass die neue und die alte
Kulturstromung sich schnurstracks zuwiderliefen. Wie aber
soll man sich dann vorstellen, dass der Scholastiker Heynlin
auch ein Humanist war? Wie war es moglich, dass ein
Mann solche Gegensitze in sich vereinigte? Liefen sie
ganz unvermittelt wie Oel und Wasser in ihm nebeneinander
her, so wie man wohl Bauwerke findet, bei denen die alte
gotische Konstruktion beibehalten, alles @ussere Schmuck-
werk aber dem Formenschatze der Renaissance entnommen
ist, oder wie es Menschen gibt, die Frivolitdt mit Devotion
ganz unbefangen zu vereinen wissen? Heynlin hatte sich
zu tief in die eine Strémung eingelassen und der anderen
zu viel Begeisterung entgegengebracht, um beide so unver-
mischt in seinem Kopfe beherbergen zu konnen; auch war
er dazu ein zu griindlicher Charakter. Nein, er hat in der
Tat eine Verbindung der beiden Elemente angestrebt und
auch eine gewisse Vereinigung der (Gegensétze erreicht.

Das war aber nur moglich, indem er weder das Eine
noch das Andere ganz war. Und so ist es wirklich, er war
vom Scholastiker wie vom Humanisten nur ein Stiick.



Johannes Heynlin aus Stein. 161

Um es sogleich zn sagen: Heynlin behielt von der
Scholastik den wesentlichen Inhalt und nahm vom Humanismus
nur die dussere Form. Denn insofern die Renaissance eine
neue Ansicht von Gott, der Welt und dem Menschen bot,
hat Heynlin sie entweder nie kennen gelernt oder aber als
unerlaubt kurzerhand abgewiesen. Von freiem Menschen-
tum und antiker Weltanschauung wird man keine Silbe bei
ihm finden. Mit Freuden machte er sich dagegen ihre
dussere Seite zu eigen, die ja im wesentlichen eine Ver-
feinerung der Bildung und eine sprachliche Reform, eine

‘Wiederbelebung der Ausdrucksweise des Altertums war.

Denn hier stiess ja der Humanismus auf den schwiichsten
Punkt des mittelalterlichen Schulbetriebes. Sein Sieg war
hier ein verhidltnism#ssig leichter, und so hat sich auch
Heynlin ihm gewiss ohne Zogern angeschlossen. Das
barbarische Latein, das er daran riigte und zu verbessern
suchte, hing aber mit einem zweiten Uebelstande zusammen,
der schon schwerer wog, der Gehaltlosigkeit und Verdusser-
lichung der Scholastik und ihrer Erstarrung in spitzfindigen
Untersuchungen und fruchtlosen Streitigkeiten. Man weiss,
wie oft die Humanisten ihren Gegnern das zum Vorwurf
gemacht haben. Awuch diesen Misstand hat nun Heynlin, wie
wir gezeigt haben, wiederholt bekampft. Aber er tat das
nicht vom Standpunkt der Renaissance aus, sondern indem
er auf dem Boden der Scholastik selbst stehen blieb, indem
er die dltere und gehaltvollere christliche Lehre (bis hinauf
zur Bibel selbst) dem decadenten Scholastizismus entgegen-
stellte; er bekdmpfte diesen Missstand als ,antiquus“. Hier
aber ist nun der Punkt gefunden, an dem sich der Scho-
lastiker und der Humanist Heynlin die Hand reichen; es
ist der sogenannte alte Weg oder Realismus.

Dieser Realismus, der auf der einen Seite lediglich als
ein metaphysischer Standpunkt betrachtet werden kann, ist
andererseits bei Heynlin, wie schon Zarncke') richtig ver-
mutet hat, die Form, unter der er den scholastischen Spitz-
findigkeiten iiberhaupt die Fehde ansagt. So erklirt sich

Y Einl. 5, 17.

Daclar Zaitcrhe §f Haccrh 11nd Altartnm AYA1 B | 11



162 Max Hossfeld.

denn auch die Tatsache, die Geiger? einmal konstatiert,
dass der Nominalismus selten oder nie Begiinstiger huma-
nistischer Studien geworden sel, der Realismus dagegen
haufig. Indem die Richtung des ,alten Weges“ oder der
sogenannte Realismus dem Bediirfnis nach Vereinfachung und
Vertiefung des Studiums entgegenkam, ist er dem Humanismus
verwandt und hat er ihm wvorgearbeitet.!)

Bei unserem Heynlin aber verbinden sich die beiden
Richtungen gegen die Auswiichse der Scholastik in der
Weise, dass er als Realist dem Betriebe der Wissenschaft und
des Unterrichts wieder einen gediegneren Gehalt, als Humanist
thm weeder eine elegantere Form geben will. Dass die Quellen,
aus denen er das eine und das andere Mal schopite, die
Antike niémlich und die dltere christliche Periode, beide den
gemeinsamen Charakter des ehrwiirdigen hohen Alters hatten,
war ein Zusammentreffen, welches die Verbindung der beiden
Elemente nur erleichtern konnte, '

So sehen wir in Heynlin sich angesichts eines gemein-
samen Gegners, des Scholastizismus, eine Verbindung zweier
verschiedenartiger und zu verschiedener Zeit aufgenommener
Bildungselemente vollziehen, die zwar die inneren Wider-
spriiche, die sie trotz alledem fortfuhren zu enthalten, mehr
zudeckte, als wirklich authob, der aber doch eine gewisse
Lebensfihigkeit innegewohnt hat.

Als Heynlin Paris verliess, war diese Verbindung des
,Realismus“ und des Humanismus zur vollen Ausbildung
gelangt. KEr sollte spater in Deutschland damit noch Schule
machen.

Nicht lange nach dem Erlass desEdikts gegen den Nomi-
nalismus ndmlich verliess Heynlin Paris fiir immer. Allerdings

1) Mit diesem Ergebnis befinden wir uns in erfreulicher Ueberein-
stimmung mit den kiirzlich erschienenen Untersuchungen Hermelinks (Wiirtt.
Vierteljahrsh. XV, H, 2 (1906) S, 319—336; ders., Tib. theol. Fak. (1906)
S. 96 fl,, 134, 152 ff.).

2) Repaiss. u. Hum. S. 416, Ebenso schon Zarncke, Einl. 20 und
neuestens Hermelink S. 152 ff,



Johannes Heynlin aus Stein. ' 163

findet sich sein Name noch in einer Parlamentsverfiigung
vom 12. September 1474 und die Sache, um die es sich
handelte, lasst den Schluss ziehen, dass er damals selbst noch
in Paris anwesend war. Im August 1474 starb hier namlich
der Geschaftsfithrer der Mainzer Buchdrucker Peter Schoffer
und Konrad Henckis, ein gewisser Hermann von Stadtlohn.?)
Der Konig liess seine reiche Hinterlassenschaft mit Beschlag
belegen, weil Hermann als Mainzer Biirger mit Ludwigs
grosstem Gegner Karl dem Kithnen verbiindet gewesen sei.
Der Nachlass bestand neben Geld in einer grossen Anzahl
von Biichern, die meist seinen Mainzer Geschéftsherren, aber
auch ihm selber und einigen Angehorigen der Universitit
gehérten. Unter diesen befand sich in erster Linie Heynlin,
der ihm entweder Biicher geliehen, oder, was wahrschein-
licher ist, Mainzer Drucke bei ithm gekauft hatte, die aber
noch nicht abgeholt waren.

Es dauerte nicht lange, bis er in ihren Besitz kam.
Denn die Universitat legte sich fiir ihn und die anderen
Beteiligten ins Mittel, verlangte die Ausfolgung der Biicher
ihrer Angehorigen und erreichte, dass das Parlament auf
Befehl des Konigs anordnete, ibrem Wunsche Folge zu
geben. Dies geschah durch die obenerwiahnte Verfiigung
vom 12. September.?) Zwei Monate spidter werden wir
Heynlin schon in Basel treffen.

1) Dies diirfte die richtige Form des viel verstimmelten Namens sein.
In einem Briefe Ludwigs XI. vom 14. IX, 1474 (Lettres de L. XI, publ.
par Vaesen et Charavay V, 282) wird er namlich Estateloen gemannt, was
die franzosische Umformung des deutschen ,,Statlon* wire; da er nun aus
der Gegend von Miinster war (s. Bud. 58), so wird Stadtlobn i. W. seine
Heimat gewesen sein.

2) Et aussi a dit ledit Recteur (der Univ.) que un Docteur nommé
de Lapide, Maistre en Théologie, et aucuns autres particuliers, demeurans et
estudians en Iladite Université de Paris, avoient aucuns livres chez ledit
Herman qui leur appartenoient et appartiennent . . . Et tout considéré, les
Présidens ont ordonné et appointé . .. que au regard des biens et livres
qui sont propres biens et livres audit feu Herman et de ceux qui appar-
tiennent audit de Lapide, . . . lesdits Presidents feront droit ausdites parties
ainsi qu’il appartiendra par raison. Fait en parlement le 12 iour de
Septembre 1474 (Bul. V, 715).



104 ' Max Hossfeld.

,Hanc,!) Lapidane pater, dum foelix Parisiorum
Gymnasium incoleres, doctor amate, paras,
In qua virtutem explanas logicaeque medullam
Usque adeo ut facilis te duce facta patet,
Tempora multa bonis illic studiisque probatis
Trivisti, insigni praefuerasque scholae.
Sed tibi plus placuit Christi schola, dogma salutis
Sectatus, linquis dogmata vana scholae.
Tu logicam linquis, quam non mediocriter olim
Callebas, praesens quod liber iste docet . . .
Tu sinis artistas quod inania murmura rodant

. omnia Christi
Linquis amore, suam ferre crucemque studes.

So dichtete Sebastian Brant auf seinen Freund Heynlin:
er wird den Beweggrund, der ihn von Paris forttrieb, richtig
getroffen haben. Achtzehn Jahre lebte jetzt Heynlin auf
franzosischem Boden, er hatte nun fast alles, was er von
Paris erwarten konnte, erreicht. Seine Studienlaufbahn war
beendet, ihn schmiickte der Titel des Doktors der Sorbonne;
die hochsten Ehren, die ein Deutscher in Universitit,
Kollegium und Nation erreichen konnte, waren ihm zu teil
geworden; er hatte die Kunst des Buchdrucks in Paris
heimisch gemacht, und den Anhingern seiner via antiqua
hatte er in den Sattel geholfen: es gab nichts mehr, was
ihn locken konnte, seinen Aufenthalt noch weiter zu ver-
lingern. Kaum blieb iiberhaupt jemand linger als 10 Jahre
in dem Kollegium der Sorbonne, und diese Zeit war jetzt
fir Heynlin abgelaufen,?) er hitte sich nach einer neuen
Existenz in Paris umsehen miissen.

Welcher Art aber konnte diese sein? Heynlin war am
Ende doch der Disputationen und der scholastischen Streitig-
keiten iiberdriissig geworden, und die unerquickliche Schirfe,
zu der sie sich gerade im letzten Jahre zugespitzt hatten,
die Widerwartigkeiten, die bei der Ausfithrung des konig-
lichen Ediktes gezeitigt werden mussten, mochten dazu

1y Scilicet: logicam, Das Gedicht s, bei Zarn. 191,

%) Die Bestimmung bei Gré. 35. — Von 1462—1464 und 1467—1474
war Heynlin in der Sorbonne gewesen,



Johannes Heynlin aus Stein. 165

beitragen, sie ihm vollends zu verleiden. Die ,eitlen Lehr-
meinungen® der Theologen, und das ,seichte Geschwatz“
der Artisten konnte einem titigen Geiste auf die Dauer keine
Befriedigung gewihren, Heynlin aber wiinschte sich eine
fruchtbare Wirksamkeit. So kam es, dass er sich dem Predigt
amt bestimmte. Von seiner Ausiibung aber konnte er sich
nur in seiner oberrheinischen Heimat Krfolg versprechen.?)

) Das von Zarncke angegebene Motiv fiir Heynlins Abgang aus Paris
lasst ibn zu kampflustig, das von Philippe (Impr, 237) genannte ihn zu
resigniert erscheinen, Zarncke befand sich freilich nur in einem chronologischen
Irrtum; er setzte noch die Einfilhrung des Realismus in Basel nach 1473 an,
dann allerdings musste man Heynlins Initiative bewundern, die ihn nach kaum
errungenem Siege in Paris sofort nach Basel trieb. Philippe gibt als Motiv
den unriihmlichen Ausgang des Heynlin-Fichet’schen Unternehmens an, der
dem hoffnungsvollen Anfang so gar nicht entsprochen habe; nach dem Fort-
gange Fichets und dem Abzug der drei Drucker aus der Sorbonne habe
Heynlin allen Mut verloren, voll Trauer die Sorbonne verlassen und sich so
schlecht und recht, wie es gehen wollte, der Predigt gewidmet. Das hiesse
Heynlins Interesse fiir den Buchdruck und fiir den Humanismus zu stark in
den Mittelpunkt seiner Personlichkeit riicken, — Prot. verzichtet auf eine
Namhaftmachung seiner Beweggriinde. Albr. gibt 1477 statt 1474 als Jahr
der Uebersiedelung an,



	Universitätsjahre
	Basel 1464 und 1465
	Paris 1467 - 1474


