
Zeitschrift: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 2 (1903)

Artikel: Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland

Autor: Gauss, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Heiligen der Gotteshäuser von
Baselland.

Von

Karl Gauss.

Die ursprüngliche Absicht, die Heiligen der
basellandschaftlichen Kirchen zusammenzustellen, hat zum grossen
Teil Erfolg gehabt. Einige wenige dieser Heiligen haben
sich zwar nicht zu erkennen gegeben; wir sind auf mehr
oder weniger zutreffende Vermutungen hingewiesen, deren

Richtigkeit weitere Forschung noch zu prüfen hat. Dass

gelegentlich auch andre Heilige aus der nähern oder weitern
Umgebung herangezogen sind, wird sich von selbst
rechtfertigen. Dass es nicht noch mehr geschehen ist, liegt
einfach daran, dass dem Schreiber die Zeit nicht zur Verfügung
steht, die Nachforschung auf die aargauischen und
solothurnischen Archive auszudehnen.

Aber weiterhin hat sich während der Arbeit der
Gedanke mir aufgedrängt, dass diese Heiligen uns eine
Geschichte der Christianisierung der Landschaft zu erzählen

vermögen. Diese Seite dürfte wohl noch auf ein
allgemeineres Interesse Anspruch erheben. Es wird freilich noch
mancherlei fraglich sein, und eine eingehendere Erforschung

Anmerkung. Herrn lie. theol. Götz sage ich auch an dieser Stelle

meinen aufrichtigen Dank für mannigfache Anregung, die er mir gegeben
hat. Ebenso danke ich den Vorstehern der Archive in Basel und Liestal
und dem Kantonsbibliothekar Herrn Dr. Schuppli in Liestal für alle mir in

bereitwilligster Weise erwiesenen Dienste.



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland I23,

noch mancherlei Berichtigungen bringen. Eine Tatsache
aber scheint mir klar erwiesen zu sein: der Zusammenhang
der Alartinskirchen mit römischen Ansiedlungen. Alartins-
kirchen stehen überall auf römischen Trümmern. Wo eine
Afartinskirche sich findet, darf man auch auf römische
Ansiedlung schliessen; man kann nach den Alartinskirchen die
Römerstrassen verfolgen. Umgekehrt aber ist unter
Umständen auch der Schluss erlaubt: wo bedeutendere römische
Ansiedlungen nachgewiesen werden können, lässt sich mit
einiger Sicherheit auch die Alartinskirche vermuten. Dieses
Resultat muss sich für die Kirchengeschichte der Schweiz

überhaupt noch fruchtbar erweisen.

Im Anfang des 5. Jahrhunderts drangen die Alemannen
über den Rhein und siedelten sich in der nördlichen Schweiz
an. Als Eroberer betrachteten sie sich als Herren des Landes
und drückten die Bevölkerung zu Knechten, Dienern und
Pächtern herab. Anders verhielt es sich mit den Burgundern,
die, aus der Gegend von Worms vertrieben, vom römischen
Alinister Aetius das Land Savoyen bis zum Genfersee als

Wohnsitz angewiesen erhielten. Friedlich teilten sie das

Land mit den römischen Bewohnern. Dass die Römer diese
fremden Eindringlinge gerne wieder los geworden wären,
lässt sich begreifen, ebenso aber auch, dass sie es doch noch

vorzogen, einen Teil ihres Besitzes aufzugeben, statt zu
Knechten gemacht zu werden, wie das im alemannischen
Gebiet geschehen war. Standen die beiden Volkselemente
auch in einem Gegensatz, so standen sie sich doch nicht
als absolute Feinde gegenüber. Der Gegensatz wurde durch
den täglichen Verkehr ausgeglichen und schliesslich durch
die Bemühungen des Königs Gundobad (um 500)
überwunden. Derselbe König hielt dagegen mit aller Entschiedenheit

an der religiösen Sonderstellung der Burgunder, die
dem arianischen Bekenntnisse zugetan waren, fest und wies
darum einst mit sittlicher Entrüstung die orthodoxe Anschauung

von der Trinität mit der Bemerkung zurück, er wolle
nicht drei Göttern dienen.

Die Alemannen waren noch Heiden, als sie ihre neuen
Wohnsitze aufsuchten, Das römische Christentum, dessen



124 Karl Gauss.

deutliche Spuren man in Augst in christlichen Grabdenkmälern

wiedergefunden hat und das auch durch den Titel
eines Bischofs von Augst oder Augst-Basel bezeugt wird,
musste sich zurückziehen. Es hat sich, wie noch zu zeigen
ist, im benachbarten Basel zu halten vermocht, bis auch den
Alemannen christlicher Glaube und christliche Gesittung
gebracht wurde.

Im Jahre 1887 wurde von dem schwäbischen
Kirchenhistoriker Bossert die Beobachtung bekannt gegeben, dass
« mit den Plätzen der Alartins- und Alichaelskirchen Spuren
römischer Niederlassungen sehr regelmässig sich verbinden»,
dass sie häufig in unmittelbarer Nähe auftreten und sich fast

durchweg als die ältesten erweisen. Diese Aufteilung hat
sich für die Schweiz für verschiedene Orte als richtig
erwiesen. (Anzeiger für schweizerische Geschichte 1887, 109''.

185.) Vollkommener aber könnte diese Beobachtung nicht
bestätigt werden, als dies bei den Kirchen in der Umgebung
Basels der Fall ist. Die Tatsache ist so evident, dass man
nun auch umgekehrt mit ziemlicher Bestimmtheit von den
Alartinskirchen auf römische Ansiedlungen schliessen darf.

Die St. Alichaelskirchen sind aus der Erinnerung
geschwunden. Und doch hat es deren in unsrer Gegend auch
welche gegeben, wenn nicht zwei, so doch eine und diese

von hervorragender Bedeutung.
Alichaelskirchen wurden am liebsten auf Bergen gebaut.

Dafür ist zunächst die Legende zum 8. Alai im römischen
Brevier ein unverkennbares Zeugnis:

« Unter dem Papste Gelasius fand in Apulien auf dem

Gipfel des Alonte Gargano, an dessen Fusse die Sipontiner
wohnen, eine berühmte Erscheinung des Erzengels Alichael
statt. Es geschah nämlich, dass aus der Rinderherde eines

Garganus ein Stier weitab sich verlief. Nachdem man ihn

lange gesucht hatte, fand man ihn am Eingang einer Höhle
hängend. Als aber einer von den Suchenden, um den Stier
zu durchbohren, einen Pfeil abschoss, drehte sich der Pfeil
und fiel gerade in den Köcher zurück. Diese Begebenheit
erfüllte die Anwesenden und darauf auch andre mit solcher
Furcht, dass niemand näher an die Höhle heranzutreten

wagte. Alan fragte den Bischof von Siponto um Rat. Der



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. 125

antwortete, man müsse, nachdem ein dreitägiges Fasten
angesagt sei, von Gott Auskunft zu erlangen suchen. Nach
drei Tagen ermahnt der Erzengel Alichael den Bischof, der
Ort stehe unter seinem Schutz, und durch dieses Urteil habe

er gezeigt, er wolle, dass daselbst Gott zu seiner und der
Engel Erinnerung verehrt werde. Daher ging der Bischof
mitsamt den Bürgern zu jener Höhle. Als er nun gesehen
hatte, dass dieselbe in eine Art Gotteshaus umgewandelt
war, fingen sie an, jenen Ort mit Gottesdiensten zu ehren,
der später durch viele Wunder verherrlicht worden ist. Und
nicht viel später hat der Papst von Rom, Bonifacius, auf dem
höchsten Platze eine St. Alichaelskirche geweiht, am dritten
Tage vor den Kaienden des Oktobers, an welchem Tage
die Kirche auch das Andenken aller Engel feiert. > (Anz. für
Schweiz. Gesch. 1887, S. 238.)

Fernerhin berichtet Hottinger in seiner Kirchengeschichte
der Schweiz über eine Kapelle in Glarus (S. 116,117)
folgendes: «Es sollen sich diese beiden Geschwüsterte (Felix
und Regula) aufgehalten haben, ohnfern dem Hauptflecken
Glarus, auf einem Bühel under einem hohen Felsen, an dem

Orte, der noch heut zu Tag die Burg genennet wird, weilen
ein Landherr daselbst eine Burg gebauet, die mit der Zeit
geschleifft worden. Allda stehet noch eine Kapell, welche
den Namen auf Burg behalten: wird dasjenige Kirchlein
sein, von welchem Guillimannus schreibt, sie seye mit Hilf
der Einwohneren des Lands von S. Felix selbst dem H.
Erzengel Alichael zu Ehren erbaut worden. »

Was uns hier begegnet, dass nämlich die Alichaelskirchen
auf dem Gipfel eines Berges und auf den Trümmern einer

Burg >* gebaut wurden, wird auch anderwärts bestätigt.
Demnach wäre der Ort, wo heute das Basler Alünster steht,
der Berg über dem Rhein, die Burg, wie man noch sagte,
als das Alünster bereits der Alaria geweiht war, ein durchaus

geeigneter Ort für eine St. Alichaelskirche. Aber damit ist

freilich die Existenz derselben noch nicht erwiesen.
Bischof Haito von Basel hat um 800 in seinem Kapitulare

bestimmt: < Pronunciandum est ut sciant tempora feriandi per
annum: id est, omnem Dominicam a mane usque ad ves-

peram, ne Judaismo capiantur. Feriandi vero per annum isti



• i 26 Karl Gauss.

sunt dies, ut supra orsi sumus, Natalis Domini, S. Stephani,
S. Johannis Evangelista;, Innocentium, octava Domini, Theo-
phania, Purificatio S. Alariae, S. Pascha, sicut superiori capitulo

comprehensum est : Rogationes tribus diebus, Ascensio
Domini, Sabbatum sanctum, Pentekostes: S. Johannis Bap-
tistse, duodecim Apostolorum, maxime tamen S. Petri & Pauli,
qui Europam sua prœdicatione illuminaverunt: Assumptio
S. Alarise, Dedicatio Basilica? Sancti Michaelis Archangelf),
Dedicatio cujusque oratorii, seu cujuslibet Sancti, in cujus
honore eadem Ecclesia fundata est; quod Vicinis tantum cir-
cummorantibus indicendum est, non generaliter omnibus. In-
dictum vero jejunium quando a Palatio vel a domo fuerit
denunciatum, ab omnibus generaliter observetur: Reliqua?
vero festivitates per annum, sancti Remedii, S. Mauritii,
S. Alartini, non sunt cogendae ad feriandum, nec tamen pro-
hibcndum, si plèbes hoc caste & Zelo Dei cupiunt exercere. Y)

Diese Verordnung beweist, dass St. Alichael der Patron
des alten Basler Alünsters gewesen ist. « Denn es ist von
einer basilica die Rede und diese allein ist mit Nennung
ihres Patrons hervorgehoben, während alle übrigen Oratorien
ununterschieden und insgesamt erwähnt werden. Das spricht
deutlich für die Bistumskirche.» Unter dieser Voraussetzung
gewinnt auch die Beziehung des Satzes: quod Vicinis tantum

etc. auf den letzten vorangehenden Satzteil eine gewisse
Sicherheit. Während also die Patronstage der übrigen Kirchen
nur am Ort des Patrons selbst und in der allernächsten
Umgebung gefeiert werden, ist die Kirchweihe von St. Alichael
für die ganze Diöcese ein Feiertag. Weil St. Alichael der
Patron der Kathedralkirche gewesen ist, treten andre Heilige,
deren Verehrung wohl begründet gewesen wäre, in den

Hintergrund, wie Remedius, Alauritius und Alartin v. Tours.
Auffällig ist freilich, dass der offizielle Basler Kalender

') Vom Verfasser unterstrichen. — -') Hottinger, Kirchengeschichte I,
866; Trouillat I, 96. Hottinger hat als Vorlage gedient: Das grosse Con-
cilienwerk des Labbeus vom Jahre 1671. Labbeus hatte den Text dem

Spicilegium des Lucas Dacherius entnommen, an den Emericus Bigorius von
Rom aus das Kapitular gesendet hatte. Trouillat I, 96 citiert als Quelle:
d'Achéry, Spicileg. — Lunig, Spicileg. ecclesiast., tome II, page 142 et seq.
— Auf die Stelle hat mich Herr Lie. Götz in Basel aufmerksam gemacht



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. 127

(Basier Chroniken 4, 461 ff.) die dedicatio ecclesia? Basiliensis
nicht auf den Alichaelstag, den 29. September, sondern auf
den 11. Oktober fallen lässt. Allein diese Verschiebung lässt
sich begreifen. Am 10. Oktober feierte man Gereon, am
12. « Pantali primi basiliensis epis. et mris». Alan hatte es
unterdessen vergessen, dass die Kirche ursprünglich Alichael
geweiht war; seit Alenschengedenken wusste man nur noch

von der Kathedralkirche St. Maria. Der Wechsel des Kirchenheiligen

rechtfertigte aber auch eine Verschiebung der
Kirchweihe.

Ist Alichael der Heilige der Kathedralkirche gewesen,
dann versteht sich auch leicht, warum der Kult der Engel
in der Diöcese Basel sehr in Schwung kam und Haito den

gröbsten Auswüchsen mit der Bestimmung entgegentreten
musste: «Nec falsa Angelorum nomina colant, sed ea tantum,
qua; prophetica & Evangelica docet Scriptura. Id est Alichael,
Gabriel, Raphael. » Freilich muss auch zugegeben werden,
dass man die Geister, die man rief, nicht mehr so leicht los

wurde. Hat doch Pirmin seine « Predigt » (dicta abbatis
Pirmini) mit einer Engellehre eröffnet und auseinandergesetzt,

dass Gott auch geistige Geschöpfe, die Engel, und
unter diesen einen Erzengel geschaffen hat. (E. Egli,
Kirchengeschichte der Schweiz, S. j6.)

In einem alten Berein des Grossguts zu Biel-Benken
findet sich auch noch das « Sant Alichclsgut zu bui » (Archiv
Liestal, Lade 73, No. 2). Geht das nun auch die Basler
Kirche an, oder hat sich auch in Biel eine St. Alichaelskirche
befunden? Eine Entscheidung ist schwer zu treffen.

Für den erstem Fall würde der Umstand sprechen, dass

die Dompropstei ziemlich viele Güter in dem Banne von
Biel-Benken besass, so < unser fröwen gut uff bürg ze Basel ».

Anderseits aber wäre es auch möglich, dass Biel seine

eigene Alichaelskirche gehabt hat. Denn eine alte Kirche
hat einmal dort gestanden. Gross ist sie jedenfalls nicht
gewesen, denn als sie 1621 abgebrochen und das Alatcrial
zum Neubau der Kirche in Benken verwendet wurde, wird
nur von einer Kapelle geredet. Allein der Ort, wo das

Gebäude stand, heisst «KilchbühL. Nehmen wir noch dazu,



[28 Karl Gauss.

dass auf der < hohen Strasse » die Römer über Biel gegen
Leimen wanderten, dass im benachbarten Weisskiich eine
St. Alartinskirche stand, dann könnte man mit einigem Recht
die Behauptung, aufstellen, dass dort wirklich dem hl. Alichael
zu Ehren ein Gotteshaus gebaut worden sei.

Alöglich wäre freilich auch, dass die Kirche in Biel eine
.Martinskirche gewesen wäre. Wenigstens findet sich im
angeführten Berein ein Alartinsacker, aber vielleicht bezieht
sich die Bezeichnung auf das Gotteshaus von Weisskiich.
Der Bann der beiden Dörfer besass aber überhaupt eine so

grosse Zahl von Flurnamen, die mit Heiligen zusammenhängen,

dass es unmöglich ist, aus ihnen den Heiligen der
Kirche zu erschliessen. Ausser den genannten findet sich
auch noch ein Sant Jocbgut?, ein Sant Johannsgut» und
ein .heilige Geistgütlin ». Am wahrscheinlichsten scheint
mir trotz allem eine Alichaelskirche zu sein. Die Zehntenfreiheit1)

des Sant Alichelsgutes würde dann auf eine
besondere Geschichte dieser Kirche hinweisen und ein Ana-
logon bilden zu den Hilarigwidemgütern in Reigoldswil.

Aber nun die Frage: wann ist die St. Alichaelskirche in
Basel entstanden Ich glaube bestimmt sagen zu dürfen

vor St. Alartin. Denn die Domkirche besass die Kollatur
von St. Alartin. Sodann ist es wohl begreiflich, dass in
der Zeit, wo der fränkische Einfluss sich in beherrschender
Weise geltend machte, in Basel auch dem fränkischen

Heiligen zu Ehren ein Gotteshaus erbaut wurde. Der
umgekehrte Fall ist kaum denkbar. Alan müsste sonst
noch mehr Alichaelskirchen finden. St. Alartin kam neben
St. Alichael zu stehen; die fränkische Kirche hat die
Tradition der alten römischen in sich aufgenommen, das

fränkische Christentum hat das römische verschlungen.

In der Legende über die Gründung der Alichaelskapelle
in Glarus wird dieselbe mit Felix und Regula, den
Vertretern der thebäischen Legion, in Verbindung gebracht.
Damit wird ein sehr hohes Alter der Kapelle behauptet; sie

müsste im dritten Jahrhundert schon entstanden sein. Alag
dem sein, wie ihm wolle, die Tatsache dürfen wir wohl dem

') Archiv Liestal, Lade 73, No. 4.



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. I2Q

Berichte entnehmen, dass die Alichaelskirchen noch dem
römischen Christentum ihre Entstehung verdanken. Unter
tien Heiligen, deren Kultus Haito nicht fordert, aber auch
nicht hindert, befindet sich ausser den beiden Franken Alartin
und Remedius (Remigius) auch Alauritius. Eigentümlich ist,
dass die Heiligen der thcbäischcn Legion in der Landschaft

keine Gnade gefunden haben. Vielleicht hat man sie
als Vertrauensleute der arianischen Burgunder gefürchtet.
Aber zur Zeit Haitos war der alte Gegensatz überwunden,
und auch ein Alauritius durfte dem Volke zur Verehrung
empfohlen werden.

Die Existenz einer Alichaelskirche ist aber für die
Kirchengeschichte Basels von nicht zu unterschätzender
Bedeutung. < Gegen Ende des 4. Jahrhunderts geht der Name

von Basel-Augst mit dem Orte selber unter, dagegen taucht
jener von Basel als einer Stadt allmählich auf. » Augst ist
dem Ansturm der Alemannen erlegen. Die Christen und ihr
Bischof flüchteten nach dem festeren Basel. Alögen sie
zunächst noch keine grosse Bedeutung gehabt haben, schliesslich

gewannen sie den Sieg. Auf der alten römischen Burg
selbst wird die Kathedrale St. Alichael erbaut. Wieweit
die Nachrichten über die drei ersten Bischöfe von Basel,
Pantalus, Justinian und Adelfius, historisch sind, das zu
untersuchen liegt nicht im Rahmen dieser Arbeit. Allein es
erscheint nun wahrscheinlicher als jc, dass nicht alles rein
erfunden, sondern etwas in diesen Berichten vorhanden ist,
das wirklichen Ereignissen seinen Ursprung verdankt.

Das römische Christentum war zu schwach, die gewaltige
Alissionsaufgabe unter den Alemannen an die Hand zu
nehmen. Erst in der fränkischen Zeit fanden sich die Männer,
die die nötige Glaubenskraft und Energie besassen und

unter günstigem Verhältnissen das Werk in Angriff nehmen
konnten.

Als die Alemannen nach dem Zusammensturz des
weströmischen Reiches ihre Streifzüge nach Gallien unternahmen
und von Süddeutschland über den Rhein vordrangen, kamen
sie mit den Franken in Berührung. Nach furchtbarem Ringen
wurden sie 496 von Chlodwig vollständig geschlagen. Sic
mussten die fränkische Oberhoheit anerkennen. Bald nach

Basler Zeitschr. f. (Iesch. u. Altertum. II. i. 9



I30 Karl Gauss.

dieser Entscheidungsschlacht liess sich Chlodwig taufen. Er
wandte sich der orthodoxen Kirche zu und trat nun als

« Hort des Katholizismus » auf. Die Römer im Burgunderreiche

fühlten sich mächtig gestärkt nnd wünschten
sehnlichst die Franken als Retter des Glaubens herbei. Jetzt
war die Zeit gekommen, dem Christentum im Alemannenlande

eine bleibende Stätte zu bereiten und zugleich den

Kampf gegen den Arianismus siegreich zu Ende zu führen.
Doch bevor wir darauf uns einlassen, haben wir uns

noch mit den Vorläufern dieser siegreichen Periode zu
beschäftigen. Sie sind darum nicht kleiner, weil sie infolge
der Ungunst der Verhältnisse weniger erreicht haben. Alan

kann nur den christlichen Glaubensmut bewundern, der es

gewagt hat, den wilden Alemannen den Segen christlicher
Gesittung zu bringen.

Um die Alitte des 5. Jahrhunderts lässt sich im Jura ein
Alann nieder, der sich zum Ziel gesetzt hatte, den Arianismus

der Burgunder zu bekämpfen. Romanus war um 400
in Isarnodorum im sequanischen Gallien westlich von
Besançon geboren; er stammte aus gallorömischer Familie.
Für den Ordensstand geneigt, begab er sich nach Ainay
bei Lyon zum Abte Sabinus. Allein es zog ihn in die
Einsamkeit, und so brach er, 35 Jahre alt, nur das Buch vom
Leben der Väter, denen er nacheifert, einige Sämereien
und das nötige Werkzeug mitnehmend, auf, um im
waldreichen Jura eine verborgene, einsame und herrenlose Stätte
zu finden. Nachdem er mühsam in den Wäldern sich
durchgearbeitet hatte, fand er endlich einen solchen Platz, wo von
drei Seiten hohe Felsen sich auftürmten und aus zwei
Schluchten her zwei Waldbäche zu einem Flüsschen, der
Bienna1), sich vereinten. Lütolf sucht (die Glaubensboten
der Schweiz vor Gallus, S. 250ff.) den Ort in St. Claude.2)

Allein eine andre Schilderung führt uns mehr in den
nördlichen Jura. «Relicta quoque matre, sorore, vel fratre, vici

nas villa; Jurensium sylvas intravit, quasque hue illucque

') Bienna findet sich in der Quelle nicht, ist vielmehr von Lütolf
hinzugefügt. — 2) Die Identifizierung von St. Claude mit Condatiscone findet sich erst

im Breviarium Bisuntinum von 1590. Es ist auch sehr unwahrscheinlich, dass

der Ort erst den Namen des Eugendus, dann des Claude angenommen habe.



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. i ¦? j

professioni congruas aptasque circumiens, reperit tandem
ulterius inter saxosa convallia cultura; patulum locum: qui
altrinsecus trijugi montium paullulum ardua secedente natura
in planitiem aliquantulum relaxatur. Illic namque bifida in
solidum concurrente natura, mox etiam, ab unitate elementi
jam conditi, Condadiscone loco vulgus indidit nomen. Cum-

que Opportunitäten! domicilii novus posceret hospcs, reperit
ab orientali parte, sub radice saxosi montis, porrectis in
orbitam ramis densissimam abietem, qua; patulis diffusa comis,
velut quondam palma Paulum, ita texit ista discipulum. Extra
cujus arboris orbem fons irriguus gelidissima fluenta pra;-
stabat Locus ipse a decursu uniti fluminis, ut tunc Sanctus
ille ingressus est, non parvis spatiis ob raritatem consisten-
tium distabat ab incolis: quia abundans procul in campestri
cultura minime per successionem silvae illic permiserat quem-
piam vicinari. Ceterum si quis solitudinem ipsam inviam contra
equestris territorii loca ausu temerario secare deliberet, pra-ter
concretionem sylvestrem, sive congeries arborum caducarum,
inter juga quoque pra;celsa cervorum platoccrum prajrupta
convallia vix validus expeditusque poterit sub longa solstitii
die transcendere. Nam dextra, certe sinistra, serra; ipsius
tractum, a limite scilicet Rheni, sive flatibus Aquilonis usque
paginent Alausatis1) extimum, nullus omnino ob longitudinem
vel difficultatem inaccessibilis natura* poterit penetrare.»
(Boll. Febr. Tom. Ili, 747.)

Dass Romanus in dieser Gegend gewirkt hat, wird auch

sonst bezeugt. Gregor von Tours (Aligne, vita; patrum,
Tom. 71, col. 1012) sagt: Inter illa Jurensis deserti secreta,

qua; inter Burgundiam Alemaniamque sita, Aventica- adjacent
civitati, tabernacula figunt. Und «dicitur. eorum fama, S.

Hilarius Arelatensis Episcopus fecit S. Romanum haud longe
a Vesontionensi urbe occurrerc, ac Presbyterum ordinavit».
(Boll. Febr. Tom. Ili, 745 B.) Dass aber die Wirksamkeit des

Romanus nicht auf einen Ort beschränkt war, geht aus der
allerdings übertreibenden und wohl verallgemeinernden Be-

') «An Marginem Mausatis? hac voce pars certa montis Jur.e designatur»,
bemerken die Bollandisten. Der letzte Satz ist ohne Zweifel korrupt. Statt
sive dürfte sine, statt extimum extremum, statt paginem marginem zu lesen sein.



132 Karl Gauss.

merkung hervor: «ut non solum Sequanorum provincia; loca
secretiora, verum etiam territoria multa longe lateque spatiis
distincta terrarum divina; sobolis diffusa gratia monasteriis
atque ecclesiis replerentur. » Bald wurde eine zweite Gründung

nötig.
Von einer dritten wird auch noch berichtet. Gregor

von Tours bezeichnet den Ort als «intra Alemaniae
terminimi» (Aligne, col. 1013), also innerhalb des alemannischen
Gebiets, aber doch nahe an der Grenze. Der Ort selber
aber wird auf folgende Weise beschrieben: «Locus ipse, ut
prsecisa inaccessibili desuper rupe, ac sub cingulo prolixius
naturaliter perexcisa nullum ulterius cinguli prastabat egres-
sum: ita ab Orientis parte arctatis paulisper angustiis, subitum
in terrestri atque sequali solo laxabat egressum ». Und dann
wird beigefügt: « Illic namque in ipsis quodammodo fauci-
bus, beatissimi Patris basilicam fabricarunt, qua; et ipsum
heroa Christi Romanum ambire meruit sepultura. (Boll. Febr.
Tom. III, 749.) Die Gegend von St. Romay bei Reigoldswil
könnte nicht charakteristischer geschildert werden. Unten
im Schlünde steht das Hilariuskirchlein. Dass das erste
Gotteshaus auf alemannischem Boden dem Hilarius geweiht
wurde, hat seinen guten Grund. Romanus war 444 von
Hilarius von Arelate zum Presbyter ordiniert. Der heilige
Hilarius von Poitiers lebte im 4. Jahrhundert, war wie
Romanus ein Gallorömer und ein «Athanasius des Abendlandes»
und galt als der defensor sancta; trinitatis und der eifrigste
Bekämpfer des Arianismus. Eine doppelte Absicht lag also

in dieser Gründung, die Alemannen für christliche Gesittung"
zu gewinnen und sie vor der arianischen Ketzerei zu bewahren.

Dass die Hilariuskirche ihre eigene, von der der
andern unterschiedene Geschichte gehabt hat, findet in dem
Umstände noch eine leise Andeutung, dass im Jahre 1585

noch ein Streit zwischen Solothurn und Basel wegen der

Hilariusgüter entstand. Wir vernehmen, «Schultheiss und
Rat der Stadt Solothurn haben im Dorff Rigotschwiler eine
kleine kilchen oder capell S. hilarii capell genannt, welche

capell ettliche gwidem guter ihm gemelten Rigotschwiler
bann hatt». 1587 (man beachte den Anfang der
Gegenreformation) weigert sich der Pächter dieser Güter, Hans



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. ni
Rot, dem Pfarrer von Bretzwil, mit dem Reigoldswil damals

vereinigt war, den Zehnten zu geben, mit der Begründung,
«als sy zehndenfrey seyen». (Liestaler Archiv L. 55 D, No. i,
L. 54 E, No. i.)

Um das Jahr 460 starb Romanus. Die vita S. Romani (Boll.
Febr. Tom. Ill, 744) berichtet: «Venerabile corpus eius situm
est in finibus Vesontionum. > Reigoldswil als Ort im Bistum
Basel, im Erzbistum Besançon, stimmt zu dieser Angabe.
Weiterhin wird gesagt: < Eminus a monasterio in monte par-
vulo sepultus est: super cujus deinceps sepulcrum magnum
templum a;dificatum est.y (Boll. Febr. Tom. III, 754.) Bei

Gregor von Tours heisst cs noch genauer: Cum obiisset,
in decern millibus a monasterio in monte parvulo sepultus
est: super cujus deinceps sepulcrum magnum templum a>di-

ficatum est, in quod ingens frequentia populi diebus singulis
aecurrit » (Aligne 1015). Auch dazu würde St. Roraay stimmen,
da die Kirche auf dem « Kilchbühel » stand. Die Arbeit des

Romanus also wurde nicht vergessen. Da, wo er in selbst-

verleugnender Liebe und starkem Glauben sich niedergelassen

hatte, bauten seine Verehrer ein kleines Kirchlein :

Santi Romani capella, St. Romay. Es musste den Namen
dessen der Nachwelt verkündigen, der als erster an die
Bekehrung der wilden Alemannen sich gewagt hatte.1)

') Haito hat in seinem Kapitular die Verehrung des Remedius empfohlen.
Schon Hottinger hat dazu die Bemerkung gemacht, dass wohl Remigius zu

lesen sei. Nun finden wir in den Acta Sanctorum zum 1. Okt., S. 53, die

Notiz: «Sanctum Remensem episcopum a varus antiquis Remedium etiam

appellari » und weiterhin: «Remigius, qui in varus mss, etiam Remensibus

legitur nominatus Remedius.» Wenn nun zwar nicht von Remigius, aber

von einem bayrischen Remedius, der in der Nähe von Trient verehrt wurde,
die Lesart Romedius vorkommt, so Hesse sich fragen, ob St. Romay nicht
doch über Romedii ^ Remedii von Remigius herzuleiten sei. Dass Haito
den Remigius neben Martin und Mauritius nennt, ist sehr wohl begreiflich,
auch wenn das Gotteshaus in Lauwil ihm nicht geweiht war. Dass aber Remigius

nicht in St. Romay zu suchen ist, dafür spricht einmal der Umstand, dass

erst im Verzeichnis von 1409, welches das Kloster Schönthal ausgegeben
hat, Remigius sich findet. (Urkundenbuch von Baselland, No. 28.) Hätte
St. Romay den Remigius zum Batron gehabt, dann hätte das Kloster Schönthal

gute Nachbarschaft gehalten und ihm schon früher Aufenthalt gewährt.
Auch die Kirchenbücher von Bretzwil haben noch die deutliche Empfindung,
<iass Romay und Remigius nicht dasselbe ist. Romay kommt bei den Lau-



134 Karl Gauss.

In einem Aufsatz « Die Heiligen des Bistums Basel»,,
der im Basler Jahrbuch von 1889 veröffentlicht worden
ist, hat Alb. Burckhardt die Vermutung ausgesprochen,
dass in der Fridolinslegende zwei Quellen zusammengeflossen

seien; die ältere, aus geschichtlichen Erinnerungen
hervorgegangen, berichtet von der Wirksamkeit Fridoalds,.
die andre, spätere, soll über die Gründung des Klosters
Säckingen Aufschluss geben. Der Alönch Balther am Ende
des 10. Jahrhunderts hat beide in seiner Beschreibung des

Lebens Fridolins vereinigt. Der Gedanke ist aller Beachtung

wert.
Als der Abt Waidebert von Luxeuil (von 628 ab) vom

König von Burgund im Jura Land erhalten hatte, schickte
er Fridoald hin, um daselbst ein Kloster zu bauen. Jedoch
sollte er nicht selbst der Leiter sein, vielmehr war dazu
Germanus ausersehen. Er ist auch tatsächlich Abt des

Klosters Grandval geworden. Sein Andenken wurde in
Basel in der Germanus -Jeremiaskapelle1) und in Seewen
lebendig erhalten.

Warum aber wurde Fridoald in den Jura gesandt?
Fridoald war einer der wenigen alten Alönche aus Kolum-
bans Tagen. (E. Egli, S. 66.) In einer handschriftlichen,
« von den Obern genehmigten » Übersetzung des « heiligen
christlichen BaseL (Liestal, Kantonsbibliothek L. VI 199,
S. 40) heisst es: « Dieser Pflanzstadt wird Fridoaldus, ein in
Alönchen Satzungen nach der Regel des h. Columbanus
hocherfahrener und von Jugend auf harte Arbeit zu erdulden
gewohnter Alann, vorgesetzt, also zwar, dass er durch Handarbeit

Holz die Nahrung zu bereiten zu hauen ihm und den
Brüdern dienlich war. Aber Waidebert hat für gut befunden,,
dem Fridoaldus einen zuzugeben, welchem das adeliche Ge-

wilern hauptsächlich vor, Remigius bei Ortsfremden. — Herrn Dr. Wackernagel

verdanke ich die wertvolle Mitteilung, dass der im liber benefactorum
des Basler Karthaus «Remigius» genannte Baumeister Fäsch, der hauptsächlich
am Münster in Thann tätig, seit i5°3 auch in Basel als Münsterwerkmeister

angestellt war, wiederholt Romey, häufiger aber Ruman genannt wird (vgl-
Basler Chroniken I, 333, Anmerkung 5, und K. Stehlin im Festbuch zur
Basler Bundesfeier 1901, 336).

') Mündliche Mitteilung von Herrn Dr. R. Wackernagel.



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. ttc

schlecht und ein mit Gelehrtheit vereinigtes unsträfliches
Leben ein Ansehen machen sollte und der zugleich Gaben
hätte, das Hausgesind wohl zu regieren. » Ein andrer Grund,
weshalb Fridoald für diesen Posten ausersehen war, war
wohl der, dass er mit Land und Leuten schon vertraut war,
ihre Sprache verstand, ihr Vertrauen sich erworben hatte.
Nach Lütolf (S. 254) steht Fridolin, wir sagen Fridoald, in
Breitenbach, Brislach, Laufen, Liesberg, Leimen, Witterswil
und im hintern Birtis und Beinwilerthal in besonderer
Verehrung. Die Volkssage erzählt, dass in Breitenbach, da wo
nun der Fridolinsbrunnen fliesst, der Heilige auf seiner
Durchreise den Stab in die Erde gesteckt habe. Im weitern
aber trifft sie wohl auch das richtige, wenn sie den
Wanderer mit der Botentasche von Breitenbach her über Oberkirch

ins Alemannenland kommen lässt. Das war der Weg
vom Frankenlande in diese Gegend. Und wenn der
Biograph Fridolins bezeugt, dass der Heilige « den Glauben an
die Trinität verbreitet, et sancta; trinitatis catholicam fidem
in credentium cordibus plantaverat (Lütolf, S. 279), so
entspricht auch das gewiss der wirklichen Geschichte. Fridoald
hat also in dieser Gegend gewirkt; so dürfte man es
vielleicht seiner Wirksamkeit zuschreiben, wenn in Aletzerlen
neben St. Alartin auch Remigius zum Schutzpatron der Kirche
gemacht worden ist. Noch mehr aber wird er dem etwas
altern Zeitgenossen des Remigius, dem h. Romanus, bei
seiner Arbeit begegnet sein, der durch den Bau der Hilarius-
kirche dem katholischen Glauben ein Bollwerk am Fusse der
Wasserfalle geschaffen hat. Fridoald dürfte das Andenken
dieses verdienten Alannes durch den Bau der St. Romav-
kapellc geehrt und spätem Geschlechtern erhalten haben.
Der Bau dieses Gotteshauses setzt allerdings voraus, dass

man unter den Alemannen schon etwelches Verständnis für
diesen Heiligen gewonnen hatte.

Wir stehen damit schon tief in der fränkischen Zeit.
Der Alissionsaufgabc scheinen sich die Führer der fränkischen
Kirche frühe bewusst geworden zu sein. Der Bischof
Remigius von Rheims, der Chlodwig getauft hat, hat ihm bei
dieser Gelegenheit ins Gewissen geredet, anzubeten, was er
verbrannt habe und zu verbrennen, was er angebetet habe.



136 Karl Gauss.

Sein Freund Avitus, Bischof von Vienna, legte dem König
insbesondere die Bekehrung der Alemannen ans Herz; denn
unmittelbar nach der Taufe schrieb er an Chlodwig mit
unverkennbarer Anspielung auf die heidnischen, aber auch

vom Arianismus noch nicht verdorbenen Alemannen: « Ut quia
deus gentem vestram per vos ex toto suam faciet, ulteriori-
bus quoque gentibus, quas in naturali adhuc ignorantia con-
stitutas nulla pravorum dogmatum germina corruperunt de
bono thesauro vestri cordis fidei semina porrigatis, nec pudeat
pigeatque etiam directis in rem legationibus adstruere partes
dei, qui tantum vestras erexit. » (Bibl. maxima IX, p. 580.) Ob
der Aufforderung damals schon Gehör geschenkt worden ist,
ist nicht mehr zu erkennen.

Aber die Tat liess nicht mehr allzulange auf sich warten ;

denn im 6. Jahrhundert sehen wir bereits, dass das Werk
der Aiission in energischer und systematischer Weise an die
Hand genommen wird. Und dass die Arbeit von der
fränkischen Kirche ausgegangen und wohl auch von der
staatlichen Alacht unterstützt worden ist, geht deutlich daraus

hervor, dass alle entstehenden Kirchen dem fränkischen
Nationalheiligen Alartin von Tours geweiht wurden.

Wir treten also in die Zeit der Gründung der St. Alartinskirchen.

Überall auf den Trümmern römischer Ansiedlungen
erheben sich die neuen christlichen Gotteshäuser. Auf den
alten Römerstrassen von Besançon und Strassburg her sind
die Alissionare ins Land gekommen. Sie berührten die Orte
Kolmar, Holtzwcier, Ensisheim, Pfaffenheim, Klein-Landau
und auf der alten Römerstrasse kamen sie nach Basel. Überall

erheben sich die Alartinskirchen. Die Ortschaften Sierenz,
Habsheim, Lutterbach und Oberspechbach bezeichnen einen

Weg nach dem fränkischen Reiche hinüber. Die Strasse
nach Besançon weist eine fortlaufende Reihe von Alartinskirchen

auf: Wentzweiler, Lindsdorf, Oltingen, Sondersdorf
— von hier führte ein Weg über Hippoltskirch und Roggenburg

ins Birstal — und Oberlargitzen (Larga). In Arial-
binum (Binningen) zweigte die « hohe Strasse » ab, senkte
sich über Biel ins Tal und führte von Weisskiich über die
Egg nach Aletzerlen. In Weisskiich und Aletzerlen haben
wir die Alartinskirchen. Pfeffingen, Blauen und Laufen be-



Die Heiligen der Gotteshäuser von laselland. 1-27

zeichnen die Römerstrasse durchs Birstal. Im Wiesental
haben wir die Alartinskirche von Riehen. Von Basel mit
seiner Alartinskirche kommen wir nach Augst. Wenn je ein

Ort, so darf diese alte Römerstadt nicht fehlen. Tatsächlich
stellt sich auch hier St. Alartin ein. Die Kirche ist freilich
wieder verschwunden. Im benachbarten Kaiseraugst weihte
man später die Kirche dem hl. Gallus.

Von Augst führte eine Strasse über den Bötzberg. Wir
kommen nach St. Alartin in Rheinfelden, Niedermumpf und
Windisch. Die andre Strasse folgte der Ergolz bis zum alten
Alarkt bei Liestal, dann über Itingen. In Ringen hat einmal
eine alte Pfarrkirche gestanden, sie wird 1356 bezeugt und

zugleich wird erwähnt, dass dieser ecclesie ius patronatus
et presentatio ad priorem sancti Albani pcrtinebat. Später
hatten Besitzer von Gütern in der Gemeinde noch an das
< Stift uff Burg 1 in Basel zu zinsen. Freilich lässt sich nicht
mehr finden, welcher Heilige hier Verehrung gefunden hat.

Hingegen ist kaum glaublich, dass hier noch eine Kirche
gebaut worden ist, nachdem Sissach und Gelterkinden,
Diegten, Lausen und Aluntzach die ihrigen erhalten hatten.
Wohl aber wäre es verständlich, dass die ältere Kirche
einging, nachdem Sissach seine Bedeutung gewonnen hatte.
Es bliebe uns in diesem Falle keine andre Alöglichkeit, als

in Itingen eine Alartinskirche zu vermuten. Da vom alten
Alarkt nach Sommerau die Römerstrasse über Itingen führen
musste, so wäre die Vermutung schon einigermassen
gerechtfertigt, um so mehr, da Itingen eine grössere römische
Ansiedlung gehabt hat. Denn Bruckner (S. I 127 ff.) berichtet
davon, dass am Ausgang des Kuoffentals, der gerade gegenüber

Itingen liegt, im Jahre 1724 ein römisches Bad aufgedeckt

worden sei.1)

Aus dieser Gegend muss eine Strasse nach Rheinfelden
hinübergeführt haben. Von Itingen aber ist die 1 lohe nach

Wintersingen leichter zu erreichen, als von Sissach. Für
Wintersingen sind nun ebenfalls römische Ansiedlungen

') Vielleicht dürfte man annehmen, dass das «Itkon», das bis dahin
nicht festgelegt worden ist und sich doch von Itingen unterscheidet, mit
dieser römischen Badanlage am Eingang ins KuofTental zusammenfällt.



I-38 Karl Gauss.

nachgewiesen (Bruckner 2375 erwähnt römische Ziegel wie
in Lausen, eine Trajans- und eine Alaximiansmünze). Dann
dürften wir auch für Wintersingen, das ein altes Gotteshaus
besessen hat, eine Alartinskirche annehmen. Der Anschluss
an Rheinfelden ergibt sich dann von selbst, da für Alagden
und Iglingen1) St. Alartin bezeugt ist und der Anfang der
Strasse Rheinfelden-AIagden eine Fortsetzung fordert. Von
Itingen führte die Strasse über Sommerau den Eselweg
hinauf nach Kilchberg, wo römische Ruinen gefunden worden
sind und wo St. Alartin sich wieder einen Ort der Verehrung
erobert hat. Über Zeglingen und das Erlimoos kommen
wir nach St. Alartin in Olten.

Jenseits der Schafmatt, des obern und des untern Hauenstein

treffen wir noch Alartinskirchen in Wittnau, Lostorf
und Egerkingen. Durchs hintere Frenkental führt ein Bergpfad

über die Wasserfalle. Auf der Höhe, die beiden Täler
beherrschend, erstand St. Alartin in Titterten. Kommt man
von Norden gegen Titterten, so wird das Dorf von einem
Hügel überragt, der durchaus den Charakter eines Schuttkegels

trägt, der von Gras überwachsen ist. Er beherrscht,
ausser nach Süden, den ganzen Umkreis und heisst heute
noch « Kappelen». Hier muss also der römische Bau
gestanden haben. Auf ihm erhob sich die christliche Kirche.
Bei der Anlage einer Wasserleitung wurden noch
Totengebeine gefunden. Später verlegte man die Kirche ins
Dorf. Der jetzige Bau trägt noch im Giebel einen Stein
mit dem Baslerstab und der Jahrzahl 1560, der von einem
früheren Bau herübergenommen ist. Das alte, ehrwürdige
Gotteshaus sank zur Kapelle herab, die gleiche Erscheinung
wie bei der Kirche zu Bici. Jenseits der Wasserfalle treffen
wir in Mümliswil wieder denselben Heiligen. In Büren, am

Wege, der von Augst über Seewen und Bretzwil ins Birstal
führte, stand ebenfalls eine alte St. Alartinskirche.

In welcher Zeit sind nun alle diese Alartinskirchen
entstanden Alle ungefähr gleichzeitig oder eine nach der
andern die Jahrhunderte hindurch? Wir wissen z. B., dass

das Stift St. Alartin in Rheinfelden später den Kirchensatz

') Mündliche Mitteilung von Herrn Dr. R. Wackernagel



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. j -ig.

von Kilchberg besass. Allein daraus darf man noch nicht
die Folgerung ziehen, dass Kilchberg eine Tochterkirche
von Rheinfelden sei. Glücklicherweise berichtet uns eine

Urkunde, dass die Kollatur der Kirche zu Kilchberg erst
am 21. Alai 1400 von der Frau Anna von Bellikon mit
Zustimmung ihres Alannes Burkard von Stoffeln, genannt Schürli,
Edelknechts und Schultheissen in Rheinfelden, dem Kollegiat-
stift daselbst geschenkt worden ist. (Urkundenbuch der
Landschaft Basel, No. 523.)

Nun haben wir für die Zeitbestimmung der Gründung
der Alartinskirchen einen sichern Punkt. Die Kirche von
Windisch muss zwischen 590 und 606 gebaut worden sein'.

(Anzeiger für Schweiz. Gesch. 1887, S. 85.) Weiterhin darf
als sicher angenommen werden, dass die Alissionierung, wenn
sie vom Frankenlande ausging, von Westen nach Osten
fortschritt; und wenn auch vielleicht auf den Trümmern der
alten Römerstadt und dem Sitz des Bischofs das fränkische
Christentum schneller Wurzel fasste, so wird doch um diese
Zeit herum auch die Landschaft für den christlichen Glauben

gewonnen worden sein. Nur so ist es zu verstehen, dass

Columba, aufgefordert, am Rhein das Evangelium zu
verkünden, zwischen 611 und 614 weiterzog und sich gleich in
Tuggen am Zürichsee und Bregenz niederliess. Dass aber
auch der Osten des Landes nicht mehr unberührt war,
beweist die Tatsache, dass Columba in Arbon schon einen christlichen

Priester, Wilimar, traf. Agathius, ein byzantinischer
Geschichtsschreiber, wagte «für die Bekehrung der
Alemannen zu hoffen, die noch um die Alitte des sechsten
Jahrhunderts, laut seinem eigenen Bericht, bei einem Einbruch
in Italien aufs roheste gegen Kirchen und heilige Orte
verfuhren». «Papst Gregor I., der sich um die Bekehrung der
Angelsachsen so grosse Verdienste erworben, hat auch des

nächsten Volkes über den Alpen gedacht. » (F. Egli, Kirchen-
geschichtc der Schweiz, S. 52. 53.) Das alles führt uns in
die zweite Hälfte des sechsten Jahrhunderts.

Alit der Gründung der Alartinskirchen, die über das

ganze Gebiet des alemannischen Reiches sich ausbreiteten,
war für die Zukunft die Basis gewonnen, von der aus dem
Heidentum immer energischer konnte entgegengetreten



HO Karl Gauss.

werden. Denn « dass die Christen gegenüber einer, wohl
grösstenteils heidnischen .Menge zu schützen seien», deutet
das «alemannische Gesetz», das in der Zeit von 613 und 622

auf einem fränkischen Reichstage aufgestellt wurde,
ausdrücklich an, < wenn es den Ansatz einer schweren Strafe
für \Tergehen in der Kirche damit begründet, es müssen
auch die ,andern' erkennen, dass die Christen gottesfürchtig
seien und die Kirchen ehren». (E. Kgli a. a. O. 59.) Es
lässt sich auch deutlich beobachten, wie von den St. Alartinskirchen

der christliche Einfluss auf die Umgebung ausströmte
und neue Kirchen entstanden. Das Hauptverdienst fällt in
dieser Periode dem Benediktinerorden zu. Im Jahre 529
hatte Benedikt von Nursia das Kloster auf dem Alonte
Cassino gegründet. Sein Orden stellte sich aber mit Wärme
und Geschick dem Werke der Aiission zur Verfügung und
dabei verstand er es auch, die staatliche Gewalt für seine
Ziele zu interessieren und in Bewegung zu setzen. Die
Brüder dieses Ordens haben darum auch die Christianisierung
der Landschaft zu Ende geführt. Für uns kommen
hauptsächlich St. Gallen und Alurbach, die Stiftung Pirmins, in
Betracht. Zu Pirmin vgl. die Bemerkung E. Egli a. a. O. 73,

Anmerkung 2: «plurima construxit et loca sancta deo > in
der Grabschrift (verfasst von Raban). Bei dem Zusammenhange

dieser Klöster mit dem Alutterkloster in Italien
ist es klar, dass sich auch der Einfluss des römischen
Christentums deutlich zu erkennen gibt. Als Kirchenpatrone
treten jetzt auf: Petrus, Jakobus, Stephanus, Laurentius und
Niklaus.

Wir beginnen mit St. Peter in Oberdorf. «Die alte
Römerstrasse war nach und nach übergrast, überschwemmt
und versunken. Oben auf dem Berge vermochte niemand
mehr die Strasse durch den Sumpf zu bauen. Alan musste

später Holz an Holz legen, und auf diese Weise entstand
die ,lange Brück'. » Nun gewann das Tal erst recht wieder
seine Bedeutung. Es währte nicht lange, so bedurfte es

seine eigene Kirche, und es bekam sie in Onolswil, dem

heutigen Oberdorf. Der Name des Ortes hat gewechselt,
das Gotteshaus heisst noch heute St. Peter. Es war bis zur
Reformation das einzige selbständige Gotteshaus des Tales,



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. j^i

von dem aus oben und unten im Tale vier verschiedene
Kapellen gebaut wurden.

Auch Gelterkinden hat eine St. Peterskirche gehabt.
Als sie neu gebaut wurde, wurde sie vermutlich auch der
hl. Alaria zu Fähren geweiht, deren Namen sie behalten hat.

In Diegten finden wir ebenfalls eine St. Peterskirchc.
Sie ist ohne Zweifel die älteste des Tales. Denn wenn die
Kirche von Diegten in Eptingen verschiedene Güter besass,
St. Petersgut und St. Petersmatten, so geht daraus mit aller
Wahrscheinlichkeit hervor, dass die Kirche von Eptingen zur
Zeit, da die Kirche von Diegten sich diese Güter erworben
hat, noch nicht vorhanden war. Eptingen hatte offenbar
lange Zeit gar keine eigene Kirche und keinen eigenen
Pfarrer. Immerhin wird im Jahr 1375 Johann von Kienberg
als Kilchherr von Eptingen genannt (Urkundenbuch von
Basclland 438, 2ff), und wenn im Jahre 1459 brüder Johann
Ruschmann ouch ein conventbruder und Schaffner zu Schöntal

> erklärt, « er sy schier by zweyen jaren lütpriester zu

Eptingen » gewesen, so beweist das, dass die Kollatur der
Kirche von Eptingen ans Kloster Schöntal übergegangen war.

Im Ostergau bildete den Alittelpunkt die St. Alartinskirche

von Kilchberg. Von allen Seiten her stieg man
herauf zur Kirche. Allein mit der Zeit lösten sich auch

hier einzelne Gemeinden ab, vornehmlich Läufelfingen, wo
ebenfalls eine Kirche St. Peter geweiht wird. Die Erinnerung,

dass Petrus der Patron der Kirche war, hat das

Jahrzeitbuch von Läufelfingen aus dem 15. Jahrhundert festgehalten.

Denn Fol. 12, am Tage Petri martiris, steht die

Bemerkung: « Patronus in summo altari.» Später trat neben
Petrus auch Paulus, so 1478 im Jahrzeitbuch Fol. 30. Ausserdem

werden noch zwei Altäre erwähnt: altare sancti Stephani,
oder Stephanus patronus in sinistro latere. Dann wird der
andre Altar wohl auf der rechten Seite gestanden haben.
Es wird Alargareta als patrona altaris bte virginis et triti
magorfum] bezeichnet (Fol. 17), d. li. der Altar war ursprünglich

der Alargareta geweiht, aber, dent Zuge der Zeit und
dem Bedürfnis der Gläubigen folgend, hat man ihn auch

der hl. Jungfrau und den drei Weisen zur Verehrung
angewiesen.



Ia2 Karl Gauss.

Alt ist auch die Kirche von Oltingen. Ihr Patron war
•der Bischof St. Niklaus. Lutz bemerkt, dass sie vielleicht
die älteste der Gegend sei. Da die Schafmatt schon zu

Römerzeiten ein begangener Fusspfad war. ist es wohl zu

verstehen, wenn hier schon in früher Zeit ein Gotteshaus
entstand. Nicht viel später wird auch Rothenfluh seine
Kirche erhalten haben; ihr Heiliger war der Alärtyrer
Stephanus.

Von wo aus Sissach seine Kirche bekam, ist schwer zu

sagen. Da der Ortsname, wie auch bei Liestal, eine
Flurbezeichnung ist, könnte man an eine späte Entstehung des

Ortes denken. Allein die Kirche ist alt; sie wird 858
erwähnt, ist die Alutterkirche von Rümlingen. Ihr Heiliger ist
St. Jakobus.

Für Buus haben wir bloss eine Vermutung. Die Kirche
wird zum erstenmal 1273 bezeugt. Von 87 Kindern, die
in den Jahren 1559—1566 getauft wurden, haben 10 den

Namen Ursula, 8 Peter. Demnach dürfte man sich wohl
für St. Peter als Heiligen der Kirche entscheiden. Denn
so viel scheint gewiss, dass wir es mit einer der altern
Kirchen zu tun haben, weil ja doch Alaisprach Filiale

gewesen ist. Von Wintersingen ist Buus auch nicht
abhängig gewesen, da ersteres dem Dekanat Sisgau, letzteres
dem des Frickgau angehörte. Ursula kommt darum nicht in

Betracht, weil ihre Verehrung erst im 11. oder 12.

Jahrhundert in Verbindung mit den 11000 Jungfrauen
aufgekommen ist.

Im Herzen unsres Ländchens lernen wir zwei Kirchen
kennen. Obwohl vom Erdboden verschwunden, lebt die
Kirche von Aluntzach doch in der Erinnerung noch fort. In
alter Zeit wurde viel zu ihr gewallfahrtet; nach der
Reformation diente sie noch lange dem evangelischen
Gottesdienste. Ihr Heiliger ist der römische Alärtyrer Laurentius,
der, als er die Schätze der Kirche zeigen sollte, die Armen
versammelte und sie dem verwunderten Beamten vorwies.

Nicht weit vom Heidenloch erhob sich die St. Nikiauskirche

von Lausen. Nach Bruckner wurde sie i486 gebaut.
Allein es kann sich nur um einen Neubau handeln. Alt ist
auch die Kapelle zu Nuglar. Sie wurde ohne Zweifel von



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland MS

Büren aus bedient. Ihr Heiliger hat sich jedoch nicht aus
der Verborgenheit hervorgewagt. Später hat ihr St. Pantaleon
den Rang abgelaufen. Im Leimental ist nächst den Kirchen
von Biel-Benken die von Therwil die älteste; sie ist dem

Protomartyr Stephanus geweiht. Wahrscheinlich darf hierher
noch die Kirche von Allschwil gerechnet werden, die Peter
und Paul geweiht war. Jedenfalls ist sie älter als diejenigen
von Ettingen und Oberwil, die zwar auch dasselbe Apostelpaar
zu Patronen hatten; allein die beiden Gemeinden gehörten
noch in der Gegenreformation zur Aluttergemeinde Therwil,
obwohl sich die Loslösung damals schon anbahnte, indem
der Pfarrer von Therwil sich über die Arbeitslast beklagte,
die ihm in der Besorgung dieser Gemeinden auferlegt war.
Allschwil dagegen war schon vor der Reformation eine

selbständige Gemeinde.
In welcher Zeit sind nun alle diese Kirchen etwa

entstanden? Um einen einigermassen befriedigenden Schluss

zu ziehen, vergegenwärtigen wir uns, wann in der übrigen
Schweiz denselben Heiligen Kirchen geweiht worden sind.

• Die älteste St. Peterskirche in der Schweiz, die uns
bekannt ist, ist die von St. Gallen. Sie wird schon im 8.

Jahrhundert bezeugt. Die Zürcher St. Peterskirche wurde erst
857 von Ludwig dem Deutschen gegründet. Ausserdem
finden sich Peterskirchen in Ortschaften, die sehr früh
bezeugt sind, Zollikon 837, Schlaft 754, Wil 796. Die Basler
St. Peterskirche stammt nach Bernoulli (Basler Jahrbuch 1894,

228) aus dem 12. Jahrhundert. Ob nicht doch etwa vorher
schon eine Kapelle dort gestanden hat? Aber wenn auch

nicht, so darf von St. Peter in der Stadt auf die St.
Peterskirchen auf dem Lande kein Schluss gezogen werden. Denn
die städtischen Verhältnisse waren andre, und wo schon
Kirchen waren, entschloss man sich nicht so rasch, neue zu
bauen. Es konnte lange währen, bis eine Gemeinde sich
derart erweitert hatte, dass ein Neubau erforderlich war.

Sicher ist, dass das Kloster St. Gallen zur Landschaft
seine Beziehungen hatte. Im Jahre 752 schenkt Dudar in
Augst dem Kloster St. Gallen seinen Hof Görbel und 855

gibt ihm Uppert «für das Heil meiner Seele und für die
ewige Vergeltung, damit ich Vergebung meiner Sünden für



144 Karl Gauss

die Zukunft erlangen möge und auf den Tag des schrecklichen

Gerichtes vor dem Richterstuhle Christi getrost stehen

möge >, seine Güter zu Alunzach und Firinisvilla. Wenn nun
in St. Gallen selbst im 8. Jahrhundert schon eine Peterskirche

stand, dann darf man wohl die A^ermutung aussprechen^
dass auch anderswo, wo der Einfluss St. Gallens sich geltend
machte, Gotteshäuser zu Ehren St. Peters entstanden seien.
Alan erinnere sich nur, mit welchem Nachdruck Haito die
Verehrung des Petrus und Paulus forderte, als der Alänner,
die Europa mit der Predigt des Evangeliums erleuchtet
haben. Alan darf wohl annehmen, dass zur Durchführung
der Christianisierung auf dem Lande der Bau der Kirchen
noch früher erfolgt sein muss, als in einer Stadt, die ihr
Gotteshaus schon hatte. Wir dürfen darum mit der Gründung

der St. Peterskirchen in der Landschaft mindestens bis
in den Anfang des 8., wenn nicht ins 7. Jahrhundert zurückgehen.

St. Peter in Oberdorf wird 835 zum erstenmal
bezeugt. (Trouillat I, No. 55.)

Alit Laurentius wird es eine ähnliche Bewandtnis haben.
Auch St. Gallen hat seine Laurenzenkirche. Urkundlich wird
sie allerdings erst 1225 bezeugt. Aber wir kennen ganz alte
Laurenzenkirchen in Bülach (811), Langen-Erchingen im Thurgau

(vor 881), Flums (881), Herisau (909). Alle diese Kirchen
haben aber schon bestanden, vor sie urkundlich bezeugt
sind. St. Laurentius in Aluntzach hat frühe grosses Ansehen

gewonnen. Die Abhängigkeit von St. Gallen zeigt sich auch
in der bereits erwähnten Schenkung von Gütern in Aluntzach
an das Kloster an der Steinach.

Alit Laurentius wird einmal auch Stephanus genannt.
Alännedorf hat eine Kirche, die diesem Heiligen geweiht war
und schon frühe bezeugt wird. Neben dem Alärtyrer fand
der Protomartyr seinen rechten Platz. Allein diese

Zusammenstellung hat doch noch einen andern Grund. Stephans-
kirchen, und zwar alte, treten in der Nähe St. Gallens auf.
So werden wohl auch die Stephanskirchen in Rothenfluh und
Therwil im 8. Jahrhundert entstanden sein.

Wenig Verehrung hat im allgemeinen St. Niklaus
gefunden. Die älteste Kirche ausserhalb der Landschaft wird
in Herznach zwischen 1173 und 1 185 gebaut. Später ist



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. j^e

St. Niklaus der Patron der Fischer. In Basel wird ihm I2§j^
eine Kapelle geweiht. / Im selben Jahre entsteht auch das

demselben Heiligen geweihte Kloster von Iglingen bei
Alaisprach. In diese Zeit fallen wohl die Kapelle in
Reinach, die erst 1511 selbständig geworden ist, und die
Kapelle in Thürnen, wo « priniissarius domcapitularis diem
philippi et jacobi apostolorum semper célébrât dedicatoriam
capelle in durnen >s (Jahrzeitbuch von Sissach) und am Tage
des Bischofs Erasmus ein « Oratorium in thürnen in choro »

gehalten wurde. Da sonst keine Kapelle bezeugt wird,
dürfen wir die von Bruckner erwähnte, dem Niklaus
geweihte Kapelle von Sissach auf die von Thürnen beziehen,
um so mehr, als das Sissacher Jahrzeitbuch die beiden Ämter
in der Kapelle in Thürnen vorschreibt. Die Reinacher
Kapelle stand auch unter dem Schutz des hl. Niklaus. Dass

man zwei Niklaus unterschied, zeigt deutlich das < altare
sancti Nycolai noui » in Rheinfelden. (Trouillat V, 36.) Doch
können die Kirchen von Oltingen und Lausen nicht erst in
dieser späten Zeit entstanden sein; denn schon 1296 wird
für Oltingen der viceplebanus genannt und auch die alte
Tradition spricht dagegen. Für die Kirche von Lausen, die

i486 «^«gebaut worden ist, brauchen wir einen grössern
Zeitraum, dass sich die Erinnerung an den Schutzpatron so
unverwüstlich dem Volksbewusstsein eingeprägt hat. Das
ist um so notwendiger, als die Reformation auch alte, fest-

eingewurzelte Erinnerungen rasch beseitigt hat. Zudem
erwähnt das Liestaler Jahrzeitbuch 1273 die Kirche von Lausen.

Von St. Jakob gilt ähnliches. St. Gallen hat eine
St. Jakobskirche (1077 —1123) und in der Nähe befinden
sich alte Gotteshäuser in Degersheim, Gossau und Steinach,
welch letzteres 904 schon bezeugt ist. So darf also auch
Sissach mit seiner St. Jakobskirche auf ein altes Gotteshaus

Anspruch erheben. 858 wird sie zum erstenmal erwähnt.
(Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde 1880—1883, S. 153.)

Alöglicher weise in diese Periode, wenn auch etwas
später, gehört auch die Verehrung der hl. Agatha. Sie hat
im 5.—6. Jahrhundert das Alartyrium erlitten und wurde
hauptsächlich in Palermo und Catania verehrt. In unsrer Gegend
finden wir Kirchen oder Kapellen, die ihr geweiht sind, in

Basler Zeitschr. f. Gesch. 11. Altertum. II. i. IO



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland, J47

sich ihre Verehrung schon bleibend errungen hatten, wenn
Haito in seinen Canones die Feier des Stephanus, St.
Johannes des Evangelisten, St. Johannes des Täufers, der zwölf
Apostel, hauptsächlich aber des Petrus und Paulus obligatorisch

erklärt.
Pipin war in engere Verbindung mit Rom getreten und

hatte auf mehreren Synoden der Jahre 755—757 seine kirchliche

Gesetzgebung wieder aufgenommen. Das wichtigste
Kirchengesetz war dasjenige von 755, das als eine Erneuerung

desjenigen von 744 gelten kann. (Egli a. a. O. 85 ff.)
Als darum um die Alitte des 8. Jahrhunderts Bonifacius in
unsre Gegenden kam, fand er Alemannien als ein vollständig
christianisiertes und kirchlich organisiertes Land vor. « Bischof
Haito aber, einst Abt von Reichenau, hat die Christianisierung

der Landschaft zum Abschluss gebracht, nicht dass

etwa noch offenkundige Heiden in grosser Zahl vorhanden

gewesen wären, jedoch die heidnischen Sitten und Anschauungen

lebten immer noch weiter, so dass der Bischof sich
veranlasst sah, durch strenge Gesetze für Volk und Klerus
einzuschreiten. »

Die Dankbarkeit gegenüber St. Gallen und seinem
Stifter fand auch Ausdruck in den Gotteshäusern, die dem
Gallus geweiht wurden, so in Kaiseraugst und Hochwald.
Die Augster Kirche ist schon früh bezeugt. Die andre wird
wohl nicht viel später entstanden sein.

Von jetzt ab aber tritt Basel in den Vordergrund und

bildet den natürlichen Mittelpunkt des kirchlichen Lebens.
Durch Bischof Haito ist wohl auch die Kathedralkirche erst

zu rechtem Ansehen gekommen. Der Alichaelstag wurde

jährlich gefeiert, bis er in der Reformation mit andern

23 Festtagen abgeschafft wurde. Über die zwei folgenden
Jahrhunderte erfahren wir wenig. Das ist im Grunde natürlich.

Die Organisation ist durchgeführt und genügte
vorläufig. Es sei nur erwähnt, dass 917 Basel und seine

Kathedrale unter den verheerenden Zügen der Ungarn zu

leiden hatten. Den vollen Glanz einer bischöflichen
Kathedrale erhielt diese Kirche aber erst, als Heinrich II. von

T010—1019 sie neu erbaute und der heiligen Maria weihte.

Von da an hat sie die Namen: ecclesia Basiliensis, Monaste-



1^6 Karl Gauss.

Hüningen, einer Filiale von St. Alartin in Basel, und an der
Römerstrasse zwischen den Alartinskirchen in Kilchberg und
Olten in Zeglingen und Wysen. Reliquien der hl. Agatha
wurden 1187 in Schönthal im Hauptaltar aufbewahrt, ein

Zeichen, dass ihre Verehrung damals in der Umgebung-
schön heimisch war.

Nun machte sich aber zur selben Zeit auch der Einfluss
des Bistums Strassburg geltend. Seine Spuren lassen sich

an einigen charakteristischen Beispielen aufzeigen. Es kommen
in Betracht Ariesheim, Alünchenstein, Aluttenz und Pratteln.
Wir wissen, dass elsässische Gotteshäuser und Klöster reiche
Besitzungen in der Landschaft hatten. Die hl. Ottilia schenkt
706 in ihrem Testament dem elsässischen Kloster Hohen-
burg einen Hof in Ariesheim. « Das Dorf Aluttenz und die
drei Wartenberge sind noch im 14. Jahrhundert Lehen des
Domstiftes Strassburg. Murbach besass vor 835 Güter im

Augstgau, auch der Zehnten von Pratteln war teilweise in
den Händen des Abtes von Murbach » (Burckhardt, Basler
Jahrb. 1889, S. 169). Es kann uns also nicht wundern, wenn
wir hier elsässischen Heiligen begegnen oder solchen, die
im Elsass häufiger vorkommen. Der Patron der Kirche von
Muttenz ist der Strassburger Heilige Arbogast. In Ariesheim

feiert man heute noch den Ottilientag, da die alte
Pfarrkirche dieser Heiligen geweiht war. In Alünchenstein
finden wir St. Bartholomäus, der auch in Plelfrantzkirch und
Dornach bei Alülhausen verehrt wurde und dem auch die
St. Leonhardskirche in Basel geweiht war. Es ist hier
allerdings zu bemerken, dass auch Grabs, Pfyn, Flums ihre
Bartholomäuskirchen hatten. Allein das stellt nur den Zusammen-,

hang der Benediktiner fest und weiterhin darf man daran

denken, dass die Klöster Reichenau und Pfäffers wie
Murbach dem Benediktiner Pirmin ihre Entstehung zu verdanken
haben. Die Kirche von Grabs wird schon 614 bezeugt.
Pratteln neigte sich wahrscheinlich St. Theobald zu, einem

Heiligen, dem auch das Thanner Münster geweiht war.
« Cette collégiale, qui existait d'abord à St-Amarin, fut transférée

à Thann en 1441. » (Trouillat V, 104.)

Aile diese Kirchen müssen schon alt sein. Es ist auch

nicht anders zu verstehen, als dass diese römischen Heiligen



IA& Karl Gauss

rium S. Alaria* oder Unser fröwen uff burg zu Basel. (Basel
im 14. Jahrh., S. 7, Liestal Archiv Lade 73, No. 2.)

In dem Kapitulare des Bischofs Haito wird Benediktus
nicht erwähnt. Haito gehörte zwar selbst dem Orden an.
Es wäre wohl eine unbegreifliche Bescheidenheit, wenn er
um deswillen den Kult dieses für seine Diöcese doch überaus
bedeutsamen Alannes nicht empfohlen hätte. Wenn das nicht
der Fall gewesen ist, so ist das doch wohl ein deutliches
Zeichen dafür, dass er als Heiliger bei uns noch nicht
Eingang gefunden hatte. Am Anfang des II. Jahrhunderts
aber hat sich seine Verehrung so eingelebt, dass er neben
St. Alichael, den Heiligen der Kathedralkirche, treten konnte.
Dazu hat wohl Bischof Haito das Seinige beigetragen. Es bleibt
uns also für eine Benediktuskirche der Spielraum von 800
bis IOOO. Das Näherliegende wird wohl sein, ihren Bau ins

9. Jahrhundert zu verlegen. Die Kirche, die vermutlich dem
hl. Benedikt geweiht war, findet sich in Bennwil.1) Was wir
von ihr wissen, stimmt vollständig zu dieser Annahme. Dass
sie jünger ist als St. Peter in Onolswil, geht schon aus ihrer
Lage hervor. «Bennwil ist ausserdem eine sehr alte Pfarre
und wurde bald nach der Stiftung des Klosters Schönthal
demselben übergeben» (Lutz II, 150). Das älteste Taufbuch
von Bennwil 1568—1628 (nach Aufteilung von Herrn Pfarrer
Gessler) hat von 293 Knaben 90 Johannes (Hans), Jakob 53

und Hans Jakob 17. Ein Benedikt findet sich nicht. Lorenz
und Lenz (letzteres auch als Flurname), ebenso Galli (Gallus)
kommen vereinzelt vor. Unmöglich wäre es nicht, dass einer
dieser römischen Heiligen, die durch die offizielle fränkische
Kirche Eingang fanden, in Bennwil seine Stätte fand. Aber
die Lage des Ortes in einem Seitental ohne Ausgang weist
doch auch auf eine etwas spätere Zeit hin. Gallus würde
freilich ebenso passen. \7iclleicht dürfte aber für Benedikt
der Umstand geltend gemacht werden, dass unter den
altern Heiligen des Klosters Schönthal auch S. Benedictus
abbas sich findet.

') Bruckner 1574. «Wenn der Name Ben so viel als Benedikt sagen

will, so ist die Bedeutung des Wortes Bennwil: Benediktshof.» Das ist
offenbar Volksetymologie auf Grund des Ortsheiligen.



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. I49

Auch eine Heilige dürfen wir vielleicht in dieser stillen
Zeit unterbringen. Besonderer Gunst erfreute sich nämlich
die hl. Alargareta von Antiochien, die den Zunamen Alegalo-
martyr erhalten hat. Als Tochter eines römischen
Oberpriesters Adesius wird sie vertrieben. Ein römischer Beamter
wirbt um ihre Liebe; allein sie will die Braut Christi bleiben
und wird darum enthauptet. Ihr Kult ist im 9. Jahrhundert
im Abendland aufgekommen und hat grössere Bedeutung
gewonnen. Sic gehörte zu den 14 Nothelfern und war die
Schutzheilige der Schwangern (Herzogs Realencyklopädie).
In Baselland waren ihr die Kirche St. Alargareten bei Basel,
wohl die älteste, die Kirche in Holstein und die Kapelle in
Frenkendorf geweiht. Wenn wir sie ins 10. oder 11.

Jahrhundert ansetzen, wird es wohl nicht zu frühe sein. (Vgl. den

Zusammenhang der St. Alargaretenkapelle in Binningen mit
St. Ulrich in Basel. Joh.Bernoulli: die Kirchgemeinden Basels

vor der Reformation. Basler Jahrb. 1894/1895.)
Der Alariendienst ist in der Basler Diöcese erst

verhältnismässig spät zur Blüte gekommen. Haito nennt zwar
schon die Purificatio und Assumptio S. Alaria;. Ihr Dienst

war also vorhanden. Aber erst in der Zeit, wo die
Kathedrale in Ehren der Maria geweiht wurde, war die

Alutter Gottes in den Vordergrund des religiösen Interesses

getreten. Alarienkirchen dürften also im 9. und

10. Jahrhundert entstanden oder alte Kirchen auch der

Alaria mitgeweilit worden sein. Für den letztern Fall
kommt die Kirche von Gelterkinden in Betracht. Das

Gotteshaus von Bubendorf wird wohl in diese Zeit fallen.

Nach dem Jahrzeitbuch war dasselbe der hl. Alaria, Anna und

den 11000 Jungfrauen geweiht. Anna und die heiligen
11000 Jungfrauen werden wohl erst später Alaria an die

Seite gestellt worden sein. Die Legende von den 11000
Jungfrauen hat sich im 9. und 10. Jahrhundert ausgebildet. Aus
der kurzen Bemerkung des Usuard um 875 (Gelpke,
Kirchengeschichte der Schweiz, 269): « Civitate Colonia passio sanc-

tarum Alarthœ et Saulœ cum aliis pluribus » ist ein ganzer
Sagenstrom geflossen. Aus den mehreren sind 5, 8 und 11

geworden, unter denen Ursula hervorragt. Die XI Martyres
virgines verwandelten sich in 11 Tausend. Später verwob



ISO Karl Gauss.

sich die sagenhafte Erzählung Pantaleons, der in Köln mit
der hl. Ursula zu Ehren kam, mit dieser Legende. In Basel
brachte man ihn in Verbindung mit dem Bischof Pantalus.
In der St. Alartinskirche war ihm mit der hl. Anna eine eigene
Kapelle geweiht. So wird die Verbindung von Alaria, Anna
und den iiooo Jungfrauen klar, Alaria und ihre Alutter Anna
und Pantalus der Führer der 11 ooo Jungfrauen.

Den letzten Zusatz hat die Legende erfahren in der
wunderlichen Geschichte der St. Chrischona. Als dieselbe,
so erzählt die Sage, auf der Rückreise von Rom nach Basel

gestorben war, «habe man ihre Leiche nirgends abstatt
verrücken mögen, bis zwei junge Kühe, so zuvor nie
eingewettet gewesen, dafür gespannen worden. Da habe es Gott
gefügt, dass dieselbigen die tote Leiche an dieses Ort,
welches ihr zum Begräbnis beliebt, gezogen, und ihnen in
solchem Werk alle Bäume und Felsen weichen müssen >.

Die Entwicklung dieser Legende bezeichnet zugleich
auch die zeitliche Aufeinanderfolge der entstehenden Gotteshäuser.

1187 bestand schon in Schönthal ein Altar zu Ehren
der 11000 Jungfrauen, ein Zeichen, dass sie damals schon
in Verehrung standen. Zwischen 1105 und 1111 gibt Sig-
bert in seinem Chronikon die ersten genaueren Berichte.
In dieser Zeit also muss die Verehrung in Schwung
gekommen sein.

Im alten Orte Bubendorf fand ihre Verehrung eine
Stätte. Alaria, Anna und die 11000 Jungfrauen, die
Auswahl dieser Heiligen passt trefflich für das Gotteshaus von
Bubendorf. In nicht allzuweiter örtlicher und wohl auch

zeitlicher Entfernung, immerhin nach 1187 — denn das

Kloster Schönthal hat den Heiligen noch nicht —, gab
St. Pantaleon einem Orte und seiner Kirche den Namen.

1387 wird «St. Pantlion» zum erstenmal bezeugt (Urkundenbuch

von Baselland). Auf dem Berge, der über den Rhein
in die Landschaft herübergrüsst, baute man noch der hl.
Chrischona zu Ehren eine Kapelle, die sich in der Landschaft

grosser Verehrung erfreute; denn noch lange Zeit war
Chrischona ein beliebter Alädchenname.

Ins 11. und 12. Jahrhundert fallen nun auch zum grössten
Teil die Klostergründungen in Baselland; das älteste, Olsberg,



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. jer

1085 der Alaria geweiht, ebenfalls derselben Heiligen das
im Jahre 1130 entstandene Schönthal. Wir erwähnen noch
das Alarienkloster Lützel (1123) und das Kloster Beinwil, das
einen für die Landschaft unbekannten Heiligen, Vincentius,
sich auserkoren hat (1125).

Bevor wir aber uns näher darauf noch einlassen, haben
wir .noch einiger Kirchen und Kapellen zu gedenken, die
von den Hauptkirchen aus gebaut wurden. Unter Heinrich II.
kam der Ritter St. Georg, «gegen welchen sich dieser Kaiser
sehr andächtig erzeigt haben muss > (Hottinger,
Kirchengeschichte der Schweiz, Bd. I, 517), zu Ehren. 1005 wurde
von ihm das Kloster Stein am Rhein reichlich begabt und
St. Georg geweiht. Derselben Vorliebe hat er auch im
Basler Alünster ein Denkmal gesetzt. Es kann darum nicht
wundern, wenn in dieser Zeit neuerbaute Kirchen und

Kapellen unter den Schutz dieses Heiligen gestellt werden.
Wir finden in der Landschaft ein neues Gotteshaus St. Georg
in Rümlingen, einer Tochterkirche von Sissach. Von Roten-
fluh aus wird in Niederrotenfluh eine Kapelle gebaut, die
ebenfalls dem hl. Georg geweiht war; allein der ritterliche
Heilige hat sie nicht vor dem Zerfalle schützen können.
Die letzten Spuren dieses Gotteshauses sind noch in der

Flurbezeichnung « Killacker » erhalten. Auch Waidenburg
ist zu einer Georgskapelle gekommen, zunächst einmal ein
Zeichen dafür, dass das Städtchen unter den Froburgern
sich rasch zu einer gewissen Bedeutung erhoben hatte.

Für Eptingen lässt sich ebenfalls « Jörg y vermuten, da

der Name in den ältesten Kirchenregistern sich unverhältnismässig

häufig findet. Sicher bezeugt aber ist St. Georg auch

für Liestal. Wir finden also diesen Heiligen in

Niederrotenfluh, Rümlingen, Eptingen, Waidenburg und Liestal,
also überall an den Strassen oder Pfaden über den Jura.

Wenn nun Heinrich II. den Georgskult besonders befördert
und derselbe Heinrich den Froburgern die Hut über die

Jurastrassen anvertraut hat, dann ist ein Zusammenhang
zwischen den Froburgern und St. Georg kaum mehr zu

leugnen. Georg ist der Vertrauensmann der Froburger
gewesen. Die Vermutung, dass Liestal, das 1189 zum erstenmal

erwähnt wird (Urkundenbuch von Baselland 13, 28), < ohne



152 Karl Gauss.

Zweifel eine spontane Städteanlage ohne irgend welche
Vorgeschichte » sei, findet ihre Bestätigung. Denn nur unter
dieser Voraussetzung ist es denkbar, dass zwischen den
beiden alten Kirchen von Lausen und Alunzach ein neues
Gotteshaus entstand. Aber wir kommen noch einen Schritt
weiter. Liestal hat seine Entstehung den Froburgern zu

verdanken, die hier, wo die Strassen über die Jurahöhen
sich abzweigten, einen festen Punkt haben mussten.

Freilich ist Georg nicht der einzige Heilige der Kirche
von Liestal gewesen. Sie hat eine ganze Reihe gehabt.

Im Jahre 1507 hatte die Gemeinde Liestal einen neuen
Chor gebaut. Allein sie brachten die Alittel dazu nicht auf. Sie
hatten sich «arm daran verbuwen» und wandten sich in ihrer
Not an den Schultheiss und Rat der Stadt Luzern um Hilfe,
« wie wol wir nit gern des pettels glcben». Sie sind der

Hoffnung, « die lieben Helgen, vnser patronen in vnser kilchen
gnedig, saut Brida, sant Martin, sant Esebius, sant Jörg,
sant Pollenoris vnd sant Aim, werden Gott den Heren trüwlich

für üch bitten, Ir sollicher gutt dett vns tund ein merung
üwers gutz vnd ein furderung üwer seien zu dem Ewigen
leben sin solle ».

Die volkstümlichste von diesen Heiligen war offenbar
Sankt Brida, die irische Heilige. Das beweist noch der
Umstand, dass ein Stück Land, der « Bridenrein >, ihren
Namen trägt und die Tatsache, dass man noch hundert Jahre
nach der Reformation in den Gotteshausrechnungen die

Erinnerung an sie festgehalten hat; denn vom Jahre 1608
ab lautet der Titel: Gotteshaus St. Prigithae zu Liestal.
Dass es sich um die irische Heilige handelt, zeigt das
Jahrzeitbuch der Kirche Liestal, das aus der zweiten Hälfte des

13. Jahrhunderts stammt und schon das «lumen ste brigida; »

erwähnt, ebenso von Schenkungen berichtet, welche Alech-
tilt von Arnoistorf « see Brigide » gemacht hat. (Jahrzeitbuch
Liestal, Archiv Liestal, F. 43.) Ihre Popularität lässt sich in
einer wundersüchtigen Zeit wohl begreifen. Freilich ihre
Lebensgeschichte bildet ein Konglomerat von Mirakeln,
deren Seltsamkeit und Überschwenglichkeit alles gesunde
Mass übersteigt. Die Milch, die sie buttern soll, schenkt sie

lieber den Armen, erlangt aber dann durch ihr Gebet eine



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. r DJ

so reiche Gabe an Butter, dass sie deren mehr abliefern
kann, als ihre Gefährtinnen. Auf ähnliche Weise wird ihr
der Speck wieder ersetzt, den sie einst, statt ihn zu kochen,
einem hungernden Hunde gegeben. Einem siebenmal
hintereinander in stets neuer Verkleidung zu ihr kommenden
Bettler schenkt sie an einem Tage sieben Hammel von ihrer
Herde, ohne dass sich diese dadurch verminderte. Sie speist
eine ganze Gesellschaft von Bischöfen mit der Alilch einer
einzigen, dreimal gemolkenen Kuh, schützt die auf ihrem
Erntefeld beschäftigten Schnitter einen ganzen Tag hindurch

vor einem furchtbaren Platzregen, der unterdessen alle unir
liegenden Felder heimsucht. Über die Elemente der Natur
besitzt sie eine solche Gewalt, dass sie einen breiten Strom
plötzlich in ein andres Bett zu lenken vermag, ja ihre einst

vom Regen durchnässten Kleider dadurch trocknet, dass sie
dieselben über einen Sonnenstrahl, wie über ein
aufgespanntes Seil, aufhängt. Brigitta gibt den Ackerbauern ihre
segensreiche Herrschaft über die Elemente zu verspüren.
Ihre Fürsprache bei den himmlischen Alächten füllt Speicher
und Scheuern mit Vorräten.1) Das war für die Landschaft
die rechte Pleilige. Freilich wie sie den Weg aus Irland
nach Licstal gefunden hat, bleibt im Dunkel.

Jedoch der Alensch lebt nicht vom Brot allein. Alan

musste auch andern Bedürfnissen Rechnung tragen. Drei
Heilige werden in Liestal verehrt, die alle fruchtbare
Kirchenschriftsteller gewesen sind. In erster Linie der
Kirchenhistoriker Eusebius. Wer ihn kannte, lernte auch Apollinarius
(lat. Apollinaris) von Hierapolis in Phrygien kennen, dessen

Schriften Eusebius nennt (Herzog I, 676). Als letzter tritt
noch Haymo (Aimo), Bischof von Halberstadt, auf, ein
Mitschüler des Rabanus Alaurus, der in seiner Epitome hist,

sacra; einen kurzen Auszug aus der Rufinischen Übersetzung
der Kirchengeschichte Eusebs hinterlassen hat. Apollinaris hat
auch im Sundgau in der Nähe Basels seine Verehrung
gefunden und auch das Heiligenverzeichnis des Klosters Schönthal

weist bereits 1187 St. Apollinaris episcopus et martyr auf.2)

') Herzogs Realencyklopädie. Dritte Auflage, Band III, S. 406 ff.

2) St. Apollinaris im Sundgau existierte schon 1141. Trouillat V, 126.



t c a Karl Gauss.

Alan darf also annehmen, dass dieser Heilige schon frühe
neben St. Georg getreten ist.

Dass man schliesslich auch noch den Alartin zum
Heiligen der Kirche erwählt hat, ist sehr wohl begreiflich. Man

suchte der Stadt, die an Bedeutung rasch gewachsen war,
dadurch auch ein kirchliches Übergewicht zu sichern, dass

man möglichst viele Heilige verehrte. Dann aber durfte der

Hauptheilige der Landschaft, Alartin, nicht fehlen.

Auch an Altären war die Kirche von Liestal reicher
als alle ihre Schwestern.

Im Jahre 1458 wird ein Einkommen von 5 Gulden
folgendermassen verteilt: «des ersten einem jeklichen
lütpriester zwen guldin und einem jecklichen frümesser daselbst
einen guldin, dem capplan sant Katrinen altar einen guldin
dem altar sancte trinitatis ein halben guldin, dem altar sancte
crucis ein halben guldin.» (Urkundenbuch von Baselland

968, 10 ff.) Das ist im wesentlichen dasselbe, was im Liber
marcarum in Bezug auf Liestal mitgeteilt wird (Trouillat V, 35).

Hier werden nämlich für die Jahre 1441 —1469 aufgeführt:
1. Rektor in Liestal; 2. vicarius ibidem; 3. Capellanus sancte
Alarie primissarius; 4. Capellanus sancte Catherine; 5. Capellanus

sancti Oswaldi et sancte Crucis; 6. Capellanus sancte
et individue Trinitatis. Wir hätten also noch einen Vikar
in Liestal, und am St. Kreuzaltar wird auch noch der hl.
Oswald verehrt.

Am Ende des 16. Jahrhunderts macht der historisch
interessierte Pfarrer von Liestal, Jakob Ryter, die Bemerkung:
«Liestal habet très parochos: Liechstalensem, qui olim habuit
quinque capellanos: 1. S. Trinitatis, 2. S. crucis, 3. B. Catharina;,
4. B. Brigittae, 5. S. Wolfgangi. Alunzachensem. Lausensem. »

(Kirchenarchiv Basel D 8, S. 8.) Alerkwürdig ist, dass Ryter
den Altar der Maria weglässt, dafür aber den der Brigitta
aufführt. Was die letztere betrifft, so hat er offenbar die
Patronin der Kirche mit der eines Altares verwechselt.
Derselbe Irrtum findet sich auch bei J. J. Brodbeck: Geschichte
der Stadt Liestal, S. 69. Hier wird als ein letzter Heiliger
noch Ehrhard erwähnt, der offenbar eben noch vor Torschluss

hineingeschlüpft ist.



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. it-
Ill etwas spätere Zeit mögen die Kapellen von Langenbruck

und Ormalingen fallen. Die erste war ohne Zweifel
Taufkapelle und darum dem Johannes dem Täufer geweiht.
Alöglich wäre cs allerdings, dass die schlechte Verbindung
mit St. Peter in Oberdorf schon früher der Entstehung dieses
Gotteshauses gerufen hätte. Eine Kapelle, die ebenfalls dem
Täufer Johannes und Heinrich geweiht war, gehörte 1441
bis 1469 (über marcarum) zu Gelterkinden. Es kann kaum
eine andre damit gemeint sein, als die von Ormalingen.
Die Schlosskapelle auf Farnsburg kommt wohl kaum in
Betracht und eine andre ist in der Umgebung nicht bekannt.
Eine Bestätigung dieser Vermutung dürfte sein, dass der
Name Johann Heinrich in den ältesten Kirchenbüchern von
Ormalingen sich unverhältnismässig oft findet.

Ebenfalls später als die Alaricnkirchen treten die Gotteshäuser

«Unser lieben Frauen»1) auf. Sicher ist uns die
Kirche in Tenniken bezeugt, die sich von Diegten losgetrennt
hat. Immerhin mag sie im 12. Jahrhundert entstanden sein.
Sehr wahrscheinlich hat auch Alaisprach eine Liebfrauenkirche
gehabt. Wir finden wenigstens am Ende des 15. Jahrhunderts

die Flurbezeichnung : « Unser lieben fröwen höltzlin. >

Eine Unterstützung für diese Annahme bildet vielleicht auch
die Inschrift in einer der Glocken: «O sancta Alaria ora pro
nobis deum. Amen. » Ausserdem weihten die Sissacher der
lieben Frau einen Altar; ebenso Riehen 1329.

Ungefähr in dieselbe Zeit, vielleicht etwas früher,
gehört die Kapelle St. Kreuz von Arisdorf. 1187 besteht schon
ein Altar in Schönthal. Liestal hat seinen St. Kreuzaltar erst
später erhalten. Im Jahrzeitbuch aus dem 13. Jahrhundert
findet er sich noch nicht.

Durch die Klöster wurden nun allen möglichen Heiligen
die Türen geöffnet. Alan musste, wollte man die Leute
anziehen, den verschiedensten Bedürfnissen entgegenkommen.
Das zeigt mit aller Deutlichkeit das schon wiederholt
erwähnte Verzeichnis der Heiligen und Reliquien in Schön-

') Erst bei den jungem Marienkirchen wird die Patronin «Unser lieben
Frau» genannt. Vgl. Nüscheler: Die Gotteshäuser der Schweiz.



j cß Karl Gauss.

thai vom Jahre 1187, denen die Altäre geweiht waren. Wir
lassen es in seinem ganzen Umfange folgen :

« Anno ab incarnatione domini 1187 indictione 5, epaeta 9,
concurrentes 3 dedicata est Ecclesia ista in honorem sancte

Alariç virginis matris domini nostri Jhesu Christi et in
honorem sanctorum, quorum reliquie et nomina hic scripta
reperiuntur: f. ad summum altare: dc vestimentis sancte

Alariç matris domini, s. Agate virginis, de brachio sancte

Christine, dc brachio et de capite s. Line virginis, de reli-

quiis XI milium virginum, de brachio s. Ursule virginis,
s. Regulç virginis, s. Afrç martiris, s. Radegundis virginis,
s. Glotcsindis virginis, de petra, ubi natus est dominus,
s. Columbe virginis, insuper plurime reliquie, quorum nomina

ignorantur, (et omnium sanctorum virginum).

Ad altare versus claustrum: de s. Paulo apostolo, de

vestimentis s. Johannis apostoli et evangelistç, de manu,
quod inventum est in sepulehro s. Johannis eiusdem, s.

Philippi apostoli, s. Bartholomei apostoli (omniumque sanctorum
apostolorum).

Ad altare ex altera parte chori: • sancti Johannis bap-
tiste et sanctorum conpontificum et confessorum, s. Abrahç
patriarche, de terra Adamis, s. Grcgorii pape, s. Calisti pape,
s. Nicolai episcopi, s. Alartini episcopi, Alexandri pape,
s. Valerii episcopi, de baculo et clamide s. Odalrici episcopi,
s. Benedicti abbatis, s. Theodori episcopi, de vestimentis
s. Lamperti, s. Apollinaris episcopi et martiris, s. Bonifacii
episcopi et martiris, de stola s. Cothehardi episcopi, s. Dio-
nisii episcopi et martiris, s. Remachii episcopi, s. Lazari,
quem dominus suiscitavit (omniumque pontificum et
confessorum).

Ad altare versus ostium ecclesie: s. crucis, de cunabula
domini, de petra ubi dominus orans ad patrem quasi guttas
sanguinis sudavit ad horam passionis, de lapide supra quem
dominus stetit cum loquebatur s. Johanni baptiste ad Jor-
danem, de lapide super quem sedebat cum ieiunavit, de

petra supra quam posita erat crux in passione domini, de

sepulehro domini, de terra Jordanis, de sepulehro Lazari, de

virga Aaron, dc loco nativitatis domini, de palma prostrata



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. 'S/

ante pedes domini, s. Stephani protomartiris, s. Innoccntium,
s. Alauricii et sociorum cius s. fabiani et Sebastiani martirum,
s. Secundiani, Valeriani et Marcclliani martirum, s. Amandi
martiris, s. Pelagii martiris, s. Ursi martiris, s. Gordiani et
Epimachi martirum, s. Proti martiris, s. Christofori martiris,
s. Laurentii martiris, s. Yincentii martiris, de capite s. Bancratii
martiris (et omnium sanctorum martirum).»1)

Verschiedene Heilige, denen noch Kirchen geweiht oder
Altäre gestiftet wurden, werden in diesem Verzeichnis noch
nicht erwähnt. In einem Nachtrag vom Jahre 1409 wird
nachgeholt, was etwa noch vergessen oder seitdem zu Ehren

gekommen war.

Dahin gehören St. Pantaleon, von dem bereits die Rede

war; weiterhin Blasius, dem in Ziefen und Gempen das

Gotteshaus anbefohlen war. Die Kirche in Ziefen wird wohl
nicht früher als im 13. Jahrhundert entstanden sein. Die
Gemeinde war eine Filiale von Bubendorf. Nach der
Reformation wurde sie wieder mit der Aluttergemeinde
verschmolzen, um später wieder selbständig zu werden.

Der Hauptname in Benken, der sich bis auf heute
erhalten hat, ist Anton. Das lässt auf den hl. Antonius als

Kirchenheiligen schliessen. Obgleich Benken eine alte
Ansiedlung war — wahrscheinlich benkon minor Biel die
ältere —, so wuchs benkon maior, das jetzige Benken, doch
erst später an. Seine Kirche war die Kirche von Leimen
in Weisskiich. Schon 1441 im über marcarum wird neben
dem Pfarrer ein Kaplan genannt. Und 1463 wird die
« caplany sanet Anthonicn in der Pfarrkirchen zu Leymen »

erwähnt. Die Kapelle mag also ungefähr im 14. oder auch

erst anfangs des 15. Jahrhunderts entstanden sein. Sie hat
aber rasch an Bedeutung gewonnen und wurde mit Bildern,
Tafeln und Sakramentshäuschen geschmückt. Die Kirche
in Biel und ebenfalls die altehrwürdige Alartinskirche in
Weisskiich verloren ihre Bedeutung. In der letztern wurde
zwar noch in der Zeit der Gegenreformation Alesse gelesen.

') Die eingeklammerten Schlussworte sind spätere Zusätze. Urkundenbuch

von Baselland, S. ioff.



158 Karl Gauss.

Aber das Todesurteil war ihr gesprochen, als in Leimen
selbst eine Kirche gebaut wurde.

St. Paulus der Eremit findet sich ebenfalls in dieser
Gesellschaft. Er hat im Kloster Rotes Haus seine besondere
Aerchrung gefunden, das 1383 gegründet worden ist. Erhard
hat ausser in Schönthal noch in der letzten Hälfte des

15. Jahrhunderts in Liestal einen Altar gehabt, ebenso, nur
etwas früher, der hl. Oswald. Christophorus, der schon 1187

genannt wird, kommt bei der Neuweihe des alten Altars
wieder zu Ehren. 1488 erhält er auch in Riehen einen Altar.

Jenes Verzeichnis enthält aber noch andre Namen, deren
Verehrung in Baselland sonst nicht nachzuweisen ist, so

Erasmus, Petrus von Mediolanum, die ioooo Alärtyrer,
Judocus, Gangolfus, die Jungfrauen Barbara und Dorothea.

Alan sieht aus alledem deutlich das Bestreben des

Klosters, allfällige Lücken auszufüllen oder in der Zwischenzeit

zu Ehren gekommenen Heiligen im Kloster Eingang zu
verschaffen. Stellt sich sonst heraus, dass man an einer
gewissen Tradition festhielt, die Klöster nahmen alle Heiligen
auf, die ihnen Leute und damit auch Geld zuführen konnten.

Fis ist auffallend, dass die Heiligen des Wallis und die
Vertreter der thebäischen Legion ausser im Kloster Schönthal

keine Gnade gefunden haben. Sie sind bis an die
Grenzen vorgerückt; in Oberkirch haben Ursus und Viktor
sich noch niedergelassen. Vielleicht, dass sie auch Bretzwil
erobert haben. Die Geschichte dieser Gemeinde ist besonders

verwickelt. Das hängt zum Teil mit den beiden alten
Kirchen St. Hilarius und St. Romay zusammen. St. Romay
war Pfarrkirche. Aber schon vor der Reformation «war
Bretzwil und Rigotschwil von einander gesündert und an
jedem Ort bis 1555 ein sonderbarer Pfarrer». Vielleicht
hatten Bretzwil und Nunningen einstmals eine gemeinsame
Kirche. Jedenfalls stand früher auf der Wasserscheide im
«Kill» das Gotteshaus. 1555 wird in Bretzwil eine neue
Kirche gebaut. Die Ortstradition will wissen, dass man das

alte Kirchlein habe stehen lassen, bis die neue Kirche um
und über demselben ausgebaut gewesen sei. Das würde
auf eine kleine Kapelle schliessen lassen. Nachdem Bretzwil
protestantisch geworden war, war ein gemeinsamer Kirch-



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. 159

gang nicht mehr möglich. Ein Neubau war gefordert; er
wurde so stattlich, dass auch Reigoldswil mit Bretzwil
vereinigt werden konnte. Dass Bretzwil mit 1rs und Viktor
im Zusammenhang stand, zeigen deutlich die Kirchenregistcr
bis aufdie Gegenwart. «Durs» findet sich am allcrhäufigstcn;
daneben sogar ausnahmsweise Durs und Viktor ». Die alte
Kirche im « Kill » wurde verlassen. Altes Gemäuer, das beim
Ackern zum Vorschein kam, hat gezeigt, dass hier einst ein
Gotteshaus gestanden ist. Ursus und Viktor aber haben
sich nach Oberkirch zwischen Nunningen und Zullwil
geflüchtet.

Das letzte Glied des thebäischen Sagenkreises war
Verena, die Heilige von Zurzach. Allein als sie kam, war
kein Raum mehr für sie da. Sie musste sich mit einer
Kapelle in Lampenberg begnügen. Aber dass man sie lieb
gehabt hat, beweist das häufige Vorkommen des Namens
und die Bedeutung des Verenatags bis in die Gegenwart
hinein.

Wir sind am Ende. Die Kirchen bezeichnen den Siegeslauf

des christlichen Glaubens und christlicher Gesittung.
Wo das Christentum festen Fuss gefasst hat, da hat sich
auch alsbald ein christliches Gotteshaus erhoben, ein
Siegeszeichen, das bis in die ferne Nachwelt verkündigte, was
geschehen war. Freilich auch das andre drängt sich uns machtvoll

auf. Die Kirchen sind auch ein deutliches Dokument
für die jeweilige Auffassung des christlichen Glaubens und
seiner zeitgeschichtlichen Ausprägung. Sie reden von
heiligem Glaubens- und Liebeseifer, aber auch von mancherlei
abergläubischen Verirrungen. Wenn nun die Reformation
auf das Evangelium zurückging und den Kampf mit dem
mittelalterlichen Christentum aufnahm, so kann cs uns nicht
wundern, wenn sie in der radikalsten Weise vorgegangen
ist. Im Bildersturm sind nicht nur die Bilder, sondern auch
die Heiligen gefallen; er bedeutet einen Bruch mit der
Vergangenheit, der so vollkommen war, dass die Namen
der Heiligen heute aus alten Urkunden und Büchern
ausgegraben werden müssen.



i6o Karl Gauss.

Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland.

Quellennachweis.

Äsch :

Allschwil :

Arisdorf:
Ariesheim:

Pfarrkirche:
üomkirche:

Augst:

Benken:
Weisskiich:
Ortskirche:

Bennwil:

Biel:
Binningen:
Bretzwil.

Bubendorf:

Buus:

Diegten :

Eptingen :

Ettingen:
Frenkendorf:
Gelterkinden:

Holstein:

Itingen.

St. Joseph. Lutz, Neue Merkwürdigkeiten der Landschaft
Basel III, 287.

Peter und Paul. Lutz III, 367.

Heilig Kreuz. I.iestaler Archiv Lade 35, No. 13.

St. Ottilia. Lutz III, 197.

Divinre virgini sive labe concepts.
Altäre: Joseph, sei. Jungfrau, Vitalis, Karl Borromeo. Schutz¬

engel und Ablösung vom Kreuz. Lutz III, 169.

St. Martin. A. Burckhardt. Die Heiligen des Bistums Basel,
Basi. Jahrbuch 1889.

St. Martin. Trouillat, Bd. V, Liber marcarum.
St. Antonius. Kaplanei der Pfarrkirche von Leimen. Ur¬

kundenbuch Baselland ioli. 14.

St. Benedikt? Bruckner, Merkwürdigkeiten der Landschaft
Basel, S. 1574.

St. Michael? Liestaler Archiv Lade 73, No. 2 und 4.
St. Margareta.

Kirche im «Kill» gegen Nunningen:
Ursus und Viktor? Taufname.

Hl. Maria, Anna nnd 11 000 Jungfrauen. Liestaler Archiv.
Jahrzeitbuch von Bubendorf S. 31.

St. Peter3 Taufname.
St. Peter. Bruckner 2274.
St. Georg? Kirchenregister. Vorname.
Peter und Paul. Filiale von Therwil. Lutz III, 327.
St. Margareta. Bruckner 1216. Liestal Archiv U. 2.

St. Maria und Petrus. Bruckner 2179.
St. Maria? Lutz II, 205.

St. Margareta. Bruckner 1597. Lutz II, 147.
Ecclesia parrochialis:

St. Martin? Siehe die Ausführungen S. 137.

Kilchberg: St. Martin. Urkundenbuch d. Landsch. Basel, S. 587,11 ff. 611.

Lampenberg: St. Verena. Kapelle. Bruckner 1567. Liestaler Archiv U. 2.



Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. 161

Läufelfingen: St. Peter, später Peter und Paul. Lutz II, 75. Jahrzeitbuoh
von Läufelfingen im Liestaler Archiv.

St. Johannes. Bruckner 1493. Lutz II, 117.
St. Niklaus. Bruckner 1120. Noch heute bekannt (Niklausen-

vveg hinter der Kirche).
Pfarrkirche:

St Remigius Bruckner 1866.

St. Romanus. Siehe die nähere Ausführung S. 130 ff.

St. Brida, St. Martin, St. Eusebius, St. Georg, St. Apolli¬
naris und St. Haimo. Anzeiger für Schweiz. Geschichte,
1880 — 1883, s- »84.

Altäre: Siehe die Ausführungen S. 154.

Unser lieben F'rauen Liestaler Archiv Lade 9 (nicht
numeriert).

St. Bartholomäus. Deputatenarchiv Liestal F. F. 4, No. 295.
St. Laurentius Bruckner 1208 und sonst.
St. Arbogast. Urkundenbuch von Baselland 158, 4.
Altar: Unser lieben Frauen. Urkundenbuch von Baselland

850 fr.

Oberdorf (Onolswil):
St. Peter. Urkundenbuch von Baselland 7, 5. 742 fr.

Oberwil: ^Peter und Paul. Lutz III, 359.
Oltingen: St. Niklaus. Bruckner 2464. Lutz I, 265.

Ormalingen: St. Johannes Bapt. und Heinrich. Trouillat V, Liber mar¬

carum, unter Gelterkinden.

St. -Martin. Lutz III, 308. Trouillat V, Liber marcarum.
St. Theobald? Lutz I, 194.

Langenbruck
Lausen:

Lauwil.

Liestal:

Maisprach:

Münchenstein
Muntzach:

Muttenz :

Pfeffingen :

Pratteln:
Reigoldswil:

Pfarrkirche

Kapelle: St. Hilarius. Bruckner 1867. Lutz II, 193. Liestaler Archiv
Lade 55 D, No. 1. 54 E, No. iff.

St. Niklaus. Kapelle von Äsch, seit 1511 selbständig.
Lutz III, 266.

St. Stephan. Lutz II, 257. Bruckner 2448.

Kapelle in Niederrotenfluh : f
St. Georg. Ebenda.

St. Georg. Lutz II, 93. Bruckner 1372.
St. Jakob. Jahrzeitbuch. Bruckner 2021. Lutz II, 215.
Altar; Unser lieben Frauen. Urkundenbuch Baselland

1077 fr.

Unser lieben Frauen. Lutz II, 226.

St. Stephan. Lutz III, 325.
St. Martin. Bruckner 1567. Lutz II, 141.
St. Niklaus. Siehe die Ausführung S. 145. \

Reinach:

Rotenfluh:

- Rümlingen
* Sissach:

Tenniken :

Therwil:
Titterten:
Thürnen:
Waidenburg

Basler Zei tschi

St. Georg. Liestaler Archiv U. 2. Bruckner 1462. Lutz II, 105.

f. Gesch. u. Altertum. II. 1. II



IÖ2 Karl Gauss.

Wintersingen: St. Martin? Siehe die Ausführung S. 137 f.

Zeglingen; St. Agatha. Kapelle. Wurstisen Chronik 33.
Ziefen: St. Blasius. Bruckner 1706. Lutz I, 171.

Für die Kirchen des Bistums Basel ausserhalb Baselland finden sich die
Heiligen in :

Trouillat: Histoire de l'ancien évêché de Bale, Tom. V. Liber marcarum.
Nüscheler: Die Gotteshäuser der Schweiz, für die übrige Schweiz.

Wysen: St. Agatha. Lutz II, 276.
Riehen: St. Martin. Bruckner 749.
Kleinhüningen: St. Margareta. Bruckner 637.
Basel: St. Jakob, schon 1015 erwähnt. Bruckner 413.
Iglingen: St. Martin. Mitteilung von Herrn Dr. R. Wackernagel.


	Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland

