
Zeitschrift: Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 15=5 (1901)

Artikel: Peter Werenfels : Antistes Eccl. Basil. VIII. 1675-1703 : ein Beitrag zur
Kirchengeschichte Basels

Autor: Salis, Arnold v.

Kapitel: Werenfels als Antistes und Professor, 1675-1703

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


31

wieder hinauf, seine Predigt zu beendigen. Im Münster
dagegen flüchtete eine Jungfrau Valeria Battier in ihrer
Seelenangst auf die Kanzel zum Oberslpfarrer Gernler,
der ruhig dort verharrte und aus dem Stegreif in seiner
Predigt auf das Erdbeben übergieng. Bald darauf aber,
am 9. Februar 1675, starb er, noch nicht fünfzigjährig.
Mit unverkennbarem Sarkasmus bemerkt Ochs dabei,
das Erdbeben sei von Vielen als ein Vorbote seines
Todes aufgefasst worden.1) Nach Anderen wäre dem
Erdbeben ein epidemisches Fieber gefolgt, welchem auch
Antistes Gernler erlag.2)

Der nun bevorstehenden Antisteswahl gieng am
8. Mai 1675 ein Rathsbeschluss voraus über den zu
beobachtenden Wahlmodus. Ein Rathschläg der XIII.
hatte darauf hingewiesen, dass noch im vorangehenden
Jahrhundert der Hauptpfarrer am Münster durch die

dortige Kirchgemeinde gewählt wurde „ ex jure
patronatus" ; der Antistes und Oberstpfarrer aber, welcher
„nicht allein den übrigen Ministris der Stadt vorgehet
und in den Zusammenkünften präsidirt, sondern auch

auf der Landschaft den perpetuum Decanatum exercirt",
von der Obrigkeit „ex jure episcopatus" ernannt wurde.
Die drei letzten Antistites, Joh. Wolleb, Theod. Zwinger
und Luk. Gernler, waren bloss von der Münstergemeinde
gewählt und „ aus lauter und purer connivenz " dann

zugleich als Antistites aeeeptirt worden. Jetzt sollte dem

Staat sein Jus episcopale" wieder ausdrücklich gewahrt
werden in der Weise, dass zunächst die Münstergemeinde
ihren Pfarrer wähle; die Herren Deputaten sodann von

') Vgl. Ochs a. a. 0. 359 f.

g) Acta Eccl. pag. 547. Nach Gernlers Tod versahen die

Predigt im Münster die übrigen Pastoren, dem Range nach, die

von St. Peter, St. Leonhard, St. Theodor.



32

der geschehenen Wahl den beiden Rathen Mittheilung
machen; und es nun bei diesen „Gnädigen Herren und
Oberen" stehen solle, „entweder den erwählten Pfarrer
im Münster, oder Jemand anders aus dem Ministerio zu
einem Antistiti und Archidecano aufm Lande zu
erwählen, oder aber anders zu verfahren, je nachdem es

Ihro Gn. gefallen, und sich solches dem Stand, wie
auch der Kirche, am nützlichsten zu seyn befinden
möchte." — Das wurde beschlossen, und demgemäss
Dienstag 11. Mai 1675 nach der Predigt von den Wählern
der Münstergemeinde (Amtspersonen und Kirchgenossen)
im Capitelhaus (dem späteren „Doctor-Saal" oder „Betsaal"

beim Chor des Münsters) M. Peter Werenfels „mit
einhelliger Stimme zu einem Pfarrherrn im Münster
erwählt" ; am folgenden Tage bestätigte die Obrigkeit
diese Wahl und übertrug dem Gewählten auch „das
Antistitium und Archidecanatum, samt allem, so solchem

Antistitio anhangt." ') Unmittelbar nach der Wahl
überbrachte der Stadtschreiber dem Gewählten die Mittheilung

hievon, sammt der Gratulation des Rathes in sein

Pfarrhaus, und Werenfels stattete noch desselbigen Tages
jedem der Herren Häupter in deren Privatwohnung
seinen persönlichen Dankbesuch ab.2)

Am 21. Mai wurde er von der Regenz und den

Herren Scholarchen zum „Prof. Loc. Communium et Con-
troversiarum" ernannt, am 22. Mai als solcher vom Magistrat

bestätigt. Am 25. Mai hielt er seine Abschiedspredigt
zu St. Leonhard über Ephes. 3, 14 ff., und am folgenden

») Vgl. Ochs a.a.O. pag. 327—330. — Bei Ullius T. II,
pag. 631 ff. bemerkt Werenfels selber ad an. 1675 (11. Maii): electus

sum in Pastorelli Summi Templi a coetu et seq. die in Antis-
titem a senatu. Deus adsitl

») Vgl. Acta Eccles. Tom. IV. (1656-1710.)



33

Sonntag Trinitatis, dem 30. Mai, seine Antrittspredigt im
Münster über Col. 4, 3. — Seinem eigenhändigen Bericht
hierüber in den Act. Eccl. (Protokoll des Kirchenrathes
und des Städtischen Kapitels) fügt er das innige und
dcmüthige Gebet bei : „Ach, Herr, wer bin ich, was mein
Leben, was meine väterliche Familie, dass ich des obersten

Hirtenamtes in der Kirche und eines so wichtigen
Lehramtes an der Hochschule gewürdigt werde? Ich
bin solcher Ehre nicht werth, der Last nicht gewachsen;
und wer ist dazu tauglich? Du, der du allein es kannst,
gewähre mir die nöthigen Gaben; in meiner Schwachheit

lass deine Kraft mächtig werden, und auf meine

künftige Arbeit giess' aus Deinen Segen! Amen." ')
Die Wahl des neuen Antistes wurde sofort den

schweizerischen Schwesterkirchen angezeigt,2) wie denn

überhaupt ein reger schriftlicher Verkehr zwischen
denselben stattfand und gegenseitige Theilnahme in Freud
und Leid.8)

Bevor Lukas Gernler s. Z. zum Antistes gewählt
wurde (1655, XII, 11), war in den Behörden, und zwar
damals nicht zum ersten Male, darüber berathen worden,
ob es sich nicht empfehle, dem Antistes die ihm von
Amtswegen zufallende theologische Professur an der
Hochschule wieder abzunehmen und die beiden, bisher
auf ihn vereinigten Aemter zu trennen. Als Grund hie-

') Ibid., vgl. Zw in g er's Oratio Parentalis pag. 23.
O Domine, quis sum ego, quse vita mea, quae familia mea

patria, ut primario in Ecclesia Pastoratu, et Professione tam
eminenti in Academia defungar? Indignus sum honore isto, impar
meri; et quis ad hsec idoneus? Tu, qui solus potes, dona concede

lecessaria, in infirmitate mea exere robur tuum, et laboribus secu-
;uris tuam affunde benedictionem! Amen.

2) Acta Eccles. ad 1675.
8) Vgl. Acta Eccles. ad 1677, pag. 581, ad 1688, pag. 651.

Beiträge XV. 3



34

für wurde genannt die Ueberlastung eines Mannes durch
solche Doppelbeamtung: „Der Pfarrer im Münster werde
gleichsam vor der Zeit abgemattet und ausgemergelt." ')
In Rücksicht aber auf die Besoldung des Antistes, welche
dadurch reducirt worden wäre, und mit Vorbehalt künftiger

Abänderungen, liess man es beim bisherigen
Zustand bewenden. Immerhin sollte der Oberstpfarrer als

Professor mit allen regentialen und andern Nebengeschäften
verschont bleiben und nur Das versehen, „was vom

Pfarrdienste und von der Professur inseparabiliter und
ohne Mittel abhänge", und — bei allfälligen Conflikten
zwischen Rath und Universität sich aller Einmischung
enthalten. Diese letztere Bemerkung weist wohl auf den

wirklichen Grund jenes Antrages der Aemtertrennung
hin: er lag eher in der Besorgniss, der streitbare
hierarchische Charakter des Oberstpfarrers könnte dem Rath
Widerwärtigkeiten, als in der Sorge, das Doppelamt
könnte dem neuen Antistes „Abmergelung" zuziehen.

Jetzt, als es sich um die Wahl des Werenfels
handelte, wurden jene Bedenken nicht mehr laut. Seine
akademische Beamtung galt als selbstverständlich, und
auch von regentialen Geschäften u. dgl. fürchtete man
offenbar keine Ueberlastung des Mannes; denn zu drei
Malen ward er während seiner akademischen Thätigkeit
Rector magnificus (1677, 1685 und 1697); elf Male Dekan
der theologischen Fakultät, zweimal hatte er (1685 und

1699) als Promotor drei Doctores theol. zu creiren.
Die theologische Fakultät hatte seit 1647 drei

Lehrstühle, welche zugleich drei Rangstufen theologischer
Würde repräsentirten. Seine Docentenlaufbahn musste

jedes neue Mitglied der Fakultät beginnen als Professor

l) Siehe Ochs a. a. O. pag. 327.



35

Locorum Communium et Controversiarum theologicarum
(Dogmatik und Polemik); dann wurde Einer, bei nächster

Gelegenheit einer Sedisvakanz, Professor Veteris

Testamenti, und schliesslich Prof. Novi Testamenti.
Antistes Gernler hatte es nie bis zur letzteren Würde
bringen können, weil Joh. Rudolf Wettstein dieselbe von
1655 bis 1684 bekleidete; sondern starb noch als Prof.
Vet. Test. Nun rückte als solcher der dritte Professor,
Job. Zwinger, nach; und Werenfels wurde an dessen

Statt Prof. Controv. et Loc. Comm. Um das werden und
dociren zu können, musste er sich die Zuwendung des

theol. Doctortitels am 5. October 1675 (durch Joh. Rud.

Wettstein) gefallen lassen, >) und am 27. October öffentlich

sein Amt antreten,3) mit einer Inauguralrede „über
die verschiedenen Kunstgriffe, deren die römische Kirche
sich bedient, um die Akatholischen zu ihrem Glauben
hinüber zu ziehen." 3)

Obgleich die Panegyrici seiner Kollegen der
theologischen Arbeit unseres Werenfels im gewohnten Stil jener
Zeit nachsagen, „dass die gantze Universität unsterblichen
Ruhm davon erlanget",4) wird Hagenbach Recht behalten

mit seinem Urtheil: „Werenfels war nicht gerade
als Gelehrter, wohl aber als Prediger ausgezeichnet. "5)
Wir nehmen darum hier vorweg, was über seine wissen-

') Sibi Doctoris theol. titulum imponi passus est. A. R. I. 54.

vgl. Hagb. a. a. 0. p. 34.

2) A. R. I. 89.

*) De variis modis et methodis doctorum pontificioruni, ut
aiunt, convertendi Acatholicos, seu verius, variis technis et pedoâu-
aiç pervertendi et ad Romanam communionem retrahendi vere
Catholicos. A. R. I. 54. Hagb. a. a. 0. 84.

4) Vgl. L. Pr. a. a. O. und Zwinger a. a. 0. pag. 24. ff.

6) Hagenb. a.a.O. pag. 34.



86

schaftliche Thätigkeit und seine Docentenleistungen zu

sagen ist. •)

Er lebte lange genug, um successive auf allen drei
Lehrstühlen der theol. Fakultät eine Reihe von Jahren

thätig sein zu können: als Prof. Contr. et Loc. Comm.

von 1675 (V. 21.) bis 1685 ;2) als Prof. Vet. T. von
1685 (VII. 10.) bis 1696; und als Prof. N. T. von 1696

(IX. 5. oder X. 14) bis 1703. Dogmatik lehrte er an
Hand des rühmlichst bekannten „Compendii Wollebiani."
In seinen alttestamentlichen Vorlesungen beendigte er
Gernlers begonnene Auslegung der Psalmen Davids, und
bearbeitete den Propheten Daniel so, dass seine

Zeitgenossen auf den Druck dieses „ opus dignissimum "
hofften. Hinsichtlich des N. T. werden insbesondere
seine Vorlesungen über die Apostelgeschichte erwähnt.
Ohne Zweifel war sein Docenten- Repertoire mit den

genannten Collegia nicht erschöpft, da er auch in seinen

Predigten die wichtigeren Bücher des A. und des N. T.
in serie zu besprechen liebte, und seine „D isputatio-
nes Theologicae"3) eine Fülle mannigfaltigster
Themata behandeln, welche gröstentheils in den wöchentlichen

Disputationen mit den Studierenden besprochen

') Vgl. hierüber insbesondere Zwinger a. a. O.

2) Bei UlliuB a.a.O. T. II. bemerkt W. ad a. 1685 (VII.
10): Facultas theologica ex obitu Doctoris Wetstenii fissuram passa

reintegrata est, me Petro Werenfelsio ad Profess. Vet. Test.
in locum D. Zwingen, DD. Joh. Rod. Wetstenio rov uaxaçirov filiii
ad Prof. Loc. Comm. et Controv. theol. in locum mei vocato. Spiritus

Calvini hoc die nati descendat in nos!

3) Sie sind gedruckt und gesammelt in einem stattlichen Q.
Bande: Disputationes Theologicae Petri Werenfelsii, Ani-
tistitis. Fasciculus IX. 1675—1702. — (Biblioth.-Signatur: KA. Iif.
III. 10.)



37

wurden. ') Von den mindestens 32 Themata nennt

Zwinger a. a. 0. kaum den Drittheil. Einige derselben
wurden in einmaliger Disputation erledigt; andere

dagegen abschnittweise mit je einem Studenten in längerer
Reihe von solchen Redeturnieren behandelt, welche sich

durch mehrere, sogar sieben, und neun, Jahre hinzogen.
So wurde z. B. eine „Vergleichung des ersten und des

zweiten Adam", „Primi et secundi Adami co 11a-

tio", in nicht weniger als zwölf Disputationen abgewandelt!

— Dasselbe christologische Gebiet streifen
Themata, wie die folgenden: De morte et sanguine
Christi; De partu Virginis, filioque ejus, hoc partu
prognato Immanuele; De Christo Servatore, duabus

in eo naturis, harumque unione, ut et officio Mediatoris

in genere; Meditatio theologica inauguralis
Passionum animae Christi (zur theol. Doctor-
promotion von J. J.Hofmann); De Baptismo Christi
(ad Matth. 3, 13-17).

Selbstverständlich wurden die einzelnen Artikel der
Conf. Helvetica oft und gründlich erörtert, und dabei
der specifisch reformirte Standpunkt energisch verfochten,
gegenüber der katholischen Kirche, wie gegenüber der
lutherischen und allen erdenklichen Sekten und
Denominationen: De Traditionibus Ecclesiae
Romanae; De Arte seu methodo nova cum Protestantibus

disputandi, a Theologis Pontificiis quibusdam
inventa; Contra Calumniam Calvino a Bellarmino et
Pontificiis impactam, quasi Deum authorem peccati faceret,
etc. De Peccato; De natura et ordine actuum decretorum

circa hominum salutem et interitum; De bonis ope-

') Vgl. Zwinger, a.a.O. pag. 25. Praeter Disputationes
ordinarias hebdomadarias extraordinarias et solemnes quamplurimas
habuit de variis argumentis



38

ribus; In votorum naturam (De votis) ; Examen adora-

tionis hostiœ; Collatio antithetica Mysterii Pietatis et

Mysterii Iniquitatis.
Auf das alttestamentliche Gebiet führten Themata,

wie: D e velamine Judaeorum cordibus impendente;
De Veteris Testamenti Fidelibus; etc. — De Sabba-
thi Moralitate; De Pontifice Maximo " Veteris
Testamenti typo Jesu Christi Pontificis nostri ; De Virgine
puerpera, in Jesaj. 7, 14—16; De Fœdere Gratise, ejus
mediatore et sigillis; Naa man Syrus, ab hypocrisi
vindicatus; In locum illustrem Danielis XII,
1—3; De yvrirsioxr^i seu integritate vocis "HJO (Ps\. 22,

17), demonstratio, Judseos Textum Sacrum V. T. non

corrupisse; De quarto imperio Danielis (Cap.
2 und 7).

Mehr allgemein - christliche apologetische Tendenz
verrathen die Thesen: De notis Ecclesiae; De
judicio incipiente a Domo Dei; De Portis Inferni, ecclesia

non preevalituris juxta Christi promissionem Matth.

16, 18 ; Homini nihil magis curse esse debere, quam
Religionem Christianam.

Bisweilen nahm Werenfels bei Aufstellung seiner

Themata Rücksicht auf die betreffenden Studenten in
mehr oder weniger feinsinniger Weise. So musste z. B.
ein Sebastian. Socinus (am 9. April 1695) disputiren über
den Satz: Contra Socinianos demonstratur, seter-

nos cruciatus impiis statim a morte imminere. Es
geschah so, dass es dem Examinanden sechs Gratulationsgedichte

eintrug, selbst von Samuel Werenfels, welche
der Abhandlung beigedruckt wurden.

Passender war wohl, dass zwei Waldensischen
Studenten die Aufgabe zugetheilt wurde, De Waiden -
sibus zu disputiren; so am 12. März 1695 dem Paul.
Renaudinus, Bobio-Pedemontanus Waldensis, welcher von



39

seiner Kirche nach der „glorieuse rentrée" gen Basel
geschickt worden war und hier in der französischen Kirche
mehrmals gepredigt hatte, und welchem seine Leistung
ebenfalls sieben Epigramme, darunter zwei des Sam.

Werenfels, einbrachte ; — und am 13. und 15. März 1700

dem Carol. Bastias, Pedemontanus Waldensis ex valle
D. Johannis. In diesen Dissertationen, welche Hagenbach

„wenigstens in litterarisch - historischer Beziehung
der Beachtung werth" findet, ') werden der Name, der

Ursprung (lange vor Waldus), die Lehre der Waldenser
(aus Schriften des Reinerus) besprochen; — in der zweiten

die Religionsverfolgungen überhaupt, nach ihrem
providentiellen Zweck und Segen, nach ihrer abnehmenden

Vehemenz und die der Waldenser insbesondere
nach ihren „Specimina." Bemerkenswerth ist hier wohl
u. A., dass Werenfels das Wort „Kätzer" nicht will
abgeleitet wissen von „Kathari", sondern von einem alten
„Katzeren" dividere; also „Kätzer" Schismatici.

Wie schon aus dem Wortlaut der Thesen erhellt,
war die wissenschaftliche Methode des Werenfels durchaus

die der üblichen Scholastik mit ihren Affirmativen
und Negativen und ihren kühnen logischen und
dialektischen Deductionen.2) Besonders charakteristisch ist
hiefür beispielsweise die „Vergleichung des ersten und
des zweiten Adam" nach deren „similitudo" und „oppo-
sitio": beide ohne Eltern, weise, gerecht, sterblich und

unsterblich, u. s. w. „uterque fuit maritus" uterque
persona publica ; dagegen : ab Adamo mors, a Christo resur-
rectio et vita seterna ; ab Adamo corruptio, a Christo reno-
vatio naturse, u. s. w. Dass das Sabbaths - Gebot nicht

•) Hagenb. Die theol. Schule Basel's, pag. 35.

2) Vgl. Hagenbach, Gesch. d. Basler-Confession (1857) pag.
168 ff. und „Die theol. Schule Basels" pag. 32 ff.



40

bloss ceremoniale, sondern auch morale sei, wird daraus

gefolgert, dass es von Anfang der Welt an allgemein
giltig gewesen; und dass es schon zur Patriarchenzeit
bekannt war, wird geschlossen aus den sieben Tagen
zwischen Noahs erster und zweiter Aussendung der
Taube.

Werenfels stand ja natürlich mit seiner Denkweise

vollständig unter dem Einfluss des seit 1662 in der
theologischen Schule Basels geltenden „Syllabus Contro-
versiarum",') und hatte zur Einführung der „Formula

Consensus"2) persönlich mitgeholfen, im
theologischen Convent sowohl, welcher a. 1671 Gernlers
Entwurf derselben einstimmig gebilligt hatte, als auch nach
Gernlers Tod in der Abordnung der Geistlichkeit,3)
welche am 6. März 1675 die neugefertigte Formel mit
einem sie empfehlenden Schreiben dem Rath überbrachte,
der sie sofort annahm und zum „beständigen Gesetz"

erhob, mit der Erklärung, dass „Derjenige, so die darinn
enthaltene Lehre nicht gutheissen, noch die unterschreiben
wollte, zu einigem Kirchen- oder Schuldienst nicht tüchtig
seyn solle." — Aber AVerenfels, der damals noch nicht
Antistes war, darf jedenfalls kaum als besonders eifriger
Verfechter der Consensformel gedacht werden, welche
die schärfste Dordrechterlehre von der Prsedestination
und die Inspirationslehre „quoad vocalia hebraica" vertrat.

Wenigstens war es Antistes Werenfels, der zur Be-

') Vgl. Hagenbach, Basler-Conf. pag. 168—170. Die theol.
Schule Basels, pag. 32 ff. Ochs a. a. 0. pag. 76 ff.

2) Vgl. Hagenbach, Basler-Conf. pag. 171 ff. Die theol.
Schule Basels, pag. 30 ff. Ochs a. a. 0. pag. 124 ff.

3) Neben dem Prof. Joh. Zwinger, als Stellvertreter des f
Gernler, erschienen als Pfarrer von St. Peter Bonaventura von
Brunn, als Pfarrer von St. Leonhard Peter Werenfels, als Pfarrer
von St. Theodor Matth. Merian. — Hagenbach a.a.O.



41

seitigung der Formel sich willig finden liess, als die
Geistlichkeit von Bern1) und Zürich sich dem noch
entschieden widersetzte im Jahre 1686. Damals richtete
der Churfürst von Brandenburg, Friedrich Wilhelm, an
die reformirten Kantone der Schweiz eine ernstliche
Vorstellung über das Zweck- und Zeitwidrige jener Formel
in einem Augenblick, da die Reformirten und die
Lutheraner mehr als je die Einheit suchen und bewahren
sollten. Der Rath von Basel überwies am 20. März das

churfürstliche Schreiben dem Ministerium und liess durch
den Stadtschreiber den Antistes ersuchen, künftighin
nicht mehr auf die Unterzeichnung einer Verpflichtung
auf die Form. Cons, zu dringen. Antistes und Geistlichkeit

kamen diesem Gesuche sofort bereitwilligst nach;2)
und der Markgraf soll in einem vertraulichen Schreiben
an die Häupter seine Freude und Theilnahme darüber
bezeugt haben. Im Jahre 1723 wurde die somit längst
ausser Gebrauch gekommene Formel dann endgiltig und
ausdrücklich abgeschafft,3) hauptsächlich in Folge der

Bemühungen des Prof. Samuel Werenfels. Es wäre ja
möglich, dass Antistes Peter Werenfels erst in späteren
Jahren durch den Einfluss dieses seines Sohnes zu
grösserer Milde umgestimmt wurde; aber es ist umgekehrt
nicht minder wahrscheinlich, dass die bekannte Milde
des Sohnes z. Th. bereits ein väterliches Erbstück
gewesen. Wenigstens hören wir den späteren Antistes
schon in den Predigten seiner frühesten Zeit, so oft

') Nach Acta Eccles. ad 1681,1. 14, pag. 607 hatten die
Berner in Basel sehr zu gemeinsamem Eifer pro orthodoxia und

gegen den Cartesianismus aufgefordert.
a) Ochs a. a. O. pag. 162 ff. Vgl. Acta Eccles. ad 1686,

pag. 636. Hagenbach, Basler-Conf. pag. 177 ff.

3) Hagenbach, a. a. 0. pag. 177 ff.



42

er auf die Unterscheidungslehren in der evangelischen
Kirche zu sprechen kommt, stets reden „suaviter in modo",
und ebenso in einer theologischen Disputation vom 14.

November 1677: „De notis ecclesise", worin er die
lutherischen Irrthümer will behandelt wissen als „errores
circa fundamentum", welche die kirchliche Gemeinschaft

nicht hindern sollten.1)
Doch, wir haben damit den Gang der biographischen

Erzählung unterbrochen, und nehmen denselben nun
wieder auf. Eine der ersten antistitial-akademischen
Pflichten war für Werenfels, seinem Amtsvorgänger in
feierlicher akademischer Versammlung den üblichen
lateinischen „Panegyricus" zu halten, am 31. August 1676.2)

1) Disp. theol. N° IX. De notis ecclesias, ist überhaupt
charakteristisch für die theolog. und kirchliche Stellung des P.

Werenfels. Als Kennzeichen einer acht evangelischen Kirche
bezeichnet er: pura verbi prœdicatio, légitima Sacramentorum ad-

ministratio, disciplinée ecclesiastic» exercitium. Eine Kirche hört,
auch bei Irrthümern, nicht auf, eine solche zu sein, „dummodo
fundamentum, quod est Christus, seu salus per Christum, et in
articulis fidei summis, primis et preecipuis veritatem retineat
Nec Ecclesise tot« sunt ex uno aut paucis œstimand», ne quidem
pastoribuB Error non statim totius Ecclesise, quem pauci in ea

tenent (1. Corr. 15, 12. Gal. 1, 7). Sunt igitur Ecclesia? ex parte
maxima »stimand»." — Irrthümer der Lutheraner (de electione
ex fide prœvisa, de communione idiomatum divinorum facta natur»
Christi human», de ubiquitate corporis Christi et orali manduca-

tione) sind errores circa fundamentum: dagegen die kathol. Lehre
eines Bellarmin errores fundamentales, seu fundamentum
evertentes.

2) Icon Theologi eximii historica narratione vit» et obitus
Viri Venerandi et Clarissimi D. Lucae Gernleri, D. Ecclesi»
Basii. Antistitis vigilantissimi, et in Academia ibidem S. Theologi»
Professons celeberrimi, représentais à Petro Wer enf els io, D.

Successore. — Basile», Typis Jacobi Werenfelsii, a. Chr. MDCLXXVI.
— Univ. Bibl. HO. XII. 4.



43

Eine Biographie Gernlers wird denselben nicht unberücksichtigt

lassen ; hier aber ist kaum ein näheres Eingehen
auf diese Schrift am Platze. Nur eine Stelle daraus

mag hier Erwähnung finden, weil sie für den gesunden,
vorständigen, praktischen Sinn des nunmehrigen Kirchenleiters

und Lehrers der akademischen Jugend Zeugniss
giebt. Werenfels berichtet von Gernlers Studienreisen nach

seiner Ordination, wie solche damals üblich waren, und

giebt dann sein Urtheil ab über den Werth derartiger
Reisen: man lerne dabei aus eigener Anschauung die
Bräuche ausländischer Kirchen kennen, auch das katholische

„my8terium iniquitatis". Nur sollten unsere
„Leviten" dergleichen Reisen nicht unternehmen, bevor sie

eine gewisse Reife und Selbständigkeit der eigenen
Heilserkenntni8s erlangt hätten, ') und sollten sich davor

hüten, bei ihrem kurzen Aufenthalt in fremder Stadt
ihre Aufmerksamkeit mehr den weltlichen Dingen
zuzuwenden, als den kirchlichen Zuständen.2) Auch hebt
Werenfels an Gernler rühmend hervor, dass derselbe,
nach seiner Heimkehr, nicht bloss predigte, sondern auch
immer wieder im akademischen Hörsaal erschien und sich

an der wissenschaftlichen theologischen Arbeit lebhaft
betheiligte als „Auditor" oder „Actor", als „Opponens"
oder „Respondens", wovor jetzt Viele zurückschräken,
die nur nach dem wohlfeilen Beifall der Menge und der
Weiblein strebten und darum ausschliesslich und
möglichst bald zu predigen suchten.3)

') A. a. 0. pag. 27. antequam matuerint et fundamenta

sapienti» salutaris probe jecerint.
2) Ibid. Caveant, ne quocunque loco versentur, rebus

seculi potius quam Ecclesi» intenti sint.
s) Ibid. pag. 28. qui, scamnorum Academicorum pertœsi,

non nisi in suggestu conspici velint, et si una aut altera actio ita
succédât, ut plausum vulgi mereantur, aut aniculis lacrymis cicant,
sibi plaudunt.



44

So milde gestimmt Werenfels gegenüber der
lutherischen Kirche war, ebenso scharf und entschieden trat
er allezeit der römisch-katholischen Lehre und Kirche
entgegen, in seinen akademischen Vorträgen und
Disputationen, wie in seinen Predigten. Die Zeit war auch
danach. Trotz des Westphälischen Friedens, war der
Besitzstand des Protestantismus keineswegs ein gesicherter;

und gerade dem protestantischen Basel drohten nicht
unbedeutende Gefahren; besonders seitdem Ludwig XIV.
die französische Herrschaft immer weiter rheinwärts
vorschob, sich Burgunds und Lothringens bemächtigte,
überall die Protestanten unterdrückend.1) Schon 1670

betrieb, dadurch ermuthigt, der Bischof von Basel,
entgegen den Verträgen mit Bern, die Katholisirung des

Münsterthals. Das Domkapitel, das in Freiburg l/B.
residirte, verlangte, durch Abgeordnete und zwei amtliche
Schreiben, vom Basler Rath Vorweisung des Kirchenschatzes

im Münster, als seines rechtmässigen Eigen-
thums. Und als der Rath am 5. März das Ansinnen
abgelehnt, erneuerte das Domkapitel schon am 25. Mai
nicht nur jenes erste Gesuch, sondern erhob Anspruch
auf das Münster selbst, als seine Mutterkirche. Auch
nun folgte auf die Antwort des Rathes am 13. August
wieder eine „spitzige Widerlegung" durch den Bischof,
in welcher dieser, ausser dem Kirchenschatz und dem

Münster, noch mehrere Häuser und die Gefälle an Zehnten

und Zinsen von der Burg-Quotidian und Domprob-
stei-Verwaltung begehrte. Basel wandte sich an die

evangelischen Stände, welche nun in Aarau tagten; ihr
Schreiben liess der Bischof indess unbeantwortet. Und

') Vgl. Ochs. a. a. 0. pag. 100 ff. 114 ff. 121 ff. 168 ff.

Speciell über die Bemühungen von Bischof und Domkapitel : ibid.

p. 104 tf. 150 ff.



45

daraus schöpfte hinwiederum der Rath das Recht, seinerseits

ein Schreiben der katholischen Orte zu ignoriren,
das ihm am 3. December zukam, die Ansprüche des
Bischofs anerkennend und zu gütlichem Vergleich
auffordernd. Am 27. Juli 1672 lag abermals eine Protestation

von Bischof und Domkapitel vor. Man verfertigte
im Jahr 1674 eine Gegenprotestation und sandte sie im
folgenden Jahre ab. Sie blieb ohne Antwort, und der
Handel gerieth ins Stocken. Der Rath liess eine „Narratio

facti" drucken. Aber die Furcht war nicht zu
beseitigen, es möchte Frankreich den Bischof begünstigen
und alle Einkünfte Basels im Elsass mit Arrest belegen,
diese Einkünfte aus s. Z. sequestrirten Kirchengütern,
woraus grossentheils die Besoldungen von Professoren
und andern Staatsbeamten bestritten wurden. Darum
suchte man, als die französischen Truppen und die kaiserlichen

von beiden Seiten sich dem Rheine näherten, und
in Basel bald französische, bald kaiserliche Gesandten

vorsprachen, bald eidgenössischer Zuzug im Quartier lag,
ängstlich Alles zu vermeiden, was die französische oder
katholische Empfindlichkeit reizen konnte, — letzteres auch
mit Rücksicht auf die etwa anwesenden und ohnehin
unwilligen katholischen Eidgenossen. Der Rath liess den
Geistlichen bedeuten, von der Kanzel herab die
papistische Religion nicht zu schänden, und ersuchte auf den

Bettag hin (19. November) den Antistes wiederholt, „es
zu verschaffen, dass in den Predigten und Gebeten man
die Papisten doch nicht allzusehr choquire, und sonst
nicht zu viel particularisiere." ') Alle die grösseren und
kleineren Verlegenheiten der Stadt und ihrer Häupter

') Act. Eccl. ad 1678. VII. 5. empfiehlt man in Liestal
Vorsicht im Reden wider die Papisten aus Rücksicht auf die

Eidgenossen an unseren Grenzen.



46

lassen sich, nach den fleissigen Berichten von Ochs (pag.
100 ff.), leicht nachempfinden. In Etikettenfragen aber
verstanden gelegentlich die gnädigen Herren keinen
Spass. Als der französische Ambassador de St. Romain
einen Herrn de la Loubère in Geschäften nach Basel
schickte, liess ihn der Rath nicht nur durch ein Raths-

glied aus dem Wirthshaus abholen, sondern liess ihn
auch im Rathshaus zwischen dem neuen und dem alten
Bürgermeister sitzen. La Loubère setzte aber, nachdem

er niedergesessen, seinen Hut auf. Ueber solche

Ungezogenheit entrüstet, setzten nun die Räthe auch sogleich
ihre Amtshüte auf. ')

Mehrere Jahre dauerten diese Zustände fortwährender

Unsicherheit und Spannung an, mit abwechselndem
Vor- und Zurückwogen der Franzosen oder der Kaiserlichen,

mit Schlachten und Scharmützeln in nächster

Nähe, mit mancherlei Verletzungen von Basler-Gebiet
und folgenden Reklamationen und Protesten, mit Zuzug
und Rückzug der Eidgenossen, u. s. w.

Am 14. November 1677 brachte Marschall de Créqui
Freiburg i./B. für zwanzig Jahre in französische Gewalt.
Nun siedelte das bischöfliche Domkapitel von dort nach

Arlesheim über im November 1678 und errichtete hier
eine Domkirche sammt den übrigen für die Domherren

notwendigen Gebäuden. Der Rath von Basel bewilligte
Zollfreiheit für die hiezu erforderlichen Fuhren ; und von
den oben genannten Ansprüchen des Domkapitels war
vorläufig nicht mehr die Rede.2)

Als aber der Friede zu Nimwegen (5. Februar 1679)
Frankreich den Besitz von Breisach, Freiburg und dem

Elsass, mit Ausnahme von Strassburg, gesichert hatte,

>) Ochs, a. a. O. pag. 119 f.

2) Vgl. Ochs, a. a. 0. pag. 140.



47

begannen für Basel neue Zeiten der Sorge, da Frankreich

sich anschickte, das benachbarte, bisher nur mit
einer Schanze oder Redoute versehene Hüningen zu
einer eigentlichen Festung umzugestalten, nach höflicher
Ablehnung aller Gegenvorstellungen Basels, das hiebei

von den Eidgenossen keine kräftige Unterstützung fand.
Am 19. März 1680 wurde der erste Stein der Festung
gelegt, der französische Minister de Louvois förderte den

Bau durch seine persönliche Anwesenheit so sehr, dass

derselbe schon am St. Ludwigsfest 1681 konnte eingeweiht

werden, wenn schon der völlige Ausbau nach
Vauban's Plänen erst 1692 abgeschlossen wurde. „Nicht
umsonst, bemerkt Ochs,1) hiess die Festung Zwing-Basel",
und er berichtet, — was jedenfalls für die damalige
Auffassung der Lage bezeichnend ist, — auf einer Kanone
im Zeughause der Festung hätten die Worte gestanden :

Si tu te remues,
Bâle, je te tue.

Basels Interessen wurden durch den Festungsbau
noch in anderer Weise berührt. Da das alte Dorf
Hüningen sollte abgebrochen, und ein Neudorf unterhalb
der Festung sollte angelegt werden, verlangte a. 1686

der französische Ambassador, dass der Rath von Basel,
als Zehntenherr und Collator von Hüningen, dort auf
seine Kosten eine neue Kirche und ein neues Pfarrhaus
baue. Der Rath weigerte sich dessen, weil die bisherigen
kirchlichen Gebäude sich im besten Zustande befänden.
Der französische König anerbot dann, an die Kosten der
Bauten (2000 Rthlr.) die Hälfte zu bezahlen. Als Basel
gleichwohl seine 1000 Thlr. nicht entrichtete, nachdem
die Franzosen selber den Umbau besorgt hatten, belegten

diese a. 1688 Basels dortigen Zehnten mit Sequester,

') a. a. O. pag. 148.



48

gaben ihn jedoch schon im September wieder frei, und
der König verzichtete auf den Beitrag Basels an die
Baukosten. ')

Kaum war Hüningen befestigt, so traf am 21.

November 1681 die unvermuthete Nachricht ein, dass

General Mondar mitten im Frieden Strassburg
eingeschlossen, berannt und zur Uebergabe genöthigt hätte,
die Stadt katholisirt, das Münster dem Bischof übergeben,
dessen Sitz seit 150 Jahren zu Molsheim gewesen war.2)
Die Bestürzung darob war in Basel so gross, dass der
Rath die Wachen verdoppeln liess. Und doch mussten
die Abgeordneten von Basel mit denen der übrigen
Eidgenossen3) den französischen König am 9. December
in Ensisheim feierlich begrüssen, uud als er am 10ten

Hüningen besuchte, mussten auf Basels Wällen sechzig
(oder sechzehn?) Kanonen ihm zu Ehren dreimal salu-
tiren! Die Geschenke, welche Basels Gesandte als
Zeichen der königlichen Gnade erhalten hatten, — Bürgermeister

Krug 50 Louisd'or, Oberstzunftmeister Joh. Jak.
Burckhardt eben so viel, Dreierherr Zäslin eben so viel,
Stadtschreiber Harder 30 Louisd'or, — legten sie übungs-
gemäss auf den Rathstisch; als ihnen aber dieselben
ebenso übungsgemäss überlassen wurden, schickte

Bürgermeister Krug seine 50 Duplonen in den Spital und
Stadtschreiber Harder stellte seine 30 den armen Schülern
auf Burg zu. Das war wohl der angemessenste Aus-

') Vgl. Ochs, a. a. O. pag. 160. f. 163. f.

a) Vgl. Ochs, a.a.O. pag. 149. f. (Louvois' Bote auf der

Rheinbrücke zu Basel, pag. 150. f.)
9) Act. Eccl. ad 1681. X. 2. begrüssen Werenfels und Von-

Brunn im Namen des Ministeriums die evangelischen Gesandten vou

Zürich und Bern, Hirzel und von Erlach. — Zürich hatte VIII. 18

angeregt, in Ensisheim sich beim König zu verwenden für die

evangelische Kirche in Frankreich. —



49

druck des Widerwillens gegen die unausweichliche, aber

von Ehrenmännern tiefempfundene Demüthigung, welche
ihre Gesandtschaftsreise an den verhassten und gefürchteten

König für sie gewesen war.
Die Besorgnisse vor politischer und religiöser

Bedrückung mehrten sich nun in den folgenden Jahren
bei wiederholten Versuchen der Franzosen, die kleine
Rheininsel (Frauenwörth, später Kälber-Insel und endlich

Schuster-Insel genannt) zu besetzen und zu
befestigen, bei nun sofort beginnenden Hetzereien der Jesuiten

im Bisthum, mit giftigsten Ausfällen in ihren
Predigten gegen Lutheraner und Reformirte. Um so mehr
wurde das eigene protestantische Bewusstsein wach. Am
15. Juli 1682 verbot der Rath bei höchster Ungnade den

Bürgern, fernerhin Aergerniss zu geben, wie es bis
dahin wiederholt geschehen war, wenn sie zu den Exe-
cutionen nach Hüningen hinunter liefen und da beim
„Salve Regina" auf die Kniee fielen. ') Ja, noch a. 1689

zog der Rath mehrere Personen zur Verantwortung,
welche beim Geleite d«r Leiche eines katholischen
markgräfischen Stallmeisters, die nach dem benachbarten
katholischen Inzlingen sollte übergeführt werden, durch
die Stadt Fackeln getragen hatten. Dem Doctor Bauhin
wurde das höchste Missfallen ausgesprochen, „dass er
diesen ungereimten und ärgerlichen Ceremonien beigewohnt

" ; und die erkrankte Witwe des verstorbenen
Stallmeisters, eines Barons Tertzii, sollte nach ihrer
Wiedergenesung vor Pfarrer und Bann geladen werden.2)

Es war freilich inzwischen Vieles geschehen, was
das katholische Wesen in Basel gründlich verhasst
machen musste. Sowie die Protestantenverfolgungen in

') Vgl.' Ochs, a. a. O. pag. 343.

a) Vgl. Ochs, a. a. 0. pag. 363.

Beiträge XV.



50

Frankreich zunahmen, stellten sich in Basel Bischof und
Domkapitel auch richtig wieder ein mit ihren alten
Ansprüchen, am 13. Mai 1685. Der Rathschreiber trug in
das Protokoll ein: „Hr. Tadler, Secretarius des

Domkapitels, sammt dem Stiftspfarrcr apostolico und dem
Amtsschreiber zu Birseck als Zeugen, die er zu solchem
Ende mitgebracht, hat zwei Schreiben vom Bischof und
vom Kapitel eingegeben, worin sie ihr voriges Lied
anstimmen und das Münster, den Kirchenschatz sammt den
Höfen und Gefällen abfordern, und entweder eine schriftliche

Antwort, oder ein Recepisse begehren. Wurde
erkannt: Sollen mit einem Recepisse abgefertiget werden."
Nach Berathung mit den evangelischen Orten, ging am
15. Juli eine Antwort ab. Bischof und Kapitel wiederholten

im December ihr Begehren. Der Rath versammelte

sich zwar am 17. December, gab aber, wie es

scheint, keine Antwort. Der Bischof versuchte, den
französischen Hof auf seine Seite zu bringen, und der Dom-
decant befand sich wirklich in diesem Jahre in Paris.
Allein der Rath wandte sich im Geheimen vertraulich an
den französischen Gesandten, Herrn Tambonneaux, welcher

sich im September in Hüningen befand, und dieser

gab Hoffnung erweckende Antwort, indem er
durchblicken liess, sein König könne sich auf den Kanton
fester verlassen, als auf das Bisthum, welches vom Reich
abhänge. Zum Dank wurde er nach Basel eingeladen,

prächtig eingeholt und mit seinem Gefolge „zum Wildenmann"

ebenso prächtig tractirt. Nach der Mahlzeit legten

die Franzosen die Kragen der Geheimen Räthe an
und giengen damit zur „Mucke", dann in der Stadt
herum und sogar bis nach Hüningen. Der Chronist, der
das erzählt, versichert überflüssigerweise, sie seien
betrunken gewesen. ')

') Vgl. Ochs, a. a. 0. pag. 157 f.



51

Am 22. October 1685 widerrief Ludwig XIV. das

von Heinrich IV. zu Gunsten der Protestanten 1598

erlassene Edict von Nantes ; und vor Ende des Jahres,
berichtet Ochs, waren schon 500 Flüchtlinge in Basel

angekommen. Sie waren nicht die ersten. Zu Anfang
1684 hatte man bereits solche nach Möglichkeit versorgt
und zur Anhörung und Verpflegung dem Stadtschreiber,
dem Oberstpfarrer und dem französischen Prediger
zugewiesen. Ueberhaupt hatte seit der Mitte des

Jahrhunderts die Einwanderung von Refugianten und die

Fürsorge für dieselben nie aufgehört. ') Basel zog von
jeher sie besonders an, durch die Nähe Frankreichs, den
alten Ruhm der Universität, das Ansehen des Reichthums
und der Wohlthätigkeit, die hier schon seit 1572
bestehende französische Kirche, die älteste in der Schweiz,
wie auch durch die Liberalität, womit man den Fremden

leicht das Bürgerrecht gewährte,' besonders Männern
der Wissenschaft und der Industrie, der Stadt selber

zum Segen. So waren seit ungefähr 1650 eingewandert
die Bernoulli, Sarasin, Christ, Legrand, Miville, Raillard,
Lachenal, Forcart, DeBary u. A., früher schon die

Hotmann, Battier, Passavant, Bauhin:
Der Zuzug von unterstützungsbedürftigen Flüchtlingen

aber, welcher nun stattfand, machte nothwendig,
dass die evangelischen Stände deren Versorgung
gemeinsam trugen und sie organisirten, und dass man
zweifelhafte Elemente fernhielt. So entstanden in
verschiedenen Kantonen „Exulantenkammern", welchen keine
kleine Arbeit erwuchs; die Geldbeiträge der Kantone
wurden in bestimmten Procentsätzen normirt und flössen

') Vgl. insbesondere J. C. Mörikofer, Geschichte der
evangelischen Flüchtlinge in der Schweiz. Leipzig. S. Hirzel. 1876.

— August Huber, Die Refugianten in Basel. 75. Neujahrsblatt.
1896. Basel, R. Reich.



52

in einen Kollekten-Fonds ; von 1683 an wurden von den

evangelischen Ständen viele Jahre hindurch jährliche
Steuern für die verfolgten Glaubensgenossen erhoben,
oft sehr beträchtliche, in Basel z. B. 4652 Pfund,
inbegriffen 527 vom Lande; überhaupt trug Basel in der
Regel 14 bis 18% der Kosten zum Mindesten.1)

Schon in den Jahren 1675 und 1676 hatte sich die
evangelische Schweiz, verwendet für die auf den
Galeeren schmachtenden ungarischen Pfarrer; und als diese
durch Admiral Ruyter befreit worden, fanden ihrer 30
Aufnahme in der Schweiz.2) Uebcrdiess nahmen Zürich
und Basel je 3 und 2 studierende Ungarn gratis auf, Basel
in seinem „Erasmianum." Auch an flüchtige evangelische
Polen wurden aus der Schweiz 1000 Thlr. gespendet.

Das alles aber wollte nichts bedeuten, im Vergleich
mit der Aufgabe, welche derselben nun erwuchs durch
die Ueberschwemmung aus dem unglücklichen Frankreich

her. Wir haben weiter oben dargethan, in welche

Verlegenheiten besonders Basel zu gerathen fürchtete,
wenn König Ludwig der Stadt Feindschaft erzeigen
wollte. Darum findet auch Mörikofer ihre wiederholte
Zurückhaltung im Aufnehmen der Flüchtlinge sehr
erklärlich und durch staatliche Vorsicht geboten.3) Als

') Laut Acta Eccles. ad 1683. X. 20 betrug damals eine

Kollekte in Basel für exulirte französische Prediger: am Münster
2156 ti, zu St. Peter 1100, zu St. Leonhard 440, zu St. Theodor
207, in der französ. Gemeinde 180: zusammen 4083.

2) Vgl. Acta Eccles. zu 1676. V. 10. Brief von Zürich
an Basel, p. 571 ; nach pag. 574 erschienen Ungarische Pastoren in

Basel; — zu IX. 12 wird ein Ungar. Dankbrief erwähnt.

») Vgl. Mörikofer, a. a. 0. pag. 203. 221 ff. 253 ff. 201 ff.

289 ff. 312. 329. Laut Acta Eccles. pag. G12 regte Zürich
schon 1681 VIII. 18 an, man möchte sich beim französ. König
verwenden für die Protestanten, bei Gelegenheit seiner Begrüssung
in Ensisheim. — Vgl. Aug. Huber, a.a.O. pag. 53 f.



53

nun gar das Edict von Nantes aufgehoben war, fragte
man sich ernstlich, ob nicht die bestehenden Verträge
mit Frankreich geradezu eine Abweisung der vom
französischen Hofe Verfolgten verlangten. Der Rath holte
darüber Gutachten der theologischen und der juridischen
Fakultät ein. Beide verdienen alle Achtung. Das der

juridischen Fakultät, gestellt durch Dr. Peter Mergerlin
und Dr. Sebastian Fäsch, Prof, Instit., erklärte : den „Bünd-
nussen" widerspreche die Aufnahme der Refugianten
nicht, „wann sonsten keine andere politische considera-
tionen davon abhalten."1)

Und im Namen des theologischen Conventus richtete

Antistes Werenfels am 5. November 1685 an Bürgermeister

und Rath sein „Theolog. Bedenken betr. Auff-

nemmung und Beherbergung unserer verfolgten Religions-
verwandten aus dem Königreich Frankreich, die da von
den katholischen Orten für ein sach gehalten werde, so

dem bund loblicher Eydgenossenschaft mit der Krön
Frankreich zuwider laufte,... hingegen von den Evangelischen

Orten stark urgirt werde als ein sach, so da die
Gemeinschafft der heiligen erfordere, und hiemit ohne

hindansetzung dieser Gemeinschafft, consequenter ohne

grosse sünd nicht könne unterlassen werden."2) Da
wird zunächst das Bedauern über solche Verfolgung
ausgesprochen; dann aber dargethan, der Bund mit
Frankreich verbiete die Aufnahme von Uebelthätern,
Banditen, Rebellen, u. s. w., aber nimmermehr diejenige
dieser Refugianten. Der betreffende Artikel habe
bestanden schon vor dem „discrimen Religionis", habe also

') Em. Ullii, S. M. C. Collectanea. KA. C. I. 8. Tom. I. pag.
417—452. Vgl. Aug. Huber, a. a. 0. pag. 46 f.

*) Ullii, Collectanea, a. a. 0. pag. 393-415. — Vgl. Acta
Eccles. zu 1685, pag. 632. — Aug. Huber a.a.O.



54

damals solche um des Glaubens willen Verfolgte noch gar
nicht ins Auge fassen können. Er sei auch später nicht
als gegen die Protestanten gerichtet präcisirt worden;
diese waren vielmehr, dieweil das Edict von Nantes
bestand, eingeschlossen in die Zahl der rechtmässigen
französischen Bürger. Auch Widertäufer und Juden
dürfen ihre Glaubensgenossen ungehindert aufnehmen,
warum wir nicht? — Im vorigen Sœculum wurden viele
Refugianten sogar in unser Bürgerrecht autgenommen,
ihnen französischer Gottesdienst gestattet, u. s. w., ohne
dass man hierin einen Bundesbruch sah. Ein solcher
bestehe demnach auch jetzt nicht, wenn man sie aufnehme.
Die „Gemeinschaft der Heiligen" aber verlange
geradezu Aufnahme der Exulanten, nach 1. Cor. 12, 12 ff.

Eph. 4, 3 ff. u. s. w. Wenn der Eidgenossenschaft Gefahr

drohte, so könnten die Refugianten „ in andere Länder
dimittiert werden in ehrlicher und kommlicher Weiss"

(Tit. 3, 13 ; 3. Joh. 5 u. 6), aber jedenfalls ohne Gewalt
und Härte, nicht im Winter, auch nicht Kranke und

Arme, und jedenfalls nur mit Recommandationen; und
auch dann dürften wir die Hand nicht ganz von ihnen
abziehen! —

Als die Verfolgung der Protestanten in Frankreich
andauerte, und des Jammers kein Ende abzusehen war,
wurde in der reformirten Schweiz der 14. Mai 1686

öffentlich und allgemein als feierlicher Buss- und Bettag

gefeiert, mit ernster Fürbitte für die heimgesuchten
Glaubensgenossen.1) Basels Kollekte zu Gunsten der

Refugianten betrug

') Ullii Collectanea, a.a.O. Tom. II. pag. 031—654. Ad

a. 1686 (14. Mai): Dies Jejunii et precum celebratus fuit in
Helvetia Reformata ob afflictionem Ecclesi» in Regno Galli» in dies

crescentem. — Vgl. Acta Eccles. ad 1685 (IV. 13.), pag. 630.

Auf Antrag von Genf wurde wohl schon der 14. Mai 1685 gefeiert.



55

a. 1685 in der Stadt 8645 Pfund
auf dem Lande 1223 „

zusammen 9868 Pfund

a. 1686 in der Stadt 6389') Pfund
auf dem Lande 956 „

zusammen 7346 Pfund
Dazu hatten beispielsweise gesteuert der Pfarrer zu St.
Peter 15, der zu St. Leonhard 30, der zu St. Theodor
14 ti, Helfer Seiler 22, der Rector der Universität 40,
der theologische Dekan 46, der Verwalter des Spond-
fonds 28, die geistlichen Fundationen 158 'tis. In diesem
Jahre 1686 verabreichte der Spital an durchreisende

Flüchtlinge in 6 Monaten 2525 Mahlzeiten (2516 ti Brot,
608 Mass Wein, 1244'-/2 'ti Fleisch). In demselben Halbjahr

standen 45 Personen, darunter 5 Weiber, zu Basel
in Lohn und verdienten zusammen 524 'tis.

Erschwert wurde die Versorgung der Flüchtlinge
durch den Zudrang vieler Vaganten, welche sich die

Gelegenheit solcher Verköstigung zu Nutzen machen

wollten; auch durch die Rückkehr mancher Refugianten,
welchen cs in Hessen und anderen deutschen Landen
nicht recht gefallen hatte. Das führte nothwendig zu
der Verordnung : „ Solche sollen sparsamer traktiert, ja
nach Gestalt abgewiesen werden, weil sonst die ganze
Last zurück käme und uns zur Last fiele." So schob

man denn möglichst Viele ab, und zwar, da ringsum
die nächsten Nachbarn katholisch waren, in die Ferne,
nach Brandenburg, Bayreuth, Hessen, Württemberg.

In den Jahren 1686—1688, besonders 1687, wurde
der Zudrang von Fremden geradezu ein riesiger, indem

x) Laut Acta Eccles. ad 1687, 11.24. pag. 639 betrug die

Kollekte pro Gallicis im Münster 3413 )Ü-



56

zu den Franzosen sich auch noch Piemontesen') gesellten;

2324 verfolgte Waldenser mussten vertheilt werden:
nach Zürich 682, nach Bern 966, nach Basel 315, nach
Schaffhausen 218, nach St. Gallen 143. — Um nicht
Frankreichs Zorn auf sich zu laden, gewann Basel seine

Landschaft zur Aufnahme der Waldenser. In der Stadt
blieben 28, nach Mönchenstein kamen 34, nach Liestal
40, nach Farnsburg 107, nach Waidenburg 66, nach

Hömberg 15, nach Riehen 25.2) In Gelterkinden und

Waidenburg wurden für die Flüchtlinge Gottesdienste

eingerichtet. Im Ganzen nahmen in diesem Jahre wohl
10,000 Exulanten die Hilfe der evangelischen Schweiz

in Anspruch. Es drohte der Zudrang der armen Fremden

für die Schweiz selber ein eigentlicher Nothstand
zu werden; die öffentliche Steuer zu Basel betrug in
den 5 Jahren 1685 bis 1689 über 34,000 'ti. Dazu kam

Theurung und die Gefahr, besonders für Genf und Basel,
dass das Ausland ihnen den Bezug der Früchte und
Gefälle von ihrem dortigen rechtmässigen Eigenthum
vorenthielt. Eine Gesandtschaft an den französischen

König blieb erfolglos. Antistes Klingler in Zürich
beantragte darum, als Gegendruck auf Frankreich, Heimberufung

der schweizerischen Söldner aus dem französischen

Gebiet. Doch • blieb diese Verfügung leider nur
auf dem Papier.3)

Nach der „glorieuse Rentrée" der Waldenser a.

*) Laut Act. Eccl. ad 1682 pag. 618 f. verwendete sich

Zürich für Franzosen und Waldenser, — laut Act. Eccl. pag.
636 werden a. 1686 Waldenser aufgenommen, — pag. 651 solche

im August 1688 nach Brandenburg gesandt mit Reisegeld, vgl.
ad 1698, pag. 690. -- Vgl. Aug. Hub er a. a. O. pag. 51 ff.

2) Von diesen Zahlen nach Mörikofer weichen diejenigen
bei Aug. H üb er a. a. O. pag. 51 etwas ab, doch unbedeutend.

:1) Vgl. Zimmermann, a. a. O. pag. 242—244.



57

1689 drohten neue politische Verwicklungen. Der
Handwerkerstand begann nachgerade unwillig zu werden
über die fremde Conkurrenz; je länger die Einquar-
tirung dauerte, um so mehr verblasste das anfängliche
Erbarmen mit den Unglücklichen, und machten sich die
kleinlichen Leidenschaften geltend. Eine Conferenz in
Zürich bereitete die Entlastung der Schweiz vor durch
Abschub der Exulanten nach den fernen evangelischen
Ländern, welche sich zu deren Aufnahme willig erklärten,

England, Holland, Brandenburg. Nun hatte man
hiefür wieder zu steuern, Basel 3750 fl. Da Brandenburg

nicht Wort hielt, entschloss sich Bern nochmals,
seine ungefähr 7000 Refugianten ein weiteres Jahr zu

behalten, und die übrigen Orte waren langmüthig und

barmherzig genug, ihrerseits dazu mitzuhelfen durch
Subventionen ; Zürich spendete 10,000 fl., Basel 5000,
Schaffhausen 3000, St. Gallen 1200. — Ausserdem aber
steuerte Basel noch an Hessen, an Dänemark 100 Thlr.,
Churpfalz') 2000 Thlr., Wilhelmsdorf 100 Thlr. jährlich.

Hatte man auf endliche Erleichterung gehofft, so

sah man sich 1698 aufs Neue enttäuscht, da auf Frankreichs

Drängen hin eine neue Verfolgung der Waldenser
ausbrach und neue Schaaren von Flüchtlingen in die
Schweiz warf. Bern und Zürich verstanden sich nochmals

dazu, sie aufzunehmen und zu vertheilen, 701 nach

Zürich, 995 nach Bern, 448 nach Basel, 420 nach
Schaffhausen, 238 nach St. Gallen, 30 nach Biel. — Wegen
Kornmangels und Gefahr für seine Einkünfte aus dem

Sundgau, weigerte sich nun Basel ernstlich, die Fremden

zu beherbergen, anerbot jedoch Geldbeiträge für ihre

') Vgl. Act. Eccl. ad 1693, pag. 670 (Kleidermandat wegen
Heidelbergs Unglück, und Geldgabe an die Pfälzer): ad 1698,

pag. 690. -



58

Versorgung. Die Kirche von Genf sandte am 31. Januar
1699 ein Schreiben an Basel mit Gegenvorstellungen;
und die Refugianten selber gelangten mit solchen an
den Rath. Etwa 104 Personen, die sich meist selber

erhielten, wurden nun in der Stadt bebalten ; sonst aber
mussten die Exulanten sich jetzt wirklich bequemen,
weiter zu wandern; die Waldenser, um eigene Gemeinden

zu gründen, nach Württemberg, Brandenburg,
England; die Franzosen vielfach nach Deutschland und

England. Bis Anfang August 1699 waren über 4000

über Basel den Rhein hinabgofahren ; man bezahlte
ihnen Schiffslohn und Unterhalt bis nach Germersheim.
So gieng's bis tief in den Herbst hinein. Es kamen
auch manche frischwegs aus Frankreich zu solcher Fahrt,
darunter „leichtsinnige Gesellen, welche mit ihrer Waare
ohne Zoll durchkommen wollen, so dass die Route zu
einer Bcttelkehrc ausschlagen will ", wie Basel sich

beklagte. Vom 1. Mai bis 8. Oktober 1699 wurden in
32 Fahrten 4414 Fremde abgeschoben; die Kosten dafür
betrugen 10,560 Thlr. •) Ucberdiess aber erhob man
fortwährend noch Steuern für die nun im Auslande
angesiedelten Gemeinden; und manche der Ausgewanderten

kehrten in die Schweiz zurück.
So zog sich die Mitarbeit an der Versorgung der

Glaubensgenossen, für die er sofort mannhaft und
entschlossen eingetreten war, für Werenfels sozusagen durch
die ganze Zeit seines Antistitiums hindurch. Und am

') Besonders thätige Beschützer der Auswanderer waren in
Basel : Oberstzunftmeister Balthasar Burckhardt, Dreierherr Andr.
Burckhardt, Kassaverwalter Hans Ludw. Wettstein, der ihnen die

Reisegelder ausbezahlte, Phil. Köllner des Raths, Inspektor der

Rheinschiffe, der ihnen das Brot vertheilte, Hans Jak. Rippel, der

Rathsschreiber und Correspondent mit den eidgen. Commissären,
Lukas Burckhardt, Kanzlist und Gehilfe des Kassiers.



59

Ende desselben sah er eine wenigstens schwache

Wiederholung ähnlicher Liebesarbeit sich ankündigen, als

Ludwig XIV. das Fürstenthum Orange an der Rhone
besetzte und dort die Protestanten austrieb, — und nun
diese Oranier in der Schweiz zusammentrafen mit flüchtigen

Camisarden aus dem Cevennen-Krieg (1702—1704).
Die anhaltenden, zum Theil grossartigen Leistungen

unserer Väter in jenen Zeiten dürfen wir nicht
vergessen, wenn wir ihnen nicht Unrecht thun wollen mit
dem so häufigen Vorwurf, die damalige orthodoxe Kirche
habe über dem starren Halten an der Lehre die christliche

Liobesthätigkeit völlig vernachlässigt und sei ohne

Leben gewesen.
Mitten in diese Jahre der Refugiantenversorgung

fiel die verhängnissvolle revolutionäre Bewegung des

Jahres 1691, bekannt unter dem Namen „das einund-

neunziger Wesen", in welcher auch Antistes Werenfels

eine Rolle zu spielen hatte. Um diese zu verstehen,
müssen wir der Genesis und dem Verlauf jener Bewegung

immerhin einige Aufmerksamkeit zuwenden; eine

gründlichere Darstellung aber muss von Dem, der sich

darum besonders interessirt, nachgelesen werden in den

verschiedenen monographischen Behandlungen jener
politischen Episode der Basler Geschichte.1)

Die politischen Zustände Basels waren gegen Ende
des XVII. Jahrhunderts höchst unerquickliche. Das

aristokratische Geschlechterregiment war zwar längst
dahin; aber nun herrschte eine bedenkliche oligarchische
Misswirthschaft. Zur Zeit der Kirchenreformation (1529)

waren dem „Grossen Rath" und der Bürgerschaft mehr

') Vgl. Buxtorf, a. a. 0. — Abel Burckhardt, a. a. O.

— Carl Burckhardt, a. a. O. - Pet. Ochs, Bd. VII. p. 192

bis 283.



60

Recht und Bedeutung geworden, als bis dorthin je der
Fall gewesen; aber schon von 1533 an nahm die Tendenz
wieder zu, die staatliche Macht mehr und mehr dem

„Kleinen Rath" zuzuwenden. Der Bürgerschaft war,
wiewohl aus ihren Zünften die Regierenden gewählt
wurden, alle Betheiligung an der Leitung des Gemeinwesens

versagt. Der Rath wählte und ergänzte sich
selbst. Er bestand aus zwei Theilen, dem alten und
dem neuen Rath, welche jährlich im Regiment abwechselten,

aber zusammen beriethen, unter ihren Häuptern,
den beiden Bürgermeistern und den zwei Oberstzunftmeistern.

Diese wurden vom gesammten Rath gewählt,
die einzelnen Rathsherren jeweilen von der einen (alten
oder neuen) Hälfte des Raths. Als „die gnädigen Herren

und Oberen" erliessen sie Gesetze und Verordnungen,
besetzten alle Ehrenämter und Dienste, übten die
Strafrechtspflege und schalteten frei über die Vorwaltung dos

öffentlichen Gutes. — Zwar sollte in schwierigen Fällen
der Rath jeweilen auch „die Sechser" der Zünfte (ebenfalls

alte und neue) zusammenrufen, als Vertreter der

Bürgerschaft; die Vereinigung dieser mit dem Rath
bildete den „Grossen Rath" oder „die Herren des mehreren
Gewalts". Aber jene „Sechser" wurden auch nicht von
der Bürgerschaft gewählt, sondern durch die Rathsherren

und Vorstände der Zünfte, welche ihrerseits wieder
zum Theil vom Rathe ernannt waren So stand auch der
Grosse Rath ganz unter dem Einfluss der Regierung,
hatte so zu sagen nur deren Beschlüsse zu genehmigen,
sank zu völliger Bedeutungslosigkeit herab, uud wurde
oft Jahre lang gar nicht mehr vorsammelt.

Bei dieser oligarchischen Organisation der
obrigkeitlichen Gewalten, ihrer Abgeschlossenheit nach aussen
und dem vollständigen Mangel au Kontrole, war der

Corruption Thür und Thor geöffnet. Bei Bestellung der



61

Aemter nahmen Wahlumtriebe und Bestechungen
überhand. Die Sucht nach Rang und Titel, nach den damit
verbundenen Besoldungen, wohl auch nach der
stattlichen obrigkeitlichen Amtstracht (Baselhut und Habit),
war allgemein und übte Einfluss auch auf die Ambitionen

des weiblichen Geschlechts. ¦) Nach Ehrenstellen
begierige Reiche boten den Geringeren, welche als

Zunftmeister oder Rathsherren oder Sechser eine Stimme

hatten, Mieth und Gaben für ihre Stimme, Gastmähler,
Geschenke, Versprechungen; Familienrücksichten spielten

dabei eine wichtige Rolle. Es war allgemein
zugestanden: „Wer nicht spendiere, möge nimmermehr in
den Rath gelangen". Vergebens suchten die Gesetze

(besonders seit 1688) durch Wahleide, Androhung von
Bussen, und ein complizirtes Wahlsystem, die sogenannte

„ Ballotierordnung ", diesem ' unsittlichen „ Praktizieren "

zu begegnen. Die Wahleide, man habe weder bestochen,
noch sich bestechen lassen, weder Geschenke gegeben,
noch solche empfangen, wurden leichthin geschworen
als Meineide. Die Geistlichkeit that ihre Pflicht und

rügte längst öffentlich diese Missbräuche und Sünden,
wie schon jene Predigt von Werenfels a. 1668 bei
Einführung des „neuen Regiments" bezeugt. Da ihre
Vorstellungen an den Rath nichts ausrichteten, eiferte sie

von den Kanzeln aus gegen die Pest des Meineides und

verlangte dringend, dass dieses Aergerniss abgethan
werde.

Im November 1690 hatte neuerdings ein derartiger
Wahlskandal grosses Aufsehen erregt in der Bürgerschaft

und tiefe Entrüstung. Vier wohldenkende patriotische

Männer beriethen insgeheim, wie dem Gemein-

') Ueber das „Weiberregiment" vgl. bes. Abel Burckhardt,

a. a. O. pag. 6.



62

wesen könnte geholfen werden. Sie zogen nach und
nach mehrere andere Bürger, Sechser und Zunftmeister,
zu ihren Berathungen bei. Der Doctor der Rechte, Jak.
Heinrich Petri, erlangte in diesem Kreise bald
massgebenden Einfluss. Das „Reformationswerk" sollte damit
beginnen, dass der Grosse Rath aus seiner Bedeutungslosigkeit

und Ohnmacht herausgehoben würde. Als ein
dahin zielendes Gesuch unbeachtet zu bleiben schien,
versammelten sich etwa 50 Sechser auf der Schlüsselzunft

und erneuerten ihre Vorstellungen durch eine

Abordnung an die Herren Häupter. Bürgermeister Em.
Socin versprach, den Grossen Rath auf den 1. December
1690 zusammen zu rufen. — Die Abgeordneten begaben
sich auch zum Oberstpfarrer Peter Werenfels. Dieser
„empfieng sie nicht anders, denn wie Engel Gottes",
welche der unglücklichen Vaterstadt die ersehnte Hilfe
vom Himmel brächten. Er ermahnte sie, vom begonnenen

guten Werke nicht abzustehen, bis das Uebel von Grund
aus völlig ausgerottet sein werde; liess sie ihm aber
dabei heiliglich versprechen, dass sie nichts wider die
Gewalt der Obrigkeit, noch wider das ihr gebührende
Ansehen unternehmen wollten.')

Es schien sich eine friedliche Reformation anbahnen

zu wollen. Als aber der Amtsbürgermeister dem
Vorsteher der Sechser zumuthete, das häufige Zusammenlaufen

derselben abzustellen, schöpften sie Misstrauen

gegen den guten Willen der Regierung, constituirten
sich auf der Schmiedenzunft zu „ Sechserausschüssen"

und gebärdeten sich als eine gesetzmässig geordnete

B u x tor f, a. a. 0. pag. 18. — Ochs, a. a. 0. pag. 197 f.

verdächtigt, wie die Motive der ersten Urheber des „Reformatious-
werkes", so auch das Gebahren von Werenfels als ein ungerechtfertigtes

Aufhetzen der Niedrigen gegen die Oberen.



63

Behörde. Auch gegenüber einer Commission, welche der
Grosse Rath am 1. December 1690 mit der Vorberathung
des gesammten Reformationswerkes betraute, setzten die
Secbserausschüsse ihre Separatversammlungen auf der
Schmiedenzunft fort und stellten immer neue und weitere
Begehren an die Räthe, usurpirten auch für sich den

Titel der „Herren des mehreren Gewalts", und erzwangen
es, dass selbst die Entscheidung über die des Meineids

Angeklagten dem Grossen Rath übertragen wurde, was
ein offenbarer Eingriff war in das Strafrecht der Regierung.

Als Antistes Werenfels, welcher noch am 10. Januar
in einer Predigt scharf geeifert hatte gegen das

Ausstreuen aufregender, den guten Willen der Regierung
verdächtigender Gassengerüchte, wahrnahm, dass die

Bewegung in ein verfassungswidriges, revolutionäres
Treiben auszuarten drohte, erschien er am 14. Januar
1691 vor den Deputirten des Kleinen und des Grossen
Rathes auf dem Rathhause, sie in beweglicher Rede zur
Einigkeit und zu friedlichem Vergleiche zu ermahnen,
und besonders auch zu einem stillen, ruhig besonnenen
Verfahren : „Decket, sprach er, unsere Blosse und Schande

nicht auch den Fremden auf! Der Grosse Rath, als des

mehreren Gewalts, kann die Sachen mindern und mehren,

ja gar abthün, ohne seinen Nachtheil, und um des Friedens

willen wohl etwas nachgeben. Denn schneuzt man
die Nase zu hart, so fliesst Blut. Eine hohe Obrigkeit
kann ohne Ansehen und Respekt nicht bestehen." •)

Der Rath selber that nun aber einen verhängnissvollen

Schritt, indem er auf Sonntag, den 25. Januar,
ein „Bürgergebot" erliess, d. h. die Bürger auf ihren
Zunftstuben versammelte, um sich ihres Beistandes zu
versichern. Er täuschte sich in der Erwartung, beim

') Buxtorf, a. a. 0. pag. 19.



64

Volke eine der Regierung günstige Stimmung vorzufinden.
Die Zünfte, von Dr. Petri bearbeitet, erbaten sich
Bedenkzeit und wählten Ausschüsse aus der Bürgerschaft,
vier von jeder Zunft, welche sich nun zu einer neuen
Behörde organisirten, zu Safran beriethen, jeweilen mit
Gebet1) ihre Sitzungen eröffnend, und Dr. Petri zu ihrem
Generalprocurator, Redner und Syndicus ernannten, mit
dem sie sich in einem „Gewaltsbrief" solidarisch erklärten.

Von diesen „Bürgerausschüssen" gedrängt, schritt der
Grosse Rath am 3. Februar 1691 zur Bestrafung der
Wahlumtriebe und zur Entlassung der Schuldigen aus
ihren Aemtern und Stellen. Als nach der Grossraths-

sitzung Abends etliche „Ausschüsse" den Antistes um
seine Ansicht befragten über diese scharfen Massregeln

gegen die Fehlbaren, ermahnte er die Fragenden, sie

sollten in Gottes Namen in ihrem Vorhaben fortfahren
und Niemand verschonen, bis Alles wohl untersucht sei,

möge getroffen werden, wer da wolle. Dabei brachte
er die Stelle 2. Sam. 21, 6 vor, mit dor Anwendung, dass,

so lange „die sieben Meineidigen" im Volk blieben, Gott
der Herr sich desselben nicht erbarmen wollte.2)

Sowie der Kleine Rath von dieser Rede des Antistes

vernommen, schickte er die Herren Zunftmeister
Balthasar Burckhardt und Stadtschreiber Harder mit einer
Missfallen8bezeugung zu ihm und mit dem Vorwurfe, er
verleite die Bürgerschaft mehr zur Zwietracht als zur
Eintracht. Mit der genannten Schriftstelle replicirend,
erhielt er von den abtretenden Deputirten die scharfe

') Dieses Gebet siehe bei Ochs a. a. O. pag. 209.

-) Ueber Ochs' Bemerkung hiezu : „Würde der Sohn, Samuel

Werenfels, damals Professor der Beredsamkeit, nicht einen andern
Text aufgeschlagen haben, etwa Genes. 18,32?" — und über eine
anderi: Version jener antistitialen Rede vgl. B u xtorf a. a. pag. 20.



65

Erwiderung: würde er dergleichen Reden und das viele
Schelten auf der Kanzel nicht unterlassen, so werde man
an ihm und der Geistlichkeit den Anfang machen,
dieweil er und sie auch Geschenke angenommen. Werenfels

durfte freilich mit Recht sagen: „Gaben und
Geschenke sind unterschiedlich. Was ich angenommen, weiss

ich zu verantworten."
Am Nachmittag des 5. Februar, als die Ausschüsse

noch immer selber die Entlassung von Schuldigen
betrieben, trat Werenfels zu Safran abermals vor sie und
ermahnte eindringlich, sie sollten das Misstrauen, die

Regierung strafe die Meineidigen nicht ernstlich und
habe keinen Eifer für das Reformationswerk, fallen lassen

und sich zur Ruhe begeben, auf dass nicht etwa ein

gefährlicher Aufstand erwachse. „Mit gutem Contento"
schied er dann mit den ihn begleitenden Geistlichen aus
dem Saale der Ausschüsse.

Die geistlichen Zuspräche wirkten indessen kaum
mehr, auch nicht die der ersten eidgenössischen
Repräsentanten, welche gegen Ende Januars in Basel
erschienen waren. Angesichts der drohenden Anarchie

zog sich die Geistlichkeit aus ihrer gegen die Regierung
vorgeschobenen Stellung zurück. Für die damalige
Stimmung von Werenfels, wie für seine ganze Auffassung
der Dinge, ist das Schreiben bezeichnend, das er am
18. Februar 1691 an seinen Kollegen, Antistes Klingler
in Zürich, richtete.1) Nachdem er dort die Gebrechen
des Gemeinwesens, Regiersucht und schlechte Verwaltung
öffentlicher Gelder, geschildert, fahrt er fort: „Keine
Mahnungen der Geistlichkeit, keine vorgeschlagenen
Massregeln zur Abhülfe haben gefruchtet. Je mehr Eide

') Siehe bei Ochs a.a.O. pag. 212; vgl. das Excerpt bei

Buxtorf a. a. O. pag. 21 ff.

Beiträge XV. 5



66

zu schwören waren, desto mehr Meineide wurden
geschworen. Man predigte Tauben. Da die schriftlichen
Vorstellungen (Memorabilia) der Geistlichkeit gänzlich
verachtet blieben, so wurde im theologischen Convente

beschlossen, mit aller Schärfe des Wortes wider das,
einer Pest gleich grassirende Uebel zu predigen, bis die

Obrigkeit, wenn nicht aus Trieb des Gewissens, doch

wenigstens aus Scham und Verdruss, immer das Gleiche
hören zu müssen, bewogen werden möchte, die Laster
wegzuräumen. Da die Bürger und Grossräthe, die sich

zur Abschaffung derselben verbanden, bezeugt hatten,
dass ihre Versammlungen keineswegs zur Vernichtung
der obrigkeitlichen Autorität, sondern allein zur Ehre
Gottes und zum gemeinen Besten dienen sollten, damit
der Geistlichen Predigten nicht umsonst gesprochen

wären; so sollte nichts ohne den Willen der Geistlichkeit

unternommen werden. Diese stand desshalb nicht
unbillig in dem Gedanken, dergleichen so wohlgesinnte
Bürger seien von Gott gesandt, die Krankheit abzuthun ;

dieweil die Obrigkeit sich selbst zu kurieren unfähig
war. Sie hiess darum ihren Rath gut, insofern die Bürger
sich allein mit Ausrottung der Sünden und Laster,
vornehmlich des Meineids, zufrieden stellen würden. Da
hörte man aber bald die Klage: es sei der Obrigkeit
mit der Bestrafung der Fehlbaren nicht ernst; Reiche
und Vornehme würden nur stille gestellt und mit
Getreide, einer gar zu geringen Strafe, belegt; während
ärmere und gemeinere Rathsfreunde völlig abgesetzt
würden, u. s. w. Item, es walte auch hierin wieder
Bestechlichkeit und Parteilichkeit. Gegen diesen bösen

Geist richteten die Geistlichen mit allen Ermahnungen
nichts aus, widerriethen umsonst die Zusammenkünfte,
als ungesetzlich und gefährlich, mahnten umsonst an den

Bürgereid, warnten umsonst vor der Anmassung einer,



67

der Obrigkeit allein zukommenden Judicatur. Man wies
sie vergebens hin auf den Unterschied zwischen den

Vergehen einiger Rathsglieder und der Rathsbehörde
selber, suchte ihnen vergebens Zutrauen zum guten
Willen der Obrigkeit einzuflössen, die Missstände
abzuschaffen. So liegt das Ansehen des Rathes darnieder ;

die Diener des göttlichen Wortes werden nicht gehört.
Bescheiten sie der Bürger Ungehorsam und unruhiges
Verfahren, so werden sie verlacht und verdächtigt, von
den Meineidigen bestochen zu sein. Die grösste Gewalt
ist bei den Geringsten. Viele meinen, die so hart
drückende Theurung werde aufhören, sobald Gottes Zorn
durch die Strafe der Meineidigen getilgt sei. Andere,
der Ruhe abhold, missbrauchen die Einfalt des Pöbels;
Arme suchen durch Neuerungen (neue Sachen) Gewinn.
Ihre Dürftigkeit und die Süsse des Müssiggangs, der sie

bei den häufigen Zusammenkünften frohnen, sind bei der
Theurung die schlimmsten Rathgeber. Indessen haben
sie bisher noch keine Gewaltsamkeit geübt und zu den
Waffen noch nicht gegriffen. Dennoch ist die völlige
Zerrüttung des Gemeinwesens vor unseren Augen. Es
ist eine Strafe Gottes für unsere Sünden, die Regiersucht

und andere derselben anhangende Missethaten,
wodurch ein gen Himmel reichender, den göttlichen
Zorn reizender Babelthurm aufgerichtet worden, und
wir die Sprachverwirrung erfahren müssen. Unsere

einzige Hoffnung stehet auf dem lieben Gott und unseren
Eidgenossen."

Aber auch die Bemühungen der Geistlichen1) zu
Gunsten der eidgenössischen Mediation blieben erfolglos ;

die Gesandten reisten ab, weil sie nicht länger wollten

') Vgl. Excerpte aus einem geistlichen Erlass bei Ochs, a.
a. 0. pag. 226 f.



68

„ledige Zuschauer eines solchen Spektakels sein, was
gegen die Eidgenossenschaft nicht zu verantworten sei.
Sie seien nicht gewohnt, sich von solchen Leuten
beschimpfen zu lassen".

Und nun entwickelten sich die Dinge weiter. Dr.
Petri, der sich um die Rathsschreiberstelle beworben,
verlor dadurch des Volkes Gunst, musste seinen
„Gewaltsbrief" herausgeben, und Dr. Joh. Fatio, der Chi-
rurgus, trat an seine Statt. Dieser, unterstützt von Job.

Müller, dem Weissgerber, und von Konrad Mosis, erzwang
vom Grossen Rath am 24. März, ohne vorausgehende
Untersuchung, die Entlassung von 29 proscribirten Raths-

gliedern, und zwar indem der Grosse Rath im Rathhause

eingesperrt gehalten wurde, bis er nachgab. Von
da an lag das obrigkeitliche Ansehen völlig darnieder.
Fatio regierte, im Namen der Bürgerausschüsse. Die
Einsperrung des Rathes wurde wiederholt angewendet,
um Entlassung bisheriger und sofortige Wahl neuer
Räthe zu erzwingen, selbst des Oberstzunftmeisters, wider
alle Verfassung. Dem also „purificirten" Rath reichten

jetzt, am 16. Mai, die Bürgerausschüsse ihre, in 178

Punkten formulirten Begehren ein zur Neugestaltung des

Staatswesens, welche zum Theil wohlbegründet und
zweckmässig waren.1)

') Eine eingehende Beurtheilung dieser Begehren giebt Karl
Burckhardt, a. a. O. pag. 76 ff. Berechtigt erscheint das

Verlangen :

1. Betr. Oekonomie, d. i. Finanzverwaltung, nach — Con¬

trôle, Centralisation der ehemaligen Klostergüter unter
einer Verwaltung, Wahrung dieser Güter für kirchliche
Bedürfnisse und Armenunterstützung ; Reformation von

Waisenamt, Almosenamt, Spital: Aufhebung der Natural -
besoldungen u. dgl. m.

2. Betr. Polizei, nach — Revision der Wahlgesetzgebungi



69

Nun beginnt die Tragik der ganzen, ihrem Ursprung
nach durchaus guten und lauteren, dann aber durch
Ungeduld und Ungerechtigkeiten befleckten Bewegung,
welche die Leidenschaften von der heilsamen Fessel der
Gesetzlichkeit entbunden hatte. Dem gemeinen Mann
lag eigentlich weniger an Aenderung des Regiments und
Abstellung der Wahlumtriebe, als an wohlfeilerem Brot.
Bei Vielen regte sich auch Neid gegen die durch die
letzten Neuwahlen zu Ehren Gekommenen, Enttäuschung
und Unmuth über eigene erlittene Zurücksetzung. Diese
Unzufriedenheit wurde genährt und gemehrt von den

„ Malcontenten ", den ihrer Würden Entlassenen und
ihrem Anhang. Die Bürgerschaft weigerte sich, dem

neuen Gesetzgeber, dem vereinten Grossen und Kleinen
Rath, den jährlichen Eid der Treue zu schwören, statt,
wie bisher, nur dem letzteren. In den Ausschüssen fand
man bereits, der Grosse Rath habe jetzt zu viel Gewalt;
im Grossen Rath dagegen, die Ausschüsse hätten ihm
sein Ansehen genommen. Die Entlassenen und ihre
Anverwandten sannen in der Umgegend auf Reaction
und wandten sich zum Theil an die Eidgenossen um
Hilfe. Die Grossräthe thaten dasselbe, zum Schutz ihrer
bedrohten Rechte; der Kleine Rath konnte nicht dawider
sein. Nur die Ausschüsse erklärten sich dagegen. Am

in Kirche und Staat; Reorganisation des Schulwesens bis

zur Universität hinauf; Mitwirkung der Bürgerschaft bei
der Gesetzgebung.

Betr. Justiz, — nach Beschränkung des Eides, Reduction
der Gerichte, Beschleunigung des Prozessverfahrens, u. s. w.

Betr. Privilegia. — Hier tadelt Ochs wohl mit Recht,
dass die „Begehren" sich nirgends der „Unterthanen"
annahmen, sondern nur der „Bürger*. Sein Urtheil aber
wird von K. Burckhardt auf das richtige Maass

zurückgeführt.



70

22. Juli brachen arge Excesse deshalb aus, bewaffneter
Aufruhr.

Schon im Januar und Ende März hatten eidgenössische

Repräsentanten zu vermitteln versucht; am 29.

Juli erschienen solche aufs Neue und wurden höflich
empfangen. Der Grosse Rath nahm ihre Mediation an.

Am 9. August sollte nach der Predigt im Münster
dieselbe von der Bürgerschaft angenommen werden. Die
Ausschusspartei aber, unter Fatio's Führung, verhinderte
es. Wiederum that die Geistlichkeit ihr Möglichstes, um
den Vorstellungen der eidgenössischen Gesandten Gehör
zu verschaffen. Da Antistes Werenfels am Podagra litt,
so verfügten sich die Pfarrer von Brunn, Frey und
Merian mit Abgeordneten der Räthe von Zunft zu Zunft.
Nach Verlesung einer von der Geistlichkeit verfassten

Zuschrift, richtete Pfarrer von Brunn bewegliche, ernste
Worte an die Bürgerversammlung und stellte ihr vor,
dass, wenn sie der anempfohlenen Mediation der
Eidgenossenschaft zu trotzen fortführen, nur Unheil und
Jammer zu erwarten sei. „Ja, — schloss er, — was
Gott in Gnaden verhüten mag, es steht bevor, dass

unserer Stadt Basel von der Eidgenossenschaft der
Absagebrief zugestellt und alle eidgenössische Freundschaft
aufgekündet wird, wodurch wir alle leicht, zum gänzlichen
Ruin des Vaterlandes, unter eines fremden Herrn Gewalt
und Joch gerathen können".1)

Aber auch diese Mahnung blieb vergeblich. Der
fruchtlosen Bemühungen überdrüssig, zogen die Eidgenossen

am 9. September wieder ab.

Die „ Malcontenten " wussten nun besonders die
Kleinbasler gegen Fatio aufzureizen. Bewaffnet,
fahndeten sie auf Fatio, Müller und Mosis. Da und dort

') Vgl. Buxtorf, a. a. 0. pag. 24. — Ochs, a.a.O. pag. 224.



71

wurde die Meinung laut, nach Beseitigung der
Streitpunkte sollten die Ausschüsse jetzt zurücktreten und
sich auflösen. Fatio, die Situation durchschauend, wollte
zum Theil nachgeben, einzelne Entlassene wieder in
ihre Stellen aufnehmen, empfahl einen allgemeinen Pa-
cificationseid und beeilte sich, selber ihn zu leisten. Das

war aber den „Malcontenten" nicht genug, und vielen
seiner Anhänger schon zu viel. Diese sammelten sich

in Waffen zu Safran. Am 21. September verlangten
dagegen bewaffnete Kleinbasler, geführt vom entlassenen

Zunftmeister Joh. Brenner, vom Rath die Verhaftung
Fatio's, und nahmen diesen mit tumultuarischer Gewalt
selber gefangen; eine Klageschrift gegen ihn wurde am
23. September eingereicht. Man versprach Untersuchung
und setzte eine Specialcommission hiefür ein.

Die treugebliebenen Anhänger Fatio's verlangten
seine Befreiung. In der Nacht des 24. September wollten

sie dieselbe mit Gewalt ertrotzen von dem nach

Mitternacht aus dem Schlaf geweckten Bürgermeister
Socin. Dieser vertröstete sie auf eine Rathssitzung am

folgenden Morgen. Als die Petenten abgezogen zu ihrem
Gewalthaufen auf dem Barfüsserplatz, entschloss sich

Socin, dem drohenden offenen Aufruhr mit Gewalt zu

begegnen, versammelte sofort die Herren des Rathes,
ebenso die Stadtsoldaten, bestellte die Kleinbasler auf
die Rheinbrücke, und half selber, die Stücke auf dem

Rathhause gegen den Markt hin schussfertig richten.
Als ein Haufe der Ausschüsse anrückte, wurde er
zersprengt. Die Bevölkerung schaarte sich immer mehr
um die Obrigkeit. Am folgenden Morgen kamen dazu
zwei Compagnien ab der Landschaft.

Die Obrigkeit eilte, ihr neu gewonnenes Ansehen

zu behaupten, nahm zahlreiche Verhaftungen vor,
verhörte Fatio und seine Genossen. Sonntag, den 27. Sep-



72

tember, wurde Blutgericht über sie gehalten, und am

folgenden Morgen das Todesurtheil auf dem Marktplatz
vollstreckt an Fatio, Müller und Mosis. Der erstere
besonders gieng so würdig und christlich in den Tod.
dass er vieler Herzen gewann und rührte. Sein Kopf
wurde auf dem Rheinthor aufgesteckt, und war dort zu
sehen bis um's Jahr 1760.

Am 27. September, am Tag vor jenen Hinrichtungen,
hielt der wiedergenesene Antistes Werenfels seit längerer
Zeit zum ersten Male wieder die Sonntagsmorgenpredigt
im Münster. Dabei soll er seinen Zuhörern die von den

drei Verurtheilten begangenen Fehler auf das Schärfste

„ausgestrichen" und Jedermann erinnert haben, seines

Amtes und Berufes fleissig zu warten, ohne sich in
fremde Händel zu mischen. Buxtorf1) bemerkt hiezu:
„Hat Vuilliemin den Wortgehalt der Predigt nicht

genauer gekannt, als diese Darstellung überliefert, so

urtheilt er über Werenfels zu scharf, wenn er in seiner

Schweizergeschichte (X. 370) nach dem Archiv von
Escher etc. schreibt: Werenfels, der einige Monate vorher

die vornehmen Intriganten von der Kanzel aus

angegriffen hatte, erniedrigte sich jetzt zu schmähenden

Aeusserungen über die Besiegten."
Dass Werenfels, wie die Geistlichkeit überhaupt,

anfänglich die Bewegung begünstigte, schliesslich aber
die ausgeartete verurtheilte, wird ihm Niemand, besonders

nach seinen wiederholten Versuchen, sie

einzudämmen, mit Recht zum Vorwurf machen können.
Immerhin berührt es unangenehm, dass er, eben mit Rücksicht

auf jene Anfänge, nicht ein Wort der Fürbitte für
die zum Tode Verurtheilten fand, nicht einen Versuch

wagte, ihre Begnadigung zu empfehlen und Blutver-

') A. a. 0. pag. 25.



73

giessen zu hindern. Dass er bei der ganzen Sache nicht
das allerbeste Gewissen hatte, lässt sich vielleicht auch
daraus schliessen, dass die vom jeweiligen Antistes
geführten Acta Ecclesiastica zum ganzen Jahr 1691 keine
andere Notiz seiner Hand enthalten, als die wenigen
Zeilen:1) „Hi duo anni funesti fuerant propter dissi-
dium intestinum primo inter senatum majorem et minorem,

dein inter senatum utrumque et cives. Ex actis

hujus anni patet causa, progressus et incrementum dis-
sidii istius, item quse adhibita fuerint remedia".

Auch seine zeitgenössischen Biographen übergehen
jene Episode aus seinem Amtsleben gerne, indem Zwinger
in seinem academischen Panegyricus nur bei der
Aufzählung der Beziehungen des Verstorbenen zu allerlei
Notabilitäten auch derjenigen zu den eidgenössischen
Gesandten gedenkt „praesertim in ultimo nostro dissidio
intestino" ; und Wolleb in den Personalien zur Leichenrede

bemerkt : „ Gemeine Wolfahrt hat er sich

bestmöglich lassen angelegen seyn. Hette auch gern ob

allen guten Ordnungen gehalten, und liess es an guter
Intention nit mangeln". Dagegen erklärt sich diese
verschleierte und zurückhaltende Erwähnung jener Episode
vielleicht auch genugsam dadurch, dass man damals in
öffentlicher Versammlung eben jede Erinnerung.an die

unselige jüngste Vergangenheit überhaupt gerne vermied.
Unter dem Eindruck des Schreckens, welcher nun

auf der Bevölkerung lastete, konnte die Regierung
ungehindert die Pacification durchführen, welche leider
eine vollständige Reaction ward. Die erlittene Gewalt
rief jetzt auch von ihrer Seite der Gegengewalt. Harte
Strafen wurden verhängt, Dr. Petri in contumaciam ver-
urtheilt, frühere Amnestiebewilligungen und Versprechen

') Act. Eccl. Tom. IV, pag. 664.



74

als ungiltig betrachtet, Entlassene wieder eingesetzt,
Neugewählte abgesetzt oder degradirt, selbst Meineidige,
welche einst ungezwungenerweise ihre Stellen niedergelegt

hatten, wieder mit diesen betraut, der Bürgerschaft
jede Theilnahme an der Bestellung der Aemter neuerdings

entzogen. Nur einzelne wirkliche Verbesserungen
in der öffentlichen Verwaltung und eine höhere Bedeutung

und Wichtigkeit des Grossen Rathes waren der

Erfolg der gauzen Bewegung. Die Umtriebe und
Wahlbestechungen hingegen dauerten weiter fort, und erst
die Einführung des Looses bei den Aemterbesetzungen
setzte denselben im Jahr 1740 endlich die damals

notwendigen Schranken. Ueber die ganze Bewegung des

Jahres 1691 gilt wohl, was Karl Burckhardt1) sagt:
„dass die Bewegung in ihrem Ursprung eine
wohlbegründete war, und dass sie in ihrem Fortgang vielfach
die richtigen Heilmittel gegen die vorhandenen Schäden

zu finden bemüht war, — das wird die unbefangene
Forschung zugeben müssen, wenn sie auch bei manchem
der geforderten Punkte weder mit der Rechtmässigkeit,
noch mit der Zweckmässigkeit desselben einverstanden
sein kann".2)

') A. a. 0. pag. 100.

2) Nachdem die Obrigkeit aus der ganzen Bewegung wesentlich

siegreich hervorgegangen, trat sie nun sehr empfindlich und

heftig auf gegen alle Schriften, welche irgendwie die politischen
Zustände, die zu jenem Aufstande Anlass gegeben hatten, zu kri-
tisiren wagten, nicht nur gegen des entflohenen Dr. Petri „Basel-
Babel", sondern auch gegen eine Bemerkung des Oberstpfarrers
Klingler in Zürich, welcher geschrieben hatte, zu jenem Aufruhr
in Basel sei es gekommen, „weil etliche Wenige allein regieren
und das gemeine Gut unter sich allein zertheilen wollten". Der
Basler Rath begehrte deshalb von Zürich Satisfaction, d. h. wohl

Unterdrückung des betreffenden Buches. Auf Zürichs Vorstellung.



75

Versuchen wir nun, die Thätigkeit des Antistes
Werenfels zur Ausgestaltung des kirchlichen Wesens uns

zu vergegenwärtigen! —Wir erwähnen zuerst seine

Bemühungen zu Gunsten würdiger Bestellung der
geistlichen Aemter und wohlwollender Fürsorge für die dazu

Vorgebildeten. Schon eine „Rathserkanntnuss" von 1674

(VI. 6) hatte, auf Anregung des Kirchenrathes (Deputaten

und Pastoren), verfügt, es seien bei Bestellung der

Predigerdienste, wenn Candidaten in die Wahl sollten

gezogen werden, d.h. in die Vorwahl, die sogenannten
Ternarios, „die älteren Candidaten vor den jüngeren in
Consideration zu ziehen", nach Massgabe des Datums
ihrer Consecration. Die Geistlichkeit scheint mit dieser

Verfügung zufrieden gewesen zu sein; denn sie rühmte
acht Jahre später jenen Rathsbeschluss: „Jesus habe
auch erst im 30sten Jahre sein Lehramt angetreten, welches

das dem Priesterthum gesetzte Alter war. Die
Kirchondien8te seien der Pflug, davon sich diejenigen,
welche das Studium Theologise für ihre Profession
erwählt haben, nähren müssen". Und sie bat, die genannte
Verfügung in Anwendung zu bringen nicht nur bei den

Ternaria, so die Herren Deputaten und Pastoren zu
machen haben, wie bei Besetzung der Predigerdienste
auf der Landschaft, der Filialstellen der Münstergemeinde,
der Helfereien, der Stellen bei St. Margarethen und St.

Jakob, sondern auch bei allen übrigen geistlichen
Beamtungen, welche, wie die des gemeinen Helfers (Diac.
com.), durch andere Wahlbehörden, wie die Pfleger der

eine solche werde „vielmehr die Aufsuchung und Begierde dieses
Buches in und ausser Landes verursachen", ruhte derselbe nicht,
bis Zürich wenigstens die Abänderung gedachter Stelle, durch den
Druck besonderer Bogen, angeboten hatte. (Vgl. Ochs a.a.O. p.
282/283.)



76

Carthaus, besetzt wurden. Ueberall sollte, nebst der

Tüchtigkeit, das Alter der Candidaten berücksichtigt
werden. Am 18. April 1682 soll in diesem Sinne die

„Rathserkanntniss" von 1674 bestätigt worden sein für
„alle Wahlen, darin einige Räthe und andere sitzen".1)
Immerhin muss man in Praxi diese Verfügung oft
unbeachtet gelassen haben. Denn unterm 17. März 1688

erliess Peter Werenfels wieder ein „Memoriale wegen
Prœcedentz der älteren Candidaten S. S. Min." 2) Auch
er bemerkt, offenbar zur Rechtfertigung einer zeitweisen
Zurückstellung jüngerer Candidaten, obgleich Jesus schon
im zwölften Jahr im Tempel disputirt, habe er erst in
seinem dreissigsten das Lehramt angetreten. Die christliche

Liebe verlange eine Begünstigung der älteren, und
die Billigkeit. Auswärtige Stellen seien jetzt kaum zu
erlangen, da leider der Lauf des heiligen Evangelii hin
und wieder gehemmt werde; so seien die Candidaten
auf das Vaterland angewiesen. Auch sei es ebenso

Brauch anderwärts in der loblichen Eidgenossenschaft,
wie in Zürich, wo oft bis 100 Candidaten seien. In Bern
würden die Studiosi von den Examina zurückgehalten,
bis die älteren Candidaten promovirt worden; Ausnahmen
geschähen nur zur Bestrafung der älteren. Darum
ersucht Werenfels abermals um Erneuerung jener Verfügung

von 1674, um künftige Consideration des Alters
neben der Tüchtigkeit. Es solle das zugleich dienen

„ zur Vermeidung fauler Practiquen " und zu Gunsten
der Bescheidenen.3) Der Rath bestätigte denn auch am

') Vgl. Ochs, a. a. 0. pag. 341 f. Doch Bcheint mir nicht
unmöglich, dass Ochs irrthümlich hier vorausnimmt, was erst 1688

geschah.
2) Bei Ulli us, a. a. O. Tom. II. p. 179—193.
3) Wir lesen bei Ochs, a. a. 0. pag. 339 ff: Eine besondere

Gattung des Prakticirens bot der geistliche Stand dar. Die Depu-



77

18. April 1688 neuerdings jenen Erlass; eine Ausnahme
äollte nur gestattet sein, „wenn ein extraordinari tüchtiges

Subjectum obhanden, deme die übrigen nicht zu
vergleichen seien".

Als Antistes hatte Werenfels die neugewählten Geistlichen

in der Regel in ihr Amt einzuführen, auch auf
dem Lande, und die angestellten zu beaufsichtigen.
Wiederholt musste er da einschreiten, bald gegen einen
Pfarrer wegen „skandalöser Verse" desselben,1) bald

wegen Fälschung des „ Pfarrbuches ",2) bald wegen
anderer Unregelmässigkeiten.8) Doch scheint sein von
Anfang an energisches Auftreten mitgewirkt zu haben

zu dem im ganzen untadelhaften Verhalten der
Geistlichkeit.

Was die Gottesdienstordnung anbelangt, so ist etwa
zu erwähnen, dass ein Erlass vom 15. October 1681

verfügte, „während der Dienstagspredigt sollen die Handwerker

nicht arbeiten, die Weiber keine Göbel tragen, und
lie Karren vor der Münsterkirche nicht fahren".'') Die

»ten klagten, im Kamen des Kirchenrathes, „dass wenn einer in
len dreyfachen Vorschlag (Ternarium) zu einem Pfarrdienst, so ihm
nicht gefiele, käme, er practicire um nicht erwählt zu werden; er
dinge sich aus der Wahl aus, er lauffe den Beruf ab. Diess sey
sine sträfliche Unordnung, Ungehorsam, Hoffart, Eigensinnigkeit.
Ein Candidatus Ministerii sey ein Verlobter Gottes, er soll Gott
dem Herrn sich überlassen, er soll bereit seyn zu gehen, wohin er
jesandt wird. Eine Praotik sey es eben so wohl, wenn man einen
Kirchendienst ablauft, als wenn man einen solchen erlauft". Der
Rath bezeugte (a. 1671) sein Missfallen über die gerügten
Unordnungen, und erkannte, dass man dergleichen Personen in andern
Wahlen übergehen und etwas Zeit warten lassen solle.

') Acta Eccl. ad 1676 pag. 575.

2) Ibid. ad 1676 pag. 577.

») Vgl. ibid. ad 1676 pag. 564.

4) Vgl. Ochs, a. a. 0. pag. 343.



78

Juden waren verpflichtet, auch ihrerseits den Sonntag
als Ruhetag zu halten ; •) und gegen Sonntagsentheiligung
musste je und je wieder geklagt und eingeschritten
werden.2) Im Jahre 1685 wurde verordnet, auf inständiges

Begehren der Geistlichen der Stadt, dass die
Mahlzeit des „Bannrittes" in der Stadt erst nach der

Abendpredigt, auf dem Lande erst nach der Morgenpredigt

sollte gehalten werden. Es wurde aber nicht lange
beobachtet.3) Eine Verordnung vom 23. Februar 1684

bestimmte, dass beim Gottesdienst der Segen nach dem

Schlussgesang solle gesprochen werden, damit die Leute
nicht vor dem Gesang weglaufen.4)

Andere Verfügungen bezweckten nicht nur die
Aufrechthaltung der würdigen kirchlichen Ordnung, sondern

trugen zugleich confessionellen Charakter. So verbot
am 15. Juli 1682 der Rath bei höchster Ungnade das

Hinunterlaufen der Einwohner nach Hüningen zu den

Executionen, damit das Aergerniss vermieden werde, dass

dieselbeu beim „Salve Regina" aufdie Kniee fielen.b) Die

wegen der Kriegsunruhen nach Basel geflüchteten
„Markgräfler" hatten durch lutherische Pfarrer Kinder taufen
und das Abendmahl in Privathäusern reichen lassen. Der
Antistes und Pfarrer von Brunn statteten hierüber Bericht
ab; und der Rath verfügte am 20. April 1689, es solle
das Vergangene auf sich beruhen; „den marggräfischcn
Beamten aber wurde angezeigt, dergleichen Sachen nicht
mehr vorzunehmen; widrigenfalls würde man es mit

') Acta Eccles., ad 1676 pag. 567.

2) Vgl. Acta Eccles., ad 1680 pag. 600.

8) Vgl. Ochs, pag. 359. (vgl. Act. Eccl. ad 1085, pag. 030.)
«) Vgl. ibid. pag. 344. (vgl. Act. Eccl. ad 1684, II. 12 und

26, pag. 624.)
6) Vgl. ibid. pag. 343.



79

mehrerem Ernst respentiren".1) Schon am 15. Juni 1667

hatte man der Markgräfin-Witwe in ihrem Witwensitze
„in der neuen Vorstadt" zwar gestattet, „das Religions-
Exercitium im Hause zu halten, doch nur mit Domesticis,
und Auslassung aller Fremden".2) Fremde Communi-
canten mussten sich vor der Zulassung zum Tische des

Herrn bei den Pfarrern anmelden.8)
Die Wiedertäufer machten den Behörden Basel's

vorläufig noch nicht viel zu schaffen. Immerhin wurde

je und jo im Convent geklagt über deren Eindringen
auf dem Lande,4) und etwa ein Hirtenbrief gegen sie

erlassen.5) Auch wurde gelegentlich ein Anabaptist feierlich

getauft,0) wie etwa auch ein Jude,7) ja 1698 sogar
ein Türke.8)

In der französischen Kirche hatte sich im August
1682 ein Aergerniss ereignet, das viel von sich reden
machte. Ochs erzählt: Von den beiden Geistlichen hatte
der eine, Du Plessis, die Formula Consensus unterschrieben,

der andere, Prince, nicht. Als dieser bei einer
Abendmahlsfeier jenem das gesegnete Brot reichte, soll
Du Plessis mit verächtlicher Geberde ein wenig davon
gebrochen, das übrige aber auf den Tisch geworfen
haben; Zeugen sagten zwar aus, sie hätten nichts
Derartiges gesehen. Gleichwohl wurde Prince abgesetzt,

') Vgl. O c h s, a. a. O. pag. 344 f. Vgt. Acta Eccles., ad
1689 pag. 653.

2) Vgl. Ochs, a. a. O. pag. 338.

3) Acta Eccles., ad 1676 pag. 571.

') Acta Eccles. ad 1677, pag. 584, ad 1697, pag. 687.

6) Ibidem, ad 1684, pag. 627.

«) Ibidem, ad 1679, IL 28.

') Israël Schwartz, vgl. Acta Eccles. ad 1683, X. 11.

8) .Acta Eccles. ad 1698, pag. 691. Derselbe wurde als
Immanuel Henrici Chirurg.



80

„ ausgeschafft ", und Du Plessis nach vier Wochen „mit
einem ehrlichen Viatico dimittirt", nachdem er seine

Valetpredigt gehalten. Dieser etwas unklare Bericht von
Ochs wird ergänzt und berichtigt durch L. Junod:1)
Dem Duplessis, einem convertirten Mönch, Vikar seit
21. August 1681, war wegen ärgerlicher Gerüchte
verboten worden, die Vorbereitungspredigt zu halten auf
den 6. August 1682 und an diesem Tage beim Abendmahl

zu administriren. Er that das Erstere gleichwohl,
ohne dass Prince, der ihn bereits auf der Kanzel fand
und ihn nun musste gewähren lassen, um Aergerniss
zu vermeiden, es hindern konnte. Folgenden Tages
wollte er sich auch zur Administration des Abendmahles

hinzudrängen, ohne auf die Vorstellungen der
Kirchenältesten und des Pfarrers Prince zu hören. Diese
verliessen demnach die Kirche, die Versammlung folgte
ihnen nach und die Abendmahlsfeier musste
unterbleiben. Die Regierung, welche dem Consistorium eine

Hauptschuld an dem Vorgefallenen beimass, kündete
dem Duplessis seine Anstellung auf vier Wochen, am
9. September 1682, musste aber noch vor Ablauf
derselben ihn mit Schmach „ausschaffen" wegen seines

unordentlichen Wandels. — Von einer Absetzung des

Prince dagegen ist bei Junod nicht die Rede. Derselbe
scheint freiwillig im selben Jahre 1682 von seiner Stelle
zurückgetreten zu sein. Bei diesem Anlass wurde den
Hausvätern der französischen Gemeinde das Recht

entzogen, ihre Geistlichen selber zu ernennen, und der
Rath erkannte, dass in Zukunft, bei Erwählung der
französischen Prediger, dem Consistorium der Aeltesten der
Gemeinde die vier Herren Deputaten und der Antistes,

*) Histoire de l'Eglise Française de Bille. Lausanne. G.

Bridel, 1808. pag. 15 f.



81

mit Vorsitz des letzteren, von Obrigkeitswegen beiwohnen
sollten, — was bis zur Stunde Gesetz geblieben ist.1)

Infolge einer Zuschrift von Zürich, war a. 1662 der
Hohe Donnerstag, an welchem schon früher in Basel
eine Predigt gehalten wurde, zu einem Festtage, dem

Sonntag gleich, erhoben worden durch Rathsbeschluss.

In Praxi aber verzögerte sich die Ausführung dieses

Beschlusses immer wieder, trotz erneuten Anregungen
a. 1663, 1665, 1691 (II. 12). Am 19. März 1692 endlich
kam er zur Vollziehung, aber erst in der Stadt. Am
24. März 1694 geschah im Rath der Einzug, dass dieser

Tag auch auf der Landschaft sollte gefeiert werden.
Die Landgeistlichkeit, hierüber befragt, hatte keine
„erheblichen Gravamina" einzuwenden ; ein Landkapitel zu
Liestal sprach sich einstimmig dafür aus; und so konnten
am 9. März 1695 die Deputaten berichten, der hohe

Donnerstag werde nun auch auf der Landschaft aller
Orten gleich einem Sonntag gefeiert werden, und zwar
so, dass in grossen Gemeinden, wo es die Nothdurft
erfordere, auch die heil. Communion gehalten werde, wie
es schon zu Riehen geschehe und in der Stadt, damit
am Ostertage die Anzahl der Communikanten minder
beträchtlich sei. Der Antistes bekam den Auftrag,
solches den Herren Fratribus zu notificiren.2)

Insbesondere bemühte sich Werenfels um die
Hebung des kirchlichen Jugendunterrichtes. Auch hier
gieng es sehr langsam mit Einführung jeder kleinen
Verbesserung. Nach mannigfachen Anläufen in den Jahren

') Vgl. Ochs, a. a. 0. pag. 343 f. und Acta Eccles. pag.
617, 682.

2) Vgl. Ochs, Bd. VIII, pag. 21—23. Er bemerkt dazu:
Nirgends finde ich übrigens aufgezeichnet, warum der Hohe Donnerstag

dem Cliarfreytag vorgezogen wurde. (Vgl. ibid. VII, 333 f.)

Beiträge XV. 6



82

1657, 58, 65, 68 und 86 wurde von beiden Rathen
genehmigt, dass, wie im Münster, so auch zu St. Peter,
St. Leonhard und St. Clara, alle vierzehn Tage am Sonntag

öffentlich Kinderlehre gehalten werde, und dass der
Geistliche dabei nicht vor dem Altar, sondern von der
Kanzel herab den Unterricht vei richte.1) Auch auf dem

Lande, wo bis 1660 diese allvierzehntägliche Katechese
überdiess nur im Sommer (von Ostern bis Michaelis)
stattfand, machte die Durchführung dieser Neuerung
Schwierigkeiten.2)

Gleichzeitig wurde der von Antistes Wohlleb ungefähr

1622 verfasste Katechismus, vom Volke schlechthin

„das Nachtmahlbüchlein" genannt, von Peter
Werenfels a. 1686 vervollständigt und erweitert unter
dem Titel: „Fragen und Antworten über die fünfllaupt-
stücke der christlichen Religion für die Kirchen zu Basel,
bei Erforschung der angehenden Tischgenossen des Herrn,
wie auch in den Kinderlehren zu Stadt und Land zu
gebrauchen". Das mit grösserer Schrift Gedruckte (die
„groben" Fragen) ist die Arbeit Wohllebs, das kleiner
Gedruckte (die „reinen" Fragen) die des Antistes Werenfels.

8) Hagenbach bedauert, dass durch derartige
Katechismen mit ihrer scholastisch-polemischen Kirchendog-
matik beim Unterrichten auch der kleinsten Kinder der

für dieses Alter viel angemessenere ursprüngliche
„Kinderbericht" des Oekolampad ganz verdrängt wurde. Man

empfand das denn auch später allgemein und ersetzto

') Vgl. Ochs, a. a. O. VII, pag. 332.

2) Vgl. Ochs, ibidem, pag. 337.

s) Siehe Hagenbach, Kritische Geschichte der ersten Bas-

lerconfession, nebst Beilagen. 1857. pag. 265 f. — Vgl. Acta
Eccles. ad 1686. VII. 11. pag. 634. Ferner: J.W. Hess, siehe
weiter unten, pag. 174 f.



83

für die unteren Stufen des Jugendunterrichtes den
Katechismus durch die „Biblische Geschichte".

Auch als „Visitator Gymnasii" machte sich Werenfels

um die Jugenderziehung verdient, und hielt er 55

Schulpromotionen „mit sonderbarer Erbauung", wie seine

„Personalien" ¦) ihm nachrühmen; richtete auch eine

neue Klasse ein für Kalligraphie und Arithmetik,2) und
bemühte sich ernstlich, obgleich ohne Erfolg, um Hebung
der Schulen auf dem Lande.3)

Von ihm wurde auch eine Aenderung im bisherigen
Tauf-Modus angeregt und durchgeführt. Bis 1699 wurde
die Taufe jeweilen im Chor der Kirchen, und nur in
Gegenwart einiger dazu eingeladenen Weiber, ertheilt.
Die Stadtgeistlichkeit wünschte nun bei dieser Handlung
mehr Oeffentlichkeit, und liess durch den Antistes ein
Memorial aufsetzen und dem Rath überreichen, „da ohne

Vorwissen, Gutheissung und Verordnung Eurer Gnaden,
als einer evangelischen hohen Obrigkeit, auch in Sachen,
so den Gottesdienst betreffen, keine Aenderung, oder
keine Einführung anderer Kirchengebräuche kann und

') Vgl. L. Pr. a. a. 0. XII. Bd. 24. N° 30.

2) Vgl. Zwinger a. a. 0. pag. 26 f. — Ueber Werenfels'
Verdienste um die Hebung des Gymnasiums vgl. Th.
Burckhardt-Biedermann, „Geschichte des Gymnasiums zu Basel".
— Basel, E. Birkhäuser 1889, pag. 99—108. — Seine vortrefflichen

Gutachten bezweckten und erreichten zum Theil Verminderung

der Schülerzahl der einzelnen Klassen, eine Fortbildungsklasse

für Nichtlateiner, (sog. „deutsche Sechste", — Anfang der

spätem „ Realschule ",) besseren Schreib- und Rechenunterricht
überhaupt, — Hebung des Lehrerstandes durch bessere philologische

Ausbildung und höhere Besoldung (vgl. Act. Eccl. ad

1692, pag. 668).
3) Vgl. hierüber „Geschichte des Schulwesens der Landschaft

Basel bis 1830" von J. W. Hess. Beitr. zur vaterländ. Gesch.

Bd. XIV. 1894, pag. 201-209.



84

soll vorgenommen werden". Unter anderen Gründen für
die gewünschte Abänderung des bisherigen Modus wurde
auch das Betragen der assistirenden Weiber angeführt:
„Diese stellen sich nicht so sehr ein, um ein Werk des

Gottesdienstes zu versehen, als um die Kindsbetterinn
zu ehren, ihr zu gratuliren, und in der Administration
der Taufe selbst mehr auf die Gevatterleute, wer sie

seyen, wie sie gekleidet, wie sie sich gebehrdon, Achtung

zu geben; statt dass sie, bey Absprechung der

Agenden, hören und die Gebethe in stiller Andacht
nachsprechen sollen, pflegen sie mit einander zu schwätzen".

— Das Memorial wurde den 18. November 1699 den

Geistlichen wieder überwiesen, mit dem Auftrag, es sollten

die Deputaten und die Aeltesten jedes Kirchspren-
gels einen Vorschlag einreichen, wie die Sache
einzurichten wäre. Das geschah, und der Rath verfügte
demgemäss.') Am 31. December 1699 wurde von allen Kanzeln

eine „Schrift betr. die Administration der heiligen
Tauff vor der gantzen Gemeind" verlesen.2) Darin wurde

betont, es sei der Wunsch Vieler, „dass, wie vor Jahren
das Brotbrechen beim heiligen Nachtmahl in unsern
Kirchen eingeführt worden, auch die heilige Tauff nicht
in dem Chor in gegenwart etlicher, bissweilen wenig
weiberen, sondern in der Kirchen bey des Herrn Tisch

vor der gantzen Gemeind, wie dieselbe sich in den

Predigten versammlet, administrirt und verrichtet wurde".
Als Gründe hiefür werden namhaft gemacht: dass die

Taufe ebensowohl (wie das heilige Abendmahl) ein
Sacrament und der gleichen Devotion würdig sei ; die
Aufnahme in die Gemeinde geschehe billig von der Gc-

') Vgl. Ochs, a. a. O. VII, pag. 397 f. VIII, pag. 23.

s) Siehe bei Uli ius a. a. 0. Tom. I, pag. 329—336. Vgl.
Act. Eccl. ad 1700, pag. 695.



85

meinde, und das Gebet derselben werde desto kräftiger
sein; es werden nicht so viel Weiber das Kind begleiten
und die (vorausgehende) Predigt versäumen dürfen; es

werde so grössere Conformität erreicht mit anderen
reformirten Kirchen. — Es wurde verfügt, die Taufen
sollten hinfort stattfinden Sonntags, Dienstags und
Donnerstags nach der Predigt, vor dem letzten Gesang.
Weil Dienstags nach der Predigt, um 8 Uhr, im Winter
noch zu finster sei, sollte (von Simon Judae bis Ende
Hornung) diese Predigt erst um 7 72 Uhr beginnen
(statt um 7 Uhr) ; am Donnerstag um 8 Uhr. Auch sollten,

besonders im Winter, kürtzere Predigten und
Taufformeln gehalten und benützt werden. Es solle ferner
nur die Hebamme das Kind abholen, damit die Gotten
nicht die Kirch versäumen. Besondere Stühle für die
Gevatterleut seien zu reserviren, und alles überflüssige
Gepränge zu vermeiden. — Schon am 2. Jenner 1700,

— in welchem Jahre auch die Annahme des Gregorianischen

Kalenders von 1582 für die Schweiz beschlossen

wurde, •) — fand die erste Taufe nach neuem Brauch
statt. Der academische Panegyricus auf Werenfels
erhebt diese bescheidene Neuerung zu einer „Reformatio
Baptismi" und zu einem „luculentum specimen" der

kirchenregimentlichen Tüchtigkeit des Verewigten.2)
Ungleich bedeutender ist, was Werenfels in seinen

Predigten und Schriften leistete zur Belehrung der Ge-

*) Vgl. Ochs, VII, 398 und VIII, 23: betr. Einfuhrung des

neuen, Gregorian. Kalenders, vgl. ibid. VII, 399 f. (Glarus, Appenzell

A./Rh., die Stadt St. Gallen und die gemeinen drei Bünde
behielten auch damals noch den alten, julianischen Kalender bei.)

s) Zwinger a. a. 0., pag. 24. In regimine Ecclesi« pru-
dens fuit et circumspectus, in disciplina severus, in eliminandis
omnis generis scandalis et abusibus fervidus, cujus nobis ante
quinquennium luculentum specimen dedit in Reformatione Baptismi



86

meinde über das Sakrament des heiligen Abendmahls,
wobei er, wie seine „Personalien" mit Recht hervorheben,

') „gezeiget, dass ihme neben der Wahrheit auch
der zu dieser Zeit so hoch nothwendige Friede der
Evangelischen recht angelegen gewesen". Dabei kommt
insbesondere in Betracht seine berühmt gewordene „Nachtmahls

- Predigt" welche er über Matth. 26, 26-29
Dienstag, den 26. März 1689, in der Charwoche im
Münster gehalten und dann, etwas erweitert, im Druck
herausgegeben hat und den Herren Deputaten gewidmet.
Sie trug das charakteristische Motto Genes. 13,8: „Lieber,

lass nicht Zank sein zwischen mir und dir,
denn wir sind Brüder!" Da die erste Auflage längst
vergriffen war, rüstete Werenfels eben eine zweite, als

ihn darob der Tod ereilte. Sein Sohn, Prof. Samuel

Werenfels, besorgte dann dieselbe a. 1705,2) und versah
sie mit einem eigenen Vorwort, worin er u. A. sagt:
„Einer der schädlichsten Griffen des Satans ist der irrige
Wahn, den er den Leuten beygebracht, als bestuhnde
der Eyfer eines rechtschaffenen Christen fürnehmlich in
einem unversöhnlichen Hass gegen alle diejenigen, so

es, betreffend die in der Kirchen aufkommene
Streitfragen, nicht allerdings mit ihme halten. Dadurch dann
dieser Bösswicht nicht nur den Unfrieden und alles da-

1) Vgl. L. Pr. a. a. O., pag. 40.

2) Christliche Nachtmahls-Predigt, darinn gehandelt

wird von dem Streit der Evangelischen, betreffend das H.
Abendmahl, u. s. w. In dem Münster zu Basel Dienstag morgens
in der Char-Wochen, 26. Martii an. 1689, damahlen mit etwas

Aussführung, nun aber zum andern Mahl, umb ein nahmhaftes

vermehret, in den Truck gegeben, durch Pet. Werenfelss, H. Sehr.

Doct., Pfr. selbiger Kirchen und in der hohen Schul Prof. X. T.

— Basel, bey Joh. Brandmüller d. Jüngeren 1705. — 92 S. in
Oct. — (L. Pr. a.a.O. Bd. 24. N° 31.)



87

her rührende Unheil in der Kirchen immer erhaltet und
vermehret; sonder er führet auch durch dieses Mittel
einen grossen Theil der Menschen ab von dem wahren
und thätlichen Christontumb, indem er sie beredt, Gott
lasse sich mit diesem Eyf'er abspeisen, und, ob schon

einer die christliche Pflichten eben so genau nicht
beobachtete, wann er nur ein hitziger Verfechter seye seiner
in der Jugend erlehrnten Meinungen und ein abgesagter
Feind aller, welche in etwas davon abweichen, so werde
dadurch alles wider gut gemacht, und könne es ihm
seiner Seeligkeit halben nicht wohl fehlen. Dieser Wahn
ist moines Erachtens auch die vornehmste Ursach, warumb
so viel Gottsälige Männer an der lang-gewünschten
Vereinigung der Evangelischen mit so schlechtem Success

gearbeitet...., so dass man billich Gott dem Herrn
zu danken (hat), dass ungeachtet dieses üblen Tracta-
ments sich dann und wann Fridliebende Gemüter finden,
welche dieses nohtwendige und Gott wolgefällige Werck
annoch treiben. In guter Hoffnung, es werden endlich

denen, so es verhinderen, die Augen aufgehen, dass sie

sehen, was grossen Schaden sie dem Reich Christi mit
ihrem verkehrten Eyfer zuziehen in diesem Absehen
hat auch mein seliger Vatter seine bekannte Nachtmahls-
Predigt an den Tag gegeben"

Der Inhalt dieser Predigt ist nun ungefähr folgender.
Einleitend bemerkt der Verfasser, es sei ein alter Brauch,
dass ein ehrlicher Reicher sein Testament macht vor dem
Tod. Unser Herr Jesus Christus, der da reich ist über
Alles, hat auch eines gemacht: Vergebung der Sünden,
versiegelt durch sein Abendmahl. Es ist aber arg, wenn
nun über dem Erbe gestritten wird und dasselbe Einem
entzogen. So geschah es beim Abendmahl: den Römischen

wird durch ihre Lehre das wirkliche Erbe
entzogen; in der protestantischen Kirche ist Streit über



88

den Einsetzungsworten. Darüber will nun der Verfasser

reden, um zur Einigung zu wirken; will zeigen:
I. Worinnen die Evangelischen des Nachtmahls

halben mit einander überein kommen, und wo-
rinn sie streitig seien.

IL Aus was Ursachen und durch was Mittel dieser

langwährende Streit endlich könnte und sollte

beygelegt, oder zum wenigsten gemiltert werden.

III. Wie und welcher gestalten Gott- und Fried¬
liebende Leut biss dahin diesen Streit ansehen,
und indessen würdiglich des heil. Nachtmahls
sich gebrauchen können.

I. Einmüthig verwerten die Evangelischen
Transsubstantiation, Adoration der Hostien, vermeinte Opferung
des Leibes Christi, missas privatas et communionem sub

una specie. Einmüthig betonen sie das Abendmahl als

Gedächtnissmahl, und zwar als „epulum non ventris sed

mentis", — ebenso den Unterschied von „res terrena"
(Element) und „res coelestis" (Bedeutung des Sinnbildes),
dass in dem heil. Abendmahl nicht nur Brot und Wein,
sondern auch Christi Leib und Blut warhaftig gegenwärtig

seyen und warhafftig genossen werden, und wir
also in demselben eine wahre Gemeinschafft haben, nicht
nur mit Christi Gutthaten, sondern auch mit ihme selbsten.

Das Abendmahl soll also nicht nur Christi Tod
repräsentiren, sondern soll ein unfehlbares Siegel sein,
wie auch ein kräftiges heiliges Gnadenmittel der
seligmachenden Eynwohnung und Gemeinschaft Christi mit
mir und dir und allen armen bussfertigen und gläubigen
Sündern. (Vgl. Basler Confession und Basler
Catechismus.)

Der Streit unter den Evangelischen betrifft:
1. Die Gattung des Brotes, — ob Hostien und Oblaten,

oder Speis- und Nährbrot. Wir sind für letzteres.



89

2. Das Brotbrechen. Wir ziehen dieses vor, damit
die Handlung derjenigen des Herrn selbst genau
nachgethan sei; die Bedeutung derselben wird
dadurch deutlicher; und so war es auch in der
apostolischen Kirche üblich, und hatte das ganze
Sakrament davon sogar den Namen.

3. Ob die Elemente, speciell das Brot, dem Communi-
canten in die Hand zu geben seien, oder in den
Mund zu schieben, wie Kranken oder Kindern.
Ersteres entspricht der Einsetzung besser, — wie
ja früher auch der Kelch in die Hand gegeben
wurde; Luther war einst auch dafür.

4. Die Einsetzungsworte: „das ist mein Leib." — Nach
der lutherischen Auffassung bezeichnet das ein

„complexum quid" (wie bei einem Beutel mit Geld,
einem Sack mit Haber, einem Fass mit Wein, einer
Wiege mit Kind, der Ausdruck: das ist Geld,
Haber etc.) und ist „importire eine corporalem
inclusionem vel unionem." — Nach reformirter
Auffassung gehe das nur auf das Brot, und gebe ist
eine sakramentliche Vereinigung zu erkennen (wie
z. B. der Ausdruck von des Kaisers Bild : das ist
der Kaiser; oder vom Lilienwappen: das ist Frankreich;

oder von einer Obligation für 1000 fis: das

sind die tausend Gulden; oder vom Verlobungsring:

das ist meine Treu). — Wir halten diese
Auffassung für richtig, weil der Schrifttext sie

verlangt, ebenso der Begriff des Sakraments, und die
biblische Ausdrucksweise, vgl. „die sieben Aehren
sind sieben Jahre, der Fels war Christus, das

Lamm ist des Herrn Passah " u. s. w. Auch die
Conf. Aug. nennt die Sakramente Zeichen und

Siegel.
5. Ob das Zeichen nur das Brot sei (reform.), oder



90

aber Brot und Leib (luther.). Wir sind für er-
steres, denn das Zeichen muss ja doch das sichtbare

sein.
6. Die Weise der Gegenwart des Leibes und Blutes

Christi. Die lutherische Lehre verlangt eine

lokale Gegenwart, in, sub, cum; wir lehnen das

ab, nicht der Vernunftwidrigkeit jener Lehre wegen;
sondern wir sagen: beim ersten Abendmahl war
Christi Leib am Tisch, aber nicht im Brot; Christus

ist nur einmal gestorben, ist mit seinem Leib
im Himmel; Christi Person ist gegenwärtig, aber
nicht sein Leib. Wir lehren also eine wahrhaftige,
aber nicht eine leibliche Gegenwart Christi. Praesens

dicitur, quod est praî sensibus (Conf. Helv.).
Er ist gegenwärtig dem gläubigen Communicanten ;

prsesentia spiritualis est omnium realissima.
7. Die Lutheraner lehren ein mündliches Essen

des Leibes Christi; wir lassen uns genügen an
dem geistlichen Essen.

8. Nach lutherischer Lehre empfangen auch unwürdige

Communicanten, Heuchler, nicht nur das

Zeichen, sondern auch den Leib selbst, das bezeichnete

Gut; wir sagen: Nein! denn sie haben nicht
Theil an der Vergebung.

Der ganze Streit aber ist nach unserer Meinung
nicht eiu Streit „de re" (ob Christi Leib wahrhaftig
geessen werde), sondern „de modo" (wie das geschehe),
und darum nicht ein Streit, welcher die Einigkeit des

Glaubens zwischen den streitenden Partheyen aufheben
kann. (Vgl. 1. Corr. 3, 11-15.)

II. Demnach ist eine Beilegung oder Milderung
des Streites wünschbar, — ohne Confusion, mit
Anerkennen der wesentlichen Einigkeit über den Grund des
Heils. Es sollte möglich sein, boi gutem Willen gegen



91

einander, „dass man im Fall der Noth wider die gemeinen

Feind der evangelischen Wahrheit für einen Mann

stehe", ja dass man „bei einander zum Nachtmahl gehen
könne". — Eine solche Vereinigung wäre höchst nöthig,
da die Verfolgungen wieder überhandnehmen, gegenüber
dem römischen Grundsatz: „Divide et impera"! — Dazu

sollte dienen eine klare Erklärung, es handle sich
nicht um Vermischung der Lehren und Gemeinden, auch
nicht um Compromisse, noch um eine „auff Schrauben

gesetzte Formul", sondern um Brüderschaft wegen der

Einigkeit des Fundaments des Glaubens. Dazu sollte
dienen, dass man einander nicht missdeute und „mit
ungegründeten Zulagen beschwäre" ; Freunden deute man
ja ihre Reden aufs Beste: sie meinen es nicht so bös,
als die Wort lauten. Vielleicht gelte auch hier das alte
Wort: „Sanctiora nonnumquam esse corda vulgi, quam
ora Sacerdotum". Man solle sich nicht verketzern und
anathematÌ8mi aussprechen! wie z. B. die Urheber des

Concordi-Buches uns als Ketzer verdammen. Man solle
nicht einander beurtheilen nach Privatschriften, sondern
nach den öffentlichen Confessionen ; man solle auch nicht
die Lehrer, selbst die Reformatoren nicht, für unfehlbar
achten! Die Theologen sollten Moderation beobachten
in den Predigten; die Obrigkeiten sollten darob wachen
und bei Disputationen selbst das Steuer führen! Und
im Gebet sollte ebensowohl, als um Landsfrieden, um
Kirchenfrieden gefleht werden!

III. Wio aber sollen wir uns inzwischen verhalten?
— Uns nicht am Sacramentsstreit ärgern, wie die
Katholiken sich an unserer Uneinigkeit ärgern; es gab ja
schon zur apostolischen Zeit auch Spaltungen; — uns
nicht abhalten lassen, die Wahrheit zu erforschen; —
das eigene Bekenntniss festhalten, doch Liebe und Sanftmuth

gegenüber dem Gegner beobachten und nur „die



92

Sach streiten lassen"; - uns nicht abhalten lassen vom
Gebrauch des Nachtmahls, weil über dasselbe noch

gestritten werde (— es wäre thöricht, wenn Einer, dem

in einer fernen Stadt ein Erbe zugefallen, nicht dahin
reisen wollte, weil man noch streitet über den nächsten

Weg dorthin —) ; sondern für eigenen würdigen Genuss

sorgen
Diese Werenfelssche Auffassung des Abendmahles

darf wohl als die Baslerische überhaupt bezeichnet
werden; sie ist die reformirte, aber durch eine innige Mystik
der lutherischen verwandter, als die rein-Zwinglische.
Zugleich ist sie charakteristisch für Werenfels selbst:
seine Orthodoxie ist nicht die starre eines Luk. Gernler,
sondern freundlich gemildert durch die Anerkennung und

Betonung jeder ächten Herzensfrömmigkeit.1) Werenfels

war, wie auch seine Personalien hervorheben, ein fleis-
siger Beter. Auf seinem Sterbebette noch bemerkte er
beiläufig, „sein täglich Gebätt werde man finden, mit
seiner Hand geschrieben, hinden an dem Manuale Mol-
leri " ; es waren eine Menge „herrlicher Sprüche und
andächtiger Herzensseufzer um ein selig Ende".2) Er hat
denn auch nicht nur eine grosse Zahl besonderer
„Kirchengebete" hinterlassen, als Anhänge zu allen seinen

gedruckten Leichen- und Casualpredigten, sondern seine
Personalien sagen: „Und weil ihme Gott neben anderen
Gaben sonderlich den Geist des Gebätts gegeben, hat

') Vgl. L. Pr., a. a. O. Sein Wort war: die Frommkeit
bestehe nicht darinn, dass man sich fromm stelle, den Kopff henck»!
und von der Frommkeit schwätze, sondern in praxi und in der
Uebung.

2) Vgl. ibid. Sein Symbolum oder Denckspruch, damit er
auch auff seinen Tauffnahm gezielet, war:

Petra salutis eras puero, juvenique, viroque,
Auxilio ne me desere, Christe, senem



93

er auch an einem Gebättbuch angefangen und bereits
ein gantz Alphabet verfertiget".*) Kurz vor seinem Ende

besorgte er noch a. 1701 eine Umarbeitung der a. 1666

von Luk. Gernler herausgegebenen „ersten vollständigen
Agende" für die Basler Kirche. Hinsichtlich der Abcnd-
mahlsliturgie sollte danach „der Glaube" nicht mehr

gesungen, sondern gesprochen, und die Vorlesung
längerer biblischer Abschnitte aus der Leidensgeschichte
weggelassen werden.2)

Für Ordination und Installation der Geistlichen
findet sich in den älteren Agenden kein Formular. Es

scheint, dass dem einführenden und einsegnenden Pfarrer
überlassen war, selber ein solches im Fall des

Bedürfnisses sich zu erstellen; auch scheint, dass Ordination

und Installation jeweilen nur einen Akt bildeten.

Wenigstens findet sich von Werenfels eine „ Christliche
Einsegnungs-Predigt", gehalten am 26. Juli 1702 bei
der „Ordination und Einsegnung" von M. Andreas Merian
zu St. Theodor, Sohn des f Matth. Merian, und „ ihme

succedirend, wie Eleasar seinem Vater Aaron."3) Die
Predigt selbst umfasst 37 Druckseiten in-8v0; und
angehängt ist (pag. 37—48) der ganze „Actus Inaugurations."

Dabei werden an den einzuführenden Geistlichen
keine Fragen gestellt, keine Versprechen ihm abgenom-

') Vgl. Zwinger, a.a.O. pag. 24. Exstant ab eodem,
occasione solennium supplicationum et jejunii dierum typis excusa»
XXXVI. precum formulœ, spiritu pietatis, devotionis et fervoris
pienissima. Coepit etiam adornare librum precum ordinarium in
usum plebis Christian».

2) Agendbuch oder christliche Kirchengebräuehe
und Gebätter, wie die in der Kirchen zu Basel, u.s.w.

Gedruckt bei Johann Brandmüllern 1701. — Vgl. Hagenbach,
Gleschichte der Basler Confession, a. a. O. 254.

3) L. Pr. a. a. O. Bd. 24. N° 24.



94

men, und derselbe angeredet mit „Ihr" und „Herr
Magister."

Die Predigt selber bietet manches für uns Interessante.

Im Eingange wird, im Anschluss an Psalm 147,

Gott gedankt für alle möglichen Gutthaten gegen Basel,
sonderlich für sein Wort. Es wird dann, unter
Aufzählung aller Pfarrer zu St. Theodor seit der Reformation,

die Geschichte dieser Kirchgemeinde skizzirt, und
schliesslich an Hand von Ezech. 3, 16 ff. geredet „Von
dem Amt."

I. Erinnert Gott den Propheten seines Beruffs zu
dem Propheten-Ampt.

II. Vermahnet er ihn zu fleissiger und dapfforer Ver¬

richtung seines Ampts.
III. Bevestigot er diese Vermahnung mit einer ernst¬

lichen Dräwung und trostlichen Verheissung.
In geschickter Weise wird der Begriff des Wächters

verwendet und angewendet. Wächter müssen

wachen, ihrenthalben und der Anderen halben, — müssen

um sich sehen, nicht nur auf der Kanzel, wie Viele gern
von uns möchten, sondern auch — wie es auf dem Raht-
hauss gehe, in den Schulen, den Haushaltungen, bei
den Armen, bei Gefahr, — gegen falsche Lehr und
Sünden aller Art. „Es gibt Leut, welche dergleichen
laut-tönende scharffe Straff-Predigten nicht lieben, gleich
denen, welche die Schlafsucht haben und unwillig werden,

wann man sie nicht fortschlaffen lässt, sonder auff-
weckt. Widerumb gibt's derjenigen, welche, wann
sie meinen, man rede auff sie, dem Prediger feind werden

und ihm gern, wann sie nur dörfften, ein injuri-Pro-
cess an den Halss würffen Man wil auch etwan
den Predigeren das Wachterhorn auss der Hand nemmen
unter diesem Vorwand: Sie sollen entweder das scharffe

predigen unterlassen, oder aber diejenigen angeben, vor-



95

zeigen und nennen, welche sie für schuldig halten
Diss aber ist ein Sach, als wann man einem Wächter
das Fewrblasen verbieten und niderlegen wolte, es seye
dann, dass er den Incendiarium, den Mordbrenner, der
Fewr eingelegt, oder den, der an der Brunst schuldig
seye, wisse oder nennen und angeben könne. Den
Predigern ligt ob, die in dem schwang gehende sünden

warzunemmen und zu straffen. Der Oberkeit stehet es zu,
die Thätere oder Schuldigen zu forschen, fleissig
nachzuforschen und ohne ansehen der Person zu straffen"

Wenn es heisst: „Du solt das Wort auss meinem
Munde hören", so macht Werenfels hievon die gute
Anwendung: Wächter hätten ihre „Parolo" aus ihres
Herren Mund zu empfangen, nicht aus dem des Feindes;

sie sollen in Gottes Namen reden. „Das haben

zu bedenken allerhand grosse Herren und Regenten,
welche da meynen, weil sie Herren in dem Land sind
und den höchsten Gewalt haben, und ihnen auch die

Prediger underworffen seyen, es habe ihnen Niemand
nichts einzureden, auch die Prediger nicht; dann darinn
irren sie sich und spannen ihr Ansehen und Gewalt
allzu hoch."

Entsprechend dieser Auffassung vom geistlichen
Wächteramt, erhob die Geistlichkeit je und je ihre
Stimme, um Abstellung von allerlei Unsittlichkeit und
Unfug zu erreichen, gute Zucht und Polizei; sie wurde
nicht selten von der Obrigkeit aufgefordert, Gutachten
über einzelne Fragen abzugeben, und der Antistes hatte
dann in der Regel solche zu verfassen. So Werenfels
bald nach seinem Amtsantritt eines betreffend „vor-
gebuhlte Ehen." Eine hiesige Witwe hatte vor dem
Hinschied ihres Mannes in Ehebruch gelebt mit einem

Stadtbürger und diesem ein Kind geboren; sie wurde
später auf bischöflichem Gebiet, im Münsterthal, mit



ihrem früheren Buhlen getraut. Es handelte sich nun
um die Frage, ob diese Einsegnung involvire, dass der
Rath von Basel jene also vollzogene Ehe anerkennen

müsse, als eine gesetzlich rechtmässige. Hierüber hatte

Werenfels, im Namen der Professoren und Pastoren, ein
Gutachten zu verfassen (12. Mai 1677), das dann auch

vom Rath bestätigt und befolgt wurde. Es verlangte,
jene ehebrecherische Ehe sollte für null und nichtig
erklärt werden, trotz der geschehenen kirchlichen
Einsegnung; denn: „Die Ehe sey kein Sacrament; die prie-
sterlicho Einsegnung mache keine Ehe; sie sey auch
kein wesentliches Stück der Ehe, sondern nur ein
heiliger, nützlicher Gebrauch, wodurch rechtmässige Ehen
offenbar gemacht, bestätiget, inaugurirt, und dem lieben
Gott durch das Gebet und den Segen empfohlen werden."
Manche Einwendungen, die man aus dem A. T.
entlehnen konnte, widerlegte Werenfels also : „ Gott habe
diese Sachen zwar nicht gebilliget, aber doch tolerirt,
und den Erzvätern aus Gnade vergolten. Es war die
Zeit der göttlichen Toleranz und Geduld, die Zeit der
Unwissenheit." ')

Es wurde mit der Sünde des Ehebruchs überhaupt
ernst genommen;2) sie scheint mit kirchlichem Bann
belegt worden zu sein, und dieser wurde dann seiner Zeit
in öffentlichem Gottesdienst aufgehoben. So ist wohl
die Notiz zu verstehen, dass am 12. October 1684 eine
Ehebrecherin im Münster durch den Antistes reconciliirt
wurde. Werenfels predigte dabei, mit krankem Fuss,
über Joh. 8.â)

1) Ochs, a.a.O. VII, pag. 291 f. Vgl. Acta Eccles. ad

1677, pag. 584.

2) Vgl. Acta E cel es., ad 1076, pag. 565 f. : ad 1681, pag. 606.
3) Ulli us, a. a. O. Tom. II. pag. 031—054 ad a. 1084.



97

Gegen im Schwange gehende sexuelle Sünden aller
Art, selbst Sodomiterei und widernatürliche Unzucht,
eifern nicht nur die Predigten jener Zeit, sowie die
denselben öfters beigedruckten „Epicedia" in Versen;
auch Ochs zählt manche skandalösen einzelnen Fälle
dieser Art auf; ') und um die Studenten und Alumnen

davor zu bewahren, viel Unsittliches zu hören,
verlegte das Ehegericht seine Sitzungen aus dem „oberen
Collegium" zunächst in das Gerichtshaus der kleinen
Stadt (1659), dann in das Haus „zum Seufzen" (1660).2)

Auch gegen überhandnehmenden Luxus wurden
immer wieder Erlasse nothwendig, die zum Theil uns freilich

als kleinlich8) erscheinen, aber vielfach aus der
Noth und Gefahr und dem Ernst der Zeit heraus

begreiflich werden. Man denke nur an die wiederholten
politischen Gefahren, die öfteren Theurungen, den
Anblick der Refugiantenschaaren u.a.! — Deshalb wurde
1681 (22. September) verboten, Hochzeiten in
Privathäusern zu halten;1) 1685 (17. März) „die übermachte
Köstlichkeit" getadelt, welche bei angestellten Hochzeiten

einreisse, wonach „Montags morgen weiss nicht wie
viel Dutzend kleine Pastetlein auf des Hofmeisters Namen

abgeholt werden; zumal ihm ein köstlicher, mit ganz
goldenen Bändern gezierter Mayen gegeben werde";5)
das Tanzen wurde nur in beschränktem Masse erlaubt,
nur bei „ehrlichen Hochzeiten" und bloss auf Zünften,

1) Ochs, a. a. 0. pag. 345 ff. und VIII. 28 ff.

2) Ochs, a. a. 0. pag. 359.

3) Vgl. Ochs, a. a. O. pag. 335. — Ad 1671 (28. Juni).
Eingezogen: „Man fange an, grosse und gar weite Hosen zu tragen;
sollte man es bey den alten patriotischen und etwas engeren Hosen

bewenden lassen". Der Einzug wurde der Reformation überlassen. —

4) Ochs, a. a. 0. pag. 293.

5) Ochs, a. a. O. pag. 356.

Beiträge XV. 7



98

nicht länger als bis 10 Uhr; dabei sollten die Thüren
verschlossen, und keine Gäste, die der Hochzeit nicht
beigewohnt hätten, zum Tanze zugelassen werden (1685).])

Auch das Tabakrauchen und Tabakpflanzen wurde
möglichst unterdrückt. Hatto doch z. B. ein Landgeistlicher

in einer Predigt sich zu dem Ausruf aufgeschwungen:

„Wenn ich Mäuler sehe, die Tabak rauchen, so ist

es mir, als sähe ich eben so viele Kamine der Hölle" !2)

Vernünftiger und auch wohl erfolgreicher war, dass

der Rath im Jahre 1695 den Deputaten auftrug, mit den

Geistlichen zu reden, dass diese nicht nur auf den Kanzeln

die Wohlthätigkeit empfehlen, sondern auch bei
Krankenbesuchen an Legate und milde Gaben für die
Armenhäuser erinnern sollten.8)

Wenn so, — wie wir gesehen, — Werenfels überall
seines Amtes treulich wartete, seine hervorragendsten
Leistungen lagen doch auf dem Gebiet der Predigt.
Einzelne seiner Reden haben wir bereits gelegentlich
erwähnt oder skizzirt. Hier aber erlauben wir uns noch
ein zusammenfassendes Wort über Werenfels als Prediger.

Wir lernen ihn als solchen kennen aus zwei von
ihm selbst herausgegebenen Predigtsammlungen, der

„Post-Artzney" von 1669, und den „Dominicalia" von
1702, — und aus etwa 190 Casualpredigten von 1655

bis 1703, meist „Leichenpredigten" und darum auch in
den 7 Sammelbänden als solche betitelt. Selbstverständlich

sind diese gedruckten nur ein ganz kleiner Theil
seiner überhaupt gehaltenen Predigten. Aber sie genügen,

um uns hohe Achtung einzuflössen vor dem Manne.
Zunächst einmal vor seiner grossen Gewissenhaftigkeit

') O c h s, a. a. O. pag. 372 f.

2) Ochs, a. a.O. pag. 373 f.

») Ochs, a. a. O. VII. 73.



und Treue im Ausarbeiten derselben. Jede seiner
Predigten ist ein kleines Opus, umfasst in der Regel 30 bis
40 Octavseiten;1) am Rande werden die darin vorkommenden

biblischen und profanen Citate meist sorgfältig
nach ihrem Fundort bezeichnet; seinen „Dominicalia" ist

sogar, — wie das auch bei Predigtsammlungen anderer
Zeitgenossen etwa zu finden, — ein ausführliches
alphabetisch geordnetes Register der in den Predigten besprochenen

Lehren und anderer denkwürdigen Sachen
beigefügt. So ernst und wichtig wurde jede einzelne Rede

genommen, als eine kleine wissenschaftliche Abhandlung,
als eine dogmatische Belehrung, welche correkt sein
sollte. Auch jede Leichenpredigt; denn bei Werenfels
wenigstens ist jode solche niemals etwa ein schwülstiger
Panegyricus ; das Persönliche wird in den „Personalien"
am Schlüsse besprochen; die Predigt selber dagegen ist
stets die sorgfältige und objective Behandlung eines,

allerdings auf den Fall passenden Schrifttextes, nach

allen Seiten hin und in möglichst erschöpfender Weise.
Werenfels selber spricht kurz vor seinem Tode, in einer

Predigt vom 4. Februar 1703 über Psalm 90, 11. seine

Auffassung dahin aus : „Obwohl die Leichpredigten, welche

in unseren Kirchen üblich,2) nicht sind subsidia

') Wegen der Länge der Predigten entschuldigt sich Werenfels

selber in der Vorrede zu seinen „Dominicalia" sehr nett also :

„Wann etliche Predigten den Leser zu lang duncken, so hat er

zu gedencken, dass, weil das gantze Evangelium hat müssen

erkläret werden, sie nicht wol kürtzer sein können. Wie dergleichen
Predigten abgetheilet werden, also kann auch die Ablesung
derselben abgetheilet werden, nicht anders, als wann's zwo Predigten
wären". —

2) Bei Excommunicirten, Trinkern, Lasterhaften, musste von

Fall zu Fall über die Zulässigkeit einer Leichenpredigt entschieden

werden. Vgl. Acta Eccles., ad 1680, 1.23.



100

demortuorum, sed solatia vivorum, d. i. ob sie wol den
Verstorbenen nicht dienen zu einigem Behelff, wie man
ihnen in der Römischen Kirchen durch die Seel-Messen
helffen will, sondern allein den Ueberlebenden zum
Trost; so sind gleichwohl die Verstorbenen der Anlass
solcher Predigten, geben auch mit ihrem Exempel an
die Hand den Text und die Materi".1) Auch die

„Wochenpredigten" wurden etwa gedruckt, und somit
ebenfalls vorher sorgfältig ausgearbeitet. Man wird wohl

sagen können, bei der damaligen beschränkten Ausdehnung

der Stadt hätten die Pfarrer weniger andere
Arbeit vorgefunden, und darum mehr Zeit auf ihre Predigt
verwenden dürfen; von den gedruckten Leichenreden
unseres Werenfels entfallen auf jedes Jahr durchschnittlich

allerdings nur 3 bis 4, höchstens 10. Aber die Zahl
der Pfarrer war auch noch etwas kleiner; mehrere
Kirchgemeinden hatten neben dem Ilauptpfarrer nur einen
Helfer; und die einzelnen Pfarrer hatten Sonntags und
in der Woche recht oft zu predigen,2) nicht selten an
einem Tage zweimal. Unmittelbar vor seinem Tode

z. B. predigte Antistes Werenfels, mit seinen 76 Jahren,
am Auffahrtsfeste im Münster noch Vor- und Nachmittags.

Nehmen wir dazu, dass er viel litt an Podagra

') L. Pr., a. a. O. NE. XII. Bd. 24. N° 28.

2) Vgl. L. Pr., a.a.O. Bd. 24. N° 22. wo Werenfels, bei

Einweihung der erneuerten Münsterkirche, die Gemeinde ermahnt

zu fleÌ83Ìgerem Kirchenbesuch, „nicht nur an Sonntagen Morgens
und Abends, in den Dienstags- und Donnerstags-, sondern auch in
übrigen Wochenpredigen und in den Bättstunden, da die Fre-
quentz sehr gering ist". — Aus dem Umstände, dass Werenfels
in den verschiedenen Kirchen der Stadt Leichenpredigten gehalten,
darf wohl geschlossen werden, dass die Pfarrer nicht streng auf
ihre Gemeinden beschränkt waren, und dass den beliebteren
Predigern daher auch besonders reiches Mass von Casual predigten zufiel.



101

und an Nierenschmerzen (Nierenstein), und dennoch

regelmässig auf der Kanzel stand, „oft während der
Predigt grosse Steine hervordruckend", und dass er
seine Schmerzen überwand im Gebet:

Pondera qui scelerum portasti Christo meorum,
Tolle dolorificos renum ramenta lapillos ')

so wächst unser Respect vor den gewissenhaften und

gediegenen Leistungen des willensstarken Mannes.

Seine „Dominicalia", eine Sammlung von Predigten
über die Sonn- und Festtagscvangelien (Bd. I von 1.

Advent bis Himmelfahrt; Bd.II von Himmelfahrt bis Advent),
verdienen auch darum eine besondere Erwähnung, weil
sie, wie Hagenbach sagt,2) zeigen, dass die Sitte, über
die Perikopen zu predigen, in der reformirten Kirche
nicht so ganz ausser Gebrauch war, wie man bisweilen
annimmt. Zwar motivirte Werenfels selber, als er im
Jahr vor seinem Tode diese Sammlung herausgab, den

Druck derselben u. A. damit, dass „wenige solche

Auslegungen von evangelisch-reform ir ten Predigern"
bestünden; er bestätigt, in seiner Dedication des Werkes

an seine gnädigen Herren und Oberen, dass auch in
Basel der reformirte Brauch, über Bücher des Neuen
Testaments in serie zu predigen, die Regel war;
bemerkt aber zugleich, dass er seit einigen Jahren die

sonntäglichen Evangelien zu einem Sonntag-Morgen-Text
genommen.8) Aus seiner Gedächtnissrede über Lucas

') Vgl. Zwinger, a.a.O. pag. 29.

2) Vgl. Hagenbach. Die theologische Schule Basels,

pag. 34 f.

3) Nachdem er bemerkt : Paulus weiss nichts Höheres, als den

gekreuzigten Christus; Christus muss also der Hauptinhalt aller
rechten christlichen Predigt sein; fährt er fort: „Ist demnach ein
sehr guter Gebrauch, dass allhier zu Basel in den Sonntäglichen
Morgen-Predigten die Evangelien, oder die Bücher der vier Evan-



102

Gernler erfahren wir auch, dass dieser als Archidiakon
in den Nachmittagspredigten die sonntäglichen Perikopen
zu besprechen pflegte.1) Ueber Werth und Berechtigung
dieser letzteren äussert sich Werenfels in seiner Vorrede
sehr verständig also: „Wann der Gebrauch der Perikopen

aufgekommen, ist ungewiss. Es habe es also
angeordnet wer da wolle, so ist es keine so üble Sach gewesen,
sonderlich wegen der Einfältigen, so da der gröste Theil
sind in den Gemeinden, welche, wann ihnen immer etwas
Neues gebracht wird, wenig oder nichts davon behalten.

Und wann ein Prediger weiss nicht wie offt ein

Evangelium (d. h. eine Perikope) prediget, so wird er
alle Jahr etwas finden, das er zuvor nicht in acht

genommen.... Wann einer oder der andere den Gebrauch
mit den Sonntäglichen Evangelien für einen päpstischen
Sauerteig halten wollte, so muss er wissen, dass, wann
man der keines, so man im Papstthum gehabt und
gegebrauchet, behalten dörffte, so mussten wir auch das

Unser Vatter und die X Gebote, die Glaubens Articul
fahren lassen und für einen päpstischen Sauerteig halten,
und das wurde heissen das Kind mit dem Bad
ausschütten. Hingegen weil wir das alles in unseren Kirchen
annoch haben, so sihet jedermann, dass unsere Religion
keine neue Religion seye".

Ueber die Predigtweise unseres Werenfels, welche
in den oben gelegentlich skizzirten Reden desselben uns
bereits bekannt und anschaulich geworden ist, dürfen

gelisten erkläret werden. Diesem Gebrauch nach hab ich in
diesen Predigten den Evangelisten Matth. und Lucani gantz, auch
den Evangelisten Johannem zu gröstem Theil der Gemeinde Gottes
in dem Münster erkläret, und bey etwas Jahren her die Sonntäglichen

Evangelien zu einem Sonntag-Morgen-Text genommen. "

') Vgl. Icon etc. pag. 32. Dominieales pericopas traetavit
concionibus pomeridianis Archidiaconum agens



103

wir hier nicht ausführlicher berichten, sondern beschränken

wir uns auf einige wenige Bemerkungen. Wir würden

seine Predigten wohl als dogmatische bezeichnen

müssen, insofern der lehrhaften Darstellung des reformirten

Dogmas, der Widerlegung anderer Confessionen

u. dgl. jeweilen viel Raum gegeben wird und auf die
Corrcctheit der Lehre grosses Gewicht gelegt. Aber es

sind doch selten trockene lehrhafte Abhandlungen;
sondern, weil sich Werenfels genau an den Schrifttext hält
und gut logisch disponirt, erhalten sie meist etwas
Individuelles und grosse Mannigfaltigkeit. Vor widriger
orthodoxer Härte bewahren ihn seine natürliche Milde
und Friedfertigkeit, sein frommes Gemüth und sein
praktischer Sinn, eine grosse Menschenkenntniss und eine
starke Abneigung gegen fromme Phrase, gegen alles
blosse Wortchristenthum. Die häufigen fremdsprachigen
Citate aus Kirchen- und Profanschriftstellern haben tür
uns etwas Geziertes, waren jedoch „zeitgemäss" ; und
oft bringen geschichtliche Beispiele und Anekdoten
angenehme Abwechslung und Belebung. Nicht selten aber
finden sich grossartige und tiefsinnige Gedanken, treffliche

Bilder und Gleichnisse, Töne von höchster Schönheit,

die auch jetzt ihres Eindruckes nicht verfehlen
und unvergesslich nachklingen mussten; und das alles
in einer allgemein-verständlichen, meistens im besten
Sinne populären Sprache.

Wir greifen, fast zufälligerweise, nur einige
Beispiele aus Leichenpredigten heraus.

Beim plötzlichen Hinschiede einer frommen Frau
erinnert Werenfels an „ die Geschichte eines Pommer-
schen Soldaten, welcher, als der Feind einsmals daher

kommen, dass er nicht Zeit gehabt, lang zu bätten, sonder
alsobald die Waffen ergreiffen und fechten müssen, seine

Händ zusammen geschlossen und gesagt: Herr, ich



104

habe es dir zuvor gesagt! — Wann die liebe unserige
einsmals von Gott abgeforderet, oder von dem letzten
Feind dergestalten angefallen werden, dass sie für grosse
Angst und Schwachheit nicht viel reden können, so

haben wir auch zu gedencken, sie haben os dem Herrn

zuvor gesagt; und wann sie nicht mehr wissen, was und
wie sie bätten sollen, so vertrette sie der Geist mit
unaussprechlichem Seufftzen" .*)

In einer Predigt über Eph. 2, 6 spricht Werenfels

davon, wie uns Christi Himmelfahrt die unsrige
verbürge, indem sie zunächst einmal eine Bürgschaft dafür
sei, dass sein Erlösungswcrk gelungen sei. „Wann ein
Gesandtor mit guter reputation wieder heim kommen

darff, auch bey seiner Heimkunfft von seinem Principalen
und allem Volk wol empfangen wird, so ist das ein

Anzeigung, dass er sein sach wol verrichtet und man mit
ihm wol zufrieden seye." — Dann aber fährt cr fort,
wie Jesus als das erhöhte Haupt seine Glieder nach
sich ziehe, zu schildern, und bricht aus in die Worte : „O
der verwunderlichen und heilsamen Gemeinschafft!"
„Wann es möglich wäre, dass einer droben im Himmel
bey der Sonnen stehen und von dannen diese Welt und
alles was darinnen ist übersehen sollte, so würde ihm
alles gar klein und nur wie ein Puncten fürkommen.
Kein Wunder ist es deswegen, dass der Gläubige so

wenig von dem Irdischen haltet, alles so gering schätzet,
weil er mit seinem Gemüth krafft seiner geistlichen
Himmelfahrt (durch Andacht, Gebett etc.) albereit in
dem Himmel schwebet." Christi Himmelfahrt ist
auch causa energetica, nicht nur causa excmplaris der

unsrigen: „Er nimmt uns mit sich; es gehet aus dem

auffahrenden und zur rechten Gottes sitzenden Herren

') L. Pr. a. a. O. Bd. 20, N° 18.



105

Jesu ein Krafft, dardurch er uns zu sich zeucht, wie der

Magnet das Eisen; wie die Sonnen die Dämpff, die da

aus der Erden und den Wassern herfürkommen und in
die Höhe erhoben werden, so werden auch von
Christo, der Sonnen der Gerechtigkeit, unsere Herzen
gleichsam von der Erden abgezogen und in den Himmel
erhoben Herr, zeuch mich nach Dir, so lauffen

wir!"1) —
In einer Predigt über Joh. 14, 2. 3. die vielen

Wohnungen in des Vaters Haus, sagt er : „ Es hat nicht die

meynung, als wann ein jeglicher von den ausserwehlten

Seligen droben in dem Himmel gleich den Mönchen
in den Clustern seine besondere Cellen und Wohnung
haben wurde; sonder dass der Himmel nicht nur für
einen und den anderen seye, sonder gross genug, sie

allzumal zu fassen Einige beziehen's auch darauf,
dass die Ausserwehlten gradatim oder stapflenweis
verkläret seyen" Aber dort gelte nicht: „ felicitatis
comes invidia", sondern, wie bei einem Instrument eine
Harmonie vieler Saiten bestehe, so hier „differentia con-

sonans, non dissonans."2)
Am 5. August 1666, bei der Beerdigung der im

Wochenbett gestorbenen Gattin des italienischen
Predigers M. Joh. Tonjola, sprach Werenfels über Pred. Sal.

7, 1. „Der Tag des Todes ist besser, weder der Tag der

Geburt", — beim Sterben frommer Leute überhaupt,
beim Abscheiden christlicher Wöchnerinnen insbesondere.
Da heisst es u. A.: „Der Tod hat, wie Janus, zwey
Angesichter; mit dem einen sihet er rückwärts auff den
ersten Adam, durch welchen der Tod in die Welt kommen;

mit dem andern fürwerts auff den andern Adam,

') L. Pr. a. a. 0. Bd. 20, N» 10.

2) L. Pr. a. a.O. Bd. 20. N° 2.



106

welcher da in die Welt kommen, die Werck des Teuffels,
und hiemit den Tod auch zu verstören Nach dem

einen Angesicht sihet er grässlich und schröcklich auss,
nach dem andern aber freundlich und lieblich."
Ferner: die Mutter, die an der Geburt stirbt, hat nach
dem Urtheil des H. Geistes einen bessern Tag, als das

Kind, das da geboren wird. Denn es ist — „ein ehrlicher
Tod, in ihrem Beruff; ein gesegneter Tod, wann sich
ein Baum also überladet, dass von der menge der Früchten

die Aest brechen;" ein heiliger Tod, wie Rahel's,

ja Christi, der durch seinen Tod uns zu Kindern Gottes

gemacht, und also auch s. z. s. an der Geburt gestorben
ist; ein seliger Tod, ôià rfjç rsxvoyoviaç. — In sehr
hübscher Weise knüpft Werenfels daran eine Mahnung zu

guter Behandlung von Frauen und Müttern.1)
Bei Besprechung von Luc. 10, 38—42, von der

sorgfältigen Martha, oder von der Leibs-Sorg, und von der

andächtigen Maria, oder von der Seelen-Sorg, heisst es

sehr einfach und praktisch: „Es ist nicht mehr die Zeit,
da das Brot, wie das Manna, vom Himmel fallet, und
die Wachteln ohne unsere Sorg und Arbeit uns
zufliegen, oder da unsere Kleider nicht veralten Was
Christus sagt (von Vögeln und Lilien), das sagt cr nicht
zu den Müssiggängern und Faullenzern, sondern zu denen,
dio da im sorgen und arbeiten der Sach zu viel thun.
Die Müssiggängcr weiset Salomon nicht zu den
sorglosen und müssigen Vögeln, sondern zu der sorgfältigen
und arbeitsamen Ameissen." .2)

Zu den Geschmacklosigkeiten der Zeit gehören dann

etwa Ausdrücke, wie die f'olgendou:
„Wer betrauert zum Exempel einen Goitzhals,

>) L. Pr. a. a. O. Bd. 20. X" 11.

") L. Pr. a. a. 0. Bd. 24. X" 19.



107

der gleich den Schweinen erst anhebt nützlich zu sein,

wann er todt ist, dass andere sein hinderlassenes Gut
geniessen können?"1) — oder: „Wir mögen wol sagen,
dass die Gläubigen und Gottseligen solche Amphibia
seyen, alss welche da dergestalten auff Erden leben, dass

sie auch droben in dem Himmel seynd;*2) — oder die
etwas schwülstige Schilderung des Leides, „wann Eheleute

von einander müssen " : „ Es ist diss eine solche

âixoio/iia, wie Basilius davon redet, als wann man einem

gesunden Menschen mit Gewalt ein frische Wunden in
das Fleisch geschnitten, oder das Hertz mit einem schärften

zweyschneidigen Schwert gleichsam in zwey stück
mitten von einander gespalten, und die eine helffte in
die Erden verscharret würde, die andere also blutrünstig
im Leib hangen bliebe, biss sie sich verblutet." .8)

Einige der feinsten Gedanken und Wendungen enthält

eine der letzten Leichenreden, vom 8. October 1702,
über „Die fromme und gutthätige Tabitha", Act. 9, 36 bis

42.4) Da wird z. B. die Nothwendigkeit guter Werke
bei wirklich lebendigem Glauben recht klar dargestellt:
„Es ist kein affect in dem menschlichen Hertzen so tieff
verborgen, der nicht etwan aussbreche und sich mercken
lasse, besonders wann er gereitzet wird. (z. B. Zorn,
Traurigkeit, Freude.) Also kann auch der wahre Glaub
an Christum... nicht allezeit müssig sein, sonder muss
auch aussbrechen in guten Wercken, vor allem in
Werken der Gutthätigkeit". — Zu dem Ausdruck: „sie
war voll guter Werke* bemerkt Werenfels: „Ist
derowegen zu wissen, dass ein Underschied seye inter pleni-

') L. Pr. a.a.O. Bd. 24. N» 16.

2) L. Pr. a. a. O. Bd. 20. X« 10.

s) L. Pr. a. a. 0. Bd. 24. N° 11.

L. Pr., a.a.O. Bd. 24. N» 26.



108

tudinem fontis ct vasis, — zwischen der Fülle, wie oin

Brunnquell voll ist, und zwischen der Fülle, wie ein
Gefäss voll ist. Wann unserem Herrn Christo die Fülle
zugeschrieben wird, so ist diss eine Fülle der ersten

Gattung, wie ein Brunnquell voll Wassers ist, welche,
wann schon viel Wasser darauss geschöpfet wird, doch

immer voll ist, weil sie viel Aderen und Gang hat, durch
welche ihr immer ander Wasser zugeführet wird Darumb
heisst es von Christo, er seye voll Gnade und Wahrheit,
und auss seiner Fülle empfangen wir Gnad um Gnad
Wann den Heiligen Gottes die Fülle zugeschrieben wird,
dass sie voll guter Wercken und Almosen seyen, dass

sie erfüllet seyen mit Früchten der Gerechtigkeit, so ist
diss die Fülle der anderen Gattung, die Fülle, wie ein
Gefäss voll ist, auss welchem man nicht das geringste
schöpffen kann, dass es nicht lärer wird, und welches
hiemit alles dessen vonnöthen hat, das darin ist, wann
es anders voll bleiben soll". — In origineller Weise
lohnt Werenfels die Verdienstlichkeit unserer guten
Werke ab, trotz den Verheissungen, welche denselben

gegeben sind: „Hierauss aber folget nicht, dass die guten
Werck verdienstlich seyen und den Lohn, welcher
denselben verheissen wird, verdienen; es ist kein verdienter,

sonder ein Gnadenlohn. Wann ein Werck ein recht
verdienstliches Werck, und der verheissene Lohn ein
verdienter Lohn sein soll, so muss ein Proportion und
Gleichheit seyn zwischen dem Werck und dem ver-
hoissenen Lohn.... Nun findet sich aber hier kein Gleichheit

zwischen dem Werck und dem Lohn, zwischen

unseren Almosen und dem Lohn, den Gott dafür
verspricht. Dann was sol ein altes abgetragenes oder
schlechtes Kleyd, damit du einen nackenden bekleidest,
seyn gegen dem Rock der Gerechtigkeit und dem Kleid
des Heils, so dir hingegen sol angezogen werden? —



109

Was sol ein stück Brods oder ein Trunk Weins oder
Wassers, damit du einen Hungrigen oder Durstigen
speisest oder tränkest, seyn, gegen dem Himmelsbrod,
gegen den reichen Gütern des Hauses Gottes, und gegen
gantzen Ströhmen der himmlischen Wollüsten, welche
du dafür zu erwarten hast? —¦ Was sol ein stücklein

Geldes, welches du einem Armen gibest, seyn, gegen
den himmlischen Schätzen, welche du zur Vergeltung
bekommen wirst? — Was sol ein irdisches zerbrüch-
liches Hauss, in welchem du einem elenden Herberg
verschaffest, seyn, gegen dem Hauss, das nicht mit Händen

gemachet, sonder von Gott erbauet und ewig ist
in dem Himmel, darein du solt aufgenommen werden? —
Warlich, die Ungleichheit zwischen unseren Wercken
und Almosen und dem dafür verheissenen Lohn ist so

gross und augenscheinlich, dass sie nit wol grösser seyn,
und man mit besseren Fügen sagen könnte, dass der,
welcher seinem König einen Truuck Wassers gebracht,
habe durch diss Präsent sein Königreich ihm abverdient,
als dass wir mit unseren Almosen und guten Wercken
Gott den Himmel abverdienen solten". —

Vom oratorischen Vortrag unseres Werenfels rühmt
Zwinger1), er habe klar und kräftig geredet, ohne

Affeetation, mit der dem Theologen wohl anstehenden

Würde, in Allem auf die Erbauung abzielend, niemals
auf Effectmacherei.

So wirkte Werenfels mit ungebrochener Geisteskraft
bis ins hohe Alter hinein. Bezeichnend für die damals
schon beginnenden Bemühungen der Engländer auf dem
Continent ist wohl folgende Episode, welche die letzte

l) A. a. 0. pag. 24 Docuit autem pro suggestu perspicue,
nervose, sine affeetatione, cum gravitate virum Theologum decente,
omnia dirigens ad sedificationem, nihil ad ostentationem.



110

Aufzeichnung von Werenfels in den Acta Eccles. (pag.
699) bildet. Am 2. September 1700 erschien vor dem

Kapitel „generosus Hallerius, Baro Anglicus, qui per comi-
tem et interpretem suum, Rev. D. Scherrerum Sangallen-
sem pluribus nobis indicavit": es gebe in England zwei
Gesellschaften, zum Zweck, eine Reformation der Sitten
zu erzielen, gegenüber dem Missbrauch des göttlichen
Namens und der Sabbathsentheiligung, und die christliche

Jugenderziehung zu fördern durch Gratisvertheilung
von heiligen Schriften (libelli sacri). Der Engländer
empfahl Gründung ähnlicher Vereine in der Eidgenossenschaft

und litterarischen Verkehr derselben mit denen
in England. Die Antwort lautete: man wolle darüber
mit Zürich verhandeln, und der dortige Antistes Klingler
werde dem Bischof von London Bericht erstatten; für
Basel übertrug man die Correspondenz mit England den

Kollegen D. Wettstein und D. Samuel Werenfels.
Im Jahre 1701/2 hatte Werenfels noch drei

aussergewöhnliche Casualreden zu halten, nämlich, — ausser
der weiter oben erwähnten Iustallationspredigt vom 26.

Juli 1702,') am 10. Juli 1701 im Münster eine über
Arnos 9, 5—8 „aus Anlass einer Ergiessung des Birsicks
und daher entstandenen Wassersnoth, mit deren uns Gott
hier zu Basel heimgesucht Mittwoch den 6. Heumonat
a. 1701 ;2) — und am 27. November 1701 eine über
„Jakobs Beth-El", Genes. 28, 16 — 19, als „Christliche
Evangelische Einweihung der ernewten obersten
Pfarrkirchen des Münsters zu Basel."3) — Dort erblickte
Werenfels in der Wasserfluth vor Allem das Gericht
Gottes wegen zunehmender Laster: „diess war die Früh-

') Vgl. pag. 84. L. Pr. a. h. O. Bd. 24. X° 24.

2) L. P r. a. a. O. Bd. 24. X» 20.

3) L. Pr. a. a. O. Bd. 24. X" 22.



Ill
predigt, die uns Gott selbsten gehalten * — Und unter
den Zeitsünden geisselt er zwei ganz besonders, Luxus
und Unzucht. „Wann man prächtige und köstliche Palläst
bawet und es dissorts den Voreiteren weit vorthun wil,
und, da sie Ziegelstein gebrauchet, Werckstuck nimmet,
so zeiget Gott, welcher diesem pracht von hertzen feind
ist, wie bald er das gobawte wider abbrechen und ver-
störcn könne." Und von der Unzucht sagt er: „obwol
diss Laster der Heiligung und dem Christentumb am
meisten zuwider laufft, wird es doch für ein geringe, ja
bald für keine Sünd gehalten, und das darumb, weil es

leyder gemein ist; da doch diss, wann eine grosse Sünd

gemein wird, die Sünd nit verringeret, sonder ver-
grösseret.* — Daneben erzählte er der Gemeinde von
allen erdenklichen Wassersnöthen, aus der biblischen und
der Profangeschichte, und citirte insbesondere Wurstisens
Basier-Chronik.

Ueber die Münsterrestauration von 1701, durch welche
das Münster „ dem vorigen Glänze zurückgegeben" sein

sollte, ist weniges bekannt.1) Werenfels giebt in seiner

Einweihungspredigt auch nur einen kurzen Ueberblick
über die Geschichte des Münsters überhaupt, dankt der

Obrigkeit für die würdige Restauration desselben, und
ermahnt die Gemeinde zu fleissigerem Kirchenbesuch an

Sonntagen und in den Wochengottesdiensten, „ deren

frequentz sehr gering sei " ; wobei er manche gesunden
und praktischen Urtheile ausspricht über Grund und
Werth des Kirchenbesuches, wie über die kirchliche
Gleichgiltigkeit.

Zum Beweis des hohen Ansehens, dessen Antistes

l) Vgl. Baugeschichte des Basler Münsters, herausgegeben

vom Basler Münsterbauverein. — Basel 1895, pag. 319.



112

Werenfels genoss in weiten Kreisen, zählt Zwinger1)
gegen 60 „berühmte Männer" auf, mit welchen derselbe
in Correspondenz oder in engerem Verkehr stand, und
mehrere hohe Herrschaften, welche ihm Freundschaft
bezeugten; — ausser den Grafen Friedrich Casimir von
Ortenburg, Friedrich Casimir und Sibylla Christina von
Hanau, den Markgrafen Friedrich Magnus von Baden,
dessen Gemahlin und Schwester, — den Herzog Georg
von Württemberg,2) die Belgischen Gesandten Malapor-
tus und Valkenierius, sowie die Helvetischen Gesandten,
und Abgeordnete der reformirten Kirchen und der
päpstlichen, welche gerne seinen Rath anhörten.

Ein freundlicher Lebensabend neigte sich dem Ende
zu. Von seinen fünf Töchtern lebten noch zwei, von
seinen fünf Söhnen drei, die ihm offenbar Freude machten.

Zwei derselben waren später Mitglieder des Grossen

Rathes; sein ältester, Samuel, seit 1696 sein College in
der theologischen Facultät, war ihm innerlich ganz
besonders verbunden. Acht Enkel waren ihm im Tode

vorangegangen; aber andere acht und zwei Urenkel sah er
fröhlich gedeihen. Ein tiefer innerer Friede lag über
seinem betenden Gemüthe, trotz körperlicher Schmerzen;
seine geistigen Fähigkeiten erlaubten dem 75 jährigen

1) A. a. O. pag. 27 f.
2) Bei Uli ius, a. a. O. T. IL, bemerkt AVerenfels ad a. 1085

„Donarium praeter spem et opinionem aeeepi a serenissimo Duce

Wirtenbergico-Montisbelgarteiise Georgio florenorum Imperialium
150." — und ad a. 1696 (VI. 9): „Hoc ipso die promotus est in
Doctorem Theologia; filius meus Samuel. Actui et convivio Docto-
rali intererant Sereniss. Princeps Marchio Badensis Fridericus
Magnus, et sex capita urbis, duo coiisules ec 4 Tribuni, D. Emau.

Socin, D. Lucas Burcardus, consules: D. Christoph Burcardus, D.
Joh. Balthas. Burcardus, D. Joh. Henricus Zteslin, 0. Martinus
Stähelin.



113

Greise noch die Herausgabe seiner „Dominicalia" und
die Arbeit an einer neuen Auflage seiner „Nachtmahlspredigt"

; ja, dem 76 jährigen noch die volle Verwaltung
seines Amtes. Seine Personalien heben insbesondere sein
vortreffliches Gedächtniss hervor und „bedauern, dass

viel Sachen mit ihm absterben, welche allein in seiner
Gedächtnuss verwahret worden." Dennoch beschäftigte
sich der Gealterte fast täglich mit Todesgedanken und

entsprechenden Gebeten, die er oft niederschrieb. Sein

innigster Wunsch, aus der Arbeit hinwegsterben zu dürfen,

wurde ihm erfüllt. Bereits etwas unwohl, predigte
er am Auffahrtsfest 1703 noch zweimal im Münster,
Vormittags über die Himmelfahrt Christi, Nachmittags über
die dreifache Himmelfahrt der gläubigen Kinder Gottes

(geistlich — hieniedeu, der Seele nach — im Tode, nach
Leib und Seele — am jüngsten Tage), und zwar „ mit
solcher frewdigkeit und nachtruck, als wann er mit
dieser Predigt von dieser Gemein abletzen und ihro
seine eigene Auffarth andeuten wollen." — Es befiel ihn
eine Lungenentzündung. Den Collegen, die ihn besuchten
und ihn hinwiesen auf die Hilfe des Herrn, bemerkte

er: „Es sey zweierlei Hülffe, erstlich Genesung, und
dann wiederum ein selige Auflösung, und diese letzte

seye die beste." Als folgenden Tages eine Besserung
seines Zustandes eintrat, benützte er die Zeit, um zu
berichten, wo man dies und jenes finden werde, wenn
ihn Gott abrufe ; erklärte sich bereit, „ Gott in seiner
Kirchen lenger zu dienen, wann er ihn lenger gebrauchen
wolte; wolte aber, wann es Gott gefalle, lieber, dass er
ihn, weil er noch arbeiten könnte, aussspannete und ab-

lösete, als dass er ihn liesse untüchtig und unnütz werden.
Seine einige frewd in der Welt seye, etwas nützliches
arbeiten, der anderen allen seye er gantz satt und
überdrüssig. Sein Gebätt seye : Domine, aut mitiga ut possim

Beiträge XV. 8



U4

sufferre; aut solare, aut sana, si opera mea diutius utilis
esse potest; aut salva, si terminus vitse adest, quod est

optimum. — Dieses hat er den anwesenden zum Trost
verteutscht: Herr, lindere entweder mein-Leiden, dass

ich's mag ertragen; oder sende mir Trost, oder mach
mich gesund, so meine Arbeit dir noch was nutzen kann;
oder nimm mioh zu dir, wann mein Lebensziel vorhanden,
welchos wohl das beste ist." Er setzte dann hinzu : „Er
wisse und seye in soinem Herzen versichert, dass Gott
sein Gebätt erhöre. Tröstete sich auch in seiner
Leibsbangigkeit, dass er wohl grössere Schmertzen
aussgestanden; weil er ein Sünder seye wie andere, müsse

und wolle er auch gern leyden wie ein anderer." — All-
mählig wurde er stiller und stiller. Nachdem in der
Nacht sein Amtsbruder, Pfarrer Alex. Wolleb zu St.

Martin, an das Sterbelager gerufen, mit ihm gebetet,
entschlief er sanft am 23. Mai 1703, drei Tage älter als
76 Jahre.

Am folgenden Pfingstfest, 27. Mai, hielt ihm Wolleb
im Münster „bei hochansehnlicher und sehr volckreicher
Bestattung" die Leichenrede „über die Trawr-Klag Elisäi,
als sein Herr und Lehrmeister Elias gen Himmel
gefahren" (2. Regg. 2,12).') Dabei bemerkte er zum Schluss:

^Also hat Gott auch diesen unseren Eliam von unseren
Augen weggenommen Das betrübteste ist, dass

wir zur Zeit noch keinen Elisam sehen, dem er seinen
Mantel hinderlassen, oder welchem, will nicht sagen die

zweifache, sonder nur die einfache portion seines Geistes

zukommen." Etwas kühn ist dann die Wendung: „Wie
des todten Elisse Gebeine einen Todten erweckten, so

möchten auch diese rnhonden Todtengebeine unseres

l) L. Pr. a. a. O. Bd. 24, X» 30«.



115

Elise noch einige geistlich-todte Seelen lebendig machen
und zu Christo bekehren!"

Ueberhaupt trat nun der dem Jahrhundert eigene
Schwulst in üblicher Weise zu Tage. Der gedruckten
Leichenpredigt sind sieben Trauergedichte und Epitafien
angehängt von verschiedenen Autoren, meistens Pfarrern,
deren eines anhebt:
Wäine nur, Rauracher-Statt, bade dich in Thränenflüssen ;

Mehre deines Rheines Flut mit den bittern Thrfinengüssen u. s. w.

Der academischen Gedächtnissrede Zwingers aber,
welche die hübsche Wendung gebracht hatte : „Neo do-

leamus, quod tales amiserimus, sed gaudeamus, quod
talcs habuerimus", — sind vollends nicht weniger als 75

sogenannte „Epicedia" beigegeben (6 aus Deutschland,
13 aus der Schweiz, 4 aus Genf, 52 aus Basel, Stadt
und Land), Lobgedichte in deutscher, französischer,
lateinischer, griechischer, hebräischer Sprache. Der
poetische Werth dieser Erzeugnisse ist natürlich ein sehr

geringer; aber schwerlich fänden wir heute in den

Kreisen einstiger Akademiker eine solche Leichtigkeit,
die fremden, insbesondere die alten Sprachen zu
handhaben, und auch nur solche Verse zu schmieden.

Uebrigens begegnen wir, wenn wir's uns nicht verdriessen

lassen, jene „Epicedia" zu durchblättern, auch recht
hübschen und fein-pointirten. Ich nenne beispielsweise
das kleine zierliche Gedicht von Samuel Werenfels auf
seines verstorbenen Vaters Grab :})

Hic ossa patris optimi
Sui superstes filius
Cum lacrymis recondidit.
Eheu! Patri superstite»)
Quid esse dixi filium? —
Sepultus est hic cum Patre.

') Zwinger, a. a. 0. Epicedia, missa Basilea. N° II.



116

Auch das Epigramm von J. J. Battier ist ja gar nicht
übel, welches unter dem hübschen Thurneysenschen
Kupferstich in den „Dominicalia" steht, der uns Antistes

Werenfels zeigt, wie er kurz vor seinem Tode
ausgesehen, anno 1702. Dort heisst es:

Ora ministri Dei, et pro te vigilantia cernis

Lumina, et exertas ad pia vota manus,
Doctoris, Basilea, tui. Quod cernitur, hoc est;
Durabunt animis cetera pietà tuis.

Auf dem Grabstein aber, an der äusseren Lang-
Wand der Nikolauskapelle, dem Kreuzgang zugekehrt,
steht, überragt von den Wappen der Werenfels und der

Grynaeus, die Inschrift:
C. s.

Petro Werenfelsio
s. theol. doct. et profess.

eccles. per ann. xxviii
antistiti indefesso

a domino suo

quem per ann. lvi.
domi korisque praedicavit

pure perspicue solide
et qua potuit secutus est

simplicit. ncmilit. mansuetud.

humanitate patientia
ann. aet. lxxvi. christ. oiodcciii

e medio laborum
ad requiem vocato

Margareta Grynaea
vidua liberiq. moestiss.

marito patriq. optimo
H M. F. F.

SI ATTENDIS ECCLESIA

ET HIC PASTOR ILLE TUUS

CONCIONATUR.

W^T?~ïvSÔ^~^—'


	Werenfels als Antistes und Professor, 1675-1703

