Zeitschrift: Beitréage zur vaterlandischen Geschichte
Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel
Band: 14=4 (1896)

Artikel: Die Erneuerung der Universitat zu Basel in den Jahren 1529-1539
Autor: Burckhardt-Biedermann, Th.

Kapitel: IV: Universitat und Kirche 1538 und 1539

Autor: [s.n]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111158

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-111158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

448

academischen Thitigkeit; aber tiichtige Leute besass die
Basler Hochschule nun doch geniigend, und die Studenten-
zahl war in erfreulichem Steigen begriffen.

I1V. Universitiit und Kirche 1538 und 1539.

Eine neue Gefahr erhub sich fiir die Basler Uni-
versitit in den Jahren 1538 und 1539, als es zu Er-
orterungen kam iiber das Verhiltniss der Universitdt zu
Staat und Kirche. Die Universitit verlangte vom Staat
eine grossere Selbstindigkeit der innern Verwaltung, als
ihr das Statut von 1532 zu gewihren schien. Sie drang
auch mit ihrem berechtigten Begehren in der Haupt-
sache durch: der Regenz wurde in den Ergénzungs-
statuten vom 26. Juli 1539 volle Gewalt gegeben
ihre ,Anliegen der Schulen und Kiinsten halben zu ver-
walten“,') und bei der Berufung der Professoren erhielt
sie wenigstens neben dem Rat das Recht der Mit-
wirkung. — Diese Verhandlungen und Beschliisse sind
von Thommen klar und biindig, soweit es nach den
liickenhaft iiberlicferten Acten moglich ist, erortert wor-
den (8. 21—26).

Zugleich aber zeigte sich hiebei eine neue Schwierig-
keit, die von der Geistlichkeit als den Vertretern der
Kirche erhoben wurde. Und auf diese Frage, die mir
bisher noch nicht geniigend aufgeklirt scheint, mochte
ich hier, an der Hand einiger neu aufgefundenen Do-
cumente, nidher eingehen. |

') Die neuen Statuten sind bei Thommen, S. 325, abge-
druckt. Das von ihm beniitzte Exemplar liegt jetzt in der Mappe
Erziehungsacten X. 1, 16 —17 Jahrh. Eine Abschrift im Erkanntniss-
buch 1V fol. 169; ebenso Erziehungsacten X. 2 und Antiquitates
Gernlerianae tom. J, S. 181 —183; endlich Universititsbibl. A 4.
III. 16.



449

Es muss angekniipft werden an die anfingliche Re-
formationsordnung, welche der Rat am 1. April 1529 er-
lassen hatte. Hier ordnete er, die weltliche Behorde, die
innern Angelegenheiten der Kirche bis ins Einzelne hin-
ein. Kr that es mit dem Bewusstsein, dass es eigentlich
Sache einer Kirchenbehorde wire einzugreifen; ,un-
angesehen — heisst es im Vorwort der Reformations-
ordnung — dass solche Dinge den geistlichen Oberen,
wo ihnen unsrer Seelen Heil angelegen, billiger zu for-
dern zustinde“. Indessen hielt sich der Rat als die von
Grott eingesctzte Obrigkeit verpflichtet, alle dem Evan-
gelium entsprechenden sittlichen und kirchlichen Ord-
nungen zu erlassen und mit Strafgewalt zu handhaben,
und fiihlte sich dergestalt eins mit ,der Kirche Christi
zu Basel“, dass er bald nicht mehr provisorisch, sondern
definitiv schaltete und waltete iiber Schule und Kirche.
Aber niemand erhob dagegen Einsprache im Namen
ciner freiern, selbstindigern Stellung der Kirche gegen-
iiber dem Staat.

Und doch war in gewissen Puncten Weltliches und
Geistliches so vermischt worden, dass das Resultat ein
unzicmliches, wenigstens unchristliches werden musste.
Das geschah vor Allem mit dem Bann.!) Die Refor-
mationsordnung vom 1. April 1529 spricht den Grund-
satz aus, dass Leute, die in offenbaren Lastern leben —
es wird eine Reihe derselben aufgezihlt — nicht am
Abendmahl Teil nehmen diirften, denn sie ,schmihen
den Leib Christi, als ungesunde und diirre Glieder®,

) Im Zusammenhang ist die Frage dargestellt bei Herzog,
Oekolampad II, 5. 192—214. — Anderes, besonders aus der spitern
Zeit 8. bei Kirchhofer, Oswald Myconius (1813) 8. 181 ff. und
sonst; ebenso Hagenbach, Oswald Myconius (1859) S. 346 ff.

Beitriige XIV. 29



450

Das Recht und die Pflicht, nach 2 maliger vergeblicher
Mahnung den Bann zu verhingen, spricht sie den Pfar-
rern zu. Ein Jahr spiter, vor der Synode von 1530, ent-
wickelte Oekolampad selbst seine Ansicht von der Sache
und schlug cin abweichendes Vorgehen vor. Auf den
Worten Christi” von der Schliisselgewalt (Matth. 18) und
dem Verfahren des Paulus gegen den fehlbaren Corin-
ther (I.5) fussend, erwies er die Notwendigkeit einer
Sittencensur und die Art, wic sie ausgeiibt werden solle.
Zweck ist thm nur die Reinhaltung der kirchlichen’
Gemeinschaft, nicht die Bestrafung des Siinders; dieser
schliesse sich vielmehr selbst durch seine Verstocktheit
aus, werde aber auf seine Reue hin sofort wieder auf-
genommen. Noch ausfiihrlicher begrindet Oekolampad
seine Ansicht in einem langen Brief an Haller in Bern.
Hier sucht er besonders zu scheiden was der weltlichen
Obrigkeit und was der Kirche zukommt. Die letatere
will nicht strafen, sondern liebevoll mahnen und muss,
wenn alle Mahnung nicht fruchtet, um ihrer selbst
willen ausschliessen. Die Strafe aber iiberlisst sic der
weltlichen Macht, die das Schwert hat und allerdings,
selbst mit Gewalt, Christi Feinde schlagen und die be-
dringte Kirche schiitzen darf. Nach Oekolampads Vor-
schlag wurden nun fiir jede Stadtkirche und fir das
Land Bannherren aus weltlichen Gemeindegliedern auf-
gestellt, welche in Verbindung mit dem Pfarrgeistlichen
eine dreimalige Warnung sollten ergehen lassen und
dann den Bann aussprechen. Der Bann war eine Art
Interdict, das jeden Verkehr mit dem Gebannten bei
Geldstrafe untersagte. Dald wurde das Vorgehen gegen
einen Verzeigten noch dadurch verlingert und verschirft,
dass eine vierte Mahnung und Vorladung vor den
Rat angeordnet wurde, ehe die Bannung erfolgte. --



451

Die ganze Verordnung aber fiihrte in zwei Rich-
tungen zu Missstinden. Einerseits wurde sie, entgegen
der urspriinglichen Absicht, zur Hérte und zum Gewis-
senszwang. Wihrend Oekolampad selbst es getadelt
hatte, dass in der frithern Kirche ,Pharisier Zerfleischer
der Gewissen“ gewesen seien, indem sie wegen mensch-
licher Einrichtungen den Bann verhingten: versuchte
im Jahr 1530 der Rat durch neue Verordnungen auch
Solche, die-dem Abendmahl fern blieben, mit Bann, ja
mit Ausstossung aus der Stadt zu seinem Willen zu
zwingen; und Oeckolampad billigte dieses Vorgehen.
Unter solchen Massregeln litt einer der edelsten Biirger,
Bonifacius Amerbach, bittern Kummer und sah sich,
wenn auch die Execution nie eintrat, doch mehrere
Jahre lang damit bedroht. In seinem Fall war es in
der That Ausiibung eines harten Gewissenszwanges.!')
Wahrscheinlich hat Capito an ihn und seines Gleichen
gedacht, als er in einem lingern Vortrag vor der Synode
von 1532 die Unanwendbarkeit des Bannes auf Leute
abweichender Lehrmeinung bei sonst christlicher Gesin-
nung ausfiihrlich erérterte. %)

Aber auch in entgegengesetzter Richtung war der
Bann eine verfehlte Massregel: er konnte selbst in sei-
nem urspriinglichen Sinn nicht wirksam durchge-
fiihrt werden. Ein Mal iliber das andere musste der
Rat die beziiglichen Mandate erneuern. Man vernahm
in der Synode von 1532 (22. December), dass die Bann-
herren auf dem Lande aus ihnen selbst das Gespott
machten und sich selbst vor dem Volk hinstellten, als

) Die ganze Verhandlung s. in meinem Amerbach 8. 81

ff. und den zugehirigen Briefen.
2} Kirchenbibliothek K. A. C.IV. 1. 8. 169 — 170, Datum: 28.
Mai 1532.



452

wiren sie ,Kalthansen“ (d. h. boswillige Angeber).!) Noch
im Jahr 1538, als man am 23. Juli Synode hielt, musste
man von Marx Bertschi, Pfarrer zu St. Leonhard, ver-
nehmen: die Bannherren richten nichts aus; es wolle
Niemand die rechte Einsetzung des Bannes verstchen
und auch nicht in freundlicher Weise sich strafen (d. h.
zurechtweisen) lassen. Die Dannherren wiirden , iibel
verdacht und verargwohnt“. Er verlangte daher vom
Rat stirkern Schutz der Bannherren. So bestitigte auch
Pfarrer Low von Gelterchingen: die Bannbriider aut dem
Land iibten den Bann nicht; sie erkldrten: in der Stadt
seien die Laster zweifach so arg, darum wollten sie
keinen Unwillen auf sich laden u. s. w. Darauf hin und
spiter wiederholt erncuerte der Rat seine friihern Be-
schliisse: nach dreimaliger vergeblicher Warnung scien
die Fehlbaren, in der Stadt durch die Bannherren, auf
dem Land durch die Obervigte, den Herren Iduptern
zu verzeigen, die sie vor Rat noch einmal warnen und
eventuell zuletzt von den Bannherren sollten bannen
lassen (1539, 19. Nov.). Zugleich aber wurde den Pridi-
canten ecingescharft, sic sollten nicht, wie bisher, straf-
wiirdige Sachen ,gleich uff den Cantzlen ausschreien,
ein Oberkeit und gantze gmein verkleinern und unruwig
machen, sondern solche Dinge zuerst den IHaduptern
zum Strafen und Abstellen anzeigen“. Dariiber aber
bricht nun gar der Antistes selbst, Oswald Myconius, in
heftige Klagen aus, indem er seinem Freunde Capito
das Herz ausschiittet (23. December 1539)2): strafwiir-

) Dies und das Folgende im Bande der Kirchenbibliothek
C.IV.1.

%) Erkantnus den Synodum und Bann betreffend: Antiq. Gernl.
I. 5. 92—95: ebenso Kirchenbibl. Beitrige zur Kirchengesch. Basels
I. Ne 35. —— Der Brief des Myconius: Variae antiquitatt. eccles. Bas.
tom. 1. 8. 27: Univ.-Bibl.



453

dige Laster diirfen nicht 6ffentlich getadelt werden; man
soll sic den Hiuptern anzeigen. Ist denn dies das Amt
eines Predigers, der mit Worten, nicht mit Schligen
ziichtigen soll? Der Pfarrer wird hintangesetzt: er muss
den Bannherren das Mahnen iiberlassen, muss ihnen
Anzeige machen, aber ihrer Deratung beizuwohnen ist
ihm strenge untersagt. Ehebruch darf er nicht beriihren,
bis ihm der I'chlende vom Rat iiberwiesen ist: natiirlich,
damit doch die Bannherren nicht umsonst eingesetzt
seien! Zu alledem haben wir nichts zu sagen. Soll eine
solche Verachtung, und der Hass der darin steckt, Einem
nicht den Gedanken ans Weggehen wecken? Doch Nein!
" Die Kirche ist mir zu lieb als dass ich sie verliesse. Wir
wollen Christum lehren, in ihm die Gewissen ermuntern
zu der uns geschenkten Gnade, den Lastern viterlich
mit dem Worte steuern, da sie vom Unglauben herriihren,
den Rat an seine Pflicht mahnen, so lange der Herr
Kraft giebt. Das Andre wollen wir Gott befehlen.“
Als der Rat spiter nochmals seine Ordnung ein-
schiarfte (September 1542 — es geschah dann aufs neue
1553, 23. December), rechtfertigte er sich den Geistlichen
gegeniiber: ,Und ist den Predicanten me zi guttem
geschechen, das man die so dry malen gewarnet vor Rath
fiirstellen sollen. Dann mit solchem fiirstellen wirt be-
zeugt, das der so nochmalen [d.i. nachmals] verbannet,
mit willen und wiissen der "Oberkeit in Bann gethan
wirt; das mag dan steiff bleiben, so das geistlich vom
Weltlichen gehandthabt wirt. Und ist doch der Bann-
ordnung hiemit niitt genommen®. Allerdings nicht, aber
die Geistlichen konnten sich doch mit Grund beklagen,
dass sie von der weltlichen Behirde als Anklédger der-
jenigen angestellt wurden, die ihrer geistlichen Pflege
befohlen waren. Wir sehen darin einen Eingriff des
Staates in das Gebiet der Kirche. Dass die Obrigkeit



454

in einer noch vielfach sittenlosen Biirgerschaft — davon
konnten aus den Synodalverhandlungen noch mancherlei
Beispiele angefithrt werden — gute Sitte zu fordern
ernstlich bestrebt war, kann nur gebilligt werden. Aber
wenn sie die Geistlichen zwang, ihr Polizeidienste zu
thun, so war dies das Vermischen von zwei Gebieten
des Lebens, welche scharf zu scheiden sind.

| Der Mangel einer reinlichen Scheidung von Geist-
lichem und Weltlichem in der Offentlichen Verwaltung
musste Missstimmung erzeugen zwischen Geistlichkeit
und Rat; beide dusserten wiederholt Klagen gegen ein-
ander.') So an der Synode von 1533 (12. Mai). Wih-
rend wieder Marcus Bertschi die Geistlichkeit gegen
das allgemeine Stadtgesprich in Schutz nahm ,der Rath
miisse der Pfaffen Knecht syn“, mussten die Pfarrer
vom Rat mehrfachen Tadel vernehmen: wegen ihrer
Kleidung, dass die Frauen Einiger zinkisch seien und
kleiderprichtig, dass sie ihre Kinder schlecht erzégen,
dass sie Minner und Frauen zu Bittgesuchen veranlass-
ten und damit das Schwert der Obrigkeit gegen Uebel-
thater hinderten; sie brichten die Landleute gegen
die Stadtbiirger auf und machten so diese gegen ihre
Regierung rebellisch: die Stidter seien schon an sich
aufliipfisch genug! — Umgekehrt wiederholt sich die
Klage der Geistlichen gegen die Obrigkeit wegen der
Besoldungen. Wihrend Oekolampad 1530 (in der Rede
iiber den Bann) noch erklidrt hatte ,parochis provisum
est sat liberaliter“, horen wir jetzt von Myconius (1533)
und von Grynaeus (1537): die Gehalte wiirden den
Pfarrern nicht ordentlich ausbezahlt; es sei anstssig,
dass der Pfarrer von seinen Untergebenen Geld ein-

1) Kirchhofer, Myconius 8. 312 ff. hat dariiber das Wich-
tigste zusammengestellt.



455

weiben miisse.  Oefter auch wird die Verschleuderung
der ‘Kirchengiiter getadelt. So von Bertschi (23. Juli
1538): denn aus den Kirchengiitern scien Geistliche und
Diacone zu erhalten und in den Schulen junge Leute
aufzuziehen fiir das Predigtamt. — Und weiter fiigt er
bei: Tm Pabstthum hiitten die Geistlichen ,von dem
Pabst und allen seinen Gliedern“ grossen Schutz, Schirm
und Riicken gehabt, seien geehrt und gefiirchtet gewesen.
Da man jetzt Orgel, Messe und anderes dussere Gepringe
abgeschafft habe und das Predigtamt fiir das hochste
gehalten werde, so sollten jetzt die Prediger in Ehren
stehen. Sie seien aber in Verachtung gekommen wie auch
das gottliche Wort selbst, das von der Obrigkeit nicht
tapfer genug gchandhabt werde. Das sei ein Schaden auch
fiir den Staat. — Wiederum antwortete der Rat auf solche
Vorwiirfe (3. Juli 1537): Wir weigern uns einer Zurecht-
weisung als unvollkommene Menschen nicht. Aber die
Greistlichen reden von ihren cigenen Fehlern kein Wort,
und doch geben sic. und ihre Familien zum Teil durch
ihren Wandel der christlichen Giemeinde Aergerniss. Man
hitte die Obrigkeit vorher von dem was man gegen sie
zu klagen habe in, Kenntniss setzen konnen statt so
offentlich zu handeln. —

Um solchen anstissigen Erirterungen in den Synoden
den Riegel zu schieben, beschlossen auf den 19. Nov.
1539 beide Réte einhellig: Da in der Retormationsord-
nung die jahrliche Abhaltung von Synoden mit gegen-
seitiger Sitten- und Lehrcensur verordnet worden, diese
Ordnung aber dadurch verletzt worden sei, dass man zu
Zeiten Sachen tractiert habe, ,die fiir ein Oberkeit und
nit fir den Synodum gechort haben“, so sollten die
Synodi kiinftig nach den Vorschriften der ersten Insti-
tution, wie sie auf den Rat Oekolampads eingerichtet
worden, gehalten werden. Und nun wird genau die Form



456

der Synode vorgeschrieben, sowohl fir die Einladung
wie fiir die einzelnen Tractanden. Gleichzeitig wird
auch der Kirchenrat oder die ,Synodusherren®
abgeschafft und werden seine Functionen ,den beiden
Réithen als der ordenlichen Oberkeit und nit sondern
Personen* zugewiesen. Man hatte namlich am 9. Sept.
1532, weil der Rat mit vielen Stadtgeschitten beladen
sei, das ,was die Geistlichkeit anriirt* einer besondern
Commission iibertragen, in welcher nebst den 4 Pfarr-
herren der Stadt die Héupter, acht Ratsherren und 4
Biirger sassen. )

Die Verordnung gab dem Myconius (in dem oben
citierten Brief an Capito, 23. Dec. 1539) wieder Anlass
zu herben Klagen: ,Sie wollen uns vorschreiben, wic
wir die Synode abhalten sollen. . . .. Wir sollen uns
gegenseitig anklagen vor den Abgeordneten des Raths,
die als Richter dasitzen werden; denn wenn sie alles
angehort haben, konnen sie uns abtreten lassen oder
nicht, wie siec wollen. Vor dem Urteil fiirchten wir uns
nicht, aber davor, dass sie dabei sitzen konnen, ohne
durch den Eid zum Schweigen verpflichtet zu sein. —
Sie berufen sich mit Unrecht auf Oekolampad. Und
dazu sitzt noch die Universitit, namentlich die theolog.
Facultit dabei: sie wird auch als Richterin gegenwértig
sein®,

) Kirchhofer, Myconius 8. 326. Es scheint mir, dass die
» Synodusherren , deren Protokolle sich im Staatsarch. Kirchen-
sachen A 9 finden, dieser Kirchenrat waren. Sie heissen auch
» Verordnete der Kilchen“: sie beraten die Tractanden der Synode
vor und fiihren ihre Beschliisse aus. Ueber den grossen Kehraus,
welcher iiber obige Dinge zwischen Geistlichen und Rat am 12,
Juni und 9. Juli 1542 abgehalten wurde, s. liber Synodorum,
Staatsarchiv, Kirchenacten C 3.



457

In solcher Stimmung befand sich die Geistlichkeit
oder doch cin Teil derselben und namentlich ihr Antistes
gegeniiber dem Rate, als nun in den Jahren 1538 und
1539 ihre Stellung zur Universitit geregelt werden sollte.
Es erklirt sich so die Heftigkeit, mit der die nun darzu-
stellenden Verhandlungen dariiber gefithrt wurden. Die
Geistlichkeit bekdmpfte energisch die beiden Forder-
ungen der Universitit: 1. dass alle angestellten Geist-
lichen der Stadt als Glieder der Universitit angehiren
und der theologischen Ifacultit in gewissen Beziehungen
zu Gehorsam verpflichtet sein sollten; 2. dass nur solche,
die einen academischen Grad, den Doctorgrad, besissen,
den academischen Lehrstuhl besteigen diirften. Der Streit
wurde beiderseits ,mit Eifer und Nachdruck (Thommen
22) gefiihrt. Thommen stellt denselben gut und, wie
mir scheint, in der Hauptsache mit treffendem Urteil
dar; doch bedauert er (8. 30) ,die einzelnen Stadien
des so interessanten Zwiespaltes nicht genauer verfolgen*
zu konnen, weil die ,Ueberlieferung sprunghaft* (S. 22)
sei. In dieser Hinsicht glaube ich aus aufgefundenen
Actenstiicken und Briefen und teillweise genauecrer Aus-
beutung der ersteren so viel ergénzend beibringen zu
konnen, dass die ganze Verhandlung ein anschaulicheres
Bild gewidhrt. Dabei lernen wir zugleich die Griinde der
widersprechenden Geistlichkeit besser verstehen, als es
nach den bisherigen Darstellungen moglich war. Es ist
indessen kaum fruchtbar, den Controversen in all ihren
Einzelheiten nachzugehen; ich will versuchen den Gang
des Kampfes nach seiner Art und in seinen wichtigsten
Entwicklungspuncten zu charakterisieren.

Unter dem Rectorat des oben genannten Hieronymus
Artolph, eines Mediciners, der schon lange mit der Basler
Universitit bekannt und ungefihr Altersgenosse Amer-
bachs war, begehrte die Universitit am 28. Juli 1538



458

cine Aenderung ihrer Statuten und erhielt vom Rat den
Auftrag, ihre Wiinsche schriftlich einzugeben. Es waren
6 Punkte, die sie verlangte. Was das Verlangen einer
grosseren Selbstindigkeit der innern Verwaltung betrifft, .
ibergehe ich hier mit dem Hinweis auf Thommen, der
darstelle, wie dies schliesshch gewidhrt wurde. Ueber
das fruchtlose Begehren, dass ihr ,ein jihrliches Ein- |
kommen geschopft* wiirde, habe ich oben gesprochen.
Die Griindung eines ,Péddagogiums* als Vorbercitungs-
anstalt und dic Ordnung des niedern Schulwesens ist
von Thommen und mir anderswo ') besprochen. Es blei-
ben also nur die zwei Artikel zu behandeln iibrig,
welche die Stellung der Geistlichkeit zur Universitit und
die Gradus betreffen.

Einig waren alle darin, dass die Universitit von
nun an einen streng confessionellen Charakter
haben solle. Einen solchen trug ja auch der ganze Staat
Basel, seitdem er fiir alle seine Angchorigen im Jahr
1534 ein bindendes Glaubensbekenntniss crlas-
sen hatte, das auf allen Ziinften beschworen wurde. Ja,
der Staat betrachtete sich geradezu als die Kirche
Christi in Basel und folglich die Hochschule als
einen Teil dieser Kirche. Es war also nur folge-
recht, dass auch sie dem evangelischen Bekenntniss ent-
sprechen sollte. Das wurde jetzt, auf Initiative der De-
putaten hin, zum ersten Mal deutlich und bestimmt aus-
gesprochen als die erste Grundlage des ganzen Instituts,
und es muss dies darum hier vorausgenommen werden,
weil sonst alles Folgende unverstiindlich wiire.

Demnach bestimmt in den endgiiltigen Statuten der
erste Paragraph (Thommen S. 326 f) dies: ,diewyl die

1) Geschichte des Gymnasiums in Basel (1889) 8. 25 f.



459

hoche schul . . .. nit das geringest glid der kylchen
Christi, das dann niemandts weder in grosseren noch
minderen faculteten zu ordenlichem leser angenommen
[werde], er sye dann unsererreligion und habe
gemeinschafft mitt uns in dem nachtmal un-
seres herren Jesu Christi“. Allen Lehrern aller
I'acultiten wird eingebunden nichts zu lehren das unsere
heilige Religion verletzen konnte, sondern dass sie wie
alle Christen schuldig seien ,den Namen des Herrn zu
heiligen, sein Reich zu erweitern und unsere Religion
hoch zu commendieren und zu preisen®.

Der Einzige, von dem wir hiegegen cine Einwen-
dung vernehmen, ist Bonifacius Amerbach. Aber nicht
gegen den Grundsatz wendet er sich, nur gegen gar
zu #ngstliche Bestimmungen hinsichtlich der . Rector-
wahl. In einem Gutachten, ') das er als Mitglied der
bald zu erwihnenden Regenz-Commission separat den
Deputaten eingiebt, spricht er sich dahin aus, es sei
nicht nothig ausdriicklich ‘zu sagen ,wie en keiner, so
dem wort gotz widerig, ein stimm haben oder zu einem
Rector erkiesst soll werden“. Wir beteten alle als
Christen Christum unsern Erloser an und seien seinem
heil. Wort anhéngig: ,demnoch alle, als ich hoff, begeren
zu fiirdren den frummen und abwenden den schaden,
begeren selig zu werden“. Und wenn dennoch, was Gott
verhiiten moge, etliche unter den Wihlern dem Wort
Gottes zuwider sein sollten, so sei dafiir die ,Oberhand
des Rates da. Und wiirde gar ein solcher Rector einmal
gewiihlt, so habe er nicht so grosse, weitreichende oder
langdauernde Gewalt, dass ctwas Schéddliches -daraus
entstehen konnte. Doch halte er fiir gut, dass bei der

) Schedae Amerbach. 49°.



460

Rectorwahl die Deputaten des Rates zugegen scien. —
Man sicht, Amerbach fiirchtet die Zanksucht seines Zeit-
alters um kleiner confessioneller Unterschiede willen,
In den definitiven Statuten findet sich denn auch die
Bestimmung nicht.

Ein weiterer von sciner Eingabe beriihrter unkt
sind die Gebiithren bei den Doctorpromotionen,
die er ermissigt und fiir Unvermogliche ganz beseitigt,
nicht aber ,wie von etlich vermeint wiirt* iiberhaupt
aufgehoben wiinscht; das letztere diinke ihn ,der Uni-
versitit gar ein spott“: als ob man sonst keine Studenten
bekime.

Endlich mahnt cr, bei Zeiten das Verhéltniss zum
Bischof, als dem Kanzler der Universitit, zu ordnen
wegen der Giiltigkeit der Doctorpromotionen (s. Thommen
S. 33).

Zwiespalt erhob sich also bloss iiber den zwei oben
genannten Forderungen der Regenz. Es wurde verlangt,
dass nicht nur die Professoren und Regenten und die
Studierenden, sondern auch ,die mit freien Kin-
sten oder heiliger Schrift umgehen und sich
daraus nihren* —- also alle in Basel angestellten
Pfarrer und Diacone — der Universitit Glieder sein
und ihr gehorchen sollten, ,damit ein jeder seiner Lehre
Rechenschaft zu geben verbunden sei‘.

Zweitens wird verlangt, dass jeder Lesende den
Doctorgrad besitze oder, wenn er ihn noch nicht habe,
ihn ,zum fiirderlichsten emptahe¥.

Die ersten, vonden Deputaten am 28, Juli 1538
schriftlich begehrten Vorschlige hatte Grynaeus
abgefasst.!) Iis wurde von der Regenz ein Ausschuss

Y Das ergiebt sich aus dem Brief Capitos an den Univer-
sitiitsausschuss vom 14. Oct. 1538 in den Acta des Universitits-



461

ernannt, der mit den Deputaten verhandeln sollte. Diesen
bildeten: Rector Iieron. Artolf, Karlstadt, Amerbach,
Wissenburg, Nicolaus Brieffer als Decan des DPeters-
stiftes.') Grynaeus, der auch ernannt worden war ,als
der fiirnembst“, entschuldigte sich ,Arbeits halb“.?) Der
Ausschuss gab nun seinen abgednderten Entwurf an dic
Deputaten ein, und diese stimmten ihm bei, vorbehalt-
lich der definitiven Redaction ,in lauterer Form“. Un-
verschens stiessen Grynacus und Myconius auf die ohne
ihr Wissen eingegebenen Artikel, und da sie mit den
zwei oben bezeichneten Punkten nicht einverstanden
waren und sich durch- das Vorgehen des Ausschusses
hintergangen glaubten, erhoben sie lebhaften Wider-
spruch. Der Ausschuss erkldrte sich bereit, ,da diese
Artikel viel Ursache hand“, mit den Deputaten dariiber
miindlich zu verhandeln.?)

Da man sich nicht einigen konnte, legte der Aus-
schuss seine Vorschlige den Strassburger Freunden
Butzer und Capito vor. In deren Namen gab Capito
am 14. October 1538 ein ziemlich ausfiihrliches Gutachten
ab, das uns vorliegt. Er sucht zunéchst seine opponieren-

archivs: ,rccepistis leges et ordinationes a Grynaeo conscriptas“.
Ebenso aus dem undatierten Brief Capitos an Biirgermeister Jac.
Meyer (kurz vor den definitiven Statuten vom 26. Juli 1539):
Univ. Bibl. variae antiquitatt. tom.I. S. 144 —146. Hier wird er-
wiihnt: ,des Grynaei Ratschlag, so er vor eim Jor geben®.

) Univ. Bibl. F. III. 41. Beiblatt zu S. 154; vgl. Capitos
Brief vom 14. Oct. 1538.

?) Dies und das Folgende geht hervor teils aus dem Schrift-
stiick des Staatsarchivs: Erziehungeacten X. 1, 16. u. 17. Jahrh.
Concepta pro instauranda Universitate 1538; es ist das bei den
Yerhandlungen gebrauchte und mit Notizen versehene KExemplar;

teils aus dem oben genannten Brief Capitos an Biirgerm. Meyer.,
3) Zuschrift zu F. III. 41. 8. 154, Beiblatt.



462

den Freunde zu entschuldigen, giebt ihnen auch in dem
ersten Puncte fast vollig Recht. Er hofft die Parteien
einigen zu konnen, da sie doch beide aufrichtig nur das
allgemeine Beste wollten, und bei so grossen Minnern
nicht ein Hass werde Wurzel fassen konnen: der Gegen-
satz beruhe nur auf einem Missverstindniss der Worte.
Indessen nimmt er Partei fiir die Pfarrer, indem er vor-
schligt: wer in freien Kiinsten oder auch in der heil.
Schrift studiere, solle der Universitit unterthan sein;
»doch dwil pfarrer und helffer von der kilchen ein hohern
und notwendigern befelch und so gar ein geschefftenigen
dienst haben [hiezu macht Amerbach die spitzige, aber
unbillige Randglosse: ,septem hore“, d. h. jeden Tag
nur einc Predigt! als ob nicht noch viele andere Arbeit
der Seelsorge den Pfarrern zur Last gefallen wiire], das
sy nit mogen ordnungen und gebotten der Universitit
tiglich nachkommen: so sollen sy den mandaten
der Universitit unverstrickt bliben“ Weil
aber die Zuordnung zu der Universitit den Sinn habe,
dass die Jiingern im Studium sich noch weiter ausbilde-
ten, so sollten die Kirchenbehorden die Diacone
zum Anhoren von Vorlesungen anhalten, die zugleich
verhiiten konnten, dass der Kirchendienst dariiber Scha-
den leide. ,

Auch in der Frage des theologischen Doctor-
grades will er den Myconius und Grynaeus nicht miss-
verstanden wissen. Sie seien dagegen, weil sie siihen,
wie grosser Missbrauch damit getrieben werde, dass man
oft Ungelehrte damit ausstatte; sodann seien sie auch
principiell dagegen; bis jetzt galten die Universititen
als eine der Kirche fremde Anstalt, ein Profanus darf
und kann einem Geistlichen nichts zugeben, das kann
nur die Kirche. Freilich teilt Capito diese Meinung nicht:
er will sie nur als eine aus dem Grund der Frommig-



463

keit entspringende vor Verunglimpfung schiitzen. Capito
sieht die Universititen mit der Mehrheit zu Basel als .
seinen ehrenvollen Teil der Kirche“ an. Die
Kirche hat ein Amt fiir das Volk, ein Amt fiir die stu-
dierende Jugend, und iiber beide Acmter ist sie selbst
die Herrin. Sie kann also durch ihre Diener, die Lehrer
der Jugend, auch Grade austeilen als Zeugnisse iiber
(xesinnung, Sitten und Gelehrsamkeit. Nun sind aber
solche Auszeichnungen nothig als Sporn zum Ileiss,
wenn die Universititen besucht sein sollen.') Er schligt
nun zur Ausgleichung der Ansichten vor: der Priifung
cines Theologen sollen alle Pfarrer der Stadt (d. h.
Hauptpfarrer), als Glieder der Facultit [offenbar nur im
weltern Sinn], beiwohnen, denn es handelt sich dabei
nicht nur um eine Priifung der Gelehrsamkeit, sondern
des sittlichen Characters, worin die Pfarrer Kenntniss
und Erfahrung haben. Was sodann die Personen des
Grynaeus und Myconius betrifft, so rit er, dem erstern
durch eine feierliche Action vor der Regenz das Amt
des Professors der Theologie, vielleicht auch das eines
Decanus perpetuus zu iibertragen, so dass er als theo-
logischer Doctor gilte, und auch dem Myconius moge
man als einem wahrhaftigen Bischof und als einem from-
men Mann und Freund der Wissenschaften honoris causa
den Doctor geben.

Zum Schluss legt Capito die Unentbehrlichkeit der
Basler Universitit fiir die Protestanten der Commission
warm ans Herz: wir haben nur die Universitit Witten-

) Ueber die Frage ,ob das Doctorat under den Christen
mige geduldet werden“ hat Capito ein iibermissig ausfiihrliches
Gutachten abgegeben. Es trigt kein Datum, gehort aber wohl in
diese Zeit. Staatsarchiv Kirchenacten B. 1: 14 Blitter in-fol. wo-
von 20 !/s Seiten beschrieben..



464

berg, und die ist weit entfernt; wenn es dort eine Wen-
dung gdbe, so miissten wir alle Studierenden zu euch
schicken. Denn Tiibingen hat keinen Kanzler [?] und
kann daher keine Gradus erteilen; Marburg hat fiir Theo-
logen keine Privilegia. Wir in Strassburg (die Univer-
sitit wurde erst spiter errichtet) haben weder Raum
noch Leute zu einer Universitit. Euer Ort hat Ansehen.
Eine Universitit ist ein edles Gottesgeschenk. Und seid
nur gewiss: das, dass ihr Schweizer oder dass ihr Evan-
gelische seid, wird die Studenten nicht von eurer Stadt
abwendig machen; schicken doch selbst zu uns, die wir
nichts sind, die Feinde ihre Sohne. —

Man sieht: Capito und Bucer vertreten viel mehr
die Sache der beiden Oppositionellen als die der Mchr-
heit. Aber die Parteien in Basel wurden nur leiden-
schaftlicher. Ein Brief Artolphs') an den eben in Neuen-
burg weilenden Amerbach vom Anfang December 1538
klagt heftig iiber einige Theologen: sie werden es noch
zum Verfall der Wissenschaften bringen; offentlich und
privatim toben sie gegen die Doctoren und Magister,
erregen das Volk und den Rat gegen die, welche um
dic Gradus sich bewerben, und verdrehen dabei das
heilige Gesetz Christi. Ich selbst bin bei ihnen ver-
schrien, weil ich die Artikel autgesetzt habe: ich sei es,
der den still errichteten Bau der Kirche zerstore. Die
Kirche — das heisst einige Pfiafflein — diirfe nicht dem
Staat untergeordnet werden. Ja, aber dass alle Studie-
renden der Kirche, d. h. dem Myconius und Grynacus
und ihrer Tyrannei, untergeordnet werden, das wollen
sic vom Rat als Beschluss erwirken, und im Rat Dbe-
anspruchen sie als ihr Recht die oberste Stelle, von

1y Epist. virorum erudit. saec. X VI, tom. I, 5. 2.



465

ithnen soll das Heil des ganzen Gemeinwesens abhangen.
Sie werden noch durch die Authebung aller Ordnungen
der Facultiten die Immunititen der Academie und ihre
Gesetze beseitigen und die Grade, als papistische Céri-
monien, werden abgeschafft werden. So wird’s kommen!
Iilf du uns mit deiner Klugheit! —

Und weiter') berichtet Artolph wiederum an Amer-
bach iiber einen drgerlichen Auftritt am 1. Januar 1539.
sMehr als eine Stunde sprachen Grynaecus und Myconius
vor dem Biirgermeister und dem Oberstzunftmeister
Theodor Brand und den Deputaten iiber ihre Sache.
Und als gelegentlich vom Brief Capitos die Rede war
[es ist der vom 14. October 1538 gemeint], verlangte der
Ratschreiber von mir zudringlich die Herausgabe des-
selben. Doch ich weigerte mich, ohne Vorwissen der
Decane und in deiner Abwesenheit dies zu thun, ja
selbst nur den Inhalt anzugeben®.

So hatte man also auch auf der Seite der Majoritit
die leidenschaftslose Ruhe verlassen.

Inzwischen brachte die Universitit in der Regenz-
sitzung vom 1. Mérz 1539 ihre fritheren Wiinsche zum
einstimmigen Beschluss, gegen den nur Grynaeus pro-
testierte.?) Und die Deputaten formulierten ihren Ge-
setzesvorschlag und legten ihn am 12. April 1539 dem
Regenz-Ausschuss vor. Sie trugen dabei den Begehren
der Refractanten und den Vorschligen Capitos einige
Rechnung. Die Geistlichen sollen allerdings der theo-
logischen Facultit angehoren und dem von ihnen ge-
wiahlten Decan gehorchen ,in allen gottlichen und

) a.a. 0. 8. 3.

?) 8. oben S. 461 not. 2: Grynseus nonnullos articulos obmu-
tilare nitebatur, hanc suae mentis intentionem solus servare et pe-
dem figere etiam tum protestatione tali quali: so notiert der Notar.

Beitrige XIV. 30



466

zimblichen dingen, besonders was do trifft die studia
und gottsidlige libungen* — aber: ,sonst wollen wir,
das alle kilchendiener der iibrigen hendel der Univer-
gitdt, so ir regierung, zitlich gut oder ussere ding be-
langen, exempt sin sollen“. Auch konnen die Helfer
durch die Pfarrer beurlaubt werden, wenn sie durch
thren Kirchendienst verhindert sind. — Zweitens wird
nun auch die Verpflichtung der Lesenden zu
sofortiger Annahme des Doctorgrades unter-
lassen.!)

Allein der Entwurf der Deputaten wurde von dem
Ausschuss in einigen Punkten beanstandet und zuriick-
gewiesen, und zwar waren es eben diese Zugestindnisse
an die Geistlichen (nicht die Mitwirkung von Rat und
Deputaten bei Professorwahlen, wie Thommen S. 23
f. meint), welche Anstoss erregten. Man erkennt dies
aus einer genauern Vergleichung des erneuerten De-
putaten-Entwurfes (= Thommen 325 f. in den An-
merkungen), der nun wieder mehr den Wiinschen der
Universitit sich anschloss und z. B. von allen Or-
dinariis unverziigliche Annahme der Gradus forderte mit
dem offenbar gegen Grynaeus und Myconius gerichteten
Zusatz ,das alle ordnungen, so nit wider Gott und syn
heylig wort strebend, wol mogend zu Gottes eere und
heyligung sines namens geprucht werden“ (Th. S. 330,
§ 15). Der Entwurf trigt den Titel: ,Wie die hoche
Schuol der Statt Basel christenlich angericht und er-
halten werden soll“ und ist vom Stadtschreiber Heinrich
Ryhener unterzeichnet: Mense Aprili anno 1539.

1) Thommen hat iibersehen, dass unter den von ihm 8. 325
genannten Actenstiicken R II A (jetzt Erziehungsacten X. 1.) zwei
— es sind die mit der auf 8. 23 not. 4 citierten Bemerkung —
eine abweichende, frithere Fassung des Entwurfs darstellen. Auch
findet die Verhandlung nicht vor Rath statt.



467

Doeh die Gegenpartei gab sich noch nicht iiber-
wunden. Antistes Myconius liess im Mai 1539') die P farr-
helfer sich versammeln und legte ihnen die Artikel
zur Beratung vor. Die Diacone beschliessen nun fol-
gendes, offenbar unter dem Einfluss ihres Oberhirten.
Die Hochschule soll in christlichen Stddten unter bei-
den Regimenten, dem geistlichen wie dem weltlichen
stehen: ,unter dem geistlichen: christenlicher leer und
der seelen — unter dem weltlichen: ires iiberigen wesens
halb, usgenommen was zum leeren dienet gemeiner
kiinsten“. Es zieme sich aus keinerlei Ursach, ,dass das
Geistliche etwas gehorsame uss huldung oder Eydes-
pllicht, dem Rector der Universitit mit zwang verbunden
sy oder sin sol“. Es sei unschicklich, dass diejenigen,
welche iiber die Gewissen wachten und in der Praktik
der Theologie, nicht im Lernen stiinden, als: Bischoff
oder Seelsorger, Pfarrherren und Diacone, ,fiir und fiir
als Schiiller der kiinsten und Elementen der Theologie
sollend geachtet werden“. — So gezieme sich auch wenig
nRechnung der leer, so von der Kanzel beschicht, der
hohen Schule zu geben — das sei Sache der Ael-
testen der Kirche [damit ist gemeint der damals noch
bestehende Kirchenrat vgl. oben S. 456]. Zu ihrer
Ausbildung mogen die Diener Lectionen und andere
gute Uebungen, die zu ihrem Amt dienlich, an der Uni-
versitit horen, aber ohne Verpflichtung dazu.
Sie sollten darum auch, damit eine rechte Concordia
zwischen ihnen und der Universitit bestehe, die kiinst
und studia, nit allein christenliche sonder ouch heid-
nische, sunders und offentlich loben, prysen und fiirdern

) Deputatenacten NN 4, jetzt im Carton: Erziehungsacten X.
1. Dariiber: illi articuli a D. Miconio mihi fuere dati, ut in hunec
modum concuteretur concordia, anno 1539 Mense Maio.



468

nach allem vermdégen. — Was die Grade betreffe, so
moge die Universitit ,fiirfaren“, doch so dass dieselben
»fry und ungezwungen syend“. Man mige bedenken,
dass ,das Doctorat der Kilchen von nieman dann vom
h. Geist durch die kilch soll und mag gegeben werden.
Wenn Einer auch Dr einer Universitit sei, so sei er
dorum mnoch nicht Dr der Kilchen, wofern diese ihn
nicht von Neuem wihle: so stehe die Probe nicht in
irgend einem Examen, sondern in seiner Erfahrung
gottlicher Kiinst, Geschicklichkeit im Predigen und from-
mem Leben¥,

Da man also sich untereinander nicht zu einigen
vermochte, so rief man nochmals fremde Vermittler an.
Biirgermeister Jacob Meyer schrieb in diesem Sinne
an Butzer und Capito und letzterer antwortet am 29. Mai
in grosser Teilnahme.!) ,Wir sind — heisst es da —
der Spaltung zwischen unsern lieben Briidern und der
Universitit von Herzen erschrocken und wissen nit anders,
dann dass es wider die Kilch und euer Stadt und Land,
wo der Kilchen Diener von der Universitit abgerissen
wiirden; dann das wirt Unrath bringen, welchen ihr

selbs haben zu bedenken“. — Sie mochten allen mog-
lichen Fleiss anwenden, ,dass ein corpus sig die kil-
chen diener und universitit“*. — ,sunst wirt die Uni-

versitit gar heidnisch werden, ewige Feindschaft bliben,
und ohngezwifelter Abfall by der Kilchen entston“. —
Auch Butzer fiigt in einer kurzen Nachschrift einige
Worte desselben Inhaltes bei: wenn der Schul- vom
Kirchendienst gerissen wiirde, so wére es ein unendlicher
Schadeu fiir die Kirche, und die Schuie [d. h. Universi-
tit] wiirde entweder ,zergohn“ oder eine ewige Keindin

) Univ. Bibl. variae antiquitatt. I. 5. 140 —141.



469

der Kirche werden. ,Ach, dass Lehre und Praktik der
Theologie recht bei einander erhalten werde“. Indessen,
so meint er, konne die Einigung nicht geschehen, wenn
nicht die Diener des Worts in der Universi-
tit die Oberhand hidtten. ,Der Kirchendienst diirfe
nichts fahren lassen das Christo zu behalten ist und be-
halten werden kann®“. Butzer schrieb auch selber an
Grynaeus. Die Strassburger erinnern an die Mingel
beider Parteien; mahnen darum zur Geduld, verlangen
aber eine persdonliche Unterredung, weil sich die
Vereinigung schriftlich nicht machen lasse.

Unterdessen, so scheint es, legten sich die beiden
Parteien zu Basel ihre Griinde vor in zwei austiihrlichen
Streitschriften. Die Schriftstiicke sind von Ochs,
Kirchhofer, Hagenbach, zuletzt auch von Thommen be-
handelt,’) so dass ich darauf nicht niher einzugehen
brauche. Das der Opponenten ist unterzeichnet: My-
conius, Marcus et ceteri concionatores urbis Basiles,
patrocinante Gryneo. Diese von Amerbach beigeschrie-
benen Worte, sowie eine Erwihnung des Myconius im
Texte, legen mir die Vermuthung nahe, dass nicht My-
conius der Verfasser ist, wie man allgemein annimmt,
sondern Grynaeus. Es wird hier, nicht ohne Heftigkeit
und Argwohn gegen die geheimen Absichten der Gegner,
die Unterordnung der Diener des Wortes unter die
Universitit bekdampft, in einer etwas scholastisch steifen
Form, aber doch nicht mit ,in vollem Verstande des

Y Ochs, VI, 143 f. Kirchhofer, Myconius S. 319 f. Ha-
genbach, Myconius 8. 344. Thommen, 5. 28. — Die Schrift-
stiicke: Antiquitatt. Gernlerian. I. 8. 175 —178. Es sind Abschriften.
Sie fallen in die Zeit der Verhandlungen iiber den Entwurf der

Deputaten, wie aus dem Anfang von Amerbachs Schrift hervor-
geht, also jedenfalls vor 26. Juli 1539.



470

Wortes erbarmlichen Griinden“, wie es Herrn Peter Ochs
erscheint (VI, 143). Was der Verfasser ausfiihrt iiber
den Unterschied zwischen gottlicher und menschlicher
Weisheit (,divina und humana philosophia%), zwischen
dem Beruf des Seelsorgers und des Gelehrten ist im
Wesentlichen biblisch begriindet und thatséchlich wahr;
und es war doch eine offenbare Unziemlichkeit, an-
gestellte Pfarrer auf die Schulbank zu nothigen, was
nach dem Wortlaut des Gesetzes lebensldnglich gesche-
hen konnte. Gegen solchen gesetzlichen Zwang
stritubt sich der Verfasser mit Recht, wie auch gegen
eine formliche Censur des theologischen Decans iiber
die Pfarrer. Nun aber kommt er zu dem iiberstiegenen
Schluss: wenn ein Staat wirklich das Reich Christi dar-
stellen will, so muss die Kirche die Professuren an-
ordnen, die Professoren erwihlen, jeden scines Amtes
ermahnen, kurz: alles sich unterordnen. — Offenbar ver-
wechselt der Verfasser ,das Reich Gottes das inwendig
in uns sein soll* mit der dussern Gestalt der Kirche.
Und der Grund dieser Verwechslung liegt wohl positiv
in seinem ernstlichen Verlangen das Recht des geist-
lichen Princips zu verfechten, negativ aber darin, dass
dem damaligen Staate eine zweckmissige
dussere Organisation der Kirche fehlte. Ja,
statt den schon dafiir vorhandenen Ansatz sich ausbilden
zu lassen, beseitigte man bald darauf den Kirchenrat
und liess alles in den staatlichen Ordnungen aufgehen.
Dieser Césaropapismus hatte allerdings mit der Re-
formation, mit dem obrigkeitlich befohlenen Glaubens-
bekenntniss begonnen und bildete sich nun einseitig
weiter aus. Hier muss ich dem Urteil Thommens bei-
pflichten: das Verhdltniss zwischen Kirche und
Staat musste in seinen Grundlagen anders geordnet
werden, wenn die Ideen des Grynaeus und Myconius



471

hitten verwirklicht werden sollen. Allein dazu war da-
mals noch nicht die Zeit: man musste noch einer Ab-
sonderung der Geistlichkeit als eines besondern, pri-
vilegierten Standes wehren. Sind wir doch bis heut-
zutage, wo der Zwiespalt zwischen dem religionslosen
Rechtsstaat und der Kirche viel schreiender ist als da-
mals, noch nicht im Stande gewesen elne befriedigende
gesetzliche Liosung zu finden.

Diesem unhaltbaren Standpunkt der Geistlichen
gegeniiber hatte der Vertheidiger des Deputaten - Ent-
wurfes gewonnenes Spiel. Es war zudem ein im Worte
viel schlagfertigerer Gegner: Bonifacius Amerbach. Einen
canz befriedigenden Eindruck macht uns aber auch seine
Schrift nicht: mit kalter Ruhe wirft er den Gegnern un-
christliche Auflehnung gegen die Obrigkeit, boswillige
Schmahung, ungeistliche Missdeutung klarer Gesetzes-
worte vor. Im weitern weiss er aber die Frage auch
niichtern nach ihren praktisch unbedenklichen
Consequenzen zu kldren und dringt tiefer als alle An-
dern, die dariiber sprachen, auf den Grund, wenn er den
Begriff der Kirche in evangelischem Sinne untersucht
und findet: die Kirche ist nicht eine Anstalt der Geist-
lichen — das ist die Meinung des Pabstes und seiner
Genossen — sondern sie ist die Vereinigung aller wahr-
haft an Christum Gldubigen; wenn nun der Staat Basel
mit Recht die baslerische Kirche heisst, so gehort die
Universitit, speciell die theologische Facultit auch dazu.
Und da unser Staat keine andere Organisation hat, in
welche das geistliche Amt eingeordnet werden kann,
wie andere Berufsarten in die Ziinfte, so gehoren die
Geistlichen in die theologische Facultit. Wir sind weit
davon entfernt zu leugnen, dass in allen guten Dingen,
zumal in den Wissenschaften, die Leitung des heiligen
Geistes nothig sei: aber wie hindert daran die Teil-

»



472

nahme an der theologischen Facultit? Luther selbst, der
unermiidliche Diener des Wortes, steht ja zu Witten-
berg an der Spitze der theologischen Facultit, mit den
andern Kirchendienern daselbst! —

So die Streitschriften. Is ist kein Zweifel, dass
~ Amerback in allen Punkten dem Gegner iiberlegen,
wenn auch nicht iiberall billig gegen ihn ist. Auf Ca-
pito’s Wunsch liess man nun die beiden Strassburger
nach Basel bescheiden, weil man schon wiederholt er-
fahren hatte, wie geschickt Butzer und Capito (so zu
Bern und Wittenberg) im Schlichten von Gegensitzen
durch ihr persionliches Erscheinen gewirkt hatten. Sie
erschienen. Ueber die ersten Verhandlungen berichtet
wiederum Capito an Alt-Birgermeister Jacob
Meyer!') (unterdess war Adalberg Meyer als Biirger-
meister auf ihn gefolgt). Die Vermittler haben zuerst
mit dem Regenzausschuss gesprochen, eine gemeinsame
Unterredung mit Grynaeus und Myconius veranlasst,
haben eine Vereinigung im Haus des Grynaeus gehabt,
Capito hat schon Bernhard Meyer und den Stadtschreiber
besucht. Aber der Erfolg dieser ersten Schritte ist nieder-
schlagend. Grynacus beklagt sich, er sei vom Ausschuss
riicksichtslos behandelt worden, da man seine Vorschlige
unbeachtet liess, ihm die gegnerischen Vorschlige vor-
enthielt etc. Hinwiederum beschwerte sich D* Amerbach
hoch, dass seine wohlgemeinte Thitigkeit iibel auf-
genommen worden sei und wiederholte oft die Worte:
,haben wir unrecht und iibel gehandelt in unsern ar-
tikeln, so weiss gott, das wir’s nit mit geferden geton,
sonder nit besser verston“.

4

) Der lange Brief Capito’s an Altbiirgerin. Meyer ist auf
der Univ. Bibl. variae antiquit. tom. 1. 5.144—146; vgl. oben 8. 461.



473

Der Ausschuss erklirte, es sei durchaus nicht seine
Absicht die Kirche geringer zu machen, sondern viel-
mehr hoher zu bringen, denn es sei unleugbar, dass
man Leute bediirfe und die Helfer nicht studierten; sie
sollten nicht als Partei, sondern als Glieder der Kirche
gehalten werden. Aber da die Universitit ,ein Stuck
der kilchen“ sei, so habe sie die Aufgabe zu sehen
,dass die Leer recht gehe“. Aut den Einwurf, dass sie.
in ihrer eigenen Regenz Leute hiitten* dienit mit der
kilchen stympten, und auch Glareanum hit-
ten begehrt zuo in zu bringen: wurde erwidert,
das sei eben ihre eigene Klage, und um solches kiinftig
zu verhiiten, hitten sie zum Teil die Statuten gesetzt.
Mit Glarean solle man verhandeln, ob er sich werde
,der Reformation genoss machen“: wo nicht, so wire
keiner, der sein begehrte“.)

Die erste Unterredung war ohne Erfolg; denn Capito
berichtet: ,uff’s letst, als wir sie gern in frindtlichen
verstandt bracht hetten, wart beider gemiit ie unge-
schlachter*. Man erreichte nur das Versprechen, dass
die beiden Parteien einander gutwillig anhiéren wollten;
diec Vermittler sollten den Deputaten ein schriftliches
Gutachten einschicken. Das verspricht nun Capito, doch
wiirden sie die Antwort stellen, ,mehr wie sie Grynaeus
und Myconius leiden mochten, dan wie wir's von Her-
zen begehrten, dwil sie in solcher Anfechtung sein“: sie
seien zu weit gegangen, seien zu argwohnisch und deu-
teten das Vorhaben Anderer iibel aus. Dem Biirger-

!) So habe auch Dr Albanus, sagt Capito am Schluss, e¢inen
Brief an den Bischof von Salzburg (?) geschrieben, worin er ,des
Pabst’s Religion die reine Religion nenne“; der Brief wird darum,
von Myconius verdeutscht, dem Biirgermeister zur Einsicht em-
pfohlen.



474

meister legt er, wie frither schon, die Wichtigkeit der
Universitit fiir oberdeutsche Lande und fiir Basel ans
Herz und bittet, beiden Teilen vorzubalten, ,wie
hoch sie sich beschweren und verunglimpfen, auch ursach
geben, das die studia und die kilche beraubet werden*.
Myconius und Grynaeus, so urteilt er, ,sint fromm liit,
haben aber ihren Fehl und Unerfarung“.!)

Die Vermittler wiinschten, dass man sie einige Zeit
in Basel bleiben liesse, da sie doch noch etwas auszu-
richten und den Grynaeus zur Annahme des Doctor-
grades zu iiberreden hofften. Das geschah denn auch.
Kirchhofer meldet in seinem Leben des Myconius (S.
321), dass sie 16 Tage in Basel zubrachten, die Parteien
zu horen und die Einigkeit zu betordern. Doch trieb
sie die Pest wieder weg, bevor ein Entschluss gefasst
war. Auf der Heimreise, von Breisach aus, schreibt am
23. Juli 1539 wiederum Capito an Meyer einen Brief,
der das Resultat der Bemiihungen summiert und zugleich
fir die freundliche Ueberredungsgabe des Mannes cin
schones Zeugniss ablegt (s. Beilage N° 2).%)

Doch jetzt war genug verhandelt, man musste zum
Beschluss kommen. Und somit wurden die neuen Uni-
versititsstatuten vom Biirgermeister Adalberg Meyer im
Namen des Rates erlassen am 26. Juli 1539. Sie sind
bei Thommen (. 328 ff) gedruckt und erweisen, dass in
der Hauptsache die Vorschlige der Regenz angenommen
wurden. Nur in der Redaction zeigen sie insofern eine
Beriicksichtigung der Minderheit, als die anstdssigen

') Zwei dhnliche Urteile Capito’s iiber Myconius , harten
Kopf“ und seine Unerfahrenheit in der Lenkung kirchlicher Dinge
sieche zu einem andern Anlass im Juli 1535, in meinem Amer-
bach S. 307 Anom. und 8. 308.

) Varie antiq. tom. 1. 8. 142—143.



475

Bestimmungen motiviert werden, als im Interesse der
Kirche selbst gegeben.

In einem Riickblick auf die miihevollen und bemii-
henden Streitigkeiten schreibt Butzeran Amerbach,?)
am 8. August 1539: Wir haben aus einem Schreiben
und aus der Erzidhlung des Myconius vernommen, dass
durch die Autoritit des Rates eure neuen Universitits-
statuten nun gegeben seien. Wir kionnen nur bedauern,
dass ihr euch nicht selbst einigen und dem Rat einen
gemeinsamen Beschluss vorlegen konntet; denn es wire
sicherlich eure Sache gewesen, hierin denjenigen voran-
zugehen, die iiber eine Gelehrtensache aus sich selber
nicht urteilen konnen. Ihr nehmt jetzt wohl beide Teile
den Ratsbeschluss an, aber ihr werdet ihn nicht mit
dem gleichen Eifer durchfiilhren wie ihr euer eigenes
Grutfinden wiirdet durchgefiihrt haben. — ,Hétten doch
alle so wie du, Billigkeit bewiesen und ihre eigenen
Wiinsche dem allgemeinen Nutzen untergeordnet, wie wir
es in deinen lichtvollen Argumenten erfahren haben“. —
, Wir konnen nichts thun als mit Briefen alle ermahnen,
sie mochten hierin den wahrhaften Vortheil der Kirche
Christi im Auge haben und weise verfolgen. Was aber
du in deiner Treue bis jetzt der Vaterstadt herrliches
geleistet hast, das mogest du nicht mindern um der
Fehler Anderer willen®.

Wie Butzer vorraussah: das Streiten hatte noch kein
Ende. Doch will ich hier nicht wiederholen, was Kirch-
hofer von dem unheilvollen Schelten und Listern Karl-
stadts und wohl auch des Myconius (den er als viel zu
milde schildert) im Privatverkehr und in Predigten
erzihlt und andeutet. ?)

1y Epist. viror. erudit. seec. XVI. tom. I. 8. 87. 88.
) S, 322 ff.



476

Am 7. October liess der Rat eine Erkanntniss aus-
gehen, die bei Ochs VI. 145 f. wortlich mitgeteilt ist..
Biirgermeister Adalberg Meyer hielt dieselbe den vor
versammelten Rat berufenen Pfarrern und Diaconem
feierlich vor und nahm ihnen das Versprechen ab, laut
ihres Uebereinkommens mit der Universitit sich der Ord-
nung vom 26. Juli zu unterzichen. Hiebei mussten die:
Geistlichen sich von ihrer Obrigkeit eine formliche Buss--
predigt gefallen lassen: sie sollten allen Neid und Hass;
unter einander abstellen und einander lieben, wie sie:
auch ihren Zuhobrern tiglich predigten und sie lehrten..
Wo nicht, so werde der Rat gegen den Schuldigen.
,dermassen ein Insehens thun, dass derselbe wollte, er
hiitte es unterlassen“.')

Somit waren die Geistlichen unter die theologische
Facultit gestellt. Sie erscheinen demnach, laut den
Notizen Amerbachs zu seinem Rectoratsjahr 1540, in
der Versammlung der Universitit und erhalten dort die
Reihenfolge, die sie in der Synode einnehmen. Dispu-
tationen abzuhalten wurde Myconius, Bertschi und eini-
ocen Andern erlassen, doch wurde ihnen der Besuch
derselben, wenn es ihnen moglich, anempfohlen: ,das
werde ihnen wohl anstehen, die Jungen anreizen und in
den Studiis lustig machen®.

Zur Annahme der Doctorwiirde waren aber die
iltern Theologen nicht mehr zu bewegen, ausgenommen
Wissenburg, der im Jahre 1540, also scinem 4dsten
Lebensjahre, unter Karlstadt sich den Ceremonien unter-
zog. Myconius und Grynaeus, welche dem Gebrauch
principiellen Widerstand entgegengesetzt hatten, blicben
fest. I'iir jenen soll man ein besonderes Katheder errich-

1) Schwarzes Buch 8. 57 = Erziehungsacten X. I.



477

tet haben, das noch spiter Cathedra Myconii hiess!);
Grynacus musste sich noch ldngere Zeit wider diese
einem wissenschaftlich so bewidhrten Manne gegeniiber
unbegreifliche Zumuthung wehren. Er dachte an das
Weggehen von Basel nach Tiibingen, wo man ihn willig
aufgenommen hitte. ,Ich hoffe doch, schrieb er an
Capito, dass ich auch ohne Doctor zu heissen, einiger-
massen etwas gelte bei guten und gelehrten Minnern,
die ich so eifrig liebte und verehrte“.?) Er trug secine
Sache nochmals dem Rate weitliufig vor. In der Cere-
monie fand er etwas pébstliches, der heiligen Schrift
Widersprechendes, wo es nur eine Handauflegung gab.
Capito riit darum vermittelnd seinem Freunde Amer-
bach an, man moge in letzterer Weise verfahren, unbe-
schadet des neuen Gesetzes, das er selbst billigt. Aber
wiewohl Amerbach sich dazu bereit erkldrt, scheint doch
Grynaeus nicht nachgegeben zu haben, so dass Capito
noch am 27. April 1540 erwidert: ,es ist etwas klégliches,
wenn man sich einmal im Streit zu weit ereifert hat;
ithr habt nun reichlich nachgegeben, aber der Mensch
hat sich jetzt einmal in seine Gedanken verrannt“.?)
Wir fragen uns freilich in diesen Fall, welche der
beiden Parteien der letztere Vorwurf mehr treffe; auch
die Universititspartei scheint vergessen zu haben, dass
man sachliche Interessen iib er Formfragen zu setzen hat.
Der Streitpunkt wurde iibrigens nur zu bald gegen-

1y So Hagenbach 8. 343, nach Athense Raurice S. 68.

) So in einem Briefe, der kurz vor die Ratserkanntniss vom
19. November 1539 fillt: variee antiq. I. S. 43.

%) Epist. viror. erudit. seec. XVI tom. I. 8. 103. Capito an
Bonif. Amerb. 19. April 1540; S. 105. Capito an denselben, 27.
April 1540.



418

standslos, da Grynaeus schon am 1. August 1541 an der
Pest starb.

Ein Riickblick auf den Gang der ganzen Streitig-
keit wird uns sagen, dass es sich hier nicht, wie man
wiederholt gemeint hat, um einen ,damals ganz Basel
crregenden Gegensatz einer humanistischen und einer
kirchlichen Richtung* handelte. (Erbkam in Herzogs
Realencyclop. und Heppe in der Allg. Deutsch. Biogr,,
unter , Karlstadt* und , Andreas Bodenstein“) Denn
unkirchlich waren Rat und Amerbach ebensowenig, als
Grynaeus und Myconius fiir Feinde des Humanismus
gelten konnen. Vielmehr tritt hier in den beiden letztern
eine religios-kirchliche Richtung hervor, die wir schon
an ihrem Freund und Vorgidnger, dem Baslerischen
Reformator Oekolampad, bemerken: ein Zug zur As-
kese und zum Puritanerthum, mit welchem der
durch Amerbach und seine Universititsfreunde vertre-
tene freiere biirgerliche Geist in Widerstreit gera-
ten musste. Dass aber auch dieser ein christlicher
sein wollte und war, diirfte schon der Charakter des
. frommen Biirgermeisters Jacob Meyer verbiirgen.

Beilage 1.

Amerbachs Gutachten iiber Wiederherstellung
der Universitit. |

Antiquitates Gernlerianae, tom. I. S.192.

Uff Margarethae a® 1535 sub Amerbachii
"Rectoratu.

Fiirsichtig Ersam Wys giinstig lieb herren. Als
Euer Ehrsam Wisheit in kurtz verruckten tagen giinstig-



	Universität und Kirche 1538 und 1539

