
Zeitschrift: Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 14=4 (1896)

Artikel: Die Erneuerung der Universität zu Basel in den Jahren 1529-1539

Autor: Burckhardt-Biedermann, Th.

Kapitel: IV: Universität und Kirche 1538 und 1539

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


448

academischen Thätigkeit; aber tüchtige Leute besass die)

Basler Hochschule nun doch genügend, und die Studentenzahl

war in erfreulichem Steigen begriffen.

IV. Universität und Kirche 1538 mid 1539.

Eine neue Gefahr erhub sich für die Basler
Universität in den Jahren 1538 und 1539, als es zu
Erörterungen kam über das Verhältniss der Universität zu
Staat und Kirche. Die Universität verlangte vom Staat
eine grössere Selbständigkeit der innern Verwaltung, als

ihr das Statut von 1532 zu gewähren schien. Sie drang
auch mit ihrem berechtigten Begehren in der Hauptsache

durch: der Regenz wurde in den Ergänzungsstatuten

vom 26. Juli 1539 volle Gewalt gegeben
ihre „Anliegen der Schulen und Künsten halben zu
verwalten",1) und bei der Berufung der Professoren erhielt
sie wenigstens neben dem Rat das Recht der
Mitwirkung. — Diese Verhandlungen und Beschlüsse sind

von Thommen klar und bündig, soweit es nach den
lückenhaft überlieferten Acten möglich ist, erörtert worden

(S. 21—26).

Zugleich aber zeigte sich hiebei eine neue Schwierigkeit,

die von der Geistlichkeit als den Vertretern der

Kirche erhoben wurde. Und auf diese Frage, die mir
bisher noch nicht genügend aufgeklärt scheint, möchte
ich hier, an der Hand einiger neu aufgefundenen
Documente, näher eingehen.

l) Die neuen Statuten sind bei Thommen, S. 825,
abgedruckt. Das von ihm benützte Exemplar liegt jetzt in der Mappe
Erziehungsacten X. 1,16—17 Jahrh. Eine Abschrift im Erkanntniss-
buch IV fol. 169; ebenso Erziehungsacten X. 2 und Antiquitates
Gernlerianae tom. I, S. 181—183; endlich Universitätsbibl. A 'A.

III. 16.



449

Es muss angeknüpft werden an die anfängliche Re-

formationsordnung, welche der Rat am 1. April 1529

erlassen hatte. Hier ordnete er, die weltliche Behörde, die
innern Angelegenheiten der Kirche bis ins Einzelne hinein.

Er that es mit dem Bewusstsein, dass es eigentlich
Sache einer Kirchonbehörde wäre einzugreifen;
„unangesehen — heisst es im Vorwort der Reformationsordnung

— dass solche Dinge den geistlichen Oberen,
wo ihnen unsrer Seelen Heil angelegen, billiger zu
fördern zustände". Indessen hielt sich der Rat als die von
Gott eingesetzte Obrigkeit verpflichtet, alle dem

Evangelium entsprechenden sittlichen und kirchlichen
Ordnungen zu erlassen und mit Strafgewalt zu handhaben,
und fühlte sich dergestalt eins mit „der Kirche Christi
zu Basel", dass er bald nicht mehr provisorisch, sondern
definitiv schaltete und waltete über Schule und Kirche.
Aber niemand erhob dagegen Einsprache im Namen
einer freiem, selbständigem Stellung der Kirche gegenüber

dem Staat.
Und doch war in gewissen Puncten Weltliches und

Geistliches so vermischt worden, dass das Resultat ein

unziemliches, wenigstens unchristliches werden musste.
Das geschah vor Allem mit dem Bann. ') Die Refor-
mationsordnung vom 1. April 1529 spricht den Grundsatz

aus, dass Leute, die in offenbaren Lastern leben —
es wird eine Reihe derselben aufgezählt — nicht am
Abendmahl Teil nehmen dürften, denn sie „schmähen
den Leib Christi, als ungesunde und dürre Glieder".

') Im Zusammenhang ist die Frage dargestellt bei Herzog,
Oekolampad II, S. 192—214. — Anderes, besonders aus der spätem
Zeit s. bei Kirchhofer, Oswald Myconius (1813) S. 131 ff. und
sonst; ebenso Hagenbach, Oswald Myconius (1859) S. 346 ff.

Beiträge XIV. 29



450

Das Recht und die Pflicht, nach 2 maliger vergeblicher
Mahnung den Bann zu verhängen, spricht sie den Pfarrern

zu. Ein Jahr später, vor der Synode von 1530,
entwickelte Oekolampad selbst seine Ansicht von der Sache
und schlug ein abweichendes Vorgehen vor. Auf den

Worten Christi von der Schlüsselgewalt (Matth. 18) und
dem Verfahren des Paulus gegen den fehlbaren Corin-
ther (I. 5) fussend, erwies er die Notwendigkeit eiuer
Sittencensur und die Art, wie sie ausgeübt werden solle.
Zweck ist ihm nur die Reinhaltung der kirchlichen*
Gemeinschaft, nicht die Bestrafung des Sünders; dieser
schliesse sich vielmehr selbst durch seine Verstocktheit
aus, werde aber auf seine Reue hin sofort wieder

aufgenommen. Noch ausführlicher begründet Oekolampad
seine Ansicht in einem langen Brief an Häller in Bern.
Hier sucht er besonders zu scheiden was der weltlichen
Obrigkeit und was der Kirche zukommt. Die letztere
will nicht strafen, sondern liebevoll mahnen und muss,
wenn alle Mahnung nicht fruchtet, um ihrer selbst
willen ausschliessen. Die Strafe aber überlässt sie der
weltlichen Macht, die das Schwert hat und allerdings,
selbst mit Gewalt, Christi Feinde schlagen und die be-'
drängte Kirche schützen darf. Nach Oekolampads
Vorschlag wurden nun für jede Stadtkirche und für das

Land Bannherren aus weltlichen Gemeindegliedern
aufgestellt, welche in Verbindung mit dem Pfarrgeistlichen
eine dreimalige WTarnung sollten ergehen lassen und
dann den Bann aussprechen. Der Bann war eine Art
Interdict, das jeden Verkehr mit dem Gebannten bei
Geldstrafe untersagte. Bald wurde das Vorgehen gegen
einen Verzeigten noch dadurch verlängert und verschärft,
dass eine vierte Mahnung und Vorladung vor den
Rat angeordnet wurde, ehe die Bannung erfolgte. —



451

Die ganze Verordnung aber führte in zwei
Richtungen zu Missständen. Einerseits wurde sie, entgegen
der ursprünglichen Absicht, zur Härte und zum
Gewissenszwang. Während Oekolampad selbst es getadelt
hatte, dass in der frühem Kirche „Pharisäer Zerfleischer
der Gewissen" gewesen seien, indem sie wegen menschlicher

Einrichtungen den Bann verhängten: versuchte
im Jahr 1530 der Rat durch neue Verordnungen auch

Solche, die. dem Abendmahl fern blieben, mit Bann, ja
mit Ausstossung aus der Stadt zu seinem Willen zu
zwingen; und Oekolampad billigte dieses Vorgehen.
Lnter solchen Massrcgcln litt einer der edelsten Bürger,
Bonifacius Amerbach, bittern Kummer und sah sich,
wenn auch die Execution nie eintrat, doch mehrere
Jahre lang damit bedroht. In seinem Fall war es in
der That Ausübung eines harten Gewissenszwanges.1)
Wahrscheinlich hat Capito an ihn und seines Gleichen

gedacht, als er in einem längern Vortrag vor der Synode
von 1532 die Unanwendbarkeit des Bannes auf Leute
abweichender Lehrmeinung bei sonst christlicher Gesinnung

ausführlich erörterte.2)
Aber auch in entgegengesetzter Richtung war der

Bann eine verfehlte Massregel : er konnte selbst in
seinem ursprünglichen Sinn nicht wirksam durchgeführt

werden. Ein Mal über das andere musste der
Rat die bezüglichen Mandate erneuern. Man vernahm
in der Synode von 1532 (22. December), dass die ßann-
herren auf dem Lande aus ihnen selbst das Gespött
machten und sich selbst vor dem Volk hinstellten, als

') Die ganze Verhandlung s. in meinem Amerbach S. 81

ff. und den zugehörigen Briefen.
2) Kirchenbibliothek K. A. C. IV. 1. S. 169 — 170, Datum : 28.

Mai 1532.



452

wären sie „Kalthansen" (d. h. böswillige Angeber).1) Noch
im Jahr 1538, als man am 23. Juli Synode hielt, musste

man von Marx Bertschi, Pfarrer zu St. Leonhard,
vernehmen: die Bannherren richten nichts aus; es wolle
Niemand die rechte Einsetzung des Bannes verstehen
und auch nicht in freundlicher Weise sich strafen (d. h.

zurechtweisen) lassen. Die Bannherren würden „ übel
verdacht und verargwohnt". Er verlangte daher vom
Rat stärkern Schutz der Bannherren. So bestätigte auch

Pfarrer Low7 von Gelterchingen: die Baunbrüder aut dem

Land übten den Bann nicht; sie erklärten: in der Stadt
seien die Laster zweifach so arg, darum wollten s i e

keinen Unwillen auf sich laden u. s. w. Darauf hin und

später wiederholt erneuerte der Rat seine frühern
Beschlüsse: nach dreimaliger vergeblicher Warnung seien

die Fehlbaren, in der Stadt durch die Bannherren, auf
dem Land durch die Obervögte, den Herren Häuptern
zu verzeigen, die sie vor Rat noch einmal warnen und
eventuell zuletzt von den Bannherren sollten bannen
lassen (1539, 19. Nov.). Zugleich aber wurde den
Prädicanten eingeschärft, sie sollten nicht, wie bisher,
strafwürdige Sachen „gleich uff den Cantzlen ausschreien,
ein Oberkeit und gantze gmein verkleinern und unrüwig
machen, sondern solche Dinge zuerst den Häuptern
zum Strafen und Abstellen anzeigen". Darüber aber
bricht nun gar der Antistes selbst, Oswald Myconius, in

heftige Klagen aus, indem er seinem Freunde Capito
das Herz ausschüttet (23. December 1539)2): „strafwür-

') Dies und das Folgende im Bande der Kirchenbibliothek
O.IV. 1.

2) Erkantnus den Synodum und Bann betreffend: Antiq. Gemi.
I. S. 92—95: ebenso Kirchenbibl. Beitrüge zur Kirchengesch. Basels

I. X° 35. — Der Brief des Myconius: Variae antiquitatt. eccles. Bas.

tom. I. S. 27 : Univ.-Bibl.



453

dige Laster dürfen nicht öffentlich getadelt werden ; man
soll sie den Häuptern anzeigen. Ist denn dies das Amt
eines Predigers, der mit Worten, nicht mit Schlägen
züchtigen soll? Der Pfarrer wird hintangesetzt: er muss
den Bannherren das Mahnen überlassen, muss ihnen

Anzeige machen, aber ihrer Beratung beizuwohnen ist
ihm strenge untersagt. Ehebruch darf er nicht berühren,
bis ihm der Fehlende vom Rat überwiesen ist: natürlich,
damit doch die Bannherren nicht umsonst eingesetzt
seien! Zu alledem haben wir nichts zu sagen. Soll eine
solche Verachtung, und der Hass der darin steckt, Einem
nicht den Gedanken ans Weggehen wecken? Doch Nein!
Die Kirche ist mir zu lieb als dass ich sie verliessc. Wir
wollen Christum lehren, in ihm die Gewissen ermuntern
zu der uns geschenkten Gnade, den Lastern väterlich
mit dem Worte steuern, da sie vom Unglauben herrühren,
den Rat an seine Pflicht mahnen, so lange der Herr
Kraft giebt. Das Andre wollen wir Gott befehlen."

Als der Rat später nochmals seine Ordnung
einschärfte (September 1542 — es geschah dann aufs neue
1553, 23. December), rechtfertigte er sich den Geistlichen

gegenüber: „Und ist den Predicanten me zu guttem
geschechen, das man die so dry malen gewarnet vor Rath
fürstellen sollen. Dann mit solchem fürstellen wirt
bezeugt, das der so nochmalen [d. i. nachmals] verbannet,
mit willen und wüssen der'Oberkeit in Bann gethan
wirt; das mag dan steiff bleiben, so das geistlich vom
Weltlichen gehandthabt wirt. Und ist doch der
Bannordnung hiemit nütt genommen". Allerdings nicht, aber
die Geistlichen konnten sich doch mit Grund beklagen,
dass sie von der weltlichen Behörde als Ankläger
derjenigen angestellt wurden, die ihrer geistlichen Pflege
befohlen waren. Wir sehen darin einen Eingriff des

Staates in das Gebiet der Kirche. Dass die Obrigkeit



454

in einer noch vielfach sittenlosen Bürgerschaft — davon
könnten aus den Synodalverhandlungen noch mancherlei

Beispiele angeführt werden — gute Sitte zu fördern
ernstlich bestrebt war, kann nur gebilligt werden. Aber
wenn sie die Geistlichen zwang, ihr Polizeidienste zu

thun, so war dies das Vermischen von zwei Gebieten
des Lebens, welche scharf zu scheiden sind.

Der Mangel einer reinlichen Scheidung von
Geistlichem und Weltlichem in der öffentlichen Verwaltung
musste Missstimmung erzeugen zwischen Geistlichkeit
und Rat; beide äusserten wiederholt Klagen gegen
einander. ') So an der Synode von 1533 (12. Mai). Während

wieder Marcus Bertschi die Geistlichkeit gegen
das allgemeine Stadtgespräch in Schutz nahm „der Rath
müsse der Pfaffen Knecht syn ", mussten die Pfarrer
vom Rat mehrfachen Tadel vernehmen: wegen ihrer
Kleidung, dass die Frauen Einiger zänkisch seien und

kleiderprächtig, dass sie ihre Kinder schlecht erzögen,
dass sie Männer und Frauen zu Bittgesuchen veranlassten

und damit das Schwert der Obrigkeit gegen Uebel-
thäter hinderten; sie brächten die Landleute gegen
die Stadtbürger auf und machten so diese gegen ihre
Regierung rebellisch: die Städter seien schon an sich

auflüpfisch genug! — Umgekehrt wiederholt sieh die

Klage der Geistlichen gegen die Obrigkeit wegen der

Besoldungen. Wahrend Oekolampad 1530 (in der Rede
über den Bann) noch erklärt hatte „parochis provisum
est sat liberalitcr", hören wir jetzt von Myconius (1533)
und von Grynaeus (1537): die Gehalte würden den
Pfarrern nicht ordentlich ausbezahlt; es sei anstössig,
dass der Pfarrer von seinen Untergebenen Geld ein-

') Kirchhofe)-, Myconius S. 312 tf. hat darüber das Wichtigste

zusammengestellt.



455

'reiben müsse. Oeftcr auch wird die Verschleuderung
der Kirchengüter getadelt. So von Bertschi (23. Juli
1538) : denn aus den Kirchengütern seien Geistliche und
Diacono zu erhalten und in den Schulen junge Leute
aufzuziehen für das Predigtamt. — Und weiter fügt er
bei: Im Pabstthum hätten die Geistlichen „von dem
Pabst und allen seinen Gliedern" grossen Schutz, Schirm
und Rücken gehabt, seien geehrt und gefürchtet gewesen.
Da man jetzt Orgel, Messe und anderes äussere Gepränge
abgeschafft habe und das Predigtamt für das höchste

gehalten werde, so sollten jetzt die Prediger in Ehren
stehen. Sio seien aber in Verachtung gekommen wie auch
das göttliche Wort selbst, das von der Obrigkeit nicht
tapfer genug gehandhabt werde. Das sei ein Schaden auch
für den Staat. — Wiederum antwortete der Rat auf solche

Vorwürfe (3. Juli 1537): Wir weigern uns einer Zurechtweisung

als unvollkommene Menschen nicht. Aber die
Geistlichen reden von ihren eigenen Fehlern kein Wort,
und doch geben sie und ihre Familien zum Teil durch
ihren Wandel der christlichen Gemeinde Aergerniss. Man
hätte die Obrigkeit vorher von dem was man gegen sie

zu klagen habe in Kenntniss setzen können statt so

öffentlich zu handeln. —
Um solchen anstössigen Erörterungen in den Synoden

den Riegel zu schieben, beschlossen auf den 19. Nov.
1539 beide Räte einhellig: Da in der Retormationsord-

nung die jährliche Abhaltung von Synoden mit
gegenseitiger Sitten- und Lehrcensur verordnet worden, diese

Ordnung aber dadurch verletzt worden sei, dass man zu
Zeiten Sachen tractiert habe, „die für ein Oberkeit und

nit für den Synodum gehört haben", so sollten die

Synodi künftig nach den Vorschriften der ersten
Institution, wie sie auf* den Rat Oekolampads eingerichtet
worden, gehalten werden. Und nun wird genau die Form



456

der Synode vorgeschrieben, sowohl für die Einladung
wie für die einzelnen Tractanden. Gleichzeitig wird
auch der Kirchenrat oder die „Synodusherren*
abgeschafft und werden seine Functionen „den beiden

Rathen als der ordenlichen Oberkeit und nit sondern

Personen" zugewiesen. Man hatte nämlich am 9. Sept.
1532, weil der Rat mit vielen Stadtgeschäften beladen

sei, das „was die Geistlichkeit anrürt" einer besondern
Commission übertragen, in welcher nebst den 4
Pfarrherren der Stadt die Häupter, acht Ratsherren und 4

Bürger sassen. ')
Die Verordnung gab dem Myconius (in dem oben

citierten Brief an Capito, 23. Dec. 1539) wieder Anlass

zu herben Klagen: „Sic wollen uns vorschreiben, wie
wir die Synode abhalten sollen Wir sollen uns

gegenseitig anklagen vor den Abgeordneten des Raths,
die als Richter dasitzen werden; denn wenn sie alles

angehört haben, können sie uns abtreten lassen oder
nicht, wie sie wollen. Vor dem Urteil fürchten wir uns
nicht, aber davor, dass sie dabei sitzen können, ohne

durch den Eid zum Schweigen verpflichtet zu sein. —
Sie berufen sich mit Unrecht auf Oekolampad. Und
dazu sitzt noch die Universität, namentlich die thoolog.
Facultät dabei: sie wird auch als Richterin gegenwärtig
sein".

Sil

') Kirchhofer, Myconius S. 326. Es scheint mir, dass die
Synodusherren ", deren Protokolle sich im Staatsarch. Kirchen-
chen A 9 finden, dieser Kirchenrat waren. Sie heissen auch

„Verordnete der Kilchenu : sie beraten die Tractanden der Synode
vor und führen ihre Beschlüsse aus. Ueber den grossen Kehraus,
welcher über obige Dinge zwischen Geistlichen und Rat am 12.

Juni und 9. Juli 1542 abgehalten wurde, s. über Synodorum,
Staatsarchiv, Kirchenacten C 3.



457

In solcher Stimmung befand sich die Geistlichkeit
oder doch ein Teil derselben und namentlich ihr Antistes

gegenüber dem Rate, als nun in den Jahren 1538 und
1539 ihre Stellung zur Universität geregelt werden sollte.
Es erklärt sich so die Heftigkeit, mit der die nun
darzustellenden Verhandlungen darüber geführt wurden. Die
Geistlichkeit bekämpfte energisch die beiden Forderungen

der Universität: 1. dass alle angestellten
Geistliehen der Stadt als Glieder der Universität angehören
und der theologischen Facultät in gewissen Beziehungen
zu Gehorsam verpflichtet sein sollten; 2. dass nur solche,
die einen academischen Grad, den Doctorgrad, besassen,
den academischen Lehrstuhl besteigen dürften. Der Streit
wurde beiderseits „mit Eifer und Nachdruck" (Thommen
22) geführt. Thommen stellt denselben gut und, wie
mir scheint, in der Hauptsache mit treffendem Urteil
dar; doch bedauert er (S. 30) „die einzelnen Stadien
des so interessanten Zwiespaltes nicht genauer verfolgen"
zu können, weil die „Ueberlieferung sprunghaft" (S. 22)
sei. In dieser Hinsicht glaube ich aus aufgefundenen
Actenstücken und Briefen und teilweise genauerer
Ausbeutung der ersteren so viel ergänzend beibringen zu
können, dass die ganze Verhandlung ein anschaulicheres
Bild gewährt. Dabei lernen wir zugleich die Gründe der
widersprechenden Geistlichkeit besser verstehen, als es

nach den bisherigen Darstellungen möglich war. Es ist
indessen kaum fruchtbar, den Controversen in all ihren
Einzelheiten nachzugehen; ich will versuchen den Gang
des Kampfes nach seiner Art und in seinen wichtigsten
Entwicklungspuncten zu charakterisieren.

Unter dem Rectorat des oben genannten Hieronymus
Artolph, eines Mediciners, der schon lange mit der Basler
Universität bekannt und ungefähr Altersgenosse Amerbachs

war, begehrte die Universität am 28. Juli 1538



458

eine Aenderung ihrer Statuten und erhielt vom Rat den

Auftrag, ihre Wünsche schriftlich einzugeben. Es waren
6 Punkte, die sie verlangte. Was das Verlangen einer
grösseren Selbständigkeit der innern Verwaltung betrifft,
übergehe ich hier mit dem Hinweis auf Thommen, der
darstellt, wie dies schliesslich gewährt wurde. Ueber
das fruchtlose Begehren, dass ihr „ein jährliches
Einkommen geschöpft" würde, habe ich oben gesprochen.
Die Gründung eines „Pädagogiums" als Vorbereitungsanstalt

und die Ordnung des niedern Schulwesens ist
von Thommen und mir anderswo ') besprochen. Es bleiben

also nur die zwei Artikel zu behandeln übrig,
welche die Stellung der Geistlichkeit zur Universität und
die Gradus betreffen.

Einig waren alle darin, dass die Universität von
nun an einen streng confessionellen Charakter
haben solle. Einen solchen trug ja auch der ganze Staat

Basel, seitdem er für alle seine Angehörigen im Jahr
1534 ein bindendes Glaubensbekenntuiss erlassen

hatte, das auf allen Zünften beschworen wurde. Ja,
der Staat betrachtete sich geradezu als die Kirche
Christi in Basel und folglich die Hochschule als
einen Teil di es er Kirche. Es war also nur folgerecht,

dass auch sie dem evangelischen Bckenntniss
entsprechen sollte. Das wurde jetzt, auf Initiative der

Deputaten hin, zum ersten Mal deutlich und bestimmt
ausgesprochen als die erste Grundlage des ganzen Instituts,
und es muss dies darum hier vorausgenommen werden,
weil sonst alles Folgende unverständlich wäre.

Demnach bestimmt in den endgültigen Statuten der
erste Paragraph (Thommen S. 326 f.) dies: „diewyl die

') Geschichte des Gymnasiums in Basel (1889) S. 25 f.



459

hoche schul nit das geringest glid der kylchen
Christi, das dann niemandts weder in grosseren noch
minderen faculteten zu ordenlichem leser angenommen
[werde], er sye dann unsererroligion und habe
gemeinschafft mitt uns in dem nacht mal
unseres herren Jesu Christi". Allen Lehrern aller
Facultäten wird eingebunden nichts zu lehren das unsere

heilige Religion verletzen könnte, sondern dass sie wie
alle Christen schuldig seien „den Namen dos Herrn zu

heiligen, sein Reich zu erweitern und unsere Religion
hoch zu commondieren und zu preisen".

Der Einzige, von dem wir hiegegen eine Einwondung

vernehmen, ist Bonifacius Amerbach. Aber nicht

gegen den Grundsatz wendet er sich, nur gegen gar
zu ängstliche Bestimmungen hinsichtlich der Rcctor-
wahl. In einem Gutachten, ') das er als Mitglied der
bald zu erwähnenden Regenz - Commission separat den

Deputaten eingiebt, spricht er sich dahin aus, cs sei

nicht nöthig ausdrücklich zu sagen „wie en keiner, so

dem wort gotz widerig, ein stimm haben oder zu einem
Rector erkiesst soll werden". Wir beteten alle als

Christen Christum unsern Erlöser an und seien seinem
heil. Wort anhängig: „demnoch alle, als ich hoff, begeren
zu fürdren den frummen und abwenden den schaden,

begeren selig zu werden". Und wenn dennoch, was Gott
verhüten möge, etliche unter den Wählern dem Wort
Gottes zuwider sein sollten, so sei dafür die „Oberhand"
des Rates da. Und würde gar ein solcher Rector einmal

gewählt, so habe er nicht so grosse, weitreichende oder

langdauernde Gewalt, dass etwas Schädliches daraus
entstehen könnte. Doch halte er für gut, dass bei der

') Schedae Amerbach. 4°.



460

Rectorwahl die Deputaten des Rates zugegen seien. —

Man sieht, Amerbach fürchtet die Zanksucht seines
Zeitalters um kleiner confessioneller Unterschiede willen.
In den definitiven Statuten findet sich denn auch die

Bestimmung nicht.
Ein weiterer vou seiner Eingabe berührter Punkt

sind die Gebühren boi d e n D o c t o r p r o m o t i o n e n,
die er ermässigt und für Unvermögliche ganz beseitigt,
nicht aber „wie von etlich vermeint würt" überhaupt
aufgehoben wünscht; das letztere dünke ihn „der
Universität gar ein spott" : als ob man sonst keine Studenten
bekäme.

Endlich mahnt er, bei Zeiten das Verhältniss zum

Bischof, als dem Kanzlei der Universität, zu ordnen

wegen der Gültigkeit der Doctorpromotionen (s. Thommen
S. 33).

Zwiespalt erhob sich also bloss über den zwei oben

genannten Forderungen der Regenz. Es wurde verlangt,
dass nicht nur die Professoren und Regenton und die

Studierenden, sondern auch „die mit freien. Künsten

oder heiliger Schrift umgehen und sich
daraus nähren" — also alle in Basel angestellten
Pfarrer und Diacono — der Universität Glieder sein
und ihr gehorchen sollten, „damit ein jeder seiner Lehre
Rechenschaft zu geben verbunden sei".

Zweitens wird verlangt, dass jeder Lesende den

Doctorgrad besitze oder, wenn er ihn noch nicht habe,
ihn „zum förderlichsten empfahe".

Die ersten, von den Deputaten am 28. Juli 1538

schriftlich begehrten Vorsehläge hatto Grynaeus
abgefasst.1) Es wurde von der Regenz ein Ausschuss

') Das ergiebt sich aus dem Brief Capitos an den Univer-
sitätsausschuss vom 14. Oct. 1538 in den Acta des Universitäts-



461

ernannt, der mit den Deputaten verhandeln sollte. Diesen
bildeten: Rector Hieron. Artolf, Karlstadt, Amerbach,
Wissenburg, Nieolaus Brieffer als Decan des Petersstiftes.

') Grynaeus, der auch ernannt worden war „als
der fürnembst", entschuldigte sich „Arbeits halb".2) Der
Ausschuss gab nun seinen abgeänderten Entwurf an die

Deputaten ein, und diese stimmten ihm bei, vorbehaltlieh

der definitiven Redaction „in lauterer Form".
Unversehens stiessen Grynaeus und Myconius auf dio oline
ihr Wissen eingegebenen Artikel, und da sie mit den

zwei oben bezeichneten Punkten nicht einverstanden

waren und sich durch das Vorgehen des Ausschusses

hintergangen glaubten, erhoben sie lebhaften Widerspruch.

Der Ausschuss erklärte sich bereit, „da diese

Artikel viel Ursache band", mit den Deputaten darüber
mündlich zu verhandeln.3)

Da man sieh nicht einigen konnte, legte der
Ausschuss seine Vorschläge den Strassburger Freunden
Butzer und Capito vor. In deren Namen gab Capito
am 14. October 1538 ein ziemlich ausführliches Gutachten
ab, das uns vorliegt. Er sucht zunächst seine opponieren-

archivs: „roeepistis leges et ordinationes a Grynaeo conscriptas".
Ebenso aus dem undatierten Brief Capitos an Bürgermeister Jac.

Meyer (kurz vor den definitiven Statuten vom 26. Juli 1539):
Univ. Bibl. variae antiquitatt. torn. 1. S. 144 —146. Hier wird
erwähnt: „des Grynaei Ratschlag, so er vor eini Jor geben".

•) Univ. Bibl. F. III. 41. Beiblatt- zu S. 154; vgl. Capitos
Brief vom 14. Oct. 1538.

2) Dies und das Folgende geht hervor teils aus dem Schriftstück

des Staatsarchivs: Erziehungsacten X. 1, 16. u. 17. Jahrh.

Concepta pro instauranda Universitate 1538; es ist das bei den

Verhandlungen gebrauchte und mit Notizen versehene Exemplar;
teils aus dem oben genannten Brief Capitos an Bürgerm. Meyer.

s) Zuschrift zu F. III. 41. S. 154, Beiblatt.



462

den Freunde zu entschuldigen, giebt ihnen auch in dem

ersten Puncte fast völlig Recht. Er hofft die Parteien
einigen zu können, da sie doch beide aufrichtig nur das

allgemeine Beste wollten, und bei so grossen Männern
nicht ein Hass werde Wurzel fassen können: der Gegensatz

beruhe nur auf einem Missverständniss der Worte.
Indessen nimmt er Partei für die Pfarrer, indem er
vorschlägt: wer in freien Künsten oder auch in der heil.
Schrift studiere, solle der Universität unterthan sein;
„doch dwil pfarrer und helffer von der kilchen ein höhern
und notwendigem befelch und so gar ein geschefftenigen
dienst haben [hiezu macht Amerbach die spitzige, aber

unbillige Randglosse: „septem horae", d. h. jeden Tag
nur eine Predigt! als ob nicht noch viele andere Arbeit
der Seelsorge den Pfarrern zur Last gefallen wäre], das

sy nit mögen Ordnungen und gebotten der Universität
füglich nachkommen: so sollen s y den mandaten
der Universität unverstrickt bliben". Weil
aber die Zuordnung zu der Universität den Sinn habe,
dass die Jüngern im Studium sich noch weiter ausbildeten,

so sollten die Kirchenbehörden die Diacone

zum Anhören von Vorlesungen anhalten, die zugleich
verhüten könnten, dass der Kirchendienst darüber Schaden

leide.
Auch in der Frage des theologischen Doctor-

grades will erden Myconius und Grynaeus nicht
missverstanden wissen. Sie seien dagegen, weil sie sähen,
wie grosser Missbrauch damit getrieben werde, dass man
oft Ungelehrte damit ausstatte; sodann seien sie auch

principiell dagegen; bis jetzt galten die Universitäten
als eine der Kirche fremde Anstalt, ein Profanus darf
und kann einem Geistlichen nichts zugeben, das kann

nur die Kirche. Freilich teilt Capito diese Meinung nicht:
er will sie nur als eine aus dem Grund der Fromm ig-



463

k e i t entspringende vor Verunglimpfung schützen. Capito
sieht die Universitäten mit der Mehrheit zu Basel als

„einen ehrenvollen Teil der Kirche" an. Die
Kirche hat ein Amt für das Volk, ein Amt für die
studierende Jugend, und über beide Aemter ist sie selbst
die Herrin. Sie kann also durch ihre Diener, die Lehrer
der Jugend, auch Grade austeilen als Zeugnisse über

Gesinnung, Sitten und Gelehrsamkeit. Nun sind aber
solche Auszeichnungen nöthig als Sporn zum Fleiss,
wenn die Universitäten besucht sein sollen.1) Er schlägt
nun zur Ausgleichung der Ansichten vor: der Prüfung
eines Theologen sollen alle Pfarrer der Stadt (d.h.
1 laup (pfarrer), als Glieder der Facultät [offenbar nur im

weitern SinnJ, beiwohnen, denn es handelt sich dabei
nicht nur um eine Prüfung der Gelehrsamkeit, sondern
des sittlichen Characters, worin die Pfarrer Kenntniss
und Erfahrung haben. AVas sodann die Personen des

Grynaeus und Myconius betrifft, so rät cr, dem erstem
durch eine feierliche Action vor der Regenz das Amt
des Professors der Theologie, vielleicht auch das eines

Decanus perpetuus zu übertragen, so dass er als

theologischer Doctor gälte, und auch dem Myconius möge
man als einem wahrhaftigen Bischof und als einem frommen

Mann und Freund der Wissenschaften honoris causa
den Doctor geben.

Zum Schluss legt Capito die Unentbehrlichkeit der
Basier Universität für die Protestanten der Commission

warm ans Herz: wir haben nur die Universität Witten-

') Ueber die Frage „ob das Doctorat under den Christen

möge geduldet werden" hat Capito ein übermässig ausführliches
Gutachten abgegeben. Es trägt kein Datum, gehört aber wohl in
diese Zeit. Staatsarchiv Kirchenacten 15. 1: 14 Blätter in-fol. wovon

20 '/2 Seiten beschrieben.



464

berg, und die ist weit entfernt; wenn es dort eine Wendung

gäbe, so mussten wir alle Studierenden zu euch

schicken. Denn Tübingen hat keinen Kanzler [?] und
kann daher keine Gradus erteilen ; Marburg hat für Theologen

keine Privilegia. Wir in Strassburg (die Universität

wurde erst später errichtet) haben weder Raum
noch Leute zu einer Universität. Euer Ort hat Ansehen.
Eine Universität ist ein edles Gottesgeschenk. Und seid

nur gewiss: das, dass ihr Schweizer oder dass ihr
Evangelische seid, wird die Studenten nicht von eurer Stadt

abwendig machen ; schicken doch selbst zu uns, die wir
nichts sind, die Feinde ihre Söhne. —

Man sieht: Capito und Bucer vertreten viel mehr
die Sache der beiden Oppositionellen als die der Mehrheit.

Aber die Parteien in Basel wurden nur
leidenschaftlicher. Ein Brief Artolphs1) an den eben in Neuenburg

weilenden Amerbach vom Anfang December 1538

klagt heftig über einige Theologen: sie werden es noch

zum Verfall der Wissenschaften bringen; öffentlich und

privatim toben sie gegen die Doctoren und Magister,

erregen das Volk und den Rat gegen die, welche um
die Gradus sich bewerben, und verdrehen dabei das

heilige Gesetz Christi. Ich selbst bin bei ihnen
verschrien, weil ich die Artikel aufgesetzt habe: ich sei es,

der den still errichteten Bau der Kirche zerstöre. Die
Kirche — das heisst einige Pfäfflein — dürfe nicht dem
Staat untergeordnet werden. Ja, aber dass alle Studierenden

der Kirche, d. h. dem Myconius und Grynaeus
und ihrer Tyrannei, untergeordnet werden, das wollen
sio vom Rat als Beschluss erwirken, und im Rat
beanspruchen sie als ihr Recht die oberste Stelle, von

') Kpist. virorum erudit. saec. XVI, torn. I, S. 2.



465

ihnen soll das Heil des ganzen Gemeinwesens abhangen.
Sie werden noch durch die Aufhebung aller Ordnungen
der Facultäten die Immunitäten der Académie und ihre
Gesetze beseitigen und die Grade, als papistische Cäri-
înonicn, werden abgeschafft werden. So wird's kommen!
Hilf du uns mit deiner Klugheit! —

Und weiter1) berichtet Artolph wiederum an Amerbach

über einen ärgerlichen Auftritt am 1. Januar 1539.

„Mehr als eine Stunde sprachen Grynaeus und Myconius
vor dem Bürgermeister und dem Oberstzunftmeister
Theodor Brand und den Deputaten über ihre Sache.

Lind als gelegentlich vom Brief Capitos die Rede war
[es ist der vom 14. October 1538 gemeint], verlangte der
Ratschreiber von mir zudringlich die Herausgabe
desselben. Doch ich weigerte mich, ohne Vorwissen der
Decane und in deiner Abwesenheit dies zu thun, ja
selbst nur den Inhalt anzugeben".

So hatte man also auch auf der Seite der Majorität
die leidenschaftslose Ruhe verlassen.

Inzwischen brachte die Universität in der Regenzsitzung

vom 1. März 1539 ihre früheren Wünsche zum
einstimmigen Beschluss, gegen den nur Grynaeus
protestierte.2) Und die Deputaten formulierten ihren
Gesetzesvorschlag und legten ihn am 12. April 1539 dem

Regenz-Ausschuss vor. Sie trugen dabei den Begehren
der Refractanten und den Vorschlägen Capitos einige
Rechnung. Die Geistlichen sollen allerdings der
theologischen Facultät angehören und dem von ihnen
gewählten Decan gehorchen „in allen göttlichen und

') a. a. O. S. 3.

2) S. oben S. 461 not. 2 : Grynaeus nonnullos articulos obmu-
tilare nitebatur, hanc suae mentis intentionem solus servare et
pedem figere etiam tum protestatione tali quali : so notiert der Notar.

Beitrage XIV. 30



466

zimblichen dingen, besonders was do trifft die studia
und gottsälige Übungen" — aber: „sonst wollen wir,
das alle kilchendiener der übrigen hendel der Universität,

so ir regierung, zitlich gut oder ussere ding
belangen, exempt sin sollen". Auch können die Helfer
durch die Pfarrer beurlaubt werden, wenn sie durch
ihren Kirchendienst verhindert sind. — Zweitens wird
nun auch die Verpflichtung der Lesenden zu
sofortiger Annahme des Doctorgrades
unterlassen. ¦)

Allein der Entwurf der Deputaten wurde von dem
Ausschuss in einigen Punkten beanstandet und
zurückgewiesen, und zwar waren es eben diese Zugeständnisse
an die Geistlichen (nicht die Mitwirkung von Rat und

Deputaten bei Professorwahlen, wie Thommen S. 23

f. meint), welche Anstoss erregten. Man erkennt dies

aus einer genauem Vergleichung des erneuerten De-
putaten-Entwurfes Thommen 325 f. in den

Anmerkungen), der nun wieder mehr den Wünschen der
Universität sich anschloss und z.B. von allen Or-
dinariis unverzügliche Annahme der Gradus forderte mit
dem offenbar gegen Grynaeus und Myconius gerichteten
Zusatz „das alle Ordnungen, so nit wider Gott und syn
heylig wort strebend, wol mögend zu Gottes cere und

heyligung sines namens geprucht werden" (Th. S. 330,

§ 15). Der Entwurf trägt den Titel: „Wie die hoche
Schuol der Statt Basel christenlich angericht und
erhalten werden soll" und ist vom Stadtschreiber Heinrich
Ryhener unterzeichnet: Mense Aprili anno 1539.

') Thommen hat übersehen, dass unter den von ihm S. 325

genannten Actenstücken R II A (jetzt Erziehungsacten X. 1.) zwei
— es sind die mit der auf S. 23 not. 4 citierten Bemerkung —
eine abweichende, frühere Fassung des Entwurfs darstellen. Auch
findet die Verhandlung nicht vor Rath statt.



467

Doch die Gegenpartei gab sich noch nicht
überwunden. Antistes Myconius liess im Mai 15391) die Pfarrhelfer

sich versammeln und legte ihnen die Artikel
zur Beratung vor. Die Diacone beschliessen nun
folgendes, offenbar unter dem Einfluss ihres Oberhirten.
Die Hochschule soll in christlichen Städten unter beiden

Regimonten, dem geistlichen wie dem weltlichen
stehen: „unter dem geistlichen: christenlicher leer und
der seelcn — unter dem weltlichen: ires überigen wesens
halb, usgenommen was zum leeren dienet gemeiner
künsten". Es zieme sich aus keinerlei Ursach, „dass das

Geistliche etwas gehorsame uss huldung oder Eydes-
pflicht, dem Rector der Universität mit zwang verbunden

sy oder sin sol". Es sei unschicklich, dass diejenigen,
welche über die Gewissen wachten und in der Praktik
der Theologie, nicht im Lernen stünden, als: Bischoff
oder Seelsorger, Pfarrherren und Diacone, „für und für
als Schüler der künsten und Elementen der Theologie
sollend geachtet werden". — So gezieme sich auch wenig
„Rechnung der leer, so von der Kanzel beschicht, der
hohen Schule zu geben — das sei Sache der Ael-
testen der Kirche [damit ist gemeint der damals noch
bestehende Kirchenrat vgl. oben S. 456]. Zu ihrer
Ausbildung mögen die Diener Lectionen und andere

gute Uebungen, die zu ihrem Amt dienlich, an der
Universität hören, aber ohne Verpflichtung dazu.
Sie sollten darum auch, damit eine rechte Concordia
zwischen ihnen und der Universität bestehe, die künst
und studia, nit allein christenliche sonder ouch
heidnische, sunders und öffentlich loben, prysen und fördern

•) Deputatenacten Nif 4, jetzt im Carton: Erziehungsacten X.
1. Darüber: illi articuli a D. Miconio mihi fuere dati, ut in hunc
modum coneuteretur concordia, anno 1539 Mense Maio.



468

nach allem vermögen. — Was die Grade betreffe, so

möge die Universität „fürfaren", doch so dass dieselben

„fry und ungezwungen syend". Man möge bedenken,
dass „das Doctorat der Kilchen von nieman dann vom
h. Geist durch die kilch soll und mag gegeben werden.
Wenn Einer auch Dr einer Universität sei, so sei er
dorum noch nicht Dr der Kilchen, wofern diese ihn
nicht von Neuem wähle: so stehe die Probe nicht in

irgend einem Examen, sondern in seiner Erfahrung
göttlicher Künst, Geschicklichkeit im Predigen und frommem

Leben".
Da man also sich untereinander nicht zu einigen

vermochte, so rief man nochmals fremde Vermittler an.

Bürgermeister Jacob Meyer schrieb in diesem Sinne

an Butzer und Capito und letzterer antwortet am 29. Mai
in grosser Teilnahme. ') „Wir sind — heisst es da —
der Spaltung zwischen unsern lieben Brüdern und der
Universität von Herzen erschrocken und wissen nit anders,
dann dass es wider die Kilch und euer Stadt und Land,
wo der Kilchen Diener von der Universität abgerissen

würden; dann das wirt Unrath bringen, welchen ihr
selbs haben zu bedenken". — Sie möchten allen
möglichen Fleiss anwenden, „dass ein corpus sig die
kilchen diener und Universität". — „sunst wirt die
Universität gar heidnisch werden, ewige Feindschaft bliben,
und ohngezwifelter Abfall by der Kilchen entston". —
Auch Butzer fügt in einer kurzen Nachschrift einige
Worte desselben Inhaltes bei: wenn der Schul- vom
Kircheudienst gerissen würde, so wäre es ein unendlicher
Schaden für die Kirche, und die Schule [d. h. Universität]

würde entweder „zergohn" oder eine ewige Feindin

') Univ. Bibl. variae antiquitatt. I. S. 140—141.



469

der Kirche werden. „Ach, dass Lehre und Praktik der
Theologie recht bei einander erhalten werde". Indessen,
so meint er, könne die Einigung nicht geschehen, wenn
nicht die Diener des Worts in der Universität

die Oberhand hätten. „Der Kirchendienst dürfe
nichts fahren lassen das Christo zu behalten ist und
behalten werden kann". Butzer schrieb auch selber an

Grynaeus. Die Strassburger erinnern an die Mängel
beider Parteien; mahnen darum zur Geduld, verlangen
aber eine persönliche Unterredung, weil sich die

Vereinigung schriftlich nicht machen lasse.

Unterdessen, so scheint es, legten sich die beiden
Parteien zu Basel ihre Gründe vor in zwei ausführlichen
Streitschriften. Die Schriftstücke sind von Ochs,

Kirehhofer, Hagenbach, zuletzt auch von Thommen
behandelt,1) so dass ich darauf nicht näher einzugehen
brauche. Das der Opponenten ist unterzeichnet:
Myconius, Marcus et cœteri concionatores urbis Basileœ,
patrocinante Grynseo. Diese von Amerbach beigeschriebenen

Worte, sowie eine Erwähnung des Myconius im
Texte, legen mir die Vermuthung nahe, dass nicht
Myconius der Verfasser ist, wie man allgemein annimmt,
sondern Grynaeus. Es wird hier, nicht ohne Heftigkeit
und Argwohn gegen die geheimen Absichten der Gegner,
die Unterordnung der Diener des Wortes unter die
Universität bekämpft, in einer etwas scholastisch steifen

Form, aber doch nicht mit „in vollem Verstände des

') Ochs, VI, 143 f. Kirchhofer, Myconius S. 319 f.

Hagenbach, Myconius S. 344. Thommen, S. 28. — Die Schriftstücke:

Antiquitatt. Gernlerian. I. S. 175 — 178. Es sind Abschriften.
Sie fallen in die Zeit der Verhandlungen über den Entwurf der

Deputaten, wie aus dem Anfang von Amerbachs Schrift hervorgeht,

also jedenfalls vor 26. Juli 1539.



470

Wortes erbärmlichen Gründen", wie es Herrn Peter Ochs
erscheint (VI, 143). Was der Verfasser ausführt über
den Unterschied zwischen göttlicher und menschlicher
Weisheit („divina und humana philosophia"), zwischen
dem Beruf des Seelsorgers und des Gelehrten ist im
Wesentlichen biblisch begründet und thatsächlich wahr;
und es war doch eine offenbare Unziemlichkeit,
angestellte Pfarrer auf die Schulbank zu nöthigen, was
nach dem Wortlaut des Gesetzes lebenslänglich geschehen

konnte. Gegen solchen gesetzlichen Zwang
sträubt sich der Verfasser mit Recht, wie auch gegen
eine förmliche Censur des theologischen Decans über
die Pfarrer. Nun aber kommt er zu dem überstiegenen
Schluss: wenn ein Staat wirklich das Reich Christi
darstellen will, so muss die Kirche die Professuren
anordnen, die Professoren erwählen, jeden seines Amtes

ermahnen, kurz : alles sich unterordnen. — Offenbar
verwechselt der Verfasser „das Reich Gottes das inwendig
in uns sein soll" mit der äussern Gestalt der Kirche.
Und der Grund dieser Verwechslung liegt wohl positiv
in seinem ernstlichen Verlangen das Recht des
geistliehen Princips zu verfechten, negativ aber darin, dass
dem damaligen Staate eine zweckmässige
äussere Organisation der Kirche fehlte. Ja,
statt den schon dafür vorhandenen Ansatz sich ausbilden

zu lassen, beseitigte man bald darauf den Kirchenrat
und liess alles in den staatlichen Ordnungen aufgehen.
Dieser Cäsaropapismus hatte allerdings mit der
Reformation, mit dem obrigkeitlich befohlenen Glaubens-
bekenutniss begonnen und bildete sich nun einseitig
weiter aus. Hier muss ich dem Urteil Thommens
beipflichten: das Verhältniss zwischen Kirche und
Staat musste in seinen Grundlagen anders geordnet
werden, wenn die Ideen des Grynaeus und Myconius



471

hätten verwirklicht werden sollen. Allein dazu war
damals noch nicht die Zeit: man musste noch einer
Absonderung der Geistlichkeit als eines besondern,
privilegierten Standes wehren. Sind wir doch bis
heutzutage, wo der Zwiespalt zwischen dem religionslosen
Rechtsstaat und der Kirche viel schreiender ist als

damals, noch nicht im Stande gewesen eine befriedigende
gesetzliche Lösung zu finden.

Diesem unhaltbaren Standpunkt der Geistlichen

gegenüber hatte der Vertheidiger des Deputaten-Entwurfes

gewonnenes Spiel. Es war zudem ein im Worte
viel schlagfertigerer Gegner: Bonifacius Amerbach. Einen

ganz befriedigenden Eindruck macht uns aber auch seine

Schrift nicht : mit kalter Ruhe wirft er den Gegnern un-
ehristliche Auflehnung gegen die Obrigkeit, böswillige
Schmähung, ungeistliche Missdeutung klarer Gesetzesworte

vor. Im weitern weiss er aber die Frage auch

nüchtern nach ihren praktisch unbedenklichen
Consequenzen zu klären und dringt tiefer als alle
Andern, die darüber sprachen, auf den Grund, wenn er den

Begriff der Kirche in evangelischem Sinne untersucht
und findet: die Kirche ist nicht eine Anstalt der
Geistlichen — das ist die Meinung des Pabstes und seiner
Genossen — sondern sie ist die Vereinigung aller wahrhaft

an Christum Gläubigen ; wenn nun der Staat Basel
mit Recht die baslerische Kirche heisst, so gehört die

Universität, speciell die theologische Facultät auch dazu.

Und da unser Staat keine andere Organisation hat, in
welche das geistliche Amt eingeordnet werden kann,
wie andere Berufsarten in die Zünfte, so gehören die
Geistlichen in die theologische Facultät. Wir sind weit
davon entfernt zu leugnen, dass in allen guten Dingen,
zumal in den Wissenschaften, die Leitung des heiligen
Geistes nöthig sei: aber wie hindert daran die Teil-



472

nähme an der theologischen Facultät? Luther selbst, der
unermüdliche Diener des Wortes, steht ja zu Wittenberg

an der Spitze der theologischen Facultät, mit den
andern Kirchendienern daselbst! —

So die Streitschriften. Es ist kein Zweifel, dass.

Amerbach in allen Punkten dem Gegner überlegen,
wenn auch nicht überall billig gegen ihn ist. Auf Ca-

pito's Wunsch liess man nun die beiden Strassburger
nach Basel bescheiden, weil man schon wiederholt
erfahren hatte, wie geschickt Butzer und Capito (so zu
Bern und Wittenberg) im Schlichten von Gegensätzen
durch ihr persönliches Erscheinen gewirkt hatten. Sie
erschienen. Ueber die ersten Verhandlungen berichtet
wiederum Capito an Alt-Bürgermeister Jacob
Meyer1) (unterdess war Adalberg Meyer als Bürgermeister

auf ihn gefolgt). Die Vermittler haben zuerst
mit dem Regenzausschuss gesprochen, eine gemeinsame
Unterredung mit Grynaeus und Myconius veranlasst,
haben eine Vereinigung im Haus des Grynaeus gehabt,
Capito hat schon Bernhard Meyer und den Stadtschreiber
besucht. Aber der Erfolg dieser ersten Schritle ist
niederschlagend. Grynaeus beklagt sich, er sei vom Ausschuss
rücksichtslos behandelt worden, da man seine Vorschläge
unbeachtet liess, ihm die gegnerischen Vorschläge
vorenthielt etc. Hinwiederum beschwerte sich Dr Amerbach
hoch, dass seine wohlgemeinte Thätigkeit übel

aufgenommen worden sei und wiederholte oft die Worte:
„haben wir unrecht und übel gehandelt in unsern ar-
tikeln, so weiss gott, das wir's nit mit geferden geton,
sonder nit besser verston".

') Der lange Brief Capito's an Altbürgerin. Meyer ist auf
der Univ. Bibl. variae antiquit. torn. 1. S. 144—146 ; vgl. oben S. 461.



473

Der Ausschuss erklärte, es sei durchaus nicht seine

Absicht die Kirche geringer zu machen, sondern
vielmehr höher zu bringen, denn es sei unleugbar, dass

man Leute bedürfe und die Helfer nicht studierten; sie

sollten nicht als Partei, sondern als Glieder der Kirche
gehalten werden. Aber da die Universität „ ein Stuck
der kilchen " sei, so habe sie die Aufgabe zu sehen

„dass die Leer recht gehe". Aut den Einwurf, dass sie

in ihrer eigenen Regenz Leute hätten" dienitmit der
kilchen stympten, und auch Glareanum hätten

begehrt zuo in zu bringen: wurde erwidert,
das sei eben ihre eigene Klage, und um solches künftig
zu verhüten, hätten sie zum Teil die Statuten gesetzt.
Mit Glarean solle man verhandeln, ob er sich werde

„der Reformation genoss machen": wo nicht, so wäre

keiner, der sein begehrte".1)
Die erste Unterredung war ohne Erfolg ; denn Capito

berichtet: „uffs letst, als wir sie gern in fründtlichen
verstandt bracht hetten, wart beider gemüt ie
ungeschlachter". Man erreichte nur das Versprechen, dass

die beiden Parteien einander gutwillig anhören wollten;
die Vermittler sollten den Deputaten ein schriftliches
Gutachten einschicken. Das verspricht nun Capito, doch
würden sie die Antwort stellen, „mehr wie sie Grynaeus
und Myconius leiden möchten, dan wie wir's von Herzen

begehrten, dwil sio in solcher Anfechtung sein" : sie

seien zu weit gegangen, seien zu argwöhnisch und
deuteten das Vorhaben Anderer übel aus. Dem Bürger-

') So habe auch Dr Albanus, sagt Capito am Schluss, einen

Brief an den Bischof von Salzburg geschrieben, worin er „des
Pabst's Religion die reine Religion nenne"; der Brief wird darum,
von Myconius verdeutscht, dem Bürgermeister zur Einsicht
empfohlen.



474

meister legt er, wie früher schon, die Wichtigkeit der
Universität für oberdeutsche Lande und für Basel ans
Herz und bittet, beiden Teilen vorzuhalten, „wie
hoch sie sich beschweren und verunglimpfen, auch ursach

geben, das die studia und die kilche beraubet werden".
Myconius und Grynaeus, so urteilt er, „sint fromm lüt,
haben aber ihren Fehl und Unerfarung".1)

Die Vermittler wünschten, dass man sie einige Zeit
in Basel bleiben liesse, da sie doch noch etwas
auszurichten und den Grynaeus zur Annahme des Doctor-
grades zu überreden hofften. Das geschah denn auch.
Kirchhofer meldet in seinem Leben des Myconius (S.
321), dass sio 16 Tage in Basel zubrachten, die Parteien
zu hören und die Einigkeit zu befördern. Doch trieb
sie die Pest wieder weg, bevor ein Entschluss gefasst
war. Auf der Heimreise, von Breisach aus, schreibt am
23. Juli 1539 wiederum Capito an Meyer einen Brief,
der das Resultat der Bemühungen summiert und zugleich
für die freundliche Ueberredungsgabe des Mannes ein
schönes Zeugniss ablegt (s. Beilage N° 2).2)

Doch jetzt war genug verhandelt, man musste zum
Beschluss kommen. Und somit wurden die neuen
Universitätsstatuten vom Bürgermeister Adalberg Meyer im
Namen des Rates erlassen am 26. Juli 1539. Sie sind
bei Thommen (S. 328 ff) gedruckt und erweisen, dass in
der Hauptsache die Vorschläge der Regenz angenommen
wurden. Nur in der Redaction zeigen sie insofern eine

Berücksichtigung der Minderheit, als die anstössigen

') Zwei ähnliche Urteile Capito's über Myconius „harten
Kopf" und seine Unerfahrenheit in der Lenkung kirchlicher Dinge
siehe zu einem andern Anlass im Juli 1535, in meinem Amerbach

S. 307 Anm. und S. 308.

2) Varia: antiq. tom. 1. S. 142—143.



475

Bestimmungen motiviert werden, als im Interesse der
Kirche selbst gegeben.

In einem Rückblick auf die mühevollen und
bemühenden Streitigkeiten schreibt ButzeranAmerbach,1)
am 8. August 1539: Wir haben aus einem Schreiben
und aus der Erzählung des Myconius vernommen, dass

durch die Autorität des Rates eure neuen Universitätsstatuten

nun gegeben seien. Wir können nur bedauern,
dass ihr euch nicht selbst einigen und dem Rat einen

gemeinsamen Beschluss vorlegen konntet; denn es wäre
sicherlich eure Sache gewesen, hierin denjenigen
voranzugehen, die über eine Gelehrtensache aus sich selber
nicht urteilen können. Ihr nehmt jetzt wohl beide Teile
den Ratsbeschluss an, aber ihr werdet ihn nicht mit
dem gleichen Eifer durchführen wie ihr euer eigenes
Gutfinden würdet durchgeführt haben. — „Hätten doch

alle so wie du, Billigkeit bewiesen und ihre eigenen
Wünsche dem allgemeinen Nutzen untergeordnet, wie wir
es in deinen lichtvollen Argumenten erfahren haben". —

„Wir können nichts thun als mit Briefen alle ermahnen,
sie möchten hierin den wahrhaften Vortheil der Kirche
Christi im Auge haben und weise verfolgen. Was aber
du in deiner Treue bis jetzt der Vaterstadt herrliches
geleistet hast, das mögest du nicht mindern um der
Fehler Anderer willen".

Wie Butzer vorraussah: das Streiten hatte noch kein
Ende. Doch will ich hier nicht wiederholen, was Kirchhofer

von dem unheilvollen Schelten und Lästern
Karlstadts und wohl auch des Myconius (den er als viel zu
milde schildert) im Privatverkehr und in Predigten
erzählt und andeutet.2)

') Epist. viror. érudit. sœc. XVI. torn. I. S. 87. 88.

2) S. 322 ff.



476

Am 7. October liess der Rat cine Erkanntniss
ausgehen, die bei Ochs VI. 145 f. wörtlich mitgeteilt ist..

Bürgermeister Adalberg Meyer hielt dieselbe den von-
versammelten Rat berufenen Pfarrern und Diaconeni
feierlieh vor und nahm ihnen das Versprechen ab, lauft
ihres Uebereinkommens mit der Universität sieh der Ordnung

vom 26. Juli zu unterziehen. Hiebei mussten die-

Geistlichen sich von ihrer Obrigkeit eine förmliche
Busspredigt gefallen lassen: sie sollton allen Neid und Hass,

unter einander abstellen und einander lieben, wie sie

auch ihren Zuhörern täglich predigten und sie lehrten.
Wo nicht, so werde der Rat gegen den Schuldigen
„dermassen ein Insehens thun, dass derselbe wollte,
erhätte cs unterlassen".1)

Somit waren die Geistliehen unter die theologische
Facultät gestellt. Sie erscheinen demnach, laut den
Notizen Amerbachs zu seinem Rectoratsjahr 1540, in
der Versammlung der Universität und erhalten dort die

Reihenfolge, die sie in der Synode einnehmen.
Disputationen abzuhalten wurde Myconius, Bertschi und einigen

Andern erlassen, doch wurde ihnen der Besuch

derselben, wenn es ihnen möglich, anempfohlen: „das
werde ihnen wohl anstehen, die Jungen anreizen und in
den Studiis lustig machen".

Zur Annahme der Doctorwürde waren aber die
altern Theologen nicht mehr zu bewegen, ausgenommen
Wissenburg, der im Jahre 1540, also seinem 45sten

Lebensjahre, unter Karlstadt sich den Ceremonien unterzog.

Myconius und Grynaeus, welche dem Gebrauch

principiellen Widerstand entgegengesetzt hatten, blieben
fest. Für jenen soll man ein besonderes Katheder errich-

') Schwarzes Buch S. 57 Erziehungsacten X. I.



477

tet haben, das noch später Cathedra Myconii hiess1);
Grynaeus musste sich noch längere Zeit wider diese
einem wissenschaftlieh so bewährten Manne gegenüber
unbegreifliche Zumuthung wehren. Er dachte an das

Woggehen von Basel nach Tübingen, wo man ihn willig
aufgenommen hätte. „Ich hoffe doch, schrieb er an

Capito, dass ich auch ohne Doctor zu heissen, einigermassen

etwas gelte bei guten und gelehrten Männern,
die ieh so eifrig liebte und verehrte".2) Er trug seine

Sache nochmals dem Rate weitläufig vor. In der
Cérémonie fand er etwas päbstliches, der heiligen Schrift
Widersprechendes, wo es nur eine Handauflegung gab.
Capito rät darum vermittelnd seinem Freunde Amerbach

an, man möge in letzterer Weise verfahren,
unbeschadet des neuen Gesetzes, das er selbst billigt. Aber
wiewohl Amerbach sich dazu bereit erklärt, scheint doch

Grynaeus nicht nachgegeben zu haben, so dass Capito
noch am 27. April 1540 erwidert: „es ist etwas klägliches,
wenn man sich einmal im Streit zu weit ereifert hat;
ihr habt nun reichlich nachgegeben, aber der Mensch
hat sich jetzt einmal in seine Gedanken verrannt".3)
Wir fragen uns freilich in diesem Fall, welche der
beiden Parteien der letztere Vorwurf mehr treffe; auch
die Universitätspartei scheint vergessen zu haben, dass

man sachliche Interessen über Formfragen zu setzen hat.

Der Streitpunkt wurde übrigens nur zu bald gegen-

') So Hagenbach S. 343, nach Athenae Raurica» S. 68.

2) So in einem Briefe, der kurz vor die Ratserkanntniss vom
19. November 1539 fällt: variée antiq. I. S. 43.

3) Epist. viror. erudit. seec. XVI torn. I. S. 103. Capito an

Bonif. Amerb. 19. April 1540; S. 105. Capito an denselben, 27.

April 1540.



478

standslos, da Grynaeus schon am 1. August 1541 an der
Pest starb.

Ein Rückblick auf den Gang der ganzen Streitigkeit

wird uns sagen, dass es sich hier nicht, wie man
wiederholt gemeint hat, um einen „damals ganz Basel

erregenden Gegensatz einer humanistischen und einer
kirchlichen Richtung" handelte. (Erbkam in Herzogs
Realencyclop. und Hoppe in der Allg. Deutsch. Biogr.,
unter „Karlstadt" und „Andreas Bodenstein".) Denn
unkirchlich waren Rat und Amerbach ebensowenig, als

Grynaeus und Myconius für Feinde des Humanismus

gelten können. Vielmehr tritt hier in den beiden letztem
eine religiös-kirchliche Richtung hervor, die wir schon

an ihrem Freund und Vorgänger, dem Baslerischen
Reformator Oekolampad, bemerken: ein Zug zur
Askese und zum Pur itaner thurn, mit welchem der
durch Amerbach und seine Universitätsfreunde vertretene

freiere bürgerliche Geist in Widerstreit geraten

musste. Dass aber auch dieser ein christlicher
sein wollte und war, dürfte schon der Charakter des

frommen Bürgermeisters Jacob Meyer verbürgen.

Beilage 1.

Amerbachs Gutachten über Wiederherstellung
der Universität.

Antiquitates Gernlerianae, torn. I. S. 192.

Uff Margarethae a0 1535 sub Amerbachii
"Rectoratu.

Fürsichtig Ersam Wys günstig lieb herren. Als
Euer Ehrsam Wisheit in kurtz verruckten tagen günstig-


	Universität und Kirche 1538 und 1539

