
Zeitschrift: Beiträge zur vaterländischen Geschichte

Herausgeber: Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel

Band: 14=4 (1896)

Artikel: Die Erneuerung der Universität zu Basel in den Jahren 1529-1539

Autor: Burckhardt-Biedermann, Th.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-111158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-111158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Erneuerung der Universität

7A\ Basel in den Jahren 1529—1539.

Von

Th. Burckhardt-Biedermann.

Beiträge XIV. 26





"Was ich hier über die Geschichte der Basler

Universität mitteile, sind nur Ergänzungen zu der
trefflichen Arbeit von Rudolf Thommen (Geschichte der

Universität Basel 1532—1632, Basel 1889). Bei der

Bearbeitung von Bonifacius Amerbach's Briefwechsel, so weit
derselbe seine Stellung zur Reformation betrifft, und

sonst in Amerbach'schen Papieren fand ich einige
Notizen und Actenstücke, die dem Bearbeiter eines grössern
Abschnittes der Universitätsgeschichte unbekannt waren.
Diese Unbekanntschaft ist um so verzeihlicher, als es

sich grossenteils um schlecht geschriebene Concepte und

zerstreute Blätter handelt, welche nur eine längere spe-
cielle Beschäftigung mit dem Einzelnen lesbar und
verwendbar machen konnte. Ausserdem hat die im Stillen
fortschreitende, aber äusserst dankenswerte Neuordnung
der einschlagenden Teile des Staatsarchivs manches Neue

zu Tage gefördert. So wirft das neue Material einiges

neue Licht auf diejenigen zehn Jahre, während deren

eine Neugestaltung der Hochschule sich vollzog; und
da gerade über diese wichtige Uebergangsperiode das

Actenmaterial lückenhaft ist, was auch Thommen
beklagt, so müssen wir selbst für solche Nachrichten dankbar

sein, die an und für sich nur Unbedeutendes
berichten.



404

I. Die Zeit des Interregnums von 1539—1533.

Als der Sturm der Reformation in alle staatlichen
und kirchlichen Verhältnisse zu Basel einbrach, im
Februar 1529, und die Reformationsordnung vom 1.

April 1529 herbeiführte, da gieng mit der Universität
eine völlige Umgestaltung vor sich. Es ist hier nicht
auszuführen, was Thommen klar und zutreffend dargestellt

hat, wie diese zuvor unter dem Pabste stehende

Anstalt viele ihrer alten Privilegien verlor und aus
einer dem Staate gewissermassen beigeordneten von nun
an eine demselben untergeordnete Stellung erhielt. Da
mit der Durchführung der Reformation der gröste Teil
ihrer Glieder, Professoren wie Studenten, Basel
verliessen, so legte der Staat auf ihre Insignien und ihr
Inventar Beschlag: am 1. Juni nahm er Scepter, Siegel,
Bücher und das kleine Baarvermögon zu Handen. ')

Allein die Absicht des Rates war es nie, die
Universität der Vaterstadt eingehen zu lassen: sie sollte
vielmehr als eine bisher dem neuen Geist widerstrebende,
zu einer ihm dienenden umgewandelt und mit der

Erneuerung gehoben werden. Es gilt vollkommen der
Satz, womit Vischer seine Universitätsgeschichte (1460
— 1529) S. 261 schliesst: „Die Reformation wollte nicht
zerstören, sondern auf festern Grundlagen und in reinerra
Geiste aufbauen, was im Laufe der Zeit nach der Natur
der menschlichen Dinge morsch geworden war". Daher
spricht die Reformationsordnung vom 1. April 1529 im
zwanzigsten Artikel die bestimmte Absicht des Rates

aus „die Schulen für die Jugend, auch unsere Uhivor-

l) Der erste, nicht der 14. Juni ist das Datum der
Beschlagnahme, wie aus dem Actenstück bei Thommen S. 7 hervorgeht.

Ks ist darnach S. 0 und 8 zu corrigieren.



405

sität, mit guten gelehrten Schulmeistern und Professori-
bus, nicht allein in lateinischer, sondern auch in griechischer

und hebräischer Sprache dermassen geschicklich
anzurichten, dass die Jungen und Betagten dadurch
kunstreich, zu christlichen Tugenden und zu Vorstehern
der Gemeinde gepflanzt und gezogen werden mögen".
Und wenn hier mehr nur die Heranbildung künftiger
Theologen „zu Verkündung des göttlichen Wortes" ins

Auge gefasst ist, so sucht das bald darauf an den Rat
gerichtete Gutachten, das wahrscheinlich, wiewohl nicht
gewiss von Oekolampad herrührt,1) für die ganze
Universität und die auf sie vorbereitenden Lateinschulen
eine Ordnung festzusetzen.

Uebrigens schreibt sich die Absicht des Rates, die
Universität zu bessern, schon aus früherer Zeit her.
Schon zum Jahr 1523 berichtet die Karthäuser Chronik:2)
„damals begann man in den drei Sprachen zu lesen,
d. h. Oekolampad und Pellican". Es geschah, nachdem
der Rat vier römisch gesinnten Professoren die Besoldung

entzogen hatte, um Oekolampad und Pellican für
die Theologie anzustellen. Und frohlockend erzählt Bonif.
Amerbach seinem Freunde Montaigne in Avignon im
Sommer 1525 : „man errichtet öffentliche Vorlesungen
in den drei Sprachen Griechisch, Hebräisch und Latein,
sowric in allen Disciplinen, besonders den theologischen".8)
Und kurz vor der Katastrophe des alten Wesens meldet

Oekolampad an Melanchthon am 31. März 1528: ausserdem

dass das zwiespältige Predigen beseitigt sei und

der Rat an ein christliches Leben seiner Bürgerschaft
alle Mühe setze, „sei er auch bemüht die Universität

') Thommen S. 301 ff. mit der Beurteilung S. 309 ff.

2) Basler Chroniken, Bd. I S. 386.

3) Bonif. Amerbach und die Reformation, S. 174.



406

zu erneuern und Wissenschaft und Frömmigkeit zu

pflanzen".1) Und gleichzeitig mit der Nachricht über die

Veröffentlichung der Reformationsordnung, in welcher
der Kleine Rat eine Erneuerung der Universität
verspreche, lässt Oekolampad seinen Freund Zwingli
anfragen, was in Zürich in dieser Hinsicht Brauch sci,
und was er für Basel rate, damit doch endlich das

eitle Geschwätz beseitigt werde, als ob wir Feinde der

guten Künste seien; „denn auch wir wissen, dass die
Wissenschaften Geschenke Gottes sind".2) Sofort bemühte
sich der Reformator auch, im Einverständniss oder aus

Auftrag des Rates, geeignete Männer an die Lehrstellen
zu berufen. Zuerst war es Simon Grynaeus, den er trotz
den anfänglichen Bedenklichkeiten desselben überredete
die Professur der griechischen Sprache anzunehmen.

„Die Hochschule (gymnasium literarium) — so schreibt
er an ihn nach Heidelberg am 29. März 1529 3) — wurde
bisher vernachlässigt, jetzt gedenken wir sie nicht nur
zu erneuern, sondern in Glanz zu bringen und wünschen

Frömmigkeit und Wissenschaften zu pflanzen. Deswegen
rufen wir gute und gelehrte Leute, so viele wir erhalten
können, herbei und laden sie zu uns ein; wir haben
die Absicht ordentliche Kosten in keiner Hinsicht zu

') Oecol. et Zwinglii epistolœ (1536) S. 122 B: laborant
item, ut gymnasium instaurent literœque bonœ cum pietate plan-
tentur.

2) Zwinglii epist. VIII S. 274, 1. April 1529. — Eine
andere Aeusserung: Oecol. an Vadian 29. April 1529, in Oec. et
Zwinglii epp. S. 198 D., lautet ähnlich, klagt aber über „seculi
nostri calamitas, quo auditorum non minor quam doctorum raritasu.

3) Simonis Grynœi epistolœ, ed. Guil. Theod. Streuber
(Basel 1847) N° 27: vgl. die auf die Berufung bezügliche
Correspondenz, ebenda N° 28—30 und Streuber im Basler Taschenbuch

auf 1853, S. 19 ff.



407

sparen, sondern die Leute mit angemessenen Besoldungen
willig zu machen". Am 8. Mai erfolgte die Berufung
des Rates unter Versprechung eines ansehnlichen Honorars

und einer Wrohnung ; die Schulden, die auf Grynaeus
lasteten, bezahlte ihm der Rat mit 50 Gulden. Und
da der Eingeladene Lust bezeugte sich künftig der
Medicin zuzuwenden, stellt ihm Oekolampad auch diese

Beschäftigung für später in Aussicht; er könne dann
Galen oder Hippokrates erklären oder einen andern
Griechen. „Denn so wünschen wir diese Professur
einzurichten". Ueberhaupt sollte Grynaeus die Neuordnung
der ganzen Universität beraten helfen. »Die Arbeit
wird nicht auf dir allein lasten, schreibt Oekolampad,
wir werden auch andere Collegen in ordentlicher Zahl
anstellen". Der Gerufene kam wirklich und las sofort,
im Sommer 1529, Aristoteles Rhetorica ad Theodectem

„mit wunderbarer Geschicklichkeit", wie Oekolampad an

Zwingli zum 3. Juli berichtet, ') Nur war die

Universitätsordnung noch nicht hergestellt: „jeder treibt seine
Sache für sich, klagt Grynaeus dem Zwingli in
denselben Tagen,2) ich bin ganz von ihrem Verzeichniss,
selbst von ihrer Gesellschaft ausgeschlossen, ausser wenn
Zufall uns zusammenbringt". Eine solche Zurückhaltung
sei ihm sonst nirgends in der Welt begegnet, man habe

sonst, ohne dass er es suchte, ihn an sich gezogen,
Gelehrte und Ungelehrte. Indessen, er sollte mit der Zeit

') Zwinglii epp. Vili, S. 317. Es ist also nicht ganz richtig,
wenn Streuber, Taschenb. S.22 erzählt, er habe sich, weil die

Reorganisation noch nicht ins Werk gesetzt werden konnte, dem

Privatstudium zugewandt. So ist auch Thommen, S. HO, hienach
zu berichtigen.

2) Zwinglii epp. Vili, S. 317, 5. Juli 1529.



408

bei Theologen und Staatsmännern zu Basel einer der
beliebtesten Männer werden.

Eine andere Berufung, die Oekolampad fast gleichzeitig

betrieb, scheiterte. Es war die des Bonifacius
Wolfhardt, des ehemaligen Amtsgenossen Oekolampads
zu St. Martin, der einst am berüchtigten Spanferkelschmaus

Teil genommen hatte und wegen angeblicher
Teilnahme am Bauernaufruhr aus Basel verbannt wurde,
jetzt aber Pfarrhelfer in Strassburg war.') Die hebräische
Professur, die ihm am 8. Mai, also demselben Tage wie
Grynaeus, vom Rat zuerkannt wurde, lehnte er ab.
Sie fiel dann Sebastian Münster zu; er ist am 3.

Juli 1529 in Basel erwartet.2) Der dritte, den Oekolampad

berief, war Phrygio, zugleich Pfarrer zu St. Peter.3)
Dass nun während der Zeiten des „Interregnums",

wie die Matrikel jene 4 Jahre von 1529 bis Spätherbst
1532 nennt, wirklich gelesen wurde, ist noch bestimmter
zu belegen als es bisher geschah.4) Denn Oekolampad
schreibt am 5. August 1531 an Bucer:5) „die theologische

Vorlesung haben wir anders eingerichtet
(also bestand sie schon vor diesem Datum nach der
Uebereinstimmung aller Brüder (d. h. der Pfarrer). In
einer Woche wird Münster Altes Testament lesen und
den hebräischen Text grammatisch erklären; in der
andern Grynaeus Neues Testament. Mir ist aufgetragen,
Altes und Neues Testament lateinisch zu erörtern, d. h.

') Herzog, Oekolampad I, 211; II, 297 f. Basi. Chron. I,
S. 383, not. 6.

2) Zwinglii epp. VIII, 317.

3) Thommen, S. 100.

*) Thommen, S. 9, nach der Matrikel der theolog. Fakultät

und Herzog, Oekolampad IL, S. 176.

5) Oec. et Zwinglii epp. S. 173 B.



409

so gut als möglich den Sinn der Schrift zu erforschen.
Dem Paulus (Phrygio) wird es obliegen die deutsche
Schlussrede beizufügen. Vielleicht wird durch meine

beständige Anwesenheit — Oekolampad war vom 11.

Mai bis 14. Juli in Ulm, Memmingen und Biberach für
die Reformation thätig gewiesen1) — die Zuhörerschaft
zahlreicher sein". Diese theologischen Vorlesungen über
Altes und Neues Testament in sprachlicher Beziehung,
über den Schriftinhalt im Sinne unsrer heutigen Dogmatik,

und die daran sich schliessende populäre deutsche

Predigt, diese ganze Einrichtung entspricht der von
Zwingli im Jahre 1525 zu Zürich eingeführten,2) wie
Oekolampad selber gelegentlich eingesteht. Schon im
dritten Abschnitt der Reformationsordnung von 1529

werden solche täglichen Lectionen vorgesehen und für
alle Geistlichen der Stadt obligatorisch erklärt. Sie

tragen aber, wie aus dem Mitgeteilten zu ersehen ist,
noch im Jahr 1531 einen populär-kirchlichen Charakter
neben dem academischen.

War somit die theologische Facultät nicht ganz
untergegangen, sondern sogar in verschiedenen
Beziehungen neu belebt, so bestand die gleiche Absicht auch

für die andern Facultäten. In der Medicin wünscht der
Reformator, wie er oben bei der Berufung des Grynaeus
äusserte, dass einer der damals gültigen Klassiker des

Faches „ad Graecam veritatem cum iudicio" vorgelesen
werde. Die gleiche Ansicht spricht Oswald Bär in seinem

Programm vom 1. November 1532 aus und entschuldigt
sich förmlich, dass er es bisher noch nicht habe thun
können, sondern sich noch mit lateinischen Ueber-

') Basi. Chron. I. S. 124: Herzog, Oek. II, 232: mein Amerbach

S. 336.

2) Mörikofer, Ulrich Zwingli I. S. 322 f.



410

Setzungen begnügen müsse. Ob man freilich daraus

schliessen dürfe, dass er zwischen 1529 und 1532 ebenfalls

gelesen habe, ist aus dem mir zugänglichen Material
nicht ersichtlich.1)

Dass aber die juristische Facultät während der

angegebenen Zeit nicht gänzlich brach lag, lässt sich nun
aus den Amerbachschen Briefen deutlich erweisen. -)
Schon bald nach der Einführung der neuen Ordnung,
wahrscheinlich im Juni 1529, berichtet Amerbach an

Erasmus in Freiburg (N° 43) : ich habe dem Rath schriftlich

meine Bedingungen gestellt, unter denen ich an
meiner Professur bleiben will; er beräth darüber. —

Dies geschah nach einer andern Briefstelle (N° 55, 13.

Jan. 1530) gleich am Anfang: Gymnasii praefectis —
d. h. den Deputaten — iam a principio quibus condici-
onibus retineri possem de scripto prœivi. — Das Schreiben,

worin Amerbach die Bedingungen seines Verbleibens
an der Professur der kaiserlichen Rechte dem Rate

angiebt, existiert noch (N° 47). Er verlangt darin: 1.

Freiheit von W'achen, Hüten, Reisen und Anderm, wie
es seinen Vorfahren bisher vergönnt gewesen; 2. Freiheit

von ZAvang zu Predigt und Abendmahl, da ja auch

die jüngst ausgegangene Reformationsordnung dies nur
dann verlange: „so Einer Gnod hätte". Es sci vielleicht
nicht nöthig solches zu melden, doch verhoffe er „ganz
früntlicher demietiger Meinung" — „in solchem ouch

fry und nit witers pflichtig sin, dan so zu solchen zegon

') Vielleicht giebt darüber die von Prof. Roth jüngst
aufgefundene, früher für verloren gehaltene alte Medicinische
Matrikel sichern Aufschluss.

2) Vgl. meine Publication: Bonifacius Amerbach und
die Reformation, Bas. 1894. S. 70, und die im folgenden
angeführten Briefe der Beilage A.



411

ich gnod haben werde und mich darzü geschickt erfunde."
3. bittet er um Erhöhung seiner Besoldung auf 100 Gulden,

da er jetzt 4 Jahre gedient habe. (Er war im

Februar 1525 angestellt und erhielt bisher nur 80 Gulden,

s. N° 54.) Einverstanden ist er mit der bisherigen
vierteljährlichen Kündigungsfrist „je nachdem er
Auditores habe". Bald meldet cr dem Juristen Alciat
(etwa Anfangs October 1529, N° 46) : der Rath verhandle

eifrig „summo studio", wie er ihn halten könne, habe
fast schon seine Forderungen bewilligt. Ebenso Endi;
December des Jahres (N° 51. 52). In der That wird
ihm die Besoldungserhöhung bewilligt (N° 54) und in
den andern Puncten wenigstens Hoffnung auf Gewährung
gemacht. Somit bleibt Amerbach in Basel, trotz den

Einladungen nach Freiburg überzusiedeln, die Erasmus
und Zasius an ihn richten (N° 51. 52).

Er liest wirklich, und zwar schon im Herbst 1529.

Denn aus seinen Ferien, die er in Neuenburg (am Rhein)
bei seinem Schwiegervater zubringt, giebt er dem Bruder

Basilius im August dieses Jahres den Auftrag, seine

„schedœ professionis prsenuncise" anschlagen zu lassen,
d. h. die Ankündigung seiner Vorlesungen am schwarzen

Brett. ') Ebenso ist er im Jahr 1530 Lehrer des

röm. Rechts. Denn Johannes Sphyractes, später
Professor der Institutionen, schreibt am 10. Januar 1531 aus

Paris, er habe im Jahr 1530 den Amerbach das kaiserliche

Recht erklären hören.2) Dieser selbst berichtet
in einem wahrscheinlich ins Jahr 1530 fallenden Briefe
(N° 53) : ich hatte vor kleiner Zuhörerschaft über den Titel

') Briefband G. II 13b S. 149, vgl. meinen Amerbach S. 70

Note.

*) G. II 26 S. 56 „superiore anno doctissime et elegantissime
Leges Caesareas explicantem et interpretantem."



412

der Pandecten de acquirenda vel amittenda possessione

zu lesen begonnen. Jetzt muss ich auf Wrunsch des
Rathes wieder wie ein Knabe mit den Institutionen
mich beschäftigen, und ich habe dabei etwas mehr
Zuhörer. Und so erkläre ich abwechselnd bald die
Pandecten bald die Institutionen. — Auch im Jahr
1531 redet er von Vorlesungen über Pandecten (N° 72:
28. Juni 1531) und es wird ihm die auf den 13. December
dieses Jahres verfallene Besoldung der Professur für
kaiserliches Recht vom Schaffner Gregorius mit 10 Gulden

(also für ein halbes Quartal?) abbezahlt.1)
Noch im Herbst 1532 liest er laut Einladungsschreiben

Oswald Bars (Thommen S. 318) beides: Pandecten
und Institutionen abwechselnd, bis ihm für das letztere
„ein Arbeitsgenosse wird an die Seite gestellt werden, was
bald geschehen wird." Es geschah aber erst im Jahre
1537 in der Person seines Landsmannes und Schülers
Jeuchdenhammer oder Sphyractes.2)

Freilich die andern Forderungen, die Amerbach

gestellt hatte, wurden nicht so glatt bewilligt. „Anfangs,
so klagt er dem Erasmus am 13. Januar 1530 (N° 55),
versprach man alles, ja stellte noch mehr in Aussicht als
ich begehrt hatte. Jetzt erfahre ich in der Wirklichkeit

was Ovid sagt: pollicitis dives quilibet esse potest
(an Versprechungen kann jeder reich sein). Nicht nur
hält man das Versprochene nicht, sondern auch die
Immunitäten, die seit vielen Jahrhunderten den Professoren

gewährt wurden, werden aufgehoben." Und es

kam noch schlimmer. Nachdem eine Ratserkanntniss
vom 19. December 1529 den Predigtzwang ausgesprochen
hatte, folgte am 18. Juni 1530 auch die Absetzung aller

') Mein Amerbach S. 70 Note 2.

2) Thommen S. 153 vgl. die juridische Matrikel.



413

Ratsglieder, die bisher das Abendmahl nach neuer
Ordnung nicht besucht hatten. Und im Jahre 1531 wurden
Amerbach und Andere bedroht mit Ausweisung aus der
Stadt durch die Bannherren und den Rat, wenn sie

sich ferner der Teilnahme am Abendmahl weigern
würden. Als ihm daher im Frühjahr 1532 eine Berufung
nach der burgundischen Stadt Dole angetragen wurde,
sah er sich vor die Entscheidung gestellt, ob er trotz
der ungewissen Lage in Basel bleiben oder den Ruf
in die Fremde annehmen wolle. Der Rat, den er
anfragte, wollte ihn nicht ziehen lassen, und so blieb er,
da auch seine Familie ihn hielt. Doch die Drangsal
erneuerte sich, als er Anfangs 1534 mit der Bürgerschaft
auf das eben publicierte Glaubensbekenntniss dem
Rate den Eid leisten sollte. Er schlüpfte auch diesmal

durch. ') Endlich nahte gegen Ende des Jahres 1534

der Augenblick, wo er, seinem eigenen innern Bedürfnisse

folgend, zum Abendmahl der Reformierten hinzuzutreten

sich entschloss: in jenem Moment schienen durch
Bucers Vermittlung die Basler der Lutherischen Auffassung

des Sacraments sich so genähert zu haben, dass

Amerbach seine eigene Ansicht mit der ihrigen in
Uebereinstimmung finden konnte.2) Schon vor diesem Zeitpunkt
liess der Rat dem geachteten Mitbürger seine Zuneigung
kund thun: es liege ihm mehr daran Gelehrte als Reiche
bei sich zu behalten (Brief 94). Und nach seinem Zutritt

') Noch aber drohte der Schlag. Ein Protokoll der
Bannherren (Staatsarehiv Kirchenacten A 9. S. 281) zum 5. Mai 1534

nennt unter den Ungehorsamen, mit denen man „fürfaren" soll
„laut der Ordnung" in erster Linie : „bed Amerbach" ; d. h.
Bonifacius und Basilius d. ä.

2) Die ausführliche Darstellung aller Stadien dieser eigen-
thümlichen Gewissensverfolgung s. in meinem Amerbach.



414

zu der reformierten Abendmahlsfeier wiederholten sich

die Anzeichen der Gunst (Brief 104), bis endlich Amerbach

das förmliche Anstellungsdecret für die Professur
und das Stadtsyndicat erhielt, wie es sich in Thommens
Schrift zum Datum vom 8. Februar 1535 abgedruckt
findet. Die Anstellung lautete auf 10 Jahre mit nach-

heriger '/2 jähriger Kündigungsfrist. Eben damals lehnte
Amerbach einen neuen Ruf ab, der ihn als Stadtconsu-

lenten nach Strassburg bringen sollte.
Das Resultat der angeführten Thatsachen ist nun

zweifellos dieses: in mehrern, wo nicht in allen Facul-
täten wurde auch nach der Uebergabe der Universität
an den Rath weiter gelesen, wenn auch ohne Führung
der Bücher, bei unvollständiger Besetzung der Lehrstühle
und bei schwacher Beteiligung der Zuhörer. Und es

geschah dies mit Wissen und auf Wunsch des Rathes,
der sogar auf das Lehrpensum einwirkte, indem er
z. B. den Amerbach zum Vortrag der Institutionen
veranlasste.1) Es ist somit das von Herzog II, S. 178, über
das Lesen früherer Professoren Gesagte bestimmter zu
bejahen und Thommens Bemerkung dazu S. 9 zu berichtigen.

Im Uebrigen gilt des letztern Begründung des

„Interregnums" und die Charakteristik desselben in vollem

Masse. In Bezug auf Recht und Ordnung blieb die
Anstalt einige Jahre in Anarchie trotz der Auszahlung
der Honorare. Doch dauerte es nicht bis zum Herbst
1532, d. h. bis zur definitiven Aufstellung neuer Statuten,
ehe der Rat sich mit der Angelegenheit beschäftigte.

') Ein solches Eingreifen der Staatsbehörde in den Lections-

catalog findet sich schon in der alten Zeit, wenn z. B. die Deputaten

1465 einen juristischen Leser bei der Anstellung verpflichten
eine jeweilen von ihnen zu bestimmende Vorlesung zu halten :

Vischer S. 57.



415

Hiefür findet sich in Amerbachs Tagebuch schon ein
volles Jahr früher eine Angabe; nur ist sie leider wegen
der Unleserlichkeit des Manuskripts nicht in allen Teilen
deutlich.1) Es war am Abend jener Synode vom 26.

September 1531 — der fünften seit Einführung der

Reformation, in welcher Oekolampad zum letzten Mal

auftrat, um sein Glaubeusbekenntniss zu verlesen —
da wurden, so heisst es, nachdem die Uebrigen
abgetreten waren, die Angehörigen der Universität
zusammengerufen. Die nun folgenden Worte scheinen zu

sagen, der Rat habe Statuten für die Regenzversamm-
lungen vorgelegt, die Ernennung eines Rectors und eines

Universitätsnotars verordnet und flcissigeres Lesen
eingeschärft. Wie dem auch sei, jedenfalls hat er sich schon

im Herbst 1531 mit der Neuordnung der Hochschule

beschäftigt.
Aber erst ein Jahr später erfahren wir von der

endgültigen Aufstellung eines Statuts, das am 12.

September 1532 von Rector Oswald Bär und den übrigen
Regentialen und Universitätsangehörigen beschworen

wurde.2) Wie dadurch die Universität aus ihrer frühern
Selbständigkeit, gewissermassen einer dem Staate

gleichgeordneten Institution, zu einer gesetzlich dem Staate

untergeordneten Stellung herabgedrückt wurde, hat
Thommen S. 13 ff. klar dargelegt. Ein neu aufgefundener

') Mein Amerbach S. 348.
2) Mitgetheilt bei Thommen S. 312—316. Die von Thommen

reproducierte Abschrift, an deren Rand sich Inhaltsangaben
von Amerbachs Hand befinden, ist jetzt in die Mappe: „Erziehungs-
acten X. 1. 16. —17. Jahrh." gelegt. — Den Entwurf dazu fand

ich, Dank der Neuordnung des Archivs, in der Mappe „Erzie-
hungsacten X. 2.", aussen überschrieben: „Diss sind die Artickl
und Privilegien, so uns unsre Herren durch ire Deputaten der
Universitet überantwortet."



416

Entwurf der Deputaten, der verschiedene unbedeutende

Abweichungen des Wortlautes aufweist, geht sogar in

der Beschränkung der Freiheiten noch weiter. Während
nämlich das definitive Statut in § 15 alle Studenten und

Glieder der Universität, auch die Ordinarien während
ihres Aufenthaltes von Hüten, Wachen und Dienen frei
sein lässt, unterscheidet der Entwurf solche, die
„Ordinarien weren, aber nit eigne ligende gutter oder gült hie

hetten" von „solchen die ligende gutter hätten" : jene
sollen frei sein „als die predicanten gehalten werden" ;

diese „sollten auch hütten und wachen wie ander hin-
dersessen". Die Absicht der Gewalthaber gieng also

ursprünglich auf eine noch schärfere Beschränkung der

Freiheiten, wie auch der Entwurf statt eines freien

Wochentages und 3—4 Wochen Ferien kurz und gut
nur einen Wochentag und 3 WTochen Ferien im Jahr

gewähren will. Somit ist das definitive Statut noch als

Mässigung der anfänglichen Bestimmungen zu betrachten.

II. Uebergang. Die Staatsfluanzen.

Auf Grund dieser Ordnung wurden nun die

Vorlesungen im November 1532 eröffnet. Es waren zwei
Lehrstühle für Theologie (Phrygio und Myconius), einer
für Jurisprudenz (Amerbach) und einer für Medicin
(Oswald Bär). Die philosophische Facultät hatte drei Do-
centen für Sprachen: Sebast. Münster sollte hebräisch,
Simon Grynaeus griechisch, Albanus Thorinus lateinisch
docieren. Für Mathematik war der Theologe Wolfgang
Wissenburg, für Dialectik Simon Sulzer, der Vorsteher
des Collegiums, angestellt. Es fehlten somit der
philosophischen Facultät noch die wesentlichen Fächer der
Natur- und der Moralwissenschaft, wie überhaupt ihre
Organisation, laut ihrer Matrikel, erst im Jahre 1540 völlig



417

zu Stande kam und vor 1536 kein Decan derselben
vorhanden war. Das von Rector Oswald Bär schwunghaft
verfasste Einladungsprogramm vom 1. November 1532 ')
gab von den Einrichtungen der neu eröffneten Anstalt
Kunde und wurde überall hin verschickt.2)

Da nun also der Basler Obrigkeit der gute Wille
nicht fehlte „die Ehre Gottes durch gelehrte Lüt dieser
Universität zu erhalten", wie es im Eingang zu den
Statuten von 1532 heisst, so fragt man billig, warum es
denn so lange dauerte, bis die Lehrstellen vollständig
und mit tüchtigen Kräften besetzt wurden. Die Antwort
lautet kurz und gut: es fehlte an den Geldmitteln.
Zwar fasste der Rat — freilich erst am 27. October
1533 — den förmlichen Beschluss, dass alle der Universität

gehörigen Zinse, die bisher „ab dem Brett", d. h. von
den Dreierherrn, gezahlt wurden, auch fürderhin sollten
gezahlt werden „ohne alle Hinderniss", „wie dann unsre
Vorfahren das zu thun sich verschrieben und unter der
Stadt grossem Insiegel verbunden haben." 3) Aber die
Mittel selbst, über die der Staat verfügte, waren noch
unzureichend und unsicher. Seit der Gründung der
Universität waren die Professuren grossenteils damit unterhalten

worden, dass ihren Inhabern die Einkünfte geistlicher

Pfründen, namentlich des Peters Stiftes, zugewiesen

1) Thommen S. 317 f.
2) Ich entnehme dies aus einer Instruction an den Ratschreiber

vom Jahr 1535, der wegen Grynaeus' Zurückberufung von Tübingen
an die XIII von Strassburg gesandt wurde. Dort wird erinnert an

„das gemein Usschriben, so wir vergangner Jaren, unsrer Univers,
halb, als wir die wieder uffgericht, allenthalben gethan", worin
unter andern Lectores auch Grynaeus genannt war „darauf nun
von vilen Stetten und Ländern lüt ire kinder alhar ze studieren
geschickt."

8) Schwarzes Buch S. 29 B ; vgl. Thommen S. 56.

Beiträge XIV. 27



418

wurden. Nun giengen aber die Zinse dieser Stiftungen
nicht mehr regelmässig ein. In den Acten des Peters
Stiftes findet sich u. A. ein Bericht des Schaffners aus
den dreissiger Jahren, der mitteilt: als er im Elsass und
dem badischen Oberland die Zinse habe einziehen wollen,
hätten sich die Leute zu zahlen geweigert: „ihr Pfarrer
habe ihnen erklärt, sie brauchten nicht mehr zu zahlen".
Man betrachtete die bisherigen Pflichtverhältnisse als

aufgelöst, weil die äussern kirchlichen Ordnungen vielfach

geändert waren. In dem Gutachten Paul Phrygios
vom Jahre 1535, das die Zuordnung des Peters Stiftes
zur Universität wieder auffrischt,1) wird gesagt: weil es

viele gebe, „wie kuntlich und am Tag ist", die sich

sperren Zins zu bezahlen, wenn die Namen der Stift und
Klöster ausgelöscht würden, so wolle man die Bezeichnung

„Stift St. Peters" beibehalten, obschon man dasselbe

mit mehr Recht „Collegium Universitatis" nennen könute.
Es war dies eine, jedenfalls unbeabsichtigte Folge

der Reformation. Die Schuldner mochten sich am Domstift

ein Beispiel nehmen. Dieses hatte sich gleich nach
der Einführung der Glaubensänderung aus Basel nach

Freiburg entfernt und auf die Vorstellungen des Bischofs
hin von Kaiser Karl und der Ensisheimer Regierung
1530 den Befehl erwirkt: alle Schuldner des Domstifts
sollten ihre Zinse nicht in die Stadt, sondern an die
Domherren zahlen.2) Am Burgertag in Zürich, 30. Januar
bis 1. Februar 1531, erhub der Bote Basels Klage
darüber und wünschte den Rat und die Mithilfe Zürichs
und Berns.3) Die Domherren der hohen Stift hätten eine

') Kirchenbibl. Antiquitates Gernlerianae I, S. 169—174;
ebenso Univ. Bibl. A. k III. 16, Heft in-fol0.

2) Heusler, Verfassungsgesch. d. Stadt Basel (I860), S. 445.

3) Eidgen. Absch. IV 1 b, S. 897.



419

Anzahl Briefe, die dem Stift gehörten, mit sich genommen,

darauf auch Renten, Zinse und Zehnten für sich

eingezogen, deren Briefe noch in den Händen der Stadt
lägen, und sogar einige Zehnten verkauft. Der Kaiser
habe jetzt ein Mandat ausgehen lassen und bei hoher
Strafe geboten, den Geistlichen ihre Zinse und Zehnten
wie von Alters her zu entrichten: darauf würden sich

nun die Domherren berufen und auf ihrem Vornehmen
beharren. So aber würden die Mutterkirchen in ihren
Einkünften „geschweinert" und es sei zu besorgen, dass

die Mitglieder derselben nicht mehr könnten erhalten
werden.

Man hatte dies schon Anfangs der kirchlichen
Umwandlung gefürchtet und kommen sehen. Als der Rat
i. J. 1529 seine Bürger mahnte, wie bisher Zins und
Zehnten zu zahlen, fügte er warnend bei, es sei sonst

zu fürchten, dass „uns alle unsere Zehnten, Zins, Gült,
Steuern und Ungelt in unsrer Stadt, auch den
Landschaften Sundgau, Breisgau, Elsass, Schwarzwald, Wür-
tenberg und andern Orten versagt werden".1) Das war
ja eben für den Rat eine Hauptschwierigkeit gewesen
bei der Einführung der Glaubensänderung und bei der
Säcularisation der Klöster, dass Basels Einkünfte
zumeist aus solchen Gebieten kamen, die unter fremdem

Regiment standen und dem alten Glauben anhiengen.2)
Um so lauterer erscheint der Glaubenseifer der
Reformationsfreunde im Rat, als sie trotz dem drohenden
materiellen Nachteil an ihrer Ueberzeugung festhielten.
Denn selbst im eigenen Gebiet war zu Zeiten die

Ordnung gestört. Amerbach berichtet Anfangs Februar 1530

an Erasmus3) : „wenn ich auswanderte, so zweifle ich, ob

>) Heusler, a. a. 0. 439.
2) Heusler, a. a.O. 438 f.

3) Mein Amerbach S. 237, Brief 56.



420

aus dem Basler Gebiet mir meine Einkünfte noch
eingehen würden ; höre ich doch, dass Mönche und Priester
selbst mit Briefen die das Rathssiegel tragen nichts
ausrichten."

Und es scheint mit dieser Unsicherheit der Einkünfte
nicht so bald anders geworden zu sein. Denn lange
nachher, am 3. October 1538 liess sich der Rat ein von
Capito und Bucér verfasstes Gutachten eingeben,1) in
welchem sein Recht auf die Kirchengüter aus historischen
und rechtlichen Gründen ausführlich erwiesen wurde. In
diesem bemerkenswerthen Actenstück werden die der Kirche

zukommenden Güter der Gemeinde zugesprochen
und wird dieses Recht gegenüber den Ansprüchen des

katholischen Klerus sowie auch den kaiserlichen
Machtsprüchen mit aller Energie betont; es wird aber die
Verwendung der Güter für Kirchen- und Armenzwecke
in erste Linie gestellt. Gegenüber den „vermeinten
Geistlichen" wird festgehalten, dass wir, d. h. die Evangelischen,

die wir uns an die Lehre Christi, der Apostel
und der vier altern Concilien halten, „die wahren christlichen

Gemeinden" sind, dass also unsern Kirchen die

Kirchengüter gehören, den vermeinten Geistlichen aber

„kein Heller davon" gebühre. Den kaiserlichen
Mandaten gegenüber berufen sich die Verfasser auf die
Freiheiten der Fürsten und Städte; der Kaiser habe nicht
absolute Gewalt, sondern sei an des Reichs Gesetze

gebunden, das sei „die Ordnung Gottes, die Gott dem Reich
in teutscher Nation nun etlich hundert Jahre verliehen" ;

') Das Gutachten vom 3. Oct. 1538 ist im Staatsarchiv : De-

putatenacten NN 3 ; es wurde dem Rat vorgetragen von Capito
und Bucer in Gegenwart von Myconius, Carlstadt, Grynaeus, Amerbach,

Wissenburg. Die Geistlichen Basels gaben schriftlich ihre
Zustimmung, die beiliegt.



421

und da der Kaiser neulich den Streit um die Verwaltung
der Kirchensachen an ein allgemeines Concil gewiesen
habe, so „sind unsere Oberen in dem gemeinen göttlichen
und des Reichs Rechten noch fry und der kaiserlichen
Edicten, hiewider ausgangen, unverstricket." Die
Verwaltung des Gutes sodann wird der weltlichen Obrigkeit,
die das Schwert trage, zugesprochen, ihr aber als der
von Gott geordneten Beschützerin der Religion, die eine

öffentliche Sache sei, auferlegt: in erster Linie für
die Diener der Kirche, in zweiter für die Armen, drittens
auch für die „Tempel" genügend zu sorgen. Das

„Religionsgut" soll vom Staatsgut gesondert bleiben. Doch
wird die Verwendung für Arme im weitesten Sinne

gefasst, im Sinne des „allgemeinen Nutzens", so dass es

für erlaubt gehalten wird, „nachdem man den Kirchendienern

ihr gebührend Futter und Decke geordnet hätte",
vom Uebrigen auch andere „gar grosse Noth" zu lindern,
ja auch gemeiner Regierung, zum Schutz von Land und
Leuten gegen den Türken, zur Erhaltung ehrlicher
Geschlechter, bes. solcher deren Eltern für die Kirche
gesteuert, davon zu geben. Endlich werden als Mittel, um
die in fremden Herrschaften liegenden Güter ihren
zugehörigen Kirchen zu verschaffen, angeraten:
Rechtfertigung unsrer Kirchen und ihrer Rechte in einem

allgemeinen Ausschreiben und, bei Weigerung des

Zahlens, Sperrmassregeln gegen Ansprüche der
Fremden in unserm Gebiet.

Ehe nun der Rat der eigenen Gelder und
derjenigen der säcularisierten Klöster wieder sicher war,
konnte er nicht an eine kräftige Unterstützung der Studien
denken. Hiefür hatte man zum Teil eben die Klostergüter

ins Auge gefasst. Man wollte zwar diese Güter
durchaus nach ihrem ursprünglichen Stiftungszwecke
verwenden, sie nicht in den allgemeinen Staatssäckel legen ;



422

und im Allgemeinen hielt man diesen Vorsatz gewissenhaft.

Doch lag es nahe, die Aufgabe, Diener der Kirche
auszubilden, — was zweifellos in dem ursprünglichen
Zweck der Stiftungen mit enthalten war — so zu
interpretieren, dass nicht nur die theologische Fakultät,
sondern die hohe Schule überhaupt davon profitieren konnte.1)
Die Frage wurde wiederholt auf den Tagen der evangelischen

Städte verhandelt, so auf dem zu Basel am 13.

Februar 1531 abgehaltenen.2) Es gebe, hiess es da, „nüt
freflers und zuo cristenlichem frid widerwärtigeres dann
die Unwissenheit". Daher sollten die Kirchen- und

Klostergüter neben der Fürsorge für die Armen
vornehmlich zur Autziehung junger Leute „in Lehre und

guten Künsten" verwendet werden, „welche dan nit alein
zum dienst der kilchen, sunder auch sust zu fürderung
gmeins nutzes hoch dienstlich sin möchten". Denn weil
die Hoffnung der Pfründen gefallen sei, also die Reichen
ihre Kinder auf „gwerb zitlicher narung" schickten, die
Armen aber ihre Söhne nicht zur Schule zu schicken

vermöchten, so könne man sich nichts anderes versehen
als „einer verderplichen barbary und onverstands". Man
solle also geschickte Jungen „mit notdürftiger narung
zur leer und in künsten" fürdern, „damit dann auch das

üppig landtgeschrei, so über die Evangelischen gat, als

ob sy der kilchen und kloster guter zum theil in iren

1) Hierüber vgl. die klare Auseinandersetzung von Rudolf
"Wackernagel: „Das Kirchen-und Schulgut des Kantons Basel-
Stadt" in: Beiträge für vaterländ. Gesch. N. F. III (1893), S. 110
ff. Die Gewissenhaftigkeit der Basler Obrigkeit in Verwendung der

Kirchengüter gemäss ihrem ursprünglichen Stiftungszweck ist
darnach unbestreitbar. Das Einzelne s. Thommen, S. 53, Anm. 3.

2) Eidgen. Abschiede IV 1 b, S. 905. Aehnliches am Burgertag

zu Basel d. 27. März 1536: a. a. 0. IV 1 c, S. 691.



423

nutz verwandten und zum theil denen die nützit darum
thüegent folgen lassen, abgestellt wurde."

Zu Basel verfuhr man nun in diesem Sinne. Nachdem

der Rat am 11. Juli 1532 für jede Verwaltung drei
Pfleger geordnet hatte mit jährlichem Wechsel der
Besetzung, ') sodann die eine bessere Besoldung verlangenden
Schulmeister der untern Schulen an dieselben verwiesen
hatte,2) errichtete er auf Pfingsten 1533 zu Predigern
eine Schule mit Convict für acht junge Studenten, die
sich dort für höhere Studien auf Staatskosten vorbereiteten.3)

Auch erhielten die Deputaten sammt dem

Altbürgermeister und Oberstzunftmeister vom Rat
Vollmacht, sich von allen Stiftspflegern und Schaffnern —

über deren schlechte Ordnung geklagt wurde — Rechnung

ablegen zu lassen und mit ihnen zu beraten und
zu bestimmen, „wohin und an welche Ort und End" die

Klostergüter zu verwenden seien, „damit es den ersten

Stiftungen, auch dem göttlichen Wort nit zewider"
geschähe.4) Allein die Rechnungsergebnisse müssen lange
noch sehr bescheidene gewesen sein. Kirche und Schule
hatten noch über mangelnde Leistungen des Staatssäckels

zu klagen. Und selbst an bestimmten Forderungen Seitens
der Hochschule, an einer Formulierung ihrer Bedürfnisse
im Allgemeinen und einer festen Handhabung der
aufgestellten Ordnungen im Einzelnen fehlte es noch. Denn
seit Oekolampad's Tode nahm dies Niemand mehr zur
Hand, der genügende Einsicht und Ansehen genossen
hätte.

') Schwarzes Buch S. 26 B.

2) Verhandlungen der Synode vom 22. Dec. 1532: Kirchen-
biblioth. C. IV. 1. S. 171 ff.

3) Meine Gesch. d. Gymnasiums zu Basel (1889), S. 17.

l) Rath8erkanntniss vom 2. Dec. 1533 : Schwarzes Buch, S. 30 B.



424

III. Amerbachs Rectorat 1S35.

Diese beiden Aufgaben fielen nun Bonifacius Amerbach

zu, seitdem er sich zur Basler Kirche bekannte
und durch seine neue Anstellung die volle Anerkennung
des Rates gewonnen hatte. Er wurde deshalb alsbald

am 1. Juni 1535 zum Rector gewählt und nahm die
Angelegenheit frisch nnd unermüdlich zur Hand. Denn

wenn er sich wiederholt geweigert hatte eine Berufung
in die Fremde anzunehmen, so hatte er es gethan „um
zuo Erhaltung der Künsten, so viel mir möglich, lieber
minen Herren um wenig dan Fremden um gross
Besoldung zu dienen." •) Nun war die erwünschte Gelegenheit

dazu gekommen. Dem Rectoratsjahr Amerbachs
kommt für die neue Zeit der Universitätsgeschichte eine

ungewöhnliche Bedeutung zu, und es erscheint deshalb

gerechtfertigt, nach den Aufzeichnungen von Amerbachs
Concept2) auch an und für sich Unbedeutendes zu
erwähnen, zumal die Nachrichten über diese Anfänge sonst
sehr spärlich erhalten sind.

Nicht weniger als 18 mal ruft der Rector während
Jahresfrist die Regenz zur Beratung zusammen.3)
Anwesend sind ausser Amerbach meist nur folgende Or-

') Mein Amerbach, S. 391 f.

2) Univers. Bibliothek: Schedœ Amerbachianœ in-4°, wo auch

zu den spätem Rectoratsjahren Amerbachs von 1540 und 1551

ähnliche Notizen liegen. Nur die schwere Lesbarkeit der
Handschrift ist hiebei kein kleines Hinderniss.

3) Die Daten sind : Juni; 9. Juli; 15. Juli; 2. Aug; 14. Aug. :

6. Sept. (nach den Hundstagsferien) ; 20. Sept. ; 10. Nov.; 13. Nov.:
5. Dec; 1536: 27. Jan.; 16. Febr.: S.März; 16. März; 22. März;
29. März; 15. April; 22. April. Nachdem am 1. Mai 1536 Wolfgang

Wissenburg zum neuen Rector gewählt war, legte Amerbach
am 16. Mai ihm, Carlstadt, Oswald Bär und Grynaeus seine Rech-



425

dinarii: als Theologen P hry gio, und seit dessen

Abgang nach Tübingen im Juli: Carlstadt; Myconius
als Vorsteher der Geistlichkeit; als Mediciner Oswald
Bär und später, nach seiner Ankunft im März 1536,

Sebastian Sinkeier; als Leser der philosophischen
Facultät: Simon Grynaeus, der im Juli von
Tübingenzurückkehrte; Sebastian Münster, Wolfgang
Wissenburg, Joh. Oporin. Es ist also die

ursprünglich verordnete Zahl von 15 Regentialen auch
damals nicht erreicht (Thommen S. 37).# Das Consistorium

(Thommen S. 38) besteht nach Phrygios Entfernung aus:
Amerbach, Carlstadt, Bär. Ausserdem hält Amerbach
wiederholte Conferenzen mit dem Oberstzunftmeister
Theodor Brand und erscheint mehrmals vor den
versammelten Deputaten, die übrigens oft auch in der

Regenz anwesend sind: Brand, Conrad Moler, Stadtschreiber
Heinr. Ryhiner. Selbst vor Rat trägt der Rector mit
andern Abgeordneten der Universität mehrmals ihre
Angelegenheiten vor und hat auch sonst mit Universitätsangehörigen

zu verhandeln.
Es galt zunächst die Bestimmungen der Statuten von

1532 ins Leben zu führen. Denn noch bestand mancherlei

Unordnung. Man musste in den Hörsälen anzeigen
lassen, dass, wer hören wolle, sich laut § 2 der Statuten
solle einschreiben lassen. Nur einigen Franzosen, die
formlos ins Colleg kamen, liess man es stillschweigend

nung ab, deren einzelne Posten ebenfalls im Concept vorliegen. —
Die von Thommen S. 44 erwähnten Sitzungsgelder für die

Regenz müssen damals noch nicht bestanden haben : in Amerbachs
Einnahmen sind sie nicht. Ebenso war es damals noch nicht üblich,
wie Thommen S. 56 berichtet, dass die Professoren ihre Salarien
selbst im Rathaus abholten : der Pedell überbringt sie dem Rector
und erhält dafür ein Trinkgelt.



426

durchgehen.1) Als der neue Professor der Medicin
Sebastian Sinkeier unangemeldet zu lesen begann (März
1536), musste die selbstverständliche Forderung
eingeschärft werden, die neuankommenden Lectoren sollten
sich ihrer Facultät präsentieren oder doch ihre Namen

am schwarzen Brett anschlagen lassen, damit der Rector
sie zur Regenz rufen und aufdie Ordnungen verpflichten
könne. Auch der von den Statuten (§§ 6 und 16)
vorausgesetzte Universitätsnotar war noch nicht ernannt; die

Regenz wurde auf ihr bezügliches Begehren am 2. August
1535 vertröstet, bis die Geldmittel der Universität
geordnet sein würden; eine zweite Mahnung am 5. December

war mit dem Vorschlag von zwei tauglichen
Personen verbunden, scheint aber zunächst noch nicht zum
Ziel geführt zu haben. — Ein säumiger Schuldner, der

zwei rückständige Jahreszinse schuldete, musste vom
Rector durch den Pedellen betrieben werden. Selbst in
den Hörsälen fehlte es gelegentlich am Nöthigsten, an

Fensterscheiben und Thürverschluss ; im Winter musste

Münster sein Hebräisch im Augustinerkloster lesen, weil
es im ordentlichen Hörsaal zu kalt war, und manche

') Unter den in die Matrikel Eingeschriebenen des Jahres
sind auch einige Franzosen, so besonders der spätere Gegner Calvins

und Virets: Petrus Caroli. Es ist hier daran zu erinnern,
dass zu dieser Zeit Calvin sich in Basel aufhielt, von Ende 1534

bis Ende 1535: E. Stähelin, Calvin (1863) I. S. 41. 56. Hier
gab er seine erste Auflage der Institutio in lateinischer Sprache
heraus, deren Vorrede das Datum des ersten August 1535 trägt.
Dass schon damals eine ziemliche Anzahl reformierter Franzosen

sich in Basel aufhielt, sehliesse ich uus der Angabe eines Protokolls

der Kirchenverordneten (Staatsarch. Kirchenacten A. 9. S. 288

B), Dienstag d. 28. März 1535, wo es heisst: „man soll ein welsche

Predigt anrichten, doch mit Vorwüssen eines Raths". Bleibend gab
es in Basel eine franz. Kirche erst von 1572 an.



427

der bedürftigen Zuhörer sich vor der Kälte nicht durch
die nötige Kleidung zu schützen vermochten.

Mehrfach gaben die Universitätsfreiheiten
Anlass zu Verhandlungen. Da sie in den neuen Statuten

gegen früher wesentlich beschränkt waren, so bestand
die Universität um so mehr darauf, dass das noch
Gewährte vom Rat gehalten würde. Als daher, entgegen
den §§ 14 und 15, einem herreisenden Doctor beim

Verkauf seines Reisepferdes im Kaufhaus ein hoher Zoll
abgefordert worden war, erhob die Regenz beim
Oberstzunftmeister Brand durch den Rector Einsprache: „er
solle sie bei ihren Freiheiten handhaben; denn wenn
die Studierenden laut Statut beim Weggehen zollfrei
seien, so müsse das auch für die Ankommenden gelten.
Dasselbe folge aus der statutarischen Bestimmung, dass

sie wie Bürger gehalten würden: auch diese seien ja
vom Pferdezoll frei". Allein die Antwort lautete:
Studenten und Universitätsangehörige hätten so gut als

Bürger den Zoll zu entrichten. Die Regenz beschloss
eine Abordnung an die Deputaten zu schicken mit der

Vorstellung : die Universität sei privilegiert, somit müsste
der Rath den Privilegien nachkommen, wenn er nach

allgemeinem Recht verfahren wolle, sonst „möchte es ein

gross Geschrei und Hinderniss der Universität bringen".
Diesen Protest hielt Amerbach mit drei Collegen am
8. Sept. den im Rathaus sitzenden Deputaten vor und

rief, anlässlich eines andern Falles bei Feuersgefahr,
zugleich die Freiheit von „hüten, wachen und dienen"
laut § 15 in Erinnerung. Aber nur auf letzteres erhielt
er Antwort: es sei Niemand gezwungen bei Feuerausbruch

sich zu stellen, Pfarrer und Studierende sollten
vielmehr zu Hause bleiben, „es syen gnug lüt die zuo
fürs not luffen". Die andere Frage wolle man in Berathung

ziehen. Der Entscheid wird aber schwerlich



428

günstig gelautet haben.l) Uebrigens hütete sich die
Universität sorglich vor einem Missbrauch der gewährten
Freiheiten, indem sie solche Personen, die keine
Collégien hörten, als nicht freiheitsberechtigt erklärte;2)
nur Priester, die früher schon inscribiert und in Basel

ansässig waren, sowie Emeriti glaubte sie unter die
Berechtigten zählen zu dürfen.3)

Erfreulicher waren andere Ereignisse des Jahres.
Von Freiburg kehrte Erasmus nach Basel zurück
um sein letztes Lebensjahr hier zuzubringen; er wurde
im Namen der Universität am 26. Mai 1535 feierlich
begrüsst, wobei man ihm Confect und einige Flaschen

Hippokras, Malvasier und anderer Gewürzweine
überreichte. Bei diesem Anlass begegnete Oporin, der den

Begrüssungsact leitete, das bekannte Missgeschick, dass

er dem schwächlichen Gelehrten die Hand so kräftig
drückte, dass derselbe laut aufschrie.4) Sodann durfte
man Simon Grynaeus, der nach längerer Abwesenheit

von Tübingen heimkehrte, am 13. Juli durch ein
Gastmahl begrüssen. Die Gesellschaft bestand aus 7

Personen, das Couvert kostete 2 Batzen. Und einen
ähnlichen Festact bildete die Bewirthung der staatlichen

') Vgl. die Stellung, die der Rat in andern Freiheitsfragen
der Univ. einnahm, bei Thommen S. 15.

2) Aehnlich später: Thommen S. 71 f.

s) Es gab zu reden, ob Nicolaus Brieffer, Licentiatus
iuris und Decan des Stiftes St. Peter, zu den Universitätsverwandten
gehöre, da er anderswo Licentiat geworden, als solcher aber noch

nicht eingeschrieben war. Wer der Dr. med. Wun eck war, dem

man im Nov. erlaubte eine Lobrede auf die Medicin zu halten,
weiss ich nicht. Wohl ein Sohn jenes berüchtigten, im Jahr 1523

abgesetzten Beiden beschloss man das Recht der Einladung zu
academ. Gastmälern zu geben.

4) Streuber, Beiträge zur vaterländ. Gesch. Ill, S. 73.



42Ô

und kirchlichen Abgesandten der Burgerstädte, welche
die Helvetische Confession zu besprechen kamen.
Die Universität ehrte sie durch ein Gastmahl „zur Blume"
im Februar 1536. Endlich feierte man nach langer Zeit
wieder eine Doctorpromotion. Der Augsburger Sixt
Birk, damals Schullehrer zu St. Theodor, promovierte
am 10. Febr. 1536 in der philosophischen Facultät und

gab am 17. Febr. seinen Doctorschmaus. Doch war die
Sache so sehr ausser Gebrauch gekommen, dass der
Rat den üblichen Ehrenwein zu schicken vergass und
sich nachher wegen seines Versehens musste entschuldigen

lassen. — Endlich wurde auch zur „Aufrichtung
einer Bibliothek" ein erneuter Anlauf genommen, da

die Buchhändler auf Anregung Oporins damals zuerst,
wie es scheint, verpflichtet wurden, von ihren
Druckwerken jährlich ein Exemplar an die Universitätsbibliothek

abzugeben.1)
Weitaus bedeutsamer als alle diese Einzelheiten war

das was über die Besetzung der Lehrstühle im
Allgemeinen verhandelt und von Amerbach vorgeschlagen

wurde. In einer Regenzsitzung des Juni 1535

verlangten die Deputaten ein „ordinationis consilium", d. h.
einen Ratschlag über die eben genannte Frage, und es

wurde beschlossen ihnen ein Memorial einzureichen, das

der Rector mündlich begutachten solle. Sofort schritt
Amerbach zur Ausführung. Ein erstes „Bedenken"
arbeitete der vorjährige Rector und Pfarrer zu St. Peter
Paul Phrygio aus.2) Nachdem er aus allgemeinen, bib-

') Amerbachs Notizen zur Regenzsitzung vom 16. Febr., zum
22. Febr. und zum 3. März 1536. Vgl. Thommen S. 91, not. 6.

2) Etwas flüchtig besprochen von Thommen S. 101. Das

Gutachten findet sich: Universitätsbibl. A. X. III. 16, Heft in fol0.
13 Seiten Schrift. Auf dem Umschlag steht: „anno 1535 Rectore



430

lischen und historischen Gründen nachgewiesen hat, dass

die Obrigkeit, als Statthalterin Gottes, die Pflicht habe

für die Bildung der Jugend zu sorgen, „die verwilderten
Gemüther der Menschen zu bürgerlichem Leben, Zucht,
Vernunft und Gerechtigkeit zu ziehen", schlägt er vor,
die ehemals der Universität zugeordneten, später aber

„durch Unachtsamkeit" ihr wieder entfremdeten Pfründen
des Peters Stiftes derselben wieder einzuverleiben.
Zunächst aber begnügt er sich, bloss zwei derselben zu
diesem Zweck zu verwenden und „die beiden fürnehm-
sten Lecturen", die des Rechts und der griechischen
Sprache, damit zu bedenken; die andern sollen nach

Gelegenheit „nachgehends auch angenommen werden".
Der grössere Theil des Gutachtens beschäftigt sich mit
der Ordnung des Peters Stiftes, wrelches neben seinen

bisherigen Pflichten: Pfarrer, Siegristen, Schulmeister
der Gemeinde zu unterhalten und Arme zu unterstützen,
auch zehn junge Studierende auferziehen solle zum

künftigen Pfarr- und Gelehrtendienst als eine Pflauz-
schule für Kirche und Universität.

Klarer, bestimmter, eindringlicher lautet Amerbachs

Gutachten.1) Es ist bis jetzt noch unbeachtet

geblieben. Hätte der Verfasser der Universitätsgeschichtc
dieser Periode es nicht übersehen, so würde er seinen

Amerbachio, D. Pauli Phrygionis bedencken" (Amerbachs Hand).
— Dasselbe ohne Namen u. Jahr: Antiquitates Gernler. I, S. 169

—174.
') Das Gutachten findet Bich : Antiquitates Gernlerianee tom.

I, S. 192, von Amerbachs Hand. Dazu ein teilweises Concept in
den Schedae Amerbach. fol0 (Univers. Bibl.); ebenso im Briefband
D. IV. 18, S. 217 B. — Die vom Stadtschreiber ausgefertigte
officielle Abschrift, welche Amerbachs Notizen erwähnen, habe
ich nirgends gefunden.



431

Satz auf S. 31, dass „ein gewisser praktisch-kühler Ton den

ganzen Process der Wiederherstellung durchdringe" sicherlich

modificiert haben. Und was er S. 21 im Zusammenhang

der Dinge hier vermisst, wäre wesentlich aufgehellt

worden. Was den Wortlaut betrifft, so verweise
ich auf die Beilage. Der Inhalt ist folgender. Wir
brauchen zwei Lehrstühle für Theologie, drei für
Jurisprudenz (Institutionen, Pandecten, Codex), zwei für
Medicin, zum mindesten vier für die Artes, nämlich

Logik und Rhetorik, Physik, Moralphilosophie, Mathematik;

endlich noch drei für die Sprachen: Latein,
Griechisch, Hebräisch. „Wo nicht, so ist nicht zu
verhoffen, auch nicht möglich, dass unsre hohe Schule

möge fruchtbar sein oder dass jemand zu uns herkomme".
Nun werden die Pfründen und Kaplaneien aufgezählt,
die anfänglich zur Unterhaltung der Lehrstühle vom
Pabst Pius II. bestimmt, aber nach und nach „verwahrlost"

worden seien, so dass der Staat sich mit je 10

oder 15 Gulden für jeden Posten gegen die Universität
abfand. Es müsse aber die Hochschule, wenn sie einen
Bestand haben solle „satt verwysen werden, worauf sie
fundiert sei". Amerbach räth nun, die Chorherrenpfründen

des Petersstiftes, soweit sie nicht von früher dort
Verpfründeten und durch die Verwaltungsbeamten des

Stifts in Beschlag genommen seien, wieder der Universität

zuzuwenden und die Ordinarli daraus zu besolden
und Erhöhung einzelner Besoldungen, wo es nöthig sei,
aus dem Ertrag von Klostergütern zu bestreiten. Die
Kaplaneien, die einst der Universität gehörten, sollten
zur Aufbesserung der Besoldungen der philosophischen
Facultät dienen. Aus solcher Fürsorge werde „nitt kleine
noch geringe Ehre Einer löblichen Stadt Basel
entspringen. Man werde die üble Nachrede wegen
unredlicher Verwendung der Klostergüter abschneiden,



432

denn sie gehörten „vor Gott und allen Rechten" für die

Studia'; die Obrigkeit würde sich dadurch Lob erwerben
und ' „ Christo unserm Herren ein gross Wolgefallen
thun". Die hohe Schule sei ein Kleinod für die Stadt,

bringe ihr Ehre „in allen Landen der Christenheit" und
werde ihr noch weiter Ehre bringen. Ferner werde die

Besetzung des Stifts mit Personen den allgemeinen
Nutzen fördern; denn nicht nur werde der gemeine
Mann den Gewinn, den er ehemals von den Priestern
und der Clerisei gehabt, wieder erstattet erhalten,
sondern es werde der höher zu achtende Gewinn einer

guten Jugenderziehung daraus folgen, so dass alle Berufe

zu allen Zeiten hier ein Seminarium oder Pflanzgarten
an tüchtigen Männern hätten, „in der heiligen Schrift,
in Rechten und Arznei, es betreffe den Kanzel oder

Seelsorg oder des Leibes Pflege oder auch eine rechte

Policy in Erhaltung Gerichts und Rechts" (d. h. den

Staat) ; ja, man werde mit solchen Leuten „auch andern
Städten und Ländern mit grossem Ruhm und Preis zu
Hilfe kommen können". Zur Anspornung ruft er dem

heimatlichen Rate in Erinnerung, wie eifrig andere
Städte und Orte, „so Christum wahrlich und rein
bekennen", wie Zürich, Bern, Strassburg, Ulm, Nürnberg
nach Professoren fahndeten, um nur für ihre eigenen
Mitbürger und ihre niedern Schulen Lehrer zu
erhalten, da es sich doch hier um eine hohe Schule

handle, wie sie schon die Altvordern bekommen hätten,
die auch für Fremde gelte und denselben die Auszeichnung

der Titel sowie „der Stadt Gelegenheit" verspreche.
Der Eifer des Herzogs von Sachsen und des Landgrafen
von Hessen, namentlich aber des Herzogs von Wurtemberg

für ihre Hochschulen wird als Vorbild hingestellt;
der letzte verwende jährlich mehr als 3000 Gulden auf



433

die Erhaltung gelehrter Leute.1) Es gelte nicht allein
Ehre, Nutzen und Frommen einer löblichen Stadt Basel,
sondern vorab die Förderung der Ehre unseres Herrn
Christi. — Unterzeichnet ist der Ratschlag von Rector
und Regenten der Universität, auf Margarethen Tag
1535 (15. Juli).

Die mündliche Befürwortung Amerbachs in der
Regenzsitzung dieses Tages fügte bei, man könne die

jährlich für die Besoldungen nöthige Summe nicht
taxieren, wie es die Deputaten wünschten, denn man wisse

nicht, wen man bekommen könne, „doch wäre jetzt
kuntlich, dass gelehrte Leute theuer und auch mit grossen

Besoldungen nicht leichtlich zu gewinnen seien".
Das Petersstift aber, dessen Einkommen jährlich auf
2000 Gulden geschätzt werde, begehre man, und bis
es von seinen andern Verpflichtungen frei sei, solle aus
andern Klostergütern das Fehlende zugesetzt werden.
Unterdessen wollten wir sehen, wie wir uns damit be-
helfen möchten, doch hoffen wir von Unsern Herren
nicht im Stich gelassen zu werden. Ueber die
Verwendung des Gutes verpflichte man sich dem Rat
jährlich Rechnung abzulegen. Es wurde dazu bemerkt,
die verlangte Summe sei gering und nur halb so gross
als die zu dieser Zeit der Universität Tübingen
zugewiesene. Auch seien unter den schon angestellten
Professoren einige zu gering besoldet und könnten dabei

') Das konnte man in Basel von Simon Grynaeus wissen.
Der war eben von Tübingen zurückgekehrt, wo er die Tübinget-
Hochschule hatte einrichten helfen. Laut der von ihm und
Ambrosius Blarer entworfenen „Reformation" der Univ. zu Tübingen
vom 30. Jan. 1535 werden in Aussicht genommen 23 Professoren,
deren Besoldung ungefähr 1950 Gulden jährlich ausmacht:
Urkunden zur Geschichte d. Univ. Tübingen (1877) S. 176 ff.

Beiträge XIV. 28



434

nicht bleiben, sondern mussten „gnädiglicher bedacht
werden". Man solle die jetzigen Zeiten erwägen, „die

gar anders mit allen Dingen, dan vor Zyten gewesen".
Es war nicht überflüssig, dass anlässlich der Canonicate

beigefügt wurde, jeder Leser solle ihren Genuss nur so

lange behalten dürfen, als er seine Function treulich
versehe, abgesehen von Verhinderung durch Alter oder
unversehene Krankheit. Denn seit langem war der
Missbrauch eingerissen, dass die Besitzer von Canonicaten
nicht selber lasen, ja nicht einmal für Stellvertreter
sorgten. ')

Allein das schwungvolle Schreiben Amerbachs und
seine eindringliche Mahnung an die Vertreter der
Regierung hatten nicht so bald die verdiente Wirkung.
Es geschah zunächst nichts. Die Regenz ordnete ihn
und Grynaeus am 27. Januar 1536 an die Deputaten ab,

um dieselben zu mahnen, sie möchten endlich die Sache

ordnen, so dass alle Disciplinen mit Professoren könnten
versehen werden. Bei einem Mahl in der Karthaus
hielten sie dem Oberstzunftmeister die Angelegenheit
vor und empfiengen die aufschiebende Antwort „man
sei schon in Unterhandlung mit Meister Niclaus

Briefer, dem Stiftsprobst, damit man erfahre, wie viel
das Stift St. Peter leisten könne". In Wahrheit kam
aber die Sache damals noch nicht zum Austrag, sondern
erst 25 Jahre später. Denn noch im Jahre 1538, als
die Universität aufs neue über ihre Organisation mit
dem Rate verhandelte und unter Anderm wieder die
Zuweisung eines 'jährlichen Einkommens verlangte,2)

') Vi s eher S. 58 f. — Daher in dem Anstellungsrevers des

Sphyractes die hierauf bezüglichen Clausein: Thommen S. 337.
2) Thommen S. 23.



435

lautete die Antwort der Deputaten1): „und weil jetzt
der Universität kein satt Corpus kann und mag
übergeben werden", so wollen doch die Deputaten hinfür im
Beisein von zwei oder drei der Regenz über Einnahmen
und Ausgaben der Universität Rechnung halten und
sonst „sobald Gott darzu Gnad giebt" ihr zu
einem satten Corpus helfen. Amerbach erlebte es noch,
dass seine Vorschläge, fast genau wie er sie 1535 gestellt
hatte, im Jahr 1561 vom Rat angenommen wurden.
Aber schon war zumeist eine neue Generation an die
Stelle der alten getreten. An Bonifacius Stelle war
jetzt Professor und Rector sein Sohn Basilius. Doch
beteiligte sich der Vater wiederum an dem von Wissenburg

ausgearbeiteten Gutachten, das durchaus auf den
beiden Memorialen von 1535 beruht,. und befürwortete
es mit vier Collegen am 13. August 1561.2)

Aber ohne Frucht war auch für die nächste Zeit
Amerbachs Bemühen nicht. Es wurden mehrere neue
Berufungen durchgesetzt. Die erste derselben zwar fiel
schon in das Jahr zuvor und bezeugt wiederum den

guten Willen des Rates. Es war die Anstellung von
Andreas Bpdenstein genannt Karlstadt. Die
Bedeutung und die frühern Schicksale dieses Mannes,
der bald Luthers Kampfgenosse, bald sein Gegner
gewesen war, lassen wir hier bei Seite ; wir reden nur von
seiner Berufung nach Basel. Dieselbe gieng von dem
Wunsche des Myconius aus. „Wir brauchen einen
gelehrten, verständigen, klugen Mann; wenn du einen sol-

') Thommen S. 23 not. 1. Univers. Bibl. F. III. 41, Beiblatt
zu S. 154: „der Herren Deputaten Antwort auf Herrn Rector und
Regenten löbl. Univ. zu Basel fürgetragene Artickel."

s) Das Genauere darüber s. Thommen S. 49 f, mit treffender
Beurteilung.



436

chen weisst, sei es unter den Deinigen oder sonstwo,
der unsrer Kirche zur Hilfe könnte gegeben werden, so

theile es mir so bald als möglich mit". So schrieb
Myconius an Heinr. Bullinger am 20. März 1534.') Etwa
einen Monat später antwortet Bullinger, indem er Karlstadt

empfiehlt, der als Flüchtling Ende 1530 zu Zwingli
gekommen, von demselben als Prediger am Spital, dann

zu Altstätten im Rheinthal angestellt worden war,2) nun
aber seit der Kappeier Catastrophe ohne rechtes Amt
zu Zürich lebte. „Er ist sehr gelehrt und gewandt in

den heiligen, dazu auch den profanen Schriften und

Disputationen. — Du brauchst nicht zu fürchten, dass der
Mann so sei wie ihn Luther schilderte; er ist sehr sanft,
demüthig und in jeder Hinsicht vollkommen". So

Bullinger. Als aber am 25. Mai die Vorgesetzten der Basler
Kirche, während einer zufälligen Anwesenheit Karlstadts
in Basel, beschlossen ihn zu berufen und dies an die
Zürcher Kirchen Vorsteher berichteten, machte der Zürcher

Rat Schwierigkeiten. Doch wurden die Schwierigkeiten

beseitigt. Das Protokoll der Basler „Bannherren",
d. h. wohl in diesem Fall „der Verordneten der Kirche"
oder des Kirchenrats, berichtet zum 28. Juni 1534, man
habe darüber beraten, Karlstadt „zu Zeiten Abends
oder Morgens predigen zu lassen, ob er dem Volk an-

muthig sin welle" und ihn dann anzustellen.8) Auf den
1. Juli erfolgte wirklich durch den Rat die Ernennung
Karlstadts zum Professor des alten Testaments: „er soll

') Die bezüglichen Briefe s. bei Joh. Conr. Füsslin:
epistolae ab ecclesiae Helvet. reformatoribus vel ad eos scriptae, Ti-
gur. 1742 N"38 —43. — Vgl. Kirchhofer, Oswald Myconius
(1813) S. 151 f.

2) Mörikofer, Zwingli II, S. 340 f.
3) Staatsarchiv, Kirchenacteu A. 9. S. 282.



437

ia der Universität, und sonst lesen und predigen und
besonders Dr Paulus (d. h. Phrygio, Pfarrer zu St. Peter,
seit 1532 Prof. d. alten Test.), dwyl der ein wyten gang,
in sinem lesen verschen". Die Mitteilung dieser Ernennung

durch Bürgermeister Jakob Meyer nahmen die
versammelten Pfarrer und Diacone mit Wohlgefallen auf.

|)er Rat gebot auch die Aufnahme des Berufenen als

(Jlied der Universität — in der That ist er unter Rector

phrygio als Ordinarius in die allgemeine Matrikel
eingeschrieben und unter dem Decanat desselben Phrygio
im Jahr 1535 nach den üblichen Förmlichkeiten in die

theologische Facultät aufgenommen worden — dann „soll
er mit denen von der Universität zusammensitzen und

Ordnungen, wie und was man lesen solle, verfassen" ;

man solle die Bücher „in der liberey" (welcher?) in-
ventieren und in Ordnung legen. — Hienach war Karlstadt

zum Gehilfen oder Ersatzmann Phrygios in der
Lectur des alten Testaments und zugleich zum Reor-

ganisator der Universität bestimmt, sofern dies den Lehrplan

betraf. Er hat allerdings dann den Lehrplan der
theologischen Facultät begutachtet, und das von Thommen

S. 319 abgedruckte und S. 19 besprochene
Gutachten stammt wirklich von Karlstadt. Da es kein Datum

trägt, so sehe ich keinen Grund, es nicht etwas früher
als das juristische, das ins Jahr 1536 fällt, also bald nach
dem eben bezeichneten Auftrag, im Jahr 1534, verfasst

zu denken. Uebrigens erwies sich Karlstadt in den

folgenden Jahren doch nicht als so unschuldig, wie
ihn Bullinger ansah. Sein Benehmen in der Frage des

theologischen Doctorats erweist auch den in gereiften
Jahren Stehenden noch als unruhigen und charakterlosen
Menschen.

Bekam so die Universität einen erwünschten
Zuwachs, so drohte ihr unter Amerbachs Rectorat ein



438

schwerer Verlust. Die Initiative der Strassburger
Prediger veranlasste es, dass Simon Grynaeus, cine
Zierde der Basler Hochschule, auf längere Zeit nach

Tübingen geschickt wurde, um daselbst dem in seine

Herrschaft wieder eingesetzten Herzog Ulrich die
Universität neu organisieren zu helfen. Schon im Mai 1534

hatten die Strassburger dem Fürsten zu diesem Zwecke,
wie auch zur Ordnung der kirchlichen Verhältnisse, die

beiden friedfertigen Männer Ambrosius Blarer und Simon

Grynaeus empfohlen,1) und der erstere verlangte bald
vom Herzog die Berufung seines Collegen, der „wahrlich
ein frommer, gelehrter, thürer und nit bald vergleichlicher

Mann" sei.2) Kurz vor dem 28. October kam
Grynaeus in Tübingen an3) und die ersten Verhandlungen
über die Umgestaltung der Hochschule fielen in die
Monate November und December. Er war nur auf drei
Monate begehrt worden, es wurden aber acht daraus.4)
Umsonst verlangte Bürgermeister Jak. Meyer am 21.

Januar seine Rückkehr; der Herzog bat schriftlich und
durch zwei persönlich Abgeordnete um längeres Bleiben.

Meyer insistierte zuerst darauf, dass er auf Pfingsten
(16. Mai) heimkehre: „die Sachen unsrer kilchen und
in Sonderheit der hohen schulen, daran wir, die in uff-

gang ze bringen ein treffenlich costen bewendet, sind
dermossen gestaltet, dass wir zu rechter anschickung
und Übung derselben des vermelten Grynei nit länger

') Politische Correspondenz der Stadt Strassburg, Bd. II, von
Winckelmann (1887), S. 212, 18. Mai 1534.

2) Urkunden zur Geschichte der Univers. Tübingen (1877)
S. 165, Schreiben vom 29. Sept. 1534.

3) Polit. Corr. d. St. Strassb. II, S. 227.
4) Staatsarchiv, Erziehungsacten Y, 4 ; langer Zettel, S. 2

von vorn.



dan bis Pfingsten nechstkünftig mögen noch wüssen ze

geratten". Man habe nicht wenig unsrer Sachen bis auf
seine Herkunft verschoben; wie man denn wirklich die

Kirchensynode um dieses Grundes willen länger als sonst

hinausschob und sie erst am 11. August abhielt.1) Und
wiewohl der Bürgermeister den Termin noch weiter
hinausschob, mischte sich doch noch der Strassburger
Rat auf Bitten der Strassburger Prädikanten darein:
die Tübinger Universität sei zwar gut dotiert, aber noch

unvollständig besetzt, und besonders sei die Religion
„der jungen Gesellen, die in Sprachen und Künsten ihre
Uebung haben" nicht wohl bestellt; es sei Streit im Land
um der Confessionen willen; nun habe Grynaeus, der
beim Fürsten sehr beliebt sei „in allem sinem Wesen
und Thun eine grosse Holdseligkeit" ; Basel solle um
des Reiches Christi willen die Bitte des Herzogs erfüllen,
der um Verlängerung der Frist nachsuche. Man beharrte
aber zu Basel auf der Heimkehr des Grynaeus, den man
nicht entbehren könne, hingegen schickte man an seine

Stelle Paul Phrygio (Miss. 17 Juni Polit. Corr.
Strassb. Il, S. 276). Kategorisch schrieb nun Jak. Meyer
an Grynaeus, er solle mit dem Ross, auf dem Phrygio
hinausreite, in Begleitung des Ratsdieners Oswald
alsbald heimreiten, doch zuvor noch in Strassburg
vorsprechen und sich mit Dr Capito beraten, wie sich die

') Die auf Grynaeus Abwesenheit und Heimberufung bezüglichen

Actenstücke, etwa zwei Dutzend an der Zahl!, befinden sich
teils in den Missiven Bd. 31, S. 306, 307, 308, 343, 361, 3ti2 f.,
367, 387, 395, 412 f., 463 f., 469 f., 473, 474, 478 (Schluss); teils
in dem Fascikel: Erziehungsacten Y. 4. St. 73, B, N° 1. Es sind
13 Actenstücke. Im Folgenden unterlasse ich im Allgemeinen eine

genauere Bezeichnung dieser Stücke, da sie keine besondere
Signatur tragen. Ich citire nur „Miss." oder „Y".



440

Kirchen- und Universitätssachen am besten anrichten
liessen. Nach vieler Mühe hatte man zu Basel nun
den „theuren Mann" wieder, und die Universität feierte,
wie oben erzählt, seine Ankunft am 13. Juli durch ein
Festmahl.

Aber man war der Plagerei noch nicht los. Da
Butzer eine Concordie der Reformierten und Lutheraner
in Wurtemberg und den süddeutschen und schweizerischen

Städten betrieb, und für dieselbe den milden und

gelehrten Grynaeus als den zweckmässigsten Befürworter
beim Herzog ansah, wünschte er, Ulrichs Bitten
unterstützend, nochmals eine Absendung desselben nach
Tübingen auf längere Zeit. Capito unterstützte das Gesuch

zuerst persönlich, dann in einem an Bürgermeister Adelberg

Meyer und den Rath der XIII gerichteten Schreiben

(17. September 1535, V) mit ernstlichem Drängen
„umb Gottes Willen, gantzer kilchen und vorab den
christlichen Städten zu gut". Sofort nach dem ersten

Angriff, am 6. September, versammelte Amerbach die

Regenz; er und Oswald Bär begaben sich Tags darauf
zu Grynaeus, ihn zum Bleiben zu bereden, was auch

gelang; die beiden als Vertreter der Universität und

Myconius im Namen der Pfarrer traten vor die Deputaten
im Rathaus und legten am 25. September vor beiden
versammelten Räten ihre Protestation ein. Diese legte
Amerbach in einem ausführlichen, von der Regenz
genehmigten und officiell ausgefertigten Schriftstück nieder,
das man den Strassburgern durch den Ratschreiber
Heinrich Ryhiner unter Beigabe einer ausführlichen
Instruction für denselben am 12. Oct. persönlich
überreichen liess (beide Schriften in Y). Amerbachs
Gutachten, nur in seiner undatierten Originalschrift vorhanden,

ist scharf und schneidig. Er sieht das vom Rat
löblich begonnene Werk der Wiederaufrichtung der



441

Universität gefährdet; zu diesem brauche man nicht
nur „eine satte Fundation", sondern auch „fürpündig
gelerte Leute" ; denn so wenig sonst ein köstliches Werk,
bei aller vorhandenen Materie, vollendet werden könne
ohne „verrümpt und kunstrich werklüt", so müsse man
sich auch für eine Universität nach besonders gelehrten
und namhaften Leuten umsehen oder, wenn man solche

habe, sie festhalten. Ein solcher sei Grynaeus. Da man
ihn nun dem Herzog längere Zeit geliehen, hätte man hoffen

können, dass der Fürst sich an dieser Vergünstigung,
die uns Schaden brachte, werde begnügen lassen, nun
aber sei derselbe „nit allein nit umb empfangene Freundschaft

vergnügig, sondern unterstehe sich auch durch
die benachbarte und bei Basel vielvermögende Stadt
Strassburg ihn für sich zu gewinnen". Denn Amerbach
schloss, wie er in seinen Rectoratsnotizen bemerkt: weil
Ulrich den angebotenen Butzer nicht annehmen wolle,
so stecke etwas Anderes dahinter. Und da es sich

herausstellte, dass Grynaeus während seiner langen
Anwesenheit nie um die Sache der Concordie, sondern nur
um die Universität gefragt worden war, so schien dies

nur der Vorwand, unter dem man ihn bleibend für die
Universität gewinnen und Basel entziehen wollte (s. die
Instruction für Ryhiner). Amerbach fährt fort, man
zerrütte „das ehrliche und christliche Furnemmen des

Raths der Universität halb ", wenn man dem Fürsten
willfahre. Man könne den Grynaeus nicht mangeln:
wegen seiner „ausbündigen Erudition", wegen seiner

Lehrgabe, die ihm vor Andern von Gott gegeben sei,

wegen seines berühmten Namens, der viele fremde
Studenten hieher ziehen werde; denn er könne in allen

Disciplinen, der Theologie, den Rechten und der Medicin
lesen; wenn man ihn fahren lasse, wisse die Universität
keinen, der mit solchem Ruhm und Namen, die Stadt



442

vertreten möchte. Ausserdem sei der Fürst mit Mitteln
und Personen reichlich ausgestattet, Basel aber nicht.
Das Begehren sei daher unbillig. Nur wenn der Rat

„ nach verrümpten lüten stelle " und die, so er habe,
„nit von Handen lasse", werde er sein löbliches Vorhaben
mit der Universität fortsetzen können, „dadurch ohn

Zwyfel die Ehr Gottes geuffnot, brüderliche Lieb
gepflanzt, alle Tugend ingesetzt, das Lob einer Stadt Basel

gemehrt und gemeiner Nutz in allweg erhalten werde".
Das solle man unsern guten Nachbarn, .den Strassburger
Prädicanten, vorhalten, damit sie hinfür die Basler
Obrigkeit mit solchen Schriften des Grynaeus wegen in
Ruhe lassen; sicherlich, wenn sie die Notdurft unsrer
Universität kennten, „so hätten sie sich längst ihres
Anforderns gemüssiget", sich vielmehr beflissen, uns

gelehrte und berühmte Leute zu verschaffen als zu
nehmen. —

Diese Sprache war deutlich, und sie wurde ohne
Zweifel von Myconius im Namen der Kirche bekräftigt.
So lautete denn der Bericht, den der Rat durch Ryhiner
an die Strassburger erteilen liess, abweisend. Dem

Herzog liess er seine Abweisung durch ein Schreiben
an Jacob Sturm, der als Strassburger Gesandter in der
Concordiensache am Hofe weilte, ebenfalls näher begründen

und entschuldigen (Y „ultimo", d. h. wohl am 31.

October). Hier begegnet das Bekenntniss, das die

Stimmung des Rates in damaliger Zeit wTiedergiebt,
„dass wir leider (welches Euer Gnaden vertruwlich
ze reden ich Befehl hab) mit gelehrten und erfahrenen
Vorständern, so die Händel der Kilchen mit Frucht
usrichten und regieren möchten, nit versehen noch gefasst,
als dan unser Notdurft erheuscht und wir by den Ziten
der türen Manns Oecolampadii seliger Gedechtnuss
gehabt haben".



443

Somit war wenigstens der gelehrte und fromme
Freund Oekolampads erhalten. Er versah, wie das letzte
Schreiben sagt, „ die zwo fürnemsten Lectionen, die
eine in heiliger Schrift, die andre in der Dialectik und

Philosophie". Freilich die erstere wider den Willen
der Universität. Die Regenz beklagte sich (3. März

1536), dass ohne ihr Vorwisseu vom Rat dem Grynaeus
die theologische Professur gegeben worden sei ; das sei

wider die Verabredung, dass man bei Veränderungen
der Anstellung die Regenz nicht frage; jedoch, weil es

die Obrigkeit nicht also geschickt erachte, mussten sie
das lassen geschehen, wollten aber erklären, dass an
dieser Mutation der Universität nicht wenig abgehe, da

Grynaeus „communem lectionem" gehabt ad omnes
disciplinas ; damit ist wohl eben „Dialectik" gemeint. Sie

erklärten sich unverantwortlich für den Schaden, der
daraus der Universität erwachse". Für die Dialectik
wurde dann, wie später zu berichten ist, ein Stellvertreter

gesucht. Doch muss Grynaeus in der philosoph.
Facultät geblieben sein, da er 1537 deren Decan war
und in eben dieser Zeit über Aristoteles Topica las.1)

In andern Professuren sah es damals noch etwas

precär aus. Der Mathematiker Wolfgang Wissenburg,

sonst Theologe und Pfarrer zu St. Theodor

(Matrikel 1536), klagt in der Juni-Regenz über zu kleines

Salaï; er wolle noch ein halbes Jahr lesen, man solle
aber für einen Ordinarius sorgen; nochmals wird die

Forderung, unter Mahnung der Deputaten, am 14. Aug.
1535 gestellt ; und da sich nun Wissenburg weigert weiter

') Matrikel d. philos. Fac. — Vorwort des Sebastian Lepusculus

zu: Aristotelis octavus Topicorum liber mit Anmerkungen
von Simon Grynaeus, Basil. 1544: nach Collegienheften; Mitschüler

war Ardi8aeus.



444

zu lesen, auch Münster nicht kann, so wird ein Mediciner
Christiernus Morsianus aus Dänemark, der 1534

unter Rector Phrygio als Studierender in die
Universitäts-Matrikel eingeschrieben ist, auf sein Anerbieten für
das Fach angestellt. Er liest wirklich vom Spätjahr 1535

bis Frühjahr 1536, wo er mit einer halbjährlichen Besoldung

von 10 Gulden und einer „Verehrung" von 5 Gulden
nach Frankfurt, wohin er reist, entlassen wird.1) Man
versuchte nun allerdings die mathematische Professur höher
zu besolden (Regenznotizen zum 11. und 16. Februar).
Aber es scheint, dass Wissenburg, der im Jahr 1540 unter
dem Decan Karlstadt noch den theologischen Doctor
machte (theol. Matr.), damals die mathematische Vorlesung

abtrat an Vitus Ardüsaeus aus Graubünden

(Thommen S. 353). Er erhält am 4. Febr. 1541 „als
Prediger des Domstiftes und ordentlicher Leser der
heiligen Schrift" ein halbes Canonicat zu St. Peter mit dem

Versprechen der ganzen Chorherrenpfründe, wenn er
einst die Predigerstelle aufgebe und sich ganz der
Universität widme;2) er wurde aber nach Karlstadts am 24.

December 1541 erfolgten Tode Pfarrer zu St. Peter.
Als zweiter Lehrer der Medicin wurde Sebastian

S ink eler angestellt, von dem das Gutachten über den
medicinischen Lehrstoff (Thommen S. 322) stammt. Er
ist, laut Amerbachs Notizen, am 17. März 1536 als „doctor

Medicus novus Ordinarius" dem Universitätskörper
beigetreten. Die Verhandlung mit ihm wird aber schon

zum 26. Juli 1535 berichtet. Hienach ist „schon etlich

') So verhält es sich nach Amerbachs Rectoratsnotizen mit
diesem bisher unsichern und von Athenae Rauricae fälschlich
„Morfianus" genannten .Mathematiker: vgl. Thommen S. 353.

2) Staatsarchiv, Deputatenamt MM 5: Exspectanzbriefe für
Canonicato zu St. Peter.



445

mol siner bestallung halb mit ihm gehandelt worden".
Er ist auf Matthiae dieses Jahres angekommen,1) hat

aber, wie es scheint, zuerst nur als Stadtarzt gewirkt,
wofür er 80 Gulden erhält ; nun soll er auch die Lection
„versehen flyssiglich wie ein andrer Professor". Ein
Haus, das er begehrt, wird ihm unter den ehemaligen
Priester- oder Domherrenhöfen von den Deputaten in
Aussicht gestellt, doch ohne Verbindlichkeit, und erst

„wenn er sich herzunahe".
Später wurde ihm von dem Stift St. Peter so bald

als möglich eine Chorherrenpfründe „so unser Herren
die Räth als Patroni und Collectores zu Erhaltung der
Universität verordnet", in Aussicht gestellt, wenn nämlich

Doctor Alban zum Thor und Dr Wolfgang Wissenburg

zwei solche erhalten hätten. Die Versprechung
wird Sinkeier gegeben als dem Ordinarius der Arznei

„zu Ergetzung der getreuen Diensten, als täglichem Leser
an der Universität und für sein Arznen bei der
gemeinen Burgerschaft, damit er sein Leben lang bei uns
bleibe".2)

Für den durch Grynaeus' Versetzung erledigten Lehrstuhl

der Dialectik suchte man einen Ersatzmann. Da
bot Grynaeus am 10. November 1535 den eben in Basel
anwesenden Peter Caroli, einen Pariser Theologen,
dafür an. Es ist dies der als Gegner Calvins und Virets
auf den Gesprächen von 1536 und 1537 in Lausanne
und Bern und wegen seiner spätem Apostasie berüchtigte
Franzose. Er schrieb sich am 14. März 1536 in die
Matrikel ein. Um ihn in seiner momentanen Geldverlegen-

1) Am Gastmal des Grynaeus (13. Juli) wird er als
Teilnehmer erwähnt als „Doctor Sebastian Medicus von nideren Baden."

2) Staatsarch. Deputatenamt MM 5 : Exspectanzbrief vom 28.
Febr. 1541.



446

heit zu unterstützen, bot man ihm die Lectur vicariats-
weise an, „obschon diese Stelle allerdings für seinen
Grad gering sei". Aber ehe er antritt, heisst es, er sei nach

Neuenburg als Prediger berufen.1) Nun setzt es Amerbach

durch, dass man den schon längst von ihm zu einer

Berufung ausersehenen Hieronymus Gemusaeus aus

Mülhausen, der einst in Basel studiert und in Turin den
Doctor der Medicin erworben hatte und sich noch dort
befand, für philosophische Fächer hieher berufe.2) Amerbach

schreibt nun an ihn — durch einen über Turin
reisenden „ Spanier " — im Auftrag des Oberstzunftmeisters

Brand, am 21. April 1536. Doch musste für
seine Besoldung dadurch gesorgt werden, dass Amerbach

aus dem Legat des Erasmus, das er verwaltete,
für einmal 40 Gulden vorstreckte. Er sollte an der
Universität „Philosophie oder Anderes" lesen und zugleich
„Medicus der Obrigkeit" sein. Der Amtsantritt wird auf
Ostern oder Pfingsten 1537 in Aussicht genommen.3)

In den nächstfolgenden Jahren berief man noch
verschiedene weitere Docenten: 1536 im November Petrus
Pitrellius als Professor für Codex Justinianeus (jurid.
Matr.), den Verfasser des Gutachtens für den juristischen
Lehrplan (Thommen S. 321 f.); im März 1537 Johann
Sphyractes oder Jeuchdenhammer für Institutionen
(Thommen S. 336 ff.); 1537 Sixt Birk für Oratorik
(Thommen S. 351); Hieronymus Artolph, der 1538

als Candidatus Medicinae Rector und 1540 Professor der
Logik ist; endlich Johann Oporin, 1538—1540 Pro-

') Ernst Stähelin, Leben Calvins, I, S. 133. 138.
2) Thommen, S. 352, N° 4. Ein früheres Schreiben Amerbachs

an ihn, das von dem Zögern des RateB spricht, muss etwas
früher fallen. Es ist mitgeteilt in meinem Amerbach S. 286 tf.

') Verabredung am 20. Sept. 1536 in Amerbachs Schedae.



447

fessor des Griechischen.1) Bis zum Jahr 1540 waren also

die Lehrstühle ordentlich besetzt, so dass 2—3 Theologen,
3 Juristen, 2 Mediciner lehrten, und die philosophische
Facultät in allen nöthigen Disciplinen Vertreter hatte.
Ueber die letztere bemerkt daher der im Jahr 1540

erwählte Decan Hieron. Artolph aus Graubünden, dass

damals die Artistenfacultät „ die schon längst kläglich
vernachlässigt war, wieder in ihr Ansehen gelangte"
(philos. Matr.). Nun bedurfte sie aber noch einer zweck-

mässigeren Vorbildung, als die bisher angeordneten
untern Lateinschulen sie gewährten. Was Amerbach als

Rector des Jahres 1540 auf 1541 auch hiefür zu thun
beflissen war, ist an anderm Orte von mir dargestellt
worden.2) Für die Sache der Universität hatte er durch
sein energisches und einsichtsvolles Wirken im Rectorats-

jahr 1535 auf 1536 einen wenn auch zunächst nicht
vollständigen Erfolg erreicht, so doch einen nachhaltigen
Einfluss ausgeübt. Einer seiner Collegen stellt ihm daher
das Zeugniss aus, dass er „für die Herstellung der fast

zusammengesunkenen Basler Hochschule ein unvergleichlicher

Camillus geworden sei."3) „Verrümpte" Professoren

waren ausser ihm selbst und Grynaeus keine vorhanden,
denn Münster gewann erst durch seine i. J. 1543 zum
ersten Mal herausgegebene Kosmographie einen Namen,
und Karlstadt verdankte seine Berühmtheit nicht der

') Thommen, S. 356. Er tritt von dieser Stelle und der
eines Probstes am Augustinerkloster zurück auf Lucie 1540, wie
aus dem jüngst aufgefundenen Actenstück des Staatsarchivs Er-
ziehungsacten (noch nicht signiert) hervorgeht. Doch trat er im
Dec. 1541 wieder in die academ. Thätigkeit ein. Thommen S. 357.

2) Geschichte des Gymnas. in Basel (Festschrift 1889), S. 27 ff.
3) Epist. erudit. virorum saec. XVI, torn. I, S. 382 : Albanus

Thorinus aus Niedernbaden an Amerbach, am 16. Sept. 1535 „cuius
unicus quasi Camillus existis."



448

academischen Thätigkeit; aber tüchtige Leute besass die)

Basler Hochschule nun doch genügend, und die Studentenzahl

war in erfreulichem Steigen begriffen.

IV. Universität und Kirche 1538 mid 1539.

Eine neue Gefahr erhub sich für die Basler
Universität in den Jahren 1538 und 1539, als es zu
Erörterungen kam über das Verhältniss der Universität zu
Staat und Kirche. Die Universität verlangte vom Staat
eine grössere Selbständigkeit der innern Verwaltung, als

ihr das Statut von 1532 zu gewähren schien. Sie drang
auch mit ihrem berechtigten Begehren in der Hauptsache

durch: der Regenz wurde in den Ergänzungsstatuten

vom 26. Juli 1539 volle Gewalt gegeben
ihre „Anliegen der Schulen und Künsten halben zu
verwalten",1) und bei der Berufung der Professoren erhielt
sie wenigstens neben dem Rat das Recht der
Mitwirkung. — Diese Verhandlungen und Beschlüsse sind

von Thommen klar und bündig, soweit es nach den
lückenhaft überlieferten Acten möglich ist, erörtert worden

(S. 21—26).

Zugleich aber zeigte sich hiebei eine neue Schwierigkeit,

die von der Geistlichkeit als den Vertretern der

Kirche erhoben wurde. Und auf diese Frage, die mir
bisher noch nicht genügend aufgeklärt scheint, möchte
ich hier, an der Hand einiger neu aufgefundenen
Documente, näher eingehen.

l) Die neuen Statuten sind bei Thommen, S. 825,
abgedruckt. Das von ihm benützte Exemplar liegt jetzt in der Mappe
Erziehungsacten X. 1,16—17 Jahrh. Eine Abschrift im Erkanntniss-
buch IV fol. 169; ebenso Erziehungsacten X. 2 und Antiquitates
Gernlerianae tom. I, S. 181—183; endlich Universitätsbibl. A 'A.

III. 16.



449

Es muss angeknüpft werden an die anfängliche Re-

formationsordnung, welche der Rat am 1. April 1529

erlassen hatte. Hier ordnete er, die weltliche Behörde, die
innern Angelegenheiten der Kirche bis ins Einzelne hinein.

Er that es mit dem Bewusstsein, dass es eigentlich
Sache einer Kirchonbehörde wäre einzugreifen;
„unangesehen — heisst es im Vorwort der Reformationsordnung

— dass solche Dinge den geistlichen Oberen,
wo ihnen unsrer Seelen Heil angelegen, billiger zu
fördern zustände". Indessen hielt sich der Rat als die von
Gott eingesetzte Obrigkeit verpflichtet, alle dem

Evangelium entsprechenden sittlichen und kirchlichen
Ordnungen zu erlassen und mit Strafgewalt zu handhaben,
und fühlte sich dergestalt eins mit „der Kirche Christi
zu Basel", dass er bald nicht mehr provisorisch, sondern
definitiv schaltete und waltete über Schule und Kirche.
Aber niemand erhob dagegen Einsprache im Namen
einer freiem, selbständigem Stellung der Kirche gegenüber

dem Staat.
Und doch war in gewissen Puncten Weltliches und

Geistliches so vermischt worden, dass das Resultat ein

unziemliches, wenigstens unchristliches werden musste.
Das geschah vor Allem mit dem Bann. ') Die Refor-
mationsordnung vom 1. April 1529 spricht den Grundsatz

aus, dass Leute, die in offenbaren Lastern leben —
es wird eine Reihe derselben aufgezählt — nicht am
Abendmahl Teil nehmen dürften, denn sie „schmähen
den Leib Christi, als ungesunde und dürre Glieder".

') Im Zusammenhang ist die Frage dargestellt bei Herzog,
Oekolampad II, S. 192—214. — Anderes, besonders aus der spätem
Zeit s. bei Kirchhofer, Oswald Myconius (1813) S. 131 ff. und
sonst; ebenso Hagenbach, Oswald Myconius (1859) S. 346 ff.

Beiträge XIV. 29



450

Das Recht und die Pflicht, nach 2 maliger vergeblicher
Mahnung den Bann zu verhängen, spricht sie den Pfarrern

zu. Ein Jahr später, vor der Synode von 1530,
entwickelte Oekolampad selbst seine Ansicht von der Sache
und schlug ein abweichendes Vorgehen vor. Auf den

Worten Christi von der Schlüsselgewalt (Matth. 18) und
dem Verfahren des Paulus gegen den fehlbaren Corin-
ther (I. 5) fussend, erwies er die Notwendigkeit eiuer
Sittencensur und die Art, wie sie ausgeübt werden solle.
Zweck ist ihm nur die Reinhaltung der kirchlichen*
Gemeinschaft, nicht die Bestrafung des Sünders; dieser
schliesse sich vielmehr selbst durch seine Verstocktheit
aus, werde aber auf seine Reue hin sofort wieder

aufgenommen. Noch ausführlicher begründet Oekolampad
seine Ansicht in einem langen Brief an Häller in Bern.
Hier sucht er besonders zu scheiden was der weltlichen
Obrigkeit und was der Kirche zukommt. Die letztere
will nicht strafen, sondern liebevoll mahnen und muss,
wenn alle Mahnung nicht fruchtet, um ihrer selbst
willen ausschliessen. Die Strafe aber überlässt sie der
weltlichen Macht, die das Schwert hat und allerdings,
selbst mit Gewalt, Christi Feinde schlagen und die be-'
drängte Kirche schützen darf. Nach Oekolampads
Vorschlag wurden nun für jede Stadtkirche und für das

Land Bannherren aus weltlichen Gemeindegliedern
aufgestellt, welche in Verbindung mit dem Pfarrgeistlichen
eine dreimalige WTarnung sollten ergehen lassen und
dann den Bann aussprechen. Der Bann war eine Art
Interdict, das jeden Verkehr mit dem Gebannten bei
Geldstrafe untersagte. Bald wurde das Vorgehen gegen
einen Verzeigten noch dadurch verlängert und verschärft,
dass eine vierte Mahnung und Vorladung vor den
Rat angeordnet wurde, ehe die Bannung erfolgte. —



451

Die ganze Verordnung aber führte in zwei
Richtungen zu Missständen. Einerseits wurde sie, entgegen
der ursprünglichen Absicht, zur Härte und zum
Gewissenszwang. Während Oekolampad selbst es getadelt
hatte, dass in der frühem Kirche „Pharisäer Zerfleischer
der Gewissen" gewesen seien, indem sie wegen menschlicher

Einrichtungen den Bann verhängten: versuchte
im Jahr 1530 der Rat durch neue Verordnungen auch

Solche, die. dem Abendmahl fern blieben, mit Bann, ja
mit Ausstossung aus der Stadt zu seinem Willen zu
zwingen; und Oekolampad billigte dieses Vorgehen.
Lnter solchen Massrcgcln litt einer der edelsten Bürger,
Bonifacius Amerbach, bittern Kummer und sah sich,
wenn auch die Execution nie eintrat, doch mehrere
Jahre lang damit bedroht. In seinem Fall war es in
der That Ausübung eines harten Gewissenszwanges.1)
Wahrscheinlich hat Capito an ihn und seines Gleichen

gedacht, als er in einem längern Vortrag vor der Synode
von 1532 die Unanwendbarkeit des Bannes auf Leute
abweichender Lehrmeinung bei sonst christlicher Gesinnung

ausführlich erörterte.2)
Aber auch in entgegengesetzter Richtung war der

Bann eine verfehlte Massregel : er konnte selbst in
seinem ursprünglichen Sinn nicht wirksam durchgeführt

werden. Ein Mal über das andere musste der
Rat die bezüglichen Mandate erneuern. Man vernahm
in der Synode von 1532 (22. December), dass die ßann-
herren auf dem Lande aus ihnen selbst das Gespött
machten und sich selbst vor dem Volk hinstellten, als

') Die ganze Verhandlung s. in meinem Amerbach S. 81

ff. und den zugehörigen Briefen.
2) Kirchenbibliothek K. A. C. IV. 1. S. 169 — 170, Datum : 28.

Mai 1532.



452

wären sie „Kalthansen" (d. h. böswillige Angeber).1) Noch
im Jahr 1538, als man am 23. Juli Synode hielt, musste

man von Marx Bertschi, Pfarrer zu St. Leonhard,
vernehmen: die Bannherren richten nichts aus; es wolle
Niemand die rechte Einsetzung des Bannes verstehen
und auch nicht in freundlicher Weise sich strafen (d. h.

zurechtweisen) lassen. Die Bannherren würden „ übel
verdacht und verargwohnt". Er verlangte daher vom
Rat stärkern Schutz der Bannherren. So bestätigte auch

Pfarrer Low7 von Gelterchingen: die Baunbrüder aut dem

Land übten den Bann nicht; sie erklärten: in der Stadt
seien die Laster zweifach so arg, darum wollten s i e

keinen Unwillen auf sich laden u. s. w. Darauf hin und

später wiederholt erneuerte der Rat seine frühern
Beschlüsse: nach dreimaliger vergeblicher Warnung seien

die Fehlbaren, in der Stadt durch die Bannherren, auf
dem Land durch die Obervögte, den Herren Häuptern
zu verzeigen, die sie vor Rat noch einmal warnen und
eventuell zuletzt von den Bannherren sollten bannen
lassen (1539, 19. Nov.). Zugleich aber wurde den
Prädicanten eingeschärft, sie sollten nicht, wie bisher,
strafwürdige Sachen „gleich uff den Cantzlen ausschreien,
ein Oberkeit und gantze gmein verkleinern und unrüwig
machen, sondern solche Dinge zuerst den Häuptern
zum Strafen und Abstellen anzeigen". Darüber aber
bricht nun gar der Antistes selbst, Oswald Myconius, in

heftige Klagen aus, indem er seinem Freunde Capito
das Herz ausschüttet (23. December 1539)2): „strafwür-

') Dies und das Folgende im Bande der Kirchenbibliothek
O.IV. 1.

2) Erkantnus den Synodum und Bann betreffend: Antiq. Gemi.
I. S. 92—95: ebenso Kirchenbibl. Beitrüge zur Kirchengesch. Basels

I. X° 35. — Der Brief des Myconius: Variae antiquitatt. eccles. Bas.

tom. I. S. 27 : Univ.-Bibl.



453

dige Laster dürfen nicht öffentlich getadelt werden ; man
soll sie den Häuptern anzeigen. Ist denn dies das Amt
eines Predigers, der mit Worten, nicht mit Schlägen
züchtigen soll? Der Pfarrer wird hintangesetzt: er muss
den Bannherren das Mahnen überlassen, muss ihnen

Anzeige machen, aber ihrer Beratung beizuwohnen ist
ihm strenge untersagt. Ehebruch darf er nicht berühren,
bis ihm der Fehlende vom Rat überwiesen ist: natürlich,
damit doch die Bannherren nicht umsonst eingesetzt
seien! Zu alledem haben wir nichts zu sagen. Soll eine
solche Verachtung, und der Hass der darin steckt, Einem
nicht den Gedanken ans Weggehen wecken? Doch Nein!
Die Kirche ist mir zu lieb als dass ich sie verliessc. Wir
wollen Christum lehren, in ihm die Gewissen ermuntern
zu der uns geschenkten Gnade, den Lastern väterlich
mit dem Worte steuern, da sie vom Unglauben herrühren,
den Rat an seine Pflicht mahnen, so lange der Herr
Kraft giebt. Das Andre wollen wir Gott befehlen."

Als der Rat später nochmals seine Ordnung
einschärfte (September 1542 — es geschah dann aufs neue
1553, 23. December), rechtfertigte er sich den Geistlichen

gegenüber: „Und ist den Predicanten me zu guttem
geschechen, das man die so dry malen gewarnet vor Rath
fürstellen sollen. Dann mit solchem fürstellen wirt
bezeugt, das der so nochmalen [d. i. nachmals] verbannet,
mit willen und wüssen der'Oberkeit in Bann gethan
wirt; das mag dan steiff bleiben, so das geistlich vom
Weltlichen gehandthabt wirt. Und ist doch der
Bannordnung hiemit nütt genommen". Allerdings nicht, aber
die Geistlichen konnten sich doch mit Grund beklagen,
dass sie von der weltlichen Behörde als Ankläger
derjenigen angestellt wurden, die ihrer geistlichen Pflege
befohlen waren. Wir sehen darin einen Eingriff des

Staates in das Gebiet der Kirche. Dass die Obrigkeit



454

in einer noch vielfach sittenlosen Bürgerschaft — davon
könnten aus den Synodalverhandlungen noch mancherlei

Beispiele angeführt werden — gute Sitte zu fördern
ernstlich bestrebt war, kann nur gebilligt werden. Aber
wenn sie die Geistlichen zwang, ihr Polizeidienste zu

thun, so war dies das Vermischen von zwei Gebieten
des Lebens, welche scharf zu scheiden sind.

Der Mangel einer reinlichen Scheidung von
Geistlichem und Weltlichem in der öffentlichen Verwaltung
musste Missstimmung erzeugen zwischen Geistlichkeit
und Rat; beide äusserten wiederholt Klagen gegen
einander. ') So an der Synode von 1533 (12. Mai). Während

wieder Marcus Bertschi die Geistlichkeit gegen
das allgemeine Stadtgespräch in Schutz nahm „der Rath
müsse der Pfaffen Knecht syn ", mussten die Pfarrer
vom Rat mehrfachen Tadel vernehmen: wegen ihrer
Kleidung, dass die Frauen Einiger zänkisch seien und

kleiderprächtig, dass sie ihre Kinder schlecht erzögen,
dass sie Männer und Frauen zu Bittgesuchen veranlassten

und damit das Schwert der Obrigkeit gegen Uebel-
thäter hinderten; sie brächten die Landleute gegen
die Stadtbürger auf und machten so diese gegen ihre
Regierung rebellisch: die Städter seien schon an sich

auflüpfisch genug! — Umgekehrt wiederholt sieh die

Klage der Geistlichen gegen die Obrigkeit wegen der

Besoldungen. Wahrend Oekolampad 1530 (in der Rede
über den Bann) noch erklärt hatte „parochis provisum
est sat liberalitcr", hören wir jetzt von Myconius (1533)
und von Grynaeus (1537): die Gehalte würden den
Pfarrern nicht ordentlich ausbezahlt; es sei anstössig,
dass der Pfarrer von seinen Untergebenen Geld ein-

') Kirchhofe)-, Myconius S. 312 tf. hat darüber das Wichtigste

zusammengestellt.



455

'reiben müsse. Oeftcr auch wird die Verschleuderung
der Kirchengüter getadelt. So von Bertschi (23. Juli
1538) : denn aus den Kirchengütern seien Geistliche und
Diacono zu erhalten und in den Schulen junge Leute
aufzuziehen für das Predigtamt. — Und weiter fügt er
bei: Im Pabstthum hätten die Geistlichen „von dem
Pabst und allen seinen Gliedern" grossen Schutz, Schirm
und Rücken gehabt, seien geehrt und gefürchtet gewesen.
Da man jetzt Orgel, Messe und anderes äussere Gepränge
abgeschafft habe und das Predigtamt für das höchste

gehalten werde, so sollten jetzt die Prediger in Ehren
stehen. Sio seien aber in Verachtung gekommen wie auch
das göttliche Wort selbst, das von der Obrigkeit nicht
tapfer genug gehandhabt werde. Das sei ein Schaden auch
für den Staat. — Wiederum antwortete der Rat auf solche

Vorwürfe (3. Juli 1537): Wir weigern uns einer Zurechtweisung

als unvollkommene Menschen nicht. Aber die
Geistlichen reden von ihren eigenen Fehlern kein Wort,
und doch geben sie und ihre Familien zum Teil durch
ihren Wandel der christlichen Gemeinde Aergerniss. Man
hätte die Obrigkeit vorher von dem was man gegen sie

zu klagen habe in Kenntniss setzen können statt so

öffentlich zu handeln. —
Um solchen anstössigen Erörterungen in den Synoden

den Riegel zu schieben, beschlossen auf den 19. Nov.
1539 beide Räte einhellig: Da in der Retormationsord-

nung die jährliche Abhaltung von Synoden mit
gegenseitiger Sitten- und Lehrcensur verordnet worden, diese

Ordnung aber dadurch verletzt worden sei, dass man zu
Zeiten Sachen tractiert habe, „die für ein Oberkeit und

nit für den Synodum gehört haben", so sollten die

Synodi künftig nach den Vorschriften der ersten
Institution, wie sie auf* den Rat Oekolampads eingerichtet
worden, gehalten werden. Und nun wird genau die Form



456

der Synode vorgeschrieben, sowohl für die Einladung
wie für die einzelnen Tractanden. Gleichzeitig wird
auch der Kirchenrat oder die „Synodusherren*
abgeschafft und werden seine Functionen „den beiden

Rathen als der ordenlichen Oberkeit und nit sondern

Personen" zugewiesen. Man hatte nämlich am 9. Sept.
1532, weil der Rat mit vielen Stadtgeschäften beladen

sei, das „was die Geistlichkeit anrürt" einer besondern
Commission übertragen, in welcher nebst den 4
Pfarrherren der Stadt die Häupter, acht Ratsherren und 4

Bürger sassen. ')
Die Verordnung gab dem Myconius (in dem oben

citierten Brief an Capito, 23. Dec. 1539) wieder Anlass

zu herben Klagen: „Sic wollen uns vorschreiben, wie
wir die Synode abhalten sollen Wir sollen uns

gegenseitig anklagen vor den Abgeordneten des Raths,
die als Richter dasitzen werden; denn wenn sie alles

angehört haben, können sie uns abtreten lassen oder
nicht, wie sie wollen. Vor dem Urteil fürchten wir uns
nicht, aber davor, dass sie dabei sitzen können, ohne

durch den Eid zum Schweigen verpflichtet zu sein. —
Sie berufen sich mit Unrecht auf Oekolampad. Und
dazu sitzt noch die Universität, namentlich die thoolog.
Facultät dabei: sie wird auch als Richterin gegenwärtig
sein".

Sil

') Kirchhofer, Myconius S. 326. Es scheint mir, dass die
Synodusherren ", deren Protokolle sich im Staatsarch. Kirchen-
chen A 9 finden, dieser Kirchenrat waren. Sie heissen auch

„Verordnete der Kilchenu : sie beraten die Tractanden der Synode
vor und führen ihre Beschlüsse aus. Ueber den grossen Kehraus,
welcher über obige Dinge zwischen Geistlichen und Rat am 12.

Juni und 9. Juli 1542 abgehalten wurde, s. über Synodorum,
Staatsarchiv, Kirchenacten C 3.



457

In solcher Stimmung befand sich die Geistlichkeit
oder doch ein Teil derselben und namentlich ihr Antistes

gegenüber dem Rate, als nun in den Jahren 1538 und
1539 ihre Stellung zur Universität geregelt werden sollte.
Es erklärt sich so die Heftigkeit, mit der die nun
darzustellenden Verhandlungen darüber geführt wurden. Die
Geistlichkeit bekämpfte energisch die beiden Forderungen

der Universität: 1. dass alle angestellten
Geistliehen der Stadt als Glieder der Universität angehören
und der theologischen Facultät in gewissen Beziehungen
zu Gehorsam verpflichtet sein sollten; 2. dass nur solche,
die einen academischen Grad, den Doctorgrad, besassen,
den academischen Lehrstuhl besteigen dürften. Der Streit
wurde beiderseits „mit Eifer und Nachdruck" (Thommen
22) geführt. Thommen stellt denselben gut und, wie
mir scheint, in der Hauptsache mit treffendem Urteil
dar; doch bedauert er (S. 30) „die einzelnen Stadien
des so interessanten Zwiespaltes nicht genauer verfolgen"
zu können, weil die „Ueberlieferung sprunghaft" (S. 22)
sei. In dieser Hinsicht glaube ich aus aufgefundenen
Actenstücken und Briefen und teilweise genauerer
Ausbeutung der ersteren so viel ergänzend beibringen zu
können, dass die ganze Verhandlung ein anschaulicheres
Bild gewährt. Dabei lernen wir zugleich die Gründe der
widersprechenden Geistlichkeit besser verstehen, als es

nach den bisherigen Darstellungen möglich war. Es ist
indessen kaum fruchtbar, den Controversen in all ihren
Einzelheiten nachzugehen; ich will versuchen den Gang
des Kampfes nach seiner Art und in seinen wichtigsten
Entwicklungspuncten zu charakterisieren.

Unter dem Rectorat des oben genannten Hieronymus
Artolph, eines Mediciners, der schon lange mit der Basler
Universität bekannt und ungefähr Altersgenosse Amerbachs

war, begehrte die Universität am 28. Juli 1538



458

eine Aenderung ihrer Statuten und erhielt vom Rat den

Auftrag, ihre Wünsche schriftlich einzugeben. Es waren
6 Punkte, die sie verlangte. Was das Verlangen einer
grösseren Selbständigkeit der innern Verwaltung betrifft,
übergehe ich hier mit dem Hinweis auf Thommen, der
darstellt, wie dies schliesslich gewährt wurde. Ueber
das fruchtlose Begehren, dass ihr „ein jährliches
Einkommen geschöpft" würde, habe ich oben gesprochen.
Die Gründung eines „Pädagogiums" als Vorbereitungsanstalt

und die Ordnung des niedern Schulwesens ist
von Thommen und mir anderswo ') besprochen. Es bleiben

also nur die zwei Artikel zu behandeln übrig,
welche die Stellung der Geistlichkeit zur Universität und
die Gradus betreffen.

Einig waren alle darin, dass die Universität von
nun an einen streng confessionellen Charakter
haben solle. Einen solchen trug ja auch der ganze Staat

Basel, seitdem er für alle seine Angehörigen im Jahr
1534 ein bindendes Glaubensbekenntuiss erlassen

hatte, das auf allen Zünften beschworen wurde. Ja,
der Staat betrachtete sich geradezu als die Kirche
Christi in Basel und folglich die Hochschule als
einen Teil di es er Kirche. Es war also nur folgerecht,

dass auch sie dem evangelischen Bckenntniss
entsprechen sollte. Das wurde jetzt, auf Initiative der

Deputaten hin, zum ersten Mal deutlich und bestimmt
ausgesprochen als die erste Grundlage des ganzen Instituts,
und es muss dies darum hier vorausgenommen werden,
weil sonst alles Folgende unverständlich wäre.

Demnach bestimmt in den endgültigen Statuten der
erste Paragraph (Thommen S. 326 f.) dies: „diewyl die

') Geschichte des Gymnasiums in Basel (1889) S. 25 f.



459

hoche schul nit das geringest glid der kylchen
Christi, das dann niemandts weder in grosseren noch
minderen faculteten zu ordenlichem leser angenommen
[werde], er sye dann unsererroligion und habe
gemeinschafft mitt uns in dem nacht mal
unseres herren Jesu Christi". Allen Lehrern aller
Facultäten wird eingebunden nichts zu lehren das unsere

heilige Religion verletzen könnte, sondern dass sie wie
alle Christen schuldig seien „den Namen dos Herrn zu

heiligen, sein Reich zu erweitern und unsere Religion
hoch zu commondieren und zu preisen".

Der Einzige, von dem wir hiegegen eine Einwondung

vernehmen, ist Bonifacius Amerbach. Aber nicht

gegen den Grundsatz wendet er sich, nur gegen gar
zu ängstliche Bestimmungen hinsichtlich der Rcctor-
wahl. In einem Gutachten, ') das er als Mitglied der
bald zu erwähnenden Regenz - Commission separat den

Deputaten eingiebt, spricht er sich dahin aus, cs sei

nicht nöthig ausdrücklich zu sagen „wie en keiner, so

dem wort gotz widerig, ein stimm haben oder zu einem
Rector erkiesst soll werden". Wir beteten alle als

Christen Christum unsern Erlöser an und seien seinem
heil. Wort anhängig: „demnoch alle, als ich hoff, begeren
zu fürdren den frummen und abwenden den schaden,

begeren selig zu werden". Und wenn dennoch, was Gott
verhüten möge, etliche unter den Wählern dem Wort
Gottes zuwider sein sollten, so sei dafür die „Oberhand"
des Rates da. Und würde gar ein solcher Rector einmal

gewählt, so habe er nicht so grosse, weitreichende oder

langdauernde Gewalt, dass etwas Schädliches daraus
entstehen könnte. Doch halte er für gut, dass bei der

') Schedae Amerbach. 4°.



460

Rectorwahl die Deputaten des Rates zugegen seien. —

Man sieht, Amerbach fürchtet die Zanksucht seines
Zeitalters um kleiner confessioneller Unterschiede willen.
In den definitiven Statuten findet sich denn auch die

Bestimmung nicht.
Ein weiterer vou seiner Eingabe berührter Punkt

sind die Gebühren boi d e n D o c t o r p r o m o t i o n e n,
die er ermässigt und für Unvermögliche ganz beseitigt,
nicht aber „wie von etlich vermeint würt" überhaupt
aufgehoben wünscht; das letztere dünke ihn „der
Universität gar ein spott" : als ob man sonst keine Studenten
bekäme.

Endlich mahnt er, bei Zeiten das Verhältniss zum

Bischof, als dem Kanzlei der Universität, zu ordnen

wegen der Gültigkeit der Doctorpromotionen (s. Thommen
S. 33).

Zwiespalt erhob sich also bloss über den zwei oben

genannten Forderungen der Regenz. Es wurde verlangt,
dass nicht nur die Professoren und Regenton und die

Studierenden, sondern auch „die mit freien. Künsten

oder heiliger Schrift umgehen und sich
daraus nähren" — also alle in Basel angestellten
Pfarrer und Diacono — der Universität Glieder sein
und ihr gehorchen sollten, „damit ein jeder seiner Lehre
Rechenschaft zu geben verbunden sei".

Zweitens wird verlangt, dass jeder Lesende den

Doctorgrad besitze oder, wenn er ihn noch nicht habe,
ihn „zum förderlichsten empfahe".

Die ersten, von den Deputaten am 28. Juli 1538

schriftlich begehrten Vorsehläge hatto Grynaeus
abgefasst.1) Es wurde von der Regenz ein Ausschuss

') Das ergiebt sich aus dem Brief Capitos an den Univer-
sitätsausschuss vom 14. Oct. 1538 in den Acta des Universitäts-



461

ernannt, der mit den Deputaten verhandeln sollte. Diesen
bildeten: Rector Hieron. Artolf, Karlstadt, Amerbach,
Wissenburg, Nieolaus Brieffer als Decan des Petersstiftes.

') Grynaeus, der auch ernannt worden war „als
der fürnembst", entschuldigte sich „Arbeits halb".2) Der
Ausschuss gab nun seinen abgeänderten Entwurf an die

Deputaten ein, und diese stimmten ihm bei, vorbehaltlieh

der definitiven Redaction „in lauterer Form".
Unversehens stiessen Grynaeus und Myconius auf dio oline
ihr Wissen eingegebenen Artikel, und da sie mit den

zwei oben bezeichneten Punkten nicht einverstanden

waren und sich durch das Vorgehen des Ausschusses

hintergangen glaubten, erhoben sie lebhaften Widerspruch.

Der Ausschuss erklärte sich bereit, „da diese

Artikel viel Ursache band", mit den Deputaten darüber
mündlich zu verhandeln.3)

Da man sieh nicht einigen konnte, legte der
Ausschuss seine Vorschläge den Strassburger Freunden
Butzer und Capito vor. In deren Namen gab Capito
am 14. October 1538 ein ziemlich ausführliches Gutachten
ab, das uns vorliegt. Er sucht zunächst seine opponieren-

archivs: „roeepistis leges et ordinationes a Grynaeo conscriptas".
Ebenso aus dem undatierten Brief Capitos an Bürgermeister Jac.

Meyer (kurz vor den definitiven Statuten vom 26. Juli 1539):
Univ. Bibl. variae antiquitatt. torn. 1. S. 144 —146. Hier wird
erwähnt: „des Grynaei Ratschlag, so er vor eini Jor geben".

•) Univ. Bibl. F. III. 41. Beiblatt- zu S. 154; vgl. Capitos
Brief vom 14. Oct. 1538.

2) Dies und das Folgende geht hervor teils aus dem Schriftstück

des Staatsarchivs: Erziehungsacten X. 1, 16. u. 17. Jahrh.

Concepta pro instauranda Universitate 1538; es ist das bei den

Verhandlungen gebrauchte und mit Notizen versehene Exemplar;
teils aus dem oben genannten Brief Capitos an Bürgerm. Meyer.

s) Zuschrift zu F. III. 41. S. 154, Beiblatt.



462

den Freunde zu entschuldigen, giebt ihnen auch in dem

ersten Puncte fast völlig Recht. Er hofft die Parteien
einigen zu können, da sie doch beide aufrichtig nur das

allgemeine Beste wollten, und bei so grossen Männern
nicht ein Hass werde Wurzel fassen können: der Gegensatz

beruhe nur auf einem Missverständniss der Worte.
Indessen nimmt er Partei für die Pfarrer, indem er
vorschlägt: wer in freien Künsten oder auch in der heil.
Schrift studiere, solle der Universität unterthan sein;
„doch dwil pfarrer und helffer von der kilchen ein höhern
und notwendigem befelch und so gar ein geschefftenigen
dienst haben [hiezu macht Amerbach die spitzige, aber

unbillige Randglosse: „septem horae", d. h. jeden Tag
nur eine Predigt! als ob nicht noch viele andere Arbeit
der Seelsorge den Pfarrern zur Last gefallen wäre], das

sy nit mögen Ordnungen und gebotten der Universität
füglich nachkommen: so sollen s y den mandaten
der Universität unverstrickt bliben". Weil
aber die Zuordnung zu der Universität den Sinn habe,
dass die Jüngern im Studium sich noch weiter ausbildeten,

so sollten die Kirchenbehörden die Diacone

zum Anhören von Vorlesungen anhalten, die zugleich
verhüten könnten, dass der Kirchendienst darüber Schaden

leide.
Auch in der Frage des theologischen Doctor-

grades will erden Myconius und Grynaeus nicht
missverstanden wissen. Sie seien dagegen, weil sie sähen,
wie grosser Missbrauch damit getrieben werde, dass man
oft Ungelehrte damit ausstatte; sodann seien sie auch

principiell dagegen; bis jetzt galten die Universitäten
als eine der Kirche fremde Anstalt, ein Profanus darf
und kann einem Geistlichen nichts zugeben, das kann

nur die Kirche. Freilich teilt Capito diese Meinung nicht:
er will sie nur als eine aus dem Grund der Fromm ig-



463

k e i t entspringende vor Verunglimpfung schützen. Capito
sieht die Universitäten mit der Mehrheit zu Basel als

„einen ehrenvollen Teil der Kirche" an. Die
Kirche hat ein Amt für das Volk, ein Amt für die
studierende Jugend, und über beide Aemter ist sie selbst
die Herrin. Sie kann also durch ihre Diener, die Lehrer
der Jugend, auch Grade austeilen als Zeugnisse über

Gesinnung, Sitten und Gelehrsamkeit. Nun sind aber
solche Auszeichnungen nöthig als Sporn zum Fleiss,
wenn die Universitäten besucht sein sollen.1) Er schlägt
nun zur Ausgleichung der Ansichten vor: der Prüfung
eines Theologen sollen alle Pfarrer der Stadt (d.h.
1 laup (pfarrer), als Glieder der Facultät [offenbar nur im

weitern SinnJ, beiwohnen, denn es handelt sich dabei
nicht nur um eine Prüfung der Gelehrsamkeit, sondern
des sittlichen Characters, worin die Pfarrer Kenntniss
und Erfahrung haben. AVas sodann die Personen des

Grynaeus und Myconius betrifft, so rät cr, dem erstem
durch eine feierliche Action vor der Regenz das Amt
des Professors der Theologie, vielleicht auch das eines

Decanus perpetuus zu übertragen, so dass er als

theologischer Doctor gälte, und auch dem Myconius möge
man als einem wahrhaftigen Bischof und als einem frommen

Mann und Freund der Wissenschaften honoris causa
den Doctor geben.

Zum Schluss legt Capito die Unentbehrlichkeit der
Basier Universität für die Protestanten der Commission

warm ans Herz: wir haben nur die Universität Witten-

') Ueber die Frage „ob das Doctorat under den Christen

möge geduldet werden" hat Capito ein übermässig ausführliches
Gutachten abgegeben. Es trägt kein Datum, gehört aber wohl in
diese Zeit. Staatsarchiv Kirchenacten 15. 1: 14 Blätter in-fol. wovon

20 '/2 Seiten beschrieben.



464

berg, und die ist weit entfernt; wenn es dort eine Wendung

gäbe, so mussten wir alle Studierenden zu euch

schicken. Denn Tübingen hat keinen Kanzler [?] und
kann daher keine Gradus erteilen ; Marburg hat für Theologen

keine Privilegia. Wir in Strassburg (die Universität

wurde erst später errichtet) haben weder Raum
noch Leute zu einer Universität. Euer Ort hat Ansehen.
Eine Universität ist ein edles Gottesgeschenk. Und seid

nur gewiss: das, dass ihr Schweizer oder dass ihr
Evangelische seid, wird die Studenten nicht von eurer Stadt

abwendig machen ; schicken doch selbst zu uns, die wir
nichts sind, die Feinde ihre Söhne. —

Man sieht: Capito und Bucer vertreten viel mehr
die Sache der beiden Oppositionellen als die der Mehrheit.

Aber die Parteien in Basel wurden nur
leidenschaftlicher. Ein Brief Artolphs1) an den eben in Neuenburg

weilenden Amerbach vom Anfang December 1538

klagt heftig über einige Theologen: sie werden es noch

zum Verfall der Wissenschaften bringen; öffentlich und

privatim toben sie gegen die Doctoren und Magister,

erregen das Volk und den Rat gegen die, welche um
die Gradus sich bewerben, und verdrehen dabei das

heilige Gesetz Christi. Ich selbst bin bei ihnen
verschrien, weil ich die Artikel aufgesetzt habe: ich sei es,

der den still errichteten Bau der Kirche zerstöre. Die
Kirche — das heisst einige Pfäfflein — dürfe nicht dem
Staat untergeordnet werden. Ja, aber dass alle Studierenden

der Kirche, d. h. dem Myconius und Grynaeus
und ihrer Tyrannei, untergeordnet werden, das wollen
sio vom Rat als Beschluss erwirken, und im Rat
beanspruchen sie als ihr Recht die oberste Stelle, von

') Kpist. virorum erudit. saec. XVI, torn. I, S. 2.



465

ihnen soll das Heil des ganzen Gemeinwesens abhangen.
Sie werden noch durch die Aufhebung aller Ordnungen
der Facultäten die Immunitäten der Académie und ihre
Gesetze beseitigen und die Grade, als papistische Cäri-
înonicn, werden abgeschafft werden. So wird's kommen!
Hilf du uns mit deiner Klugheit! —

Und weiter1) berichtet Artolph wiederum an Amerbach

über einen ärgerlichen Auftritt am 1. Januar 1539.

„Mehr als eine Stunde sprachen Grynaeus und Myconius
vor dem Bürgermeister und dem Oberstzunftmeister
Theodor Brand und den Deputaten über ihre Sache.

Lind als gelegentlich vom Brief Capitos die Rede war
[es ist der vom 14. October 1538 gemeint], verlangte der
Ratschreiber von mir zudringlich die Herausgabe
desselben. Doch ich weigerte mich, ohne Vorwissen der
Decane und in deiner Abwesenheit dies zu thun, ja
selbst nur den Inhalt anzugeben".

So hatte man also auch auf der Seite der Majorität
die leidenschaftslose Ruhe verlassen.

Inzwischen brachte die Universität in der Regenzsitzung

vom 1. März 1539 ihre früheren Wünsche zum
einstimmigen Beschluss, gegen den nur Grynaeus
protestierte.2) Und die Deputaten formulierten ihren
Gesetzesvorschlag und legten ihn am 12. April 1539 dem

Regenz-Ausschuss vor. Sie trugen dabei den Begehren
der Refractanten und den Vorschlägen Capitos einige
Rechnung. Die Geistlichen sollen allerdings der
theologischen Facultät angehören und dem von ihnen
gewählten Decan gehorchen „in allen göttlichen und

') a. a. O. S. 3.

2) S. oben S. 461 not. 2 : Grynaeus nonnullos articulos obmu-
tilare nitebatur, hanc suae mentis intentionem solus servare et
pedem figere etiam tum protestatione tali quali : so notiert der Notar.

Beitrage XIV. 30



466

zimblichen dingen, besonders was do trifft die studia
und gottsälige Übungen" — aber: „sonst wollen wir,
das alle kilchendiener der übrigen hendel der Universität,

so ir regierung, zitlich gut oder ussere ding
belangen, exempt sin sollen". Auch können die Helfer
durch die Pfarrer beurlaubt werden, wenn sie durch
ihren Kirchendienst verhindert sind. — Zweitens wird
nun auch die Verpflichtung der Lesenden zu
sofortiger Annahme des Doctorgrades
unterlassen. ¦)

Allein der Entwurf der Deputaten wurde von dem
Ausschuss in einigen Punkten beanstandet und
zurückgewiesen, und zwar waren es eben diese Zugeständnisse
an die Geistlichen (nicht die Mitwirkung von Rat und

Deputaten bei Professorwahlen, wie Thommen S. 23

f. meint), welche Anstoss erregten. Man erkennt dies

aus einer genauem Vergleichung des erneuerten De-
putaten-Entwurfes Thommen 325 f. in den

Anmerkungen), der nun wieder mehr den Wünschen der
Universität sich anschloss und z.B. von allen Or-
dinariis unverzügliche Annahme der Gradus forderte mit
dem offenbar gegen Grynaeus und Myconius gerichteten
Zusatz „das alle Ordnungen, so nit wider Gott und syn
heylig wort strebend, wol mögend zu Gottes cere und

heyligung sines namens geprucht werden" (Th. S. 330,

§ 15). Der Entwurf trägt den Titel: „Wie die hoche
Schuol der Statt Basel christenlich angericht und
erhalten werden soll" und ist vom Stadtschreiber Heinrich
Ryhener unterzeichnet: Mense Aprili anno 1539.

') Thommen hat übersehen, dass unter den von ihm S. 325

genannten Actenstücken R II A (jetzt Erziehungsacten X. 1.) zwei
— es sind die mit der auf S. 23 not. 4 citierten Bemerkung —
eine abweichende, frühere Fassung des Entwurfs darstellen. Auch
findet die Verhandlung nicht vor Rath statt.



467

Doch die Gegenpartei gab sich noch nicht
überwunden. Antistes Myconius liess im Mai 15391) die Pfarrhelfer

sich versammeln und legte ihnen die Artikel
zur Beratung vor. Die Diacone beschliessen nun
folgendes, offenbar unter dem Einfluss ihres Oberhirten.
Die Hochschule soll in christlichen Städten unter beiden

Regimonten, dem geistlichen wie dem weltlichen
stehen: „unter dem geistlichen: christenlicher leer und
der seelcn — unter dem weltlichen: ires überigen wesens
halb, usgenommen was zum leeren dienet gemeiner
künsten". Es zieme sich aus keinerlei Ursach, „dass das

Geistliche etwas gehorsame uss huldung oder Eydes-
pflicht, dem Rector der Universität mit zwang verbunden

sy oder sin sol". Es sei unschicklich, dass diejenigen,
welche über die Gewissen wachten und in der Praktik
der Theologie, nicht im Lernen stünden, als: Bischoff
oder Seelsorger, Pfarrherren und Diacone, „für und für
als Schüler der künsten und Elementen der Theologie
sollend geachtet werden". — So gezieme sich auch wenig
„Rechnung der leer, so von der Kanzel beschicht, der
hohen Schule zu geben — das sei Sache der Ael-
testen der Kirche [damit ist gemeint der damals noch
bestehende Kirchenrat vgl. oben S. 456]. Zu ihrer
Ausbildung mögen die Diener Lectionen und andere

gute Uebungen, die zu ihrem Amt dienlich, an der
Universität hören, aber ohne Verpflichtung dazu.
Sie sollten darum auch, damit eine rechte Concordia
zwischen ihnen und der Universität bestehe, die künst
und studia, nit allein christenliche sonder ouch
heidnische, sunders und öffentlich loben, prysen und fördern

•) Deputatenacten Nif 4, jetzt im Carton: Erziehungsacten X.
1. Darüber: illi articuli a D. Miconio mihi fuere dati, ut in hunc
modum coneuteretur concordia, anno 1539 Mense Maio.



468

nach allem vermögen. — Was die Grade betreffe, so

möge die Universität „fürfaren", doch so dass dieselben

„fry und ungezwungen syend". Man möge bedenken,
dass „das Doctorat der Kilchen von nieman dann vom
h. Geist durch die kilch soll und mag gegeben werden.
Wenn Einer auch Dr einer Universität sei, so sei er
dorum noch nicht Dr der Kilchen, wofern diese ihn
nicht von Neuem wähle: so stehe die Probe nicht in

irgend einem Examen, sondern in seiner Erfahrung
göttlicher Künst, Geschicklichkeit im Predigen und frommem

Leben".
Da man also sich untereinander nicht zu einigen

vermochte, so rief man nochmals fremde Vermittler an.

Bürgermeister Jacob Meyer schrieb in diesem Sinne

an Butzer und Capito und letzterer antwortet am 29. Mai
in grosser Teilnahme. ') „Wir sind — heisst es da —
der Spaltung zwischen unsern lieben Brüdern und der
Universität von Herzen erschrocken und wissen nit anders,
dann dass es wider die Kilch und euer Stadt und Land,
wo der Kilchen Diener von der Universität abgerissen

würden; dann das wirt Unrath bringen, welchen ihr
selbs haben zu bedenken". — Sie möchten allen
möglichen Fleiss anwenden, „dass ein corpus sig die
kilchen diener und Universität". — „sunst wirt die
Universität gar heidnisch werden, ewige Feindschaft bliben,
und ohngezwifelter Abfall by der Kilchen entston". —
Auch Butzer fügt in einer kurzen Nachschrift einige
Worte desselben Inhaltes bei: wenn der Schul- vom
Kircheudienst gerissen würde, so wäre es ein unendlicher
Schaden für die Kirche, und die Schule [d. h. Universität]

würde entweder „zergohn" oder eine ewige Feindin

') Univ. Bibl. variae antiquitatt. I. S. 140—141.



469

der Kirche werden. „Ach, dass Lehre und Praktik der
Theologie recht bei einander erhalten werde". Indessen,
so meint er, könne die Einigung nicht geschehen, wenn
nicht die Diener des Worts in der Universität

die Oberhand hätten. „Der Kirchendienst dürfe
nichts fahren lassen das Christo zu behalten ist und
behalten werden kann". Butzer schrieb auch selber an

Grynaeus. Die Strassburger erinnern an die Mängel
beider Parteien; mahnen darum zur Geduld, verlangen
aber eine persönliche Unterredung, weil sich die

Vereinigung schriftlich nicht machen lasse.

Unterdessen, so scheint es, legten sich die beiden
Parteien zu Basel ihre Gründe vor in zwei ausführlichen
Streitschriften. Die Schriftstücke sind von Ochs,

Kirehhofer, Hagenbach, zuletzt auch von Thommen
behandelt,1) so dass ich darauf nicht näher einzugehen
brauche. Das der Opponenten ist unterzeichnet:
Myconius, Marcus et cœteri concionatores urbis Basileœ,
patrocinante Grynseo. Diese von Amerbach beigeschriebenen

Worte, sowie eine Erwähnung des Myconius im
Texte, legen mir die Vermuthung nahe, dass nicht
Myconius der Verfasser ist, wie man allgemein annimmt,
sondern Grynaeus. Es wird hier, nicht ohne Heftigkeit
und Argwohn gegen die geheimen Absichten der Gegner,
die Unterordnung der Diener des Wortes unter die
Universität bekämpft, in einer etwas scholastisch steifen

Form, aber doch nicht mit „in vollem Verstände des

') Ochs, VI, 143 f. Kirchhofer, Myconius S. 319 f.

Hagenbach, Myconius S. 344. Thommen, S. 28. — Die Schriftstücke:

Antiquitatt. Gernlerian. I. S. 175 — 178. Es sind Abschriften.
Sie fallen in die Zeit der Verhandlungen über den Entwurf der

Deputaten, wie aus dem Anfang von Amerbachs Schrift hervorgeht,

also jedenfalls vor 26. Juli 1539.



470

Wortes erbärmlichen Gründen", wie es Herrn Peter Ochs
erscheint (VI, 143). Was der Verfasser ausführt über
den Unterschied zwischen göttlicher und menschlicher
Weisheit („divina und humana philosophia"), zwischen
dem Beruf des Seelsorgers und des Gelehrten ist im
Wesentlichen biblisch begründet und thatsächlich wahr;
und es war doch eine offenbare Unziemlichkeit,
angestellte Pfarrer auf die Schulbank zu nöthigen, was
nach dem Wortlaut des Gesetzes lebenslänglich geschehen

konnte. Gegen solchen gesetzlichen Zwang
sträubt sich der Verfasser mit Recht, wie auch gegen
eine förmliche Censur des theologischen Decans über
die Pfarrer. Nun aber kommt er zu dem überstiegenen
Schluss: wenn ein Staat wirklich das Reich Christi
darstellen will, so muss die Kirche die Professuren
anordnen, die Professoren erwählen, jeden seines Amtes

ermahnen, kurz : alles sich unterordnen. — Offenbar
verwechselt der Verfasser „das Reich Gottes das inwendig
in uns sein soll" mit der äussern Gestalt der Kirche.
Und der Grund dieser Verwechslung liegt wohl positiv
in seinem ernstlichen Verlangen das Recht des
geistliehen Princips zu verfechten, negativ aber darin, dass
dem damaligen Staate eine zweckmässige
äussere Organisation der Kirche fehlte. Ja,
statt den schon dafür vorhandenen Ansatz sich ausbilden

zu lassen, beseitigte man bald darauf den Kirchenrat
und liess alles in den staatlichen Ordnungen aufgehen.
Dieser Cäsaropapismus hatte allerdings mit der
Reformation, mit dem obrigkeitlich befohlenen Glaubens-
bekenutniss begonnen und bildete sich nun einseitig
weiter aus. Hier muss ich dem Urteil Thommens
beipflichten: das Verhältniss zwischen Kirche und
Staat musste in seinen Grundlagen anders geordnet
werden, wenn die Ideen des Grynaeus und Myconius



471

hätten verwirklicht werden sollen. Allein dazu war
damals noch nicht die Zeit: man musste noch einer
Absonderung der Geistlichkeit als eines besondern,
privilegierten Standes wehren. Sind wir doch bis
heutzutage, wo der Zwiespalt zwischen dem religionslosen
Rechtsstaat und der Kirche viel schreiender ist als

damals, noch nicht im Stande gewesen eine befriedigende
gesetzliche Lösung zu finden.

Diesem unhaltbaren Standpunkt der Geistlichen

gegenüber hatte der Vertheidiger des Deputaten-Entwurfes

gewonnenes Spiel. Es war zudem ein im Worte
viel schlagfertigerer Gegner: Bonifacius Amerbach. Einen

ganz befriedigenden Eindruck macht uns aber auch seine

Schrift nicht : mit kalter Ruhe wirft er den Gegnern un-
ehristliche Auflehnung gegen die Obrigkeit, böswillige
Schmähung, ungeistliche Missdeutung klarer Gesetzesworte

vor. Im weitern weiss er aber die Frage auch

nüchtern nach ihren praktisch unbedenklichen
Consequenzen zu klären und dringt tiefer als alle
Andern, die darüber sprachen, auf den Grund, wenn er den

Begriff der Kirche in evangelischem Sinne untersucht
und findet: die Kirche ist nicht eine Anstalt der
Geistlichen — das ist die Meinung des Pabstes und seiner
Genossen — sondern sie ist die Vereinigung aller wahrhaft

an Christum Gläubigen ; wenn nun der Staat Basel
mit Recht die baslerische Kirche heisst, so gehört die

Universität, speciell die theologische Facultät auch dazu.

Und da unser Staat keine andere Organisation hat, in
welche das geistliche Amt eingeordnet werden kann,
wie andere Berufsarten in die Zünfte, so gehören die
Geistlichen in die theologische Facultät. Wir sind weit
davon entfernt zu leugnen, dass in allen guten Dingen,
zumal in den Wissenschaften, die Leitung des heiligen
Geistes nöthig sei: aber wie hindert daran die Teil-



472

nähme an der theologischen Facultät? Luther selbst, der
unermüdliche Diener des Wortes, steht ja zu Wittenberg

an der Spitze der theologischen Facultät, mit den
andern Kirchendienern daselbst! —

So die Streitschriften. Es ist kein Zweifel, dass.

Amerbach in allen Punkten dem Gegner überlegen,
wenn auch nicht überall billig gegen ihn ist. Auf Ca-

pito's Wunsch liess man nun die beiden Strassburger
nach Basel bescheiden, weil man schon wiederholt
erfahren hatte, wie geschickt Butzer und Capito (so zu
Bern und Wittenberg) im Schlichten von Gegensätzen
durch ihr persönliches Erscheinen gewirkt hatten. Sie
erschienen. Ueber die ersten Verhandlungen berichtet
wiederum Capito an Alt-Bürgermeister Jacob
Meyer1) (unterdess war Adalberg Meyer als Bürgermeister

auf ihn gefolgt). Die Vermittler haben zuerst
mit dem Regenzausschuss gesprochen, eine gemeinsame
Unterredung mit Grynaeus und Myconius veranlasst,
haben eine Vereinigung im Haus des Grynaeus gehabt,
Capito hat schon Bernhard Meyer und den Stadtschreiber
besucht. Aber der Erfolg dieser ersten Schritle ist
niederschlagend. Grynaeus beklagt sich, er sei vom Ausschuss
rücksichtslos behandelt worden, da man seine Vorschläge
unbeachtet liess, ihm die gegnerischen Vorschläge
vorenthielt etc. Hinwiederum beschwerte sich Dr Amerbach
hoch, dass seine wohlgemeinte Thätigkeit übel

aufgenommen worden sei und wiederholte oft die Worte:
„haben wir unrecht und übel gehandelt in unsern ar-
tikeln, so weiss gott, das wir's nit mit geferden geton,
sonder nit besser verston".

') Der lange Brief Capito's an Altbürgerin. Meyer ist auf
der Univ. Bibl. variae antiquit. torn. 1. S. 144—146 ; vgl. oben S. 461.



473

Der Ausschuss erklärte, es sei durchaus nicht seine

Absicht die Kirche geringer zu machen, sondern
vielmehr höher zu bringen, denn es sei unleugbar, dass

man Leute bedürfe und die Helfer nicht studierten; sie

sollten nicht als Partei, sondern als Glieder der Kirche
gehalten werden. Aber da die Universität „ ein Stuck
der kilchen " sei, so habe sie die Aufgabe zu sehen

„dass die Leer recht gehe". Aut den Einwurf, dass sie

in ihrer eigenen Regenz Leute hätten" dienitmit der
kilchen stympten, und auch Glareanum hätten

begehrt zuo in zu bringen: wurde erwidert,
das sei eben ihre eigene Klage, und um solches künftig
zu verhüten, hätten sie zum Teil die Statuten gesetzt.
Mit Glarean solle man verhandeln, ob er sich werde

„der Reformation genoss machen": wo nicht, so wäre

keiner, der sein begehrte".1)
Die erste Unterredung war ohne Erfolg ; denn Capito

berichtet: „uffs letst, als wir sie gern in fründtlichen
verstandt bracht hetten, wart beider gemüt ie
ungeschlachter". Man erreichte nur das Versprechen, dass

die beiden Parteien einander gutwillig anhören wollten;
die Vermittler sollten den Deputaten ein schriftliches
Gutachten einschicken. Das verspricht nun Capito, doch
würden sie die Antwort stellen, „mehr wie sie Grynaeus
und Myconius leiden möchten, dan wie wir's von Herzen

begehrten, dwil sio in solcher Anfechtung sein" : sie

seien zu weit gegangen, seien zu argwöhnisch und
deuteten das Vorhaben Anderer übel aus. Dem Bürger-

') So habe auch Dr Albanus, sagt Capito am Schluss, einen

Brief an den Bischof von Salzburg geschrieben, worin er „des
Pabst's Religion die reine Religion nenne"; der Brief wird darum,
von Myconius verdeutscht, dem Bürgermeister zur Einsicht
empfohlen.



474

meister legt er, wie früher schon, die Wichtigkeit der
Universität für oberdeutsche Lande und für Basel ans
Herz und bittet, beiden Teilen vorzuhalten, „wie
hoch sie sich beschweren und verunglimpfen, auch ursach

geben, das die studia und die kilche beraubet werden".
Myconius und Grynaeus, so urteilt er, „sint fromm lüt,
haben aber ihren Fehl und Unerfarung".1)

Die Vermittler wünschten, dass man sie einige Zeit
in Basel bleiben liesse, da sie doch noch etwas
auszurichten und den Grynaeus zur Annahme des Doctor-
grades zu überreden hofften. Das geschah denn auch.
Kirchhofer meldet in seinem Leben des Myconius (S.
321), dass sio 16 Tage in Basel zubrachten, die Parteien
zu hören und die Einigkeit zu befördern. Doch trieb
sie die Pest wieder weg, bevor ein Entschluss gefasst
war. Auf der Heimreise, von Breisach aus, schreibt am
23. Juli 1539 wiederum Capito an Meyer einen Brief,
der das Resultat der Bemühungen summiert und zugleich
für die freundliche Ueberredungsgabe des Mannes ein
schönes Zeugniss ablegt (s. Beilage N° 2).2)

Doch jetzt war genug verhandelt, man musste zum
Beschluss kommen. Und somit wurden die neuen
Universitätsstatuten vom Bürgermeister Adalberg Meyer im
Namen des Rates erlassen am 26. Juli 1539. Sie sind
bei Thommen (S. 328 ff) gedruckt und erweisen, dass in
der Hauptsache die Vorschläge der Regenz angenommen
wurden. Nur in der Redaction zeigen sie insofern eine

Berücksichtigung der Minderheit, als die anstössigen

') Zwei ähnliche Urteile Capito's über Myconius „harten
Kopf" und seine Unerfahrenheit in der Lenkung kirchlicher Dinge
siehe zu einem andern Anlass im Juli 1535, in meinem Amerbach

S. 307 Anm. und S. 308.

2) Varia: antiq. tom. 1. S. 142—143.



475

Bestimmungen motiviert werden, als im Interesse der
Kirche selbst gegeben.

In einem Rückblick auf die mühevollen und
bemühenden Streitigkeiten schreibt ButzeranAmerbach,1)
am 8. August 1539: Wir haben aus einem Schreiben
und aus der Erzählung des Myconius vernommen, dass

durch die Autorität des Rates eure neuen Universitätsstatuten

nun gegeben seien. Wir können nur bedauern,
dass ihr euch nicht selbst einigen und dem Rat einen

gemeinsamen Beschluss vorlegen konntet; denn es wäre
sicherlich eure Sache gewesen, hierin denjenigen
voranzugehen, die über eine Gelehrtensache aus sich selber
nicht urteilen können. Ihr nehmt jetzt wohl beide Teile
den Ratsbeschluss an, aber ihr werdet ihn nicht mit
dem gleichen Eifer durchführen wie ihr euer eigenes
Gutfinden würdet durchgeführt haben. — „Hätten doch

alle so wie du, Billigkeit bewiesen und ihre eigenen
Wünsche dem allgemeinen Nutzen untergeordnet, wie wir
es in deinen lichtvollen Argumenten erfahren haben". —

„Wir können nichts thun als mit Briefen alle ermahnen,
sie möchten hierin den wahrhaften Vortheil der Kirche
Christi im Auge haben und weise verfolgen. Was aber
du in deiner Treue bis jetzt der Vaterstadt herrliches
geleistet hast, das mögest du nicht mindern um der
Fehler Anderer willen".

Wie Butzer vorraussah: das Streiten hatte noch kein
Ende. Doch will ich hier nicht wiederholen, was Kirchhofer

von dem unheilvollen Schelten und Lästern
Karlstadts und wohl auch des Myconius (den er als viel zu
milde schildert) im Privatverkehr und in Predigten
erzählt und andeutet.2)

') Epist. viror. érudit. sœc. XVI. torn. I. S. 87. 88.

2) S. 322 ff.



476

Am 7. October liess der Rat cine Erkanntniss
ausgehen, die bei Ochs VI. 145 f. wörtlich mitgeteilt ist..

Bürgermeister Adalberg Meyer hielt dieselbe den von-
versammelten Rat berufenen Pfarrern und Diaconeni
feierlieh vor und nahm ihnen das Versprechen ab, lauft
ihres Uebereinkommens mit der Universität sieh der Ordnung

vom 26. Juli zu unterziehen. Hiebei mussten die-

Geistlichen sich von ihrer Obrigkeit eine förmliche
Busspredigt gefallen lassen: sie sollton allen Neid und Hass,

unter einander abstellen und einander lieben, wie sie

auch ihren Zuhörern täglich predigten und sie lehrten.
Wo nicht, so werde der Rat gegen den Schuldigen
„dermassen ein Insehens thun, dass derselbe wollte,
erhätte cs unterlassen".1)

Somit waren die Geistliehen unter die theologische
Facultät gestellt. Sie erscheinen demnach, laut den
Notizen Amerbachs zu seinem Rectoratsjahr 1540, in
der Versammlung der Universität und erhalten dort die

Reihenfolge, die sie in der Synode einnehmen.
Disputationen abzuhalten wurde Myconius, Bertschi und einigen

Andern erlassen, doch wurde ihnen der Besuch

derselben, wenn es ihnen möglich, anempfohlen: „das
werde ihnen wohl anstehen, die Jungen anreizen und in
den Studiis lustig machen".

Zur Annahme der Doctorwürde waren aber die
altern Theologen nicht mehr zu bewegen, ausgenommen
Wissenburg, der im Jahre 1540, also seinem 45sten

Lebensjahre, unter Karlstadt sich den Ceremonien unterzog.

Myconius und Grynaeus, welche dem Gebrauch

principiellen Widerstand entgegengesetzt hatten, blieben
fest. Für jenen soll man ein besonderes Katheder errich-

') Schwarzes Buch S. 57 Erziehungsacten X. I.



477

tet haben, das noch später Cathedra Myconii hiess1);
Grynaeus musste sich noch längere Zeit wider diese
einem wissenschaftlieh so bewährten Manne gegenüber
unbegreifliche Zumuthung wehren. Er dachte an das

Woggehen von Basel nach Tübingen, wo man ihn willig
aufgenommen hätte. „Ich hoffe doch, schrieb er an

Capito, dass ich auch ohne Doctor zu heissen, einigermassen

etwas gelte bei guten und gelehrten Männern,
die ieh so eifrig liebte und verehrte".2) Er trug seine

Sache nochmals dem Rate weitläufig vor. In der
Cérémonie fand er etwas päbstliches, der heiligen Schrift
Widersprechendes, wo es nur eine Handauflegung gab.
Capito rät darum vermittelnd seinem Freunde Amerbach

an, man möge in letzterer Weise verfahren,
unbeschadet des neuen Gesetzes, das er selbst billigt. Aber
wiewohl Amerbach sich dazu bereit erklärt, scheint doch

Grynaeus nicht nachgegeben zu haben, so dass Capito
noch am 27. April 1540 erwidert: „es ist etwas klägliches,
wenn man sich einmal im Streit zu weit ereifert hat;
ihr habt nun reichlich nachgegeben, aber der Mensch
hat sich jetzt einmal in seine Gedanken verrannt".3)
Wir fragen uns freilich in diesem Fall, welche der
beiden Parteien der letztere Vorwurf mehr treffe; auch
die Universitätspartei scheint vergessen zu haben, dass

man sachliche Interessen über Formfragen zu setzen hat.

Der Streitpunkt wurde übrigens nur zu bald gegen-

') So Hagenbach S. 343, nach Athenae Raurica» S. 68.

2) So in einem Briefe, der kurz vor die Ratserkanntniss vom
19. November 1539 fällt: variée antiq. I. S. 43.

3) Epist. viror. erudit. seec. XVI torn. I. S. 103. Capito an

Bonif. Amerb. 19. April 1540; S. 105. Capito an denselben, 27.

April 1540.



478

standslos, da Grynaeus schon am 1. August 1541 an der
Pest starb.

Ein Rückblick auf den Gang der ganzen Streitigkeit

wird uns sagen, dass es sich hier nicht, wie man
wiederholt gemeint hat, um einen „damals ganz Basel

erregenden Gegensatz einer humanistischen und einer
kirchlichen Richtung" handelte. (Erbkam in Herzogs
Realencyclop. und Hoppe in der Allg. Deutsch. Biogr.,
unter „Karlstadt" und „Andreas Bodenstein".) Denn
unkirchlich waren Rat und Amerbach ebensowenig, als

Grynaeus und Myconius für Feinde des Humanismus

gelten können. Vielmehr tritt hier in den beiden letztem
eine religiös-kirchliche Richtung hervor, die wir schon

an ihrem Freund und Vorgänger, dem Baslerischen
Reformator Oekolampad, bemerken: ein Zug zur
Askese und zum Pur itaner thurn, mit welchem der
durch Amerbach und seine Universitätsfreunde vertretene

freiere bürgerliche Geist in Widerstreit geraten

musste. Dass aber auch dieser ein christlicher
sein wollte und war, dürfte schon der Charakter des

frommen Bürgermeisters Jacob Meyer verbürgen.

Beilage 1.

Amerbachs Gutachten über Wiederherstellung
der Universität.

Antiquitates Gernlerianae, torn. I. S. 192.

Uff Margarethae a0 1535 sub Amerbachii
"Rectoratu.

Fürsichtig Ersam Wys günstig lieb herren. Als
Euer Ehrsam Wisheit in kurtz verruckten tagen günstig-



479

lieh by uns gewesen, under andrem Euwerm gneigten
willen, die hohen schul und studia uffzerichten angezeigt
und entdeckt, mitt befelch wie solche hohe schul am
nutzlichesten anzurichten uff das förderlichst zû berad-

schlagen und E. E. W. anzeygen.
Erstlich, soll die hohe schul mitt frucht und nutz

uffgericht werden, wil von nödten sin, das die ordenlichen

lectionen mitt gelerten leutten versechen, wie dan

vor Jaren E. G. auch ist anzeigt worden. Als nämlich
das in der helgen Geschrifft zwen, in kaiserlichen Rechten

drey, einer so für die anfahenden lese Institutiones,
der ander in Pandectis, der dritt in Codice. In der Artzny
zwen. Desglichen in artibus, vier zum wenigsten, einer
der Logica und Rhetorica lese, der ander Physica, der
dritt philosophiam moralem, der vierdte Mathematicam.
Darneben drey in sprochen welche von nödten, Latin,
Graecum und Hebraeum. Wo nitt, ist nitt zu verhoffen,
auch nitt müglich, das unser hohe schul mege fruchtbar
sin, oder das yemants alher zu uns kumme. Und ob

schon yemants zu uns kompt, und keiner in siner
profession förschrytten kan, wurdt er gedrungen sich widerumb

von uns hinweg zethüu, mitt Euwer, Unser gn.
Herren, und irer hohen schul, nitt kleinen nochtheil
und schmach.

Zû underhaltung aber solcher vorbenanter Ordinarien,
sind anfencklich in der uffrichtung diser hohen schul

nochbestimpte pfrûnde incorporirt und ingelypt worden
uff diss wyse. Erstlich zwo Thumbherren pfriendt in der
hohen stifft hie zû Basell.1) die erst dem ordenlichen
leser der heiligen geschrifft. die ander dem ersten und

*) Ueber die Verleihung der zwei Pfründen am Domstift und
der zwei zu St. Peter s. Vischer, Gesch. d. Univ. Basel (1860)
S. 21. 43. 48.



480

förnemsten in den rechten, hoc est in Canonibus vel
decretal. Item zu S. Peter hie zû Basell eine dem andrem
doctor in rechten, hoc est in sexto decretali, ') die ander

prebend-dem Medico. Item prebenda Sanctorum Felici*
et Regulae zu Zürich dem doctor in kaiserlichen Rechten.2)

Item ein prebendt S. Ursi zu Solothurn, dem
andren doctor in der heiligen geschrifft. Es sindt auch
verordnet worden ein praebenda S. Mauritii zû Zofingen,
eine S. Martini zû Colmar und S. Ursicini zû Sant
Ursitz, zû underhaltung ehegemelter unser Universitet.3)

In nochgender zyt, zû merer uffenthaltung dick-

gemelter hohen schul, haben die Chorherren der stifft
S. Peters einem Ersamen Rhat ire nominationes
übergeben,4) desglichen der pabst Pius secundus. also das

die Chorherren pfrienden bemelter stifft uff die ordina-
rios professores verwendt sind worden. Als aber durch
hinlessikeitt solcher fondation incorporation und
Übergebung verwarlosst, ist rangst5) zû underhaltung ordenlicher

leser durch Raimundum Cardinalem, uff yeder
Chorherrenpfründe zechen guldin glegt oder verordnet.
Uff der Capellanii des helgen Crütz zwischen Riehemer

') Darüber mit andrer Tinte: immo in Decreto. Und dazu

am Rand: immo hoc ex conventione inter senatum et Academiam.

— D. h. wohl nach dem Vertrag von 1474, vgl. Vischer, S. 75.

2) Dazu am Rand: immo novorum iurium, id est sexti
decretal. — Vgl. Vischer, S. 75.

3) Ueber die Präbenden zu Zürich, Solothurn, Zofingen, Colmar

u. St. Ursitz vgl. Vischer, S. 29 272 ; S. 43 f. 49 f.

4) Dazu am Rand: hic interserenda donatio trium Canonicat,

qui ad ius praesentandi et concionandi ius attinet anno 1490 ab

Halwil praeposito nomine Academiae senatui facta. — Uebergabe
des Petersstifts i. J. 1463: Vischer, S. 51 f. Entscheid über drei
Canonicate: S. 56.

5) Geschah im Jahr 1504 : V i s c h e r, S. 59.



481

thor1) zechen fl. Uff einer Capellanii in der hohen stifft
zechen fl. Item uff zweien zehenden zweier pfarren,
yeweder 15 fl./wie dan solchs literae reservationis, so

hinder unsern gn. Herren ligen, uswysen.
Diewil dan nitt müglich ist, das die hohe schul

einen bestandt haben mag, sy werde dan satt verwysen
wo uff sy fundirt sey, achten wir geradten, das Euer
Ehrsam Wisheit ein fart2) entschlus, was sy uff die
universitet, und woruff sy die verwenden wölte.

Als dan der stifft S. Peters, nämlich die Chorheren
pfriende von anfang der universitet übergeben und in-
gelypt worden, were unser gûtduncken, achten auch
geradten, das durch euch, unser gnedig herren, solchs stifft,
anderer beschwerden entlediget und an die hohe schul
widerumb verwendt wurde. Dieweil aber ettliche
personen noch in leben, die uff der stifft verpfründt, ettliche
pensionirt, darzü man personen notturfftig die hushalten,
und zins gült zehandt byeinander behalten, nit müglich
das alle gefell der hohen schul zûgestelt noch zur zyt
werden mögen, were doch geradten, das die pfriendt so

vacirn, damitt man widerumb in possess kemme, uff die
ordinarios verwendt wurden.

Und so man einen mer dan den andern (wie billich)
zur besoldung, noch gelegenheitt siner profession gipt,
mecht man uff andern gfellen, so der universitet
incorporirt und ingelypt sindt, auch kloster güther zû hilff
kummen, so lang untz die stifft der pensionen von tag
zû tag gelediget werden. Desglichen mecht gehandelt
werden, mitt den Capellanien, Magistris so in artibus
lesen verlychen, und mitt den stipendiis so vormals ge-
stifft bessert werden, die andern Stat- oder landtskindern

') Ueber diese und die folgenden : Vi s c h e r, S. 60 ff.

2) einfahrt einmal, Schmeller Bayer. Wb. I S. 759.

Beiträge XIV. 31



482

zûgestelt, welche Übermacht mechten werden gebrucht
und nutz sin.

Uss solcher fürsehung nitt kleine noch geringe Ehre
Einer loblichen statt Basell entspringen. Erstlich ab-

leinung der nochred so euch unsern gn. Hern von wegen
stifft und klostergüther zugelegt, dan so die wie
gemeldet an die studia verwendt, dahin man sy vor got
und allen rechten zû verwenden schuldig, würdt Euer
Ehrsam Wisheit Christo unsrem herren thün ein gross
wolgefallen, by aller Erbarkeitt ires furnemmens gelopt,
und allen bössfertigen ires falschen furgebens ursach

entzogen. Zum andern ist on not mitt vilem ze melden,
was eren und lobs ein Statt Basell von wegen der hohen
schul in allen landen der Christenheit uberkummen, und
noch wyters uberkummen mag. für was kleinot auch die
billich geachtet imd darmitt die erlich erhalten nichts

soll underlossen werden. Welches dan wir bester meinung
wyters usszefieren underlassen. Zum dritten so dan die

prebenden der mossen übergeben, die stifft mitt personen
besetzt, würt auch gmeiner nutz gefördert, und dem

gmeinen man die niessung, so vormals von den priestern
oder clerisey gehept, wider erstattet. Wyter aber über

yetz bemelten nutz auch ein andrer der vormals by der

priester zyt nitt gewesen, volgen, so hoher und grosser
von aller Cristenheitt ze achten, nämlich das ein Jugendt
wol erzogen. Und alle profession zû allen zyten ein
seminarium oder pflantzgarten haben: In der heiligen
geschrifft, in rechten und artzny, dardurch nochgendts, es

bedreffe den Cantzell oder seelsorg, oder des lybs pfleg,
oder auch ein rechte policy in erhaltung gerichts und

rechts, ein lobliche statt Basell an solchen lüten kein

abgang haben, sunder für und für gnûgsamlich zu aller

zyt nitt allein versechen, sunder auch andern stetten und
lendern mitt grossem rûm und brys mag ze hilff kummen.



483

Bedrachte Euer Ehrsam Wisheit alle stett und ort
so Christum warlich und rein bekennen, Zürich, Bern,
Strasburg, Ulm, Nurenberg, wie die zû uffpflantzung irer
iugendt noch professorn stellen und schriben, studia
anrichten, und das allein uff die iren, frembder nitt wertig.
Dwil aber alhie nitt ein particular oder schlechte, sunder
ein hoho schul, mitt welcher Euer Ehrsam Wisheit
altfordern gnedenglich begobet, und mitt grossem danck

angenummen, wo solche schul recht angericht, ist nitt
zû vermuten, das auch nitt frembdt Studenten herkummen,
um der hohen schul glerter professorn, der graduum
und der statt gelegenheit willen.

Es wolle auch Euer Ehrsam Wisheit erwegen das

erlich Christenlich furnemmen, so die durchlüchtigen
hochgebornen fürsten Herzog von Sachsen und landt-
graff von Hessen in sachen irer hochen schul fürgenum-
men. Was ernst auch yetz der fürst von Wurtemberg
von wegen siner hochen schul Tübingen täglichs
anwendet. Und wiewol die vorhin zimlich mitt gälten
versechen, yedoch yetz wyter die dermossen versechen, das

sy ob drythusendt 11. jerlichs zu erhaltung glerter lüt
haben gnedenglich bedacht. Und dwil dan durch solche

uffrichtung nitt allein die er, nutz und frummen einer
loblichen statt Basell, sunder ze vorab die ehre Christi
unsres Herrn mercklich gefordert, und in allweg sich zu

bruderlicher lieb gegen mencklich heimsch und frembdt
usstheilt, pitten und begeren wir undertheniglich und uff
das drungelichst Euer Ehrsam Wisheit disen unsern
Rathschläg mitt gnaden anzunemmen, und vilgcdachte hohe
schul iren drüwlich lassen befolchen sin.

Euer Ehrsam Wisheit gehorsamen Rector und Regenten
einer universitet einer loblichen statt Basell.

Viva voce propositum, et dein ad petitionem
exhibitum in die Margarethae Virginis a° 1535.



484

(Untenan achreibt Amerbach bei:)

Nota das kein Ordinarius uff einichen canonicat oder
dessen gefell oder inkummen daruff er verwysen
oder nutzett solle oder bestätigt werden, sonder
allein so lang nutzen und niessen, so lang er siner function

ampt oder befelch drüwlich nachkumpt und versieht.

Ussgenommen uff Unvermüglichkeit alters oder unver-
sechne kranckheit. — de hoc quoque consultatum.

(Alles die Hand Amerbachs.)

Beilage 2.

Capito an Altbürgermeister Jac. Meyer.

Univers. Biblioth. Varia? antiquitates eccl. Basil, torn. I, S. 142—143.

Adresse: Dem frommen, ersamen u. wisen Herrn Jacob

Meyer Altbürgermeister zu Basel, minem

günstigen lieben heren und gevattern. Zu
handen.

Datum: 23. Julii uss brisach an. 1539.

Myn willig dinst zuvor, hertzlieber her gevatter und
bruder. Wir haben fast ein trurig fart bissher gen
Brisach gehabt. Dann wir je gern der kilchen und üwer
statt zu bestendigem friden verhulfen hetten. Doch haben

wir hiezwischen den almechtigen durch syn son Jesum

Christum, umb welches Eer es zuthun ist, ernstlich
gebetten, das er selb in der sach sehen, und Grynaei und

Myconii hertz verendern wolle. Dann uns vieren
erschrecklich ist zugedencken, das so gelerte und fromme
menner in so schwerer anfechtung stön. Her Grynaeus
will nit, das die kilchendiener sollen eim Rector zu-
gewant und verpflicht syn. Und sagt immer, der kilchen



485

dinst werde dadurch mit der schul vermischet. Welches
nit ist. Dann der dinst geet an die Cantzel, in besonder

ermanung und strafe, im gebett, in heimsuchung der
verdorbene gewissen etc. Die schul aber leret und übet,
so sie recht geet, wie die straffe zur besserung gen
[gehen] solle, wie die tröstung und das ermanen, und
das uss h. gschrifft. Ach lieber her, was schatte [schadete]
es dem diener, das er in der gesellschafft der gelerten
und lerenden ist. Wir bedürffen doch alle, das wir ge-
leret werden, warumb solte es ein schand syn, das ich
in der schul zuhöret, was gott vom geistlichen verstand
andren geben hatt. Aber myn lieber Bruder Grynaeus
spricht: Er wolle es gern willig thun, aber man solle
kein legem, kein gesatz daruss machen. Als ob der
diener kein gesatz liden solte, das schon synem dinst

gar unverhinderlich were. Barmhertziger gott, gibe unss

zuerkennen, was schweres irsal und verderben unsers
dinst ist, dermossen in wollen gross machen. Dann glich
alles volgen wirdt, das wir bissher verworfen haben.
Lieber her gevatter, wir wissen leider zuvil wol, das

etlich den Kilchendinst begeren zu stürtzen, aber uns
ist von hertzen leid, das unsere brüder Gott so treffenlich
erzürnen, mit irer zu vil argwenigen gewarsamm, dann
sie niemant vertrüwen wollen, und gedencken sich nit
einfaltig unsrem Herren Christo zu befelhen. Drumb
unser grosse sorg bissher gewesen, das Gott sie zu
demütigen, dise unrug und noch grössere, wo sie nit buss

wircken, wider sye werde uffbringen. Es solle ein Christ
langmütig syn und immer das besser hoffen. So wenen

sy, es sig ein kunst, jederman der wider sy ist, zu
verwerfen, und als vom glauben abgefallen usszuschrüwen.
Dann was wolten. billiche lut meer begeren mögen, in
der underwerfung des Rectors, dann das syn dinst, so

Er der gantzen kilchen schuldig, unverhindert plibe, und



das das urteil nit werde von der kilchen under etlich
wenige gezogen, wie im Babstumb beschehen. Dennocht
so wille unser brüder hochtrabend gemüt kurtzumb kein
legem liden. Und das, in disen zweien dingen. In dem

gehorsamm des Rectors, noch vermöge der unvorgriflichen
Statuten, davon itzt gesagt, und in den gradibus, welche

sy selbs erkennen mittelding syn, die wol und übel ge-
pruchet werden mögen. Warumb solte nit ein Satzung
mögen gemacht werden, wie man uff christliche wise
solte gradus annemen und geben als mitler ding? Dwil
doch unser Satzung nit stehelen [stählern] und unbeweglich

syn, und myne heren inen vorbehalten am end der

statut, söliche zu meren und myndern und zu endern.
Mich bedunckte, das her Marx die sachen verstö [Marx
Bertschi] welcher allein besorget, das billich zu besorgen
ist. Die andern armen brüder lassen sich dise hohen

wort blenden, die kristlich fryheit und den kilchendinst
will man gefangen nemen, wie im Babstumb beschehen.

Welches doch für gott in Warheit nit ist.
Dises schribe ich üch so witloifig, das ir inen wüsten

früntlich zuwider stön, dann sie vermeinen, wenn sy üch
überredet haben, es werde hinnoch by andren auch dafür
angesehen. Aber warlich, es klynget übel, umb unser

fryheit also zustritten, und unser offert also usszustossen.

Es were unser einer gern doben pliben, aber wir
befanden, das wir allen parten überlegen und hatten
doch gern lieb und leid mitgelitten, wo nit meer, dann

etwas anlass uns geben were.
Warlich, die brüder mussten nit uff ire eigen sachen

also tenngelen. Es ergeret treffenlich.
Doch solle üwer hertz nit von in abston und ge-

dencken, das Gott wunderlich ist und jedem also ein

schelle anhenckc, domit er sich demütige. Sy haben

noch kein erfarung des Crütz Christi, vilicht will sy der



48?

her zur schulen des geists annemen, und also ein
disciplin geben. Der her helfe uns allen. Myn lieben hern
Zunfftmeister [am Rand von andrer Hand: IL Theodor
Brand] wollen in unser namen früntlich grüssen und
bitten, das er vom hern Christo nit abstee, so durch

unsre bruder sunst trülich geprediget, und sy helfe
erhalten. Myne gevattern grüssen mir.

P. S. Butzer hatt unser meinung Grynaeo uffs ernstlichst

geschriben.

Berichtigung
zu S. 365, Z. 11 von unten:

Herr Peter Vischer hatte nicht neun, sondern zehn Kinder
(drei Söhne und sieben Töchter).


	Die Erneuerung der Universität zu Basel in den Jahren 1529-1539
	Die Zeit des Interregnums von 1529-1532
	Uebergang : die Staatsfinanzen
	Amerbachs Rectorat 1535
	Universität und Kirche 1538 und 1539
	Amberbachs Gutachten über Wiederherstellung der Universität
	Capito an Altbürgermeister Jac. Meyer


