
Zeitschrift: Bauen + Wohnen = Construction + habitation = Building + home :
internationale Zeitschrift

Herausgeber: Bauen + Wohnen

Band: 30 (1976)

Heft: 12

Artikel: Traditionelle japanische Architektur : die Beziehung des
architektonischen Innenraums zur Aussenwelt = Architecture japonaise
traditionnelle : la relation entre l'espace architectural intérieur et le
monde extérieur = Traditional Japanese architecture :...

Autor: Grütter, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-335579

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-335579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Traditionelle japanische
Architektur
Architecture japonaise traditionnelle
Traditional Japanese architecture

Jörg Grütter, Kyoto

Die Beziehung des architektonischen
Innenraumes zur Außenwelt
La relation entre l'espace architectural intérieur et le monde extérieur
The relationship between interiors and the external world

Das Wesen des Innen- und Außenraumes

Sprechen wir von einem Innenraum, meinen wir im täglichen
Sprachgebrauch meistens einen Raum, der vor den Gewalten der
Natur schützt, der Geborgenheit gewährt. Durch Abschrankungen
wird aus dem großen, allgemeinen Raum ein besonderer, mehr
definierter Raum herausgeschnitten und so ein Innenraum von
einem Außenraum getrennt.

Die Auffassung über die Natur
Die Schaffung eines Innenraumes bedeutet automatisch eine
Abtrennung von der Natur. Die Art und Weise, wie diese Abtrennung
gestaltet wird, hängt aufs engste mit der Auffassung der Natur im
allgemeinen zusammen. Wenn wir uns also mit der Beziehung des
Innenraums mit der Außenwelt in Japan befassen, müssen wir
am Anfang die Beziehung des Menschen zur Natur untersuchen,
die in Japan ganz verschieden ist von der in der westlichen Welt.
Vielleicht am klarsten wird die japanische Naturbeziehung, wenn
wir versuchen, ihre Unterschiede von der westlichen Beziehung
aufzuzeigen. In der westlichen Welt wird Naturverehrung durch
das Christentum abgelehnt; in der Renaissance dagegen wird die
Natur zu einem Studien- und Forschungsobjekt. Das westliche
Modell besteht aus einer dreieckigen Anordnung, in welcher
Mensch, Natur und Göttliches in einer gegenseitigen Beziehung
stehen. Aus diesem Dreiecksverhältnis entstehen verschiedene,
dualistische Beziehungen wie Mensch-Göttliches, Göttliches-
Natur, Subjekt-Objekt, Körper-Seele etc. Das japanische Modell
nimmt die Natur als eine direkte Verkörperung des Absoluten,
es basiert auf einer binären Beziehung von Mensch und Natur.
Der dritte Pol des westlichen Modells, das Göttliche, ist in der
Natur enthalten. Natur und Gott ist eins. (Abb. 1)
Der frühe Respekt des Menschen vor der Natur resultiert von dessen

Angst vor ihr. Da der Mensch noch nicht fähig war, die
Naturereignisse zu erklären, neigte er dazu anzunehmen, daß die
Dinge, die er erlebte, dieselben Empfindungen besitzen, wie er
als Mensch sie fühlt. Im westlichen Modell ist die Natur etwas,
das außerhalb der Beziehung des Menschen zum Absoluten liegt,
etwas Materialistisches, Passives; etwas, das außerhalb des
Geistigen liegt. Die Natur ist gegen den Menschen, der versuchen
muß, sie zu bezwingen und sie zu beherrschen. Im japanischen
(und fernöstlichen) Modell versucht der Mensch die Natur, deren
unberechenbaren Kräften er ausgesetzt ist, durch Geschenke zu
beschwichtigen, er versucht mit der Natur in Harmonie zu leben.
Die Natur wird integriert in die Beziehung des Menschen zum

NATUR

MENSCHGOTT

NATUR
GOTT ?[mensch]

1

Das dreieckige, westliche und das
dualistische, japanische Modell der
Auffassung über die Natur.
Le modèle triangulaire de la conception

occidentale de la nature et le
modèle dualiste des japonais.
The triangular model of the Western
conception of nature and the dualistic
one of the Japanese.

Absoluten. Der Buddhismus, und vor allem die Zen-Sekte,
fördern die menschliche Naturverbundenheit außerordentlich. Der
Buddhismus betrachtet alle physikalischen Formen als materiellen

Ausdruck einer einzigen Kraft.

Die Ausbildung des Raumes in der frühen Sakralarchitektur
Eine der ältesten, wenn nicht überhaupt der älteste Schinto-
schrein, ist der Ise-Schrein an der Ostküste Mitteljapans (Abb. 2).
Sein Ursprung ist nicht genau geklärt, doch wird er schon in einer
der ersten Chroniken, die in Japan geschrieben wurden (Nihon
Shoki: 720 n. Chr.), erwähnt. Das Layout des Ise-Schreines wurde
wahrscheinlich von den Tumulus-Grabhügeln (Königsgräber) der
Yamato-Zeit (300-600 n. Chr.) übernommen, die wiederum von
der Grabarchitektur der Han-Dynastie in China beeinflußt war.
Das Hauptheiligtum in Ise ist von vier Holzzäunen umgeben, wobei

bei den drei innern der Pfostenabstand immer kleiner wird,
so daß die innerste Hecke praktisch eine Holzwand ist und keine
Blicke mehr durchläßt (Abb. 3). Auch die Zahl der Leute, welche
die Tore der Hecken durchschreiten dürfen, wird gegen innen
immer kleiner. Während das äußerste Tor für alle Besucher offen
steht, ist es nur dem Oberpriester und dem Kaiser erlaubt, das
innerste Tor zu durchschreiten. Diese stufenweise Abtrennung
des Zentrums von der Außenwelt finden wir auch in den Tumulus-
Gräbern. Die Umzäunung wird hier von zwei Reihen kleiner,
zylindrischer Tonkörper (haniwa) gebildet, die in Form eines Kreises

um den eigentlichen Grabhügel angeordnet sind (Abb. 4 und
Abb. 5). Bilden diese Tonzylinder vor allem eine symbolische
Abgrenzung, so ist der Wassergraben, bei großen Gräbern sind es
mehrere, der das ganze Grab umgibt, ähnlich den Hecken in Ise,
eine starke physische Sperre. Die optische Abschrankung
übernehmen hier die Bäume, mit denen das Grab bepflanzt ist.
Sowohl beim Ise-Schrein wie bei den Gräbern der Yamato-Zeit
wird künstlich Distanz geschaffen zwischen dem Allerheiligsten
und der profanen Umwelt des Alltags.

Der Weg beim Ise-Schrein

In Ise beginnt dieses Distanzschaffen, dieses Einteilen oder
Aufteilen des Weges nicht erst mit der äußersten der 4 Hecken. Der
Weg zum inneren Schrein ist in Etappen eingeteilt (Abb. 6).
Vielleicht beginnt dieses Einteilen des Weges schon beim Wohnort
des Pilgers; jeder Tag, jede Ortschaft, an der er vorbeikommt, ist
ein Etappenziel auf seiner Reise. Ganz sicher beginnt dieser Weg
aber beim Durchschreiten des ersten Toris (torartiges Symbol

Der innere Schrein in Ise, Mie Präfektur.
Le sanctuaire intérieur à Ise, Préfecture de Mie.
The inner shrine at Ise, Mie Prefecture.

Die 4 Holzzäune, die das Hauptheiligtum in Ise
umgeben. Sie haben vor allem symbolischen Charakter
und erwecken das Gefühl der Distanz.
Les 4 clôtures en bois qui cernent le sanctuaire
principal à Ise. Elles ont un caractère essentiellement

symbolique et inspirent un sentiment de
distance.
The 4 wooden fences surrounding the principal
sanctuary at Ise. They possess a mainly symbolic
character and awaken a feeling of the distance.

B + W 12/1976

:y _, : ,-.i

IH 19 ^^ ZÊÎ. ¦

*ìi :.-* JÊÊT'

¦ *lBVfjX.
* •M^SfW^xnw"'* wwwiWR

' " s

v-#:;1|-p

S<
*r*.' d j? jjTl

1Hfl /

mßfB§e*ß-

m r ' *

3

465



eines heiligen Bezirks) vor der Brücke, die über den Isuzu-Fluß
führt. Der Fluß selbst ist eine Etappenmarke, wie jedes der 5
weiteren Toris. Aber auch jene Wegbiegung bedeutet eine Stelle, von
wo aus man sich wieder auf ein neues Etappenziel konzentriert.
Der Waldrand als Übergang vom offenen Feld zum Wald, als
Kontrastgrenze von Licht und Schatten, bedeutet auch eine Etappenmarke.

Von der Brücke weg wird der Raum immer mehr definiert.
Auf der Brücke befindet sich der Besucher auf einem erhöhten
Niveau, von wo er die Umgebung dreidimensional überblicken
kann. Im anschließenden offenen Feld ist der Blick noch frei in
der Gehrichtung und auf beide Seiten. Auf dem letzten Wegstück
durch den Wald ist das Blickfeld schließlich nur noch in der
Gehrichtung frei. Nun verstehen wir auch besser, warum bei den
3 inneren Hecken, die das Allerheiligste umgeben, der
Pfostenabstand, und damit die Durchsichtigkeit, immer kleiner wird. Die
3 Hecken dienen nicht als physische Abschrankung, diese Rolle
übernimmt die äußerste Hecke, die aus einer einfachen Bretterwand

besteht, sie bilden noch einmal, diesmal nur visuell, 3 Etappen

auf dem Wege zum Allerheiligsten, das hinter der dritten
und letzten Hecke nur noch am Dach, das über die Abschrankungen

ragt, zu erkennen ist.

Die Bedeutung des Weges zur Vorbereitung auf das Ziel

Der Weg als solcher ist eine Verbindung von einem Ausgangspunkt

und einem Ziel. In Ise, oder bei Schintoschreinen im
allgemeinen, wird der Besucher geistig etappenweise auf das
Kommende vorbereitet. Durch diese Aufteilung in Etappen wird der
Weg faßbar gemacht. Diese Etappen dienen als Maßeinheit und
werden additiv aneinandergereiht.
Die Addition von Einheiten beinhaltet eine Steigerung. Stehen
die Etappenpunkte zuerst nur in einem losen, zufälligen
Zusammenhang zueinander (Tag, Ortschaften, etc.), so besteht vom
ersten Tori an eine visuelle Verbindung mit dem nächsten Punkt
(nächstes Tori, nächste Wegbiegung, Waldrand etc.) und auch
die visuelle Bewegungsfreiheit wird immer mehr eingeengt. Diese
Etappenmarken sind mehr symbolischer Art. Das Symbolische
spielt bei der Ausbildung und der Organisation des Raumes eine
wichtige Rolle. Oft ist das hervorgerufene Gefühl, die Stimmung,
wichtiger als die physikalische Wirklichkeit.

Die konkrete Ausbildung des Überganges von innen nach außen

Die Idee, daß das Dach von Wänden getragen wird, ist typisch für
Länder der nördlichen Zonen, wo ein kühles Klima herrscht. Die
Japaner und die anderen Völker des pazifischen Asiens bauen
ihre Häuser normalerweise als Rahmen (das Dach abgestützt auf
Pfosten), wo die Wände Füllungen sind, die nach Belieben
verschoben oder weggenommen werden können. Das warme feuchte
Klima und damit der Wunsch nach Ventilation sind aber nicht
die einzigen Gründe für diese offene Strukturierung. Die Einstellung

zur Natur, zum Außenraum, spielt dabei auch eine wichtige
Rolle.

Schinden- und Schoinstil
Die Wohnhäuser des früheren Schindenstils bestanden aus zwei
Hauptteilen: einem Zentralraum (moya) und einem ihn umgebenden

Raum (hisashi). Das Ganze wurde zusätzlich gegen außen
von einer Veranda (suoga) abgeschlossen. Außer den
Pfosten gab es zwischen moya und hisashi keine permanenten
Elemente. Wenn eine Trennung gebraucht wurde, wurden
Bambusvorhänge, die nach oben aufgerollt werden konnten, zwischen die
Pfosten gehängt, oder es wurden spezielle Holzgestelle aufgestellt,

an denen Vorhänge hingen. Zwischen hisashi und Veranda
hingen Holzroste, die mit weißem Papier beklebt waren und am
Tag nach oben aufgeklappt wurden.
Im 14. Jahrhundert wurde der Schindenstil vom Schoinstil abgelöst.

Es kamen die Schiebewände auf, wodurch die Unabhängigkeit
der Räume erhöht wurde. Die Raumtrennung bestand aber

höchstens visuell. Die Wandteile oberhalb der Schiebewände waren

entweder ganz oder größtenteils offen und so existierte keine
richtige Abgeschlossenheit. Die Aufteilung der aristokratischen
Gesellschaft (deren Häuser im Schoinstil gebaut waren) in Klassen

sorgte für ganz bestimmte, abstrakte Trennungen, die für
viele Jahrhunderte die Hauptelemente des japanischen Raumbe¬

wußtseins waren. Ohne physische Trennungselemente zu gebrauchen,

betrachteten die Japaner verschiedene Raumteile als
unabhängig voneinander. Diese symbolische, unreale Abtrennung
haben wir schon früher gefunden.
Beim Gang von innen nach außen ändert sich die Beschaffenheit
des Bodens mehrmals. Von den Tatamimatten des Innenraumes
gelangt man über den Holzboden der Veranda und die Trittsteine
in den Garten und die nähere Umgebung (Abb. 7). Das Dach
überdeckt normalerweise noch die Veranda. In einigen Fällen ist
der Übergang von innen nach außen noch viel undeutlicher. In
der Villa Katsura in Kyoto hat die Mondbetrachtungsplattform
dasselbe Niveau wie der Verandaboden und die Tatamimatten,
scheint also dem Innenraum anzugehören. Das Dach überdeckt
aber nur einen kleinen Teil der Plattform, was wiederum bedeutet,

daß sie zum Außenraum gehört. Auch in der Materialverarbeitung
ist ein Wechsel festzustellen: der geschliffene, glatte

Verandaboden ist etwas Künstliches, die Bambusstäbe der Plattform

etwas Natürliches, das der Natur des Außenraumes angehört.

Die Lage der Betrachtungsplattform an einem extremen
Ende der Villa, dort wo der Grundriß wie ein Schiffsbug in den
Garten vorstößt, deutet darauf hin, daß es sich um einen in den
Außenraum vordringenden Innenraum handelt (Abb. 8). Das
Umgekehrte, einen Außenraum, der in einen Innenraum dringt, finden
wir in dem zur Villa gehörenden shoi-ken Teehaus (Abb. 9). Das
Dach kragt hier über eine Zone hinaus, die dasselbe Niveau hat
wie der Garten. Der Boden besteht aus gestampfter Erde und
einigen Trittsteinen, die, je näher sie bei der Veranda liegen,
immer mehr vom Boden abstehen. Die Unregelmäßigkeit der
Natur, durch das scheinbar willkürliche Layout der Trittsteine
charakterisiert, dringt in die strenge Geometrie des architektonischen

Innenraumes ein (Abb. 10).

Minka-Stil
Schinden- und Schoinstil wurden vor allem für den Bau von
Adelshäusern verwendet. Den stufenweisen Übergang von innen nach
außen finden wir aber auch im einfachen Bauernhof (minka). Der
Wirtschaftsteil des Hauses, auf Erdniveau und mit natürlicher Erde
als Bodenbelag, befindet sich unter demselben Dach wie der
erhöhte, mit Tatamimatten belegte Wohnteil. Das Natürliche des
Wirtschaftsteils vermischt sich unter demselben Dach mit dem
Künstlichen des Wohnteils. In der Zone unter der Dachauskragung

befindet sich wieder eine Veranda, die sowohl zum Innen-
wie auch zum Außenraum gehört.

Teehaus
Das Wesen der Teezeremonie
Tee wurde im 8. Jahrhundert aus China eingeführt und zuerst soll
Teetrinken die buddhistischen Mönche beim Meditieren vor dem
Einschlafen bewahrt haben. Im 13. Jahrhundert wurde Teetrinken
auch in weltlichen Kreisen immer mehr Mode und wurde oft mit
Gesellschaftsspielen, wo zum Beispiel die Teesorte erraten werden

mußte, verbunden. Tee war schon damals nicht nur ein
bloßes Getränk, sondern war bereits ein gesellschaftlicher Faktor
geworden. Im 15. Jahrhundert ging die Sitte der äußerlichen
Teegesellschaft zurück und an ihrer Stelle entwickelte sich die innerliche

Teezeremonie, die im 16. Jahrhundert unter dem großen
Teemeister Sen-no-Rikyu (1521-91) zur höchsten Blüte gebracht
wurde. Die Gäste, gewöhnlich fünf, werden in den Teeraum oder
in das Teehaus geführt, wo sie mit kleinen Speisen und Tee
bewirtet werden, wobei der Tee vom Gastgeber selbst vor den
Gästen vorbereitet wird. Bewunderung der künstlerischen
Teeutensilien spielt dabei eine wichtige Rolle. Der ganze Vorgang
der Teezeremonie beruht auf künstlerischen, religiösen und
ethischen Gedankengängen.
Der Teeraum
Mit der Teezeremonie hat sich auch der Teeraum entwickelt.
Anfangs wurde ein Teil des Empfangszimmers durch
Wandschirme abgetrennt als eine stille Stätte zum Teetrinken. Daraus
entstand der eigentliche Teeraum in der Größe von 4V2 Tatamimatten

(Größe einer Matte: 0,9 X 1,8 m).
Die Teezeremonie verlangt vollkommene Konzentration der
Beteiligten. Deshalb ist das Innere des Teeraumes beinahe ganz von
der Außenwelt abgeschlossen. Die Wände sind fest und unver-

466 B + W 12/1976



H ; -

m è ''M

C*

0 - > w .*>*

¦ «'t ,¦¦¦ * tr ' if

l.... *l

mm
m'

¦J^tS^

Der stufenweise Obergang von innen nach außen
beim Gästehaus des Shisen-do Tempels in Kyoto.
Tatamimatten, Veranda, Trittsteine, Garten, nähere
Umgebung.
La transition progressive de l'intérieur vers l'extérieur
dans la maison des hôtes du temple Shisen-do à

Kyoto. Tatamis, veranda, dalles de cheminement,
jardin, environnement immédiat.
The graduai transition from inside to outside in the
guesthouse of the Shisen-do Temple in Kyoto. Tatami
mats, veranda, stepping-stones, garden, immediate
surroundings.

8

Innen-außen-Übergang bei der Mondbetrachtungsplattform

der Katsura Villa in Kyoto. In den Außenraum

vordringender Innenraum.
Transition intérieur-extérieur au droit de la terrasse
d'observation de la lune dans la villa Katsura à
Kyoto. L'espace intérieur s'avance vers l'extérieur.
Inside-outside transition at the moon contemplation
platform of the Villa Katsura in Kyoto. The interior
projects into external nature.

9

Innen-außen-Obergang beim Shoi-ken Teehaus im
Garten der Katsura Villa in Kyoto. In den Innenraum
dringender Außenraum.
Transition intérieur-extérieur dans la maison de thé
Shoi-ken, située dans le jardin de la villa Katsura
à Kyoto. L'espace extérieur pénètre l'espace
intérieur.

Inside-outside transition at the Shoi-ken teahouse in
the garden ot the Villa Katsura in Kyoto. The
outdoors penetrates the interior.

\fc=J

N X^ü]

Zwei Reihen zylindrischer Tonkörper (haniwa), die
den heiligen Bezirk eines Tumulus-Grabes abgrenzen.

Ishiyama Grab, Mie Präfektur. Sie sind symbolische

Abgrenzungen, die das Gefühl einer Abschrankung

erwecken.
Deux rangées de cylindres en terre cuite (hawina),
délimitent l'espace sacré d'un tumulus funéraire.
Tombeau d'Ishiyama, Préfecture de Mie. La limite
symbolique créée inspire un sentiment de barrière.
Two rows of terra cotta cylinders (haniwa), which
delimit the sanctuary around a tumulus grave.
Ishiyama tomb, Mie Prefecture. They are symbolic
barriers which awaken a feeling ot confronting a limit.
5
Grundriß des Chausuyama Grabhügels, Gumma
Präfektur. Der heilige Bezirk ist durch eine Reihe
vergrabener haniwas abgegrenzt (schwarze Punkte).
Plan du tumulus funéraire de Chausuyama, Préfecture

de Gumma. L'espace sacré est délimité par une
rangée de hanivas enterrés (points noirs).
Plan ot the Chausuyama tumulus grave, Gumma
Prefecture. The sanctuary is marked off by a row ot
buried haniwas (black points).
6

Lage des inneren Schreins in Ise. 1. Weg zum
Hauptschrein, 2. Isuzu Fluß, 3. Toris, 4. Nebengebäude,
5. Park (Gras/Büsche), 6. Wald.
Situation du sanctuaire intérieur à Ise. 1. Chemin
menant au sanctuaire principal, 2. Fleuve Isuzu, 3.
Toris, 4. Bâtiment secondaire, 5. Parc (gazonlbuis-
sons), 6. Forêt.
Situation ot the inner shrine at Ise. 1. Path leading
to the principal shrine. 2. Isuzu River. 3. Toris. 4.
Secondary building. 5. Park (grass/shrubbery). 6.
Forest.

B + W 12/1976

#

•^^«%*» *W*rt'W>| 'S www«"**7 31m
ée.<
W &*m «p*

A-

f -/

I
«8

10
10 Innen-außen-Obergang beim Shoi-ken Teehaus.

Transition intérieur-extérieur dans la maison de thé
Shoi-ken.
Inside-outside transition at the Shoi-ken teahouse.

11

Innenraum des Yu-in Teehauses der Ora Senke
Teeschule in Kyoto. In der Bildmitte die Schiebetür, die
ins Freie führt und als Haupteingang für die Gäste
dient.

Espace intérieur de la maison de thé Yu-in appartenant

à l'école de thé Ora Senke ä Kyoto. Au milieu
de l'image, le paroi coulissante s'ouvrant sur l'extérieur

et servant d'entrée principale aux hôtes.
Interior of the Yu-in teahouse of the Ora Senke tea
school in Kyoto. In the centre of the picture, the
sliding-door which leads outdoors and serves as the
principal entrance for guests.

467



^^%^^^^%#?mm^

12

Die Rolle des Gartens in der Innen-außen-Beziehung.
Im kleinen Maßstab übernimmt die Zone der Veranda
die Funktion der Übergangszone. In der Beziehung
der privaten Wohnsphäre zur öffentlichen Außenwelt
dient der Garten als Übergangszone.
Le rôle du jardin dans la relation intérieur-extérieur.
A petite échelle, la véranda remplit la fonction de
zone de transition. A l'échelle de la relation sphère
d'habitat privée et monde extérieur public, c'est le
jardin qui joue ce rôle.
The role of the garden in the inside-outside relationship.

On a small scale the veranda area assumes
the function of the transition zone. The garden serves
as a transition zone in the relationship between the
private residential sphere and the external public
realm.

schiebbar, das Licht dringt nur durch ein oder zwei kleine,
vergitterte Fenster ins Innere (Abb. 11). Die Abgeschiedenheit des
Innenraumes beim Teehaus steht in einem Gegensatz zur Innen-
Außen-Beziehung des Wohnhauses, wo der Mensch auch im
Hausinnern mit der Außenwelt der Natur lebt. Im Wohnhaus
besteht der Wechsel von innen nach außen aus einigen Schritten und
dient nur dazu, sich von einer physischen Umwelt in eine andere
zu begeben. Beim Teehaus soll mit dem Übergang von der
profanen Außenwelt zum vergeistigten Innenraum auch eine
stimmungsmäßige Umwandlung erreicht werden. Der Kontrast
zwischen innen und außen ist im Teehaus viel größer als im Wohnhaus,

und trotzdem ist der Übergang nicht abrupt, sondern
geschieht auch hier stufenweise. Das Problem der Verbindung von
Innen- und Außenraum wird durch geschickte Manipulation der
beiden Extreme Licht und Dunkel gelöst, wobei die Übergangszone

unter dem Dachvorsprung hier noch eine viel wichtigere
Rolle spielt als beim Wohnhaus, da sie in einen beinahe dunklen
Innenraum führt. Das Teehaus ist immer von Bäumen umgeben,
so daß auch der eigentliche Außenraum um das Haus schon leicht
im Dunkeln liegt.

Der Teegarten
Der große Kontrast zwischen Innen- und Außenraum beim
Teehaus verlangt nach einer gründlichen Vorbereitung auf den Wechsel.

Da die Zone unter dem Dachvorsprung dazu allein nicht mehr
genügt, wird diese Aufgabe teilweise von einem speziellen
Garten übernommen, der das Teehaus umgibt. Die Architektur
des Teezeremonienraumes entfaltet ihre Funktion und erzielt ihre
Wirkung erst im Zusammenhang mit dem Teegarten. Teeraum und
Teehütte ohne Garten wären beinahe undenkbar, da der Weg
durch den Garten hilft, den extremen Unterschied zwischen der
Außenwelt und dem Innern des Teeraumes zu überbrücken. So ist
der Teegarten kein eigentlicher Garten, man bezeichnet ihn besser

als schmalen Pfad zur Teehütte. Ähnlich wie bei Ise dient der
Weg dazu, den Besucher auf das Kommende vorzubereiten. Der
Garten ist immer einfach gestaltet, da er der Architektur der
Teehütte untergeordnet sein muß und die Aufmerksamkeit nicht zu
sehr auf sich selbst lenken darf. Die größeren Teegärten werden
meistens in einen äußeren und einen inneren Teil geteilt, wobei
die beiden Teile verschiedenartig gestaltet sind: ist der erste
feldartig, weit und klar, so ist der zweite waldartig, still und einsam
angelegt. Die beiden Hecken, welche die Gärten umgeben, und
die dazugehörenden Tore sind oft aus Bambusstäben, die mit der
Schlichtheit des Gartens übereinstimmen.
Wir erwähnten vorher, daß, wie bei Ise, der Weg zum Teehaus
dazu dient, den Besucher auf das Kommende, auf die ruhige,
vergeistigte Atmosphäre des Teeraumes und der Teezeremonie
vorzubereiten. Diese Vorbereitung geschieht auch hier stufenweise.
Die verschiedenen Etappen werden von den Gartentoren, der
Verschiedenheit der beiden Gärten, den Wartebänken oder
Wartehütten, den steinernen Waschbecken zur symbolischen Reinigung
und den Steinlaternen entlang des Weges markiert. Auch hier
dienen diese Etappen als Maßeinheiten, die additiv aneinandergereiht

werden. Die Art, wie der Besucher ins Innere des
Teehauses kommt, unterstützt diese etappenweise Vorbereitung:
durch ein Gartentor gelangt er in den äußeren Garten, wo er in
einer Wartehütte wartet, bis alle Gäste versammelt sind. Sind die
Gäste vollzählig, warten sie, die Schönheit des Gartens genie¬

ßend, auf den Gastgeber, der ihnen bis zum inneren Tor
entgegenkommt und sie durch den inneren Garten zum Teehaus
führt.

Die Bedeutung des Gartens in der Beziehung von innen und
außen

Wir sahen, daß beim Wohnhaus keine feste, permanente
Abschrankung zwischen innen und außen besteht. Dieser Übergang
wird möglichst kontinuierlich gestaltet. Dies bedeutet, daß das
Wohnhaus innerhalb seiner eigenen Grenzen keine Privatheit
garantiert. Der japanische Garten kommt von der Idee her, Privatheit

zu schaffen. Von da können wir auch die außerordentliche
Wichtigkeit verstehen, die dem Garten in Japan zugeschrieben
wird. Der eingeschlossene Raum, der das Gebäude und den Garten

beinhaltet, bildet eine Einheit. Je nach Größe des Gartens wird
die weitere Raumgestaltung durch die Art der Einzäunung
bestimmt. In einem großen Garten ist die Einzäunung nur Grenze
zwischen Garten und Außenwelt. Wenn die Einzäunung aber nur
einen kleinen Raum umschließt, bildet sie selbst den Hintergrun
des Gartens und wird so zu einem der wichtigsten Elemente des
ganzen Entwurfs.
Wie wir am Anfang sahen, liefert das Bewußtsein der Einheit mit
der Natur die philosophische Basis für die Beziehung der Japaner
zur Natur und befähigt sie, die Schönheit der Natur über ihre
Äußerlichkeiten hinaus zu erleben. Schönheit wird nicht nur in der
äußeren Form, sondern vor allem in der Absicht oder Bedeutung,
die diese Form ausdrückt, erfahren. Diese Auffassung ist ein
Schlüssel zum Verständnis der japanischen Gartenarchitektur.
Das grundlegende Ideal der japanischen Gartenkunst ist es, auf
begrenztem Raum die Welt der Natur in ihren reinsten und schönsten

Formen zu offenbaren, wobei die Kunst so kunstlos sein soll,
daß sie gar nicht bemerkt wird.
Bis jetzt untersuchten wir die Beziehung innen-außen immer im
relativ engen Bereich des Überganges vom überdachten zum
unüberdachten Raum. Die vorhergehenden Gedanken über den
Garten machen aber klar, daß wir diese Übergangszone weiter
fassen müssen. Der japanische Garten kann als Erweiterung des
Wohnraumes betrachtet werden, er ist aber auch ein Abbild der
Natur. Diese Dualität des Raumes haben wir schon vorher, im
kleineren Maßstab, bei der Veranda festgestellt. Die Rolle der
Veranda als Übergangszone übernimmt im größeren Maßstab der
Garten, er ist die Übergangszone zwischen der privaten
Wohnsphäre und der öffentlichen Außenwelt (Abb. 12).

Literaturverzeichnis

Architektur der Welt, Japan. T. Masuda, Fribourg, 1969

Japanische Architektur. T. Yoshida, Tübingen, 1951

Form in Japan. Y. Kohiro, München, 1967
Form and space in Japanese architecture. N. F. Carver, Tokyo, 1955
The art of Japan. H. Musterberg, Tokyo, 1974
Edo architecture: Katsura and Nikko. N. Okawa, Tokyo/New York, 1975
Shinto art: Ise and Isumo shrines. Y. Wataneba, Tokyo/New York, 1974
The garden art of Japan. M. Hayakawa, Tokyo/New York, 1974
Japanese art in the tea ceremony. T. Hayashiya, Tokyo/New York, 1974
Japan. F. Maraini, Tokyo, 1971

Mensch und Raum. O. F. Bollnow, Stuttgart, 1963

Japan, the fragile superpower. F. Gibuey, Tokyo, 1975
The Japanese house. H. Engel, Tokyo, 1964
Traditional domestic architecture in Japan. T. Itoh, Tokyo/New York 1974
Japan. Du Mont, Zürich, 1971

Japanese houses and their surroundings. E. S. Morse, Tokyo (1887) 1975

468 B + W 12/1976


	Traditionelle japanische Architektur : die Beziehung des architektonischen Innenraums zur Aussenwelt = Architecture japonaise traditionnelle : la relation entre l'espace architectural intérieur et le monde extérieur = Traditional Japanese architecture : the relationship between interiors and the external world

