Zeitschrift: Bauen + Wohnen = Construction + habitation = Building + home :
internationale Zeitschrift

Herausgeber: Bauen + Wohnen

Band: 30 (1976)

Heft: 12

Artikel: Traditionelle japanische Architektur : die Beziehung des

architektonischen Innenraums zur Aussenwelt = Architecture japonaise
traditionnelle : la relation entre I'espace architectural intérieur et le
monde extérieur = Traditional Japanese architecture :...

Autor: Grutter, Jorg
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-335579

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-335579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Traditionelle japanische
Architektur

Architecture japonaise traditionnelle
Traditional Japanese architecture

Jorg Grutter, Kyoto
Die Beziehung des architektonischen
Innenraumes zur AuBenwelt

La relation entre I'espace architectural intérieur et le monde extérieur

The relationship between interiors and the external world

Das Wesen des Innen- und AuBenraumes

Sprechen wir von einem Innenraum, meinen wir im taglichen
Sprachgebrauch meistens einen Raum, der vor den Gewalten der
Natur schitzt, der Geborgenheit gewahrt. Durch Abschrankungen
wird aus dem groBen, allgemeinen Raum ein besonderer, mehr
definierter Raum herausgeschnitten und so ein Innenraum von
einem AuBenraum getrennt.

Die Auffassung iiber die Natur

Die Schaffung eines Innenraumes bedeutet automatisch eine Ab-
trennung von der Natur. Die Art und Weise, wie diese Abtrennung
gestaltet wird, hangt aufs engste mit der Auffassung der Natur im
allgemeinen zusammen. Wenn wir uns also mit der Beziehung des
Innenraums mit der AuBenwelt in Japan befassen, missen wir
am Anfang die Beziehung des Menschen zur Natur untersuchen,
die in Japan ganz verschieden ist von der in der westlichen Welt.
Vielleicht am klarsten wird die japanische Naturbeziehung, wenn
wir versuchen, ihre Unterschiede von der westlichen Beziehung
aufzuzeigen. In der westlichen Welt wird Naturverehrung durch
das Christentum abgelehnt; in der Renaissance dagegen wird die
Natur zu einem Studien- und Forschungsobjekt. Das westliche
Modell besteht aus einer dreieckigen Anordnung, in welcher
Mensch, Natur und Géttliches in einer gegenseitigen Beziehung
stehen. Aus diesem Dreiecksverhaltnis entstehen verschiedene,
dualistische Beziehungen wie Mensch-Goéttliches, Gottliches—
Natur, Subjekt-Objekt, Korper—Seele etc. Das japanische Modell
nimmt die Natur als eine direkte Verkdrperung des Absoluten,
es basiert auf einer bindren Beziehung von Mensch und Natur.
Der dritte Pol des westlichen Modells, das Gottliche, ist in der
Natur enthalten. Natur und Gott ist eins. (Abb. 1)

Der friihe Respekt des Menschen vor der Natur resultiert von des-
sen Angst vor ihr. Da der Mensch noch nicht fahig war, die Natur-
ereignisse zu erklédren, neigte er dazu anzunehmen, daB die
Dinge, die er erlebte, dieselben Empfindungen besitzen, wie er
als Mensch sie fuhlt. Im westlichen Modell ist die Natur etwas,
das auBerhalb der Beziehung des Menschen zum Absoluten liegt,
etwas Materialistisches, Passives; etwas, das auBerhalb des Gei-
stigen liegt. Die Natur ist gegen den Menschen, der versuchen
muB, sie zu bezwingen und sie zu beherrschen. Im japanischen
(und ferndstlichen) Modell versucht der Mensch die Natur, deren
unberechenbaren Kréaften er ausgesetzt ist, durch Geschenke zu
beschwichtigen, er versucht mit der Natur in Harmonie zu leben.
Die Natur wird integriert in die Beziehung des Menschen zum

2

Der innere Schrein in Ise, Mie Préfektur.

Le sanctuaire intérieur a Ise, Préfecture de Mie.
The inner shrine at Ise, Mie Prefecture.

3

Die 4 Holzzdune, die das Hauptheiligtum in Ise um-
geben. Sie haben vor allem symbolischen Charakter
und erwecken das Geflihl der Distanz.

Les 4 clétures en bois qui cernent le sanctuaire
principal a Ise. Elles ont un caractére essentielle-
ment symbolique et inspirent un sentiment de
distance.

The 4 wooden fences surrounding the principal
sanctuary at Ise. They possess a mainly symbolic
character and awaken a feeling of the distance.

B+W 12/1976

1
1
Das dreieckige, westliche und das dua-
listische, japanische Modell der Auf-
fassung uber die Natur.

Le modéle triangulaire de la concep-
tion occidentale de la nature et le
modeéle dualiste des japonais.

The triangular model of the Western
conception of nature and the dualistic
one of the Japanese.

Absoluten. Der Buddhismus, und vor allem die Zen-Sekte, for-
dern die menschliche Naturverbundenheit auBerordentlich. Der
Buddhismus betrachtet alle physikalischen Formen als materiel-
len Ausdruck einer einzigen Kraft.

Die Ausbildung des Raumes in der frithen Sakralarchitektur

Eine der é&ltesten, wenn nicht Uberhaupt der alteste Schinto-
schrein, ist der Ise-Schrein an der Ostkiiste Mitteljapans (Abb. 2).
Sein Ursprung ist nicht genau geklart, doch wird er schon in einer
der ersten Chroniken, die in Japan geschrieben wurden (Nihon
Shoki: 720 n. Chr.), erwahnt. Das Layout des Ise-Schreines wurde
wahrscheinlich von den Tumulus-Grabhtigeln (Kénigsgréaber) der
Yamato-Zeit (300-600 n. Chr.) lGbernommen, die wiederum von
der Grabarchitektur der Han-Dynastie in China beeinfluBt war.
Das Hauptheiligtum in Ise ist von vier Holzzaunen umgeben, wo-
bei bei den drei innern der Pfostenabstand immer kleiner wird,
so daB die innerste Hecke praktisch eine Holzwand ist und keine
Blicke mehr durchlaBt (Abb. 3). Auch die Zahl der Leute, welche
die Tore der Hecken durchschreiten dirfen, wird gegen innen im-
mer kleiner. Wahrend das &uBerste Tor fir alle Besucher offen
steht, ist es nur dem Oberpriester und dem Kaiser erlaubt, das
innerste Tor zu durchschreiten. Diese stufenweise Abtrennung
des Zentrums von der AuBenwelt finden wir auch in den Tumulus-
Grabern. Die Umzaunung wird hier von zwei Reihen kleiner,
zylindrischer Tonkdrper (haniwa) gebildet, die in Form eines Krei-
ses um den eigentlichen Grabhugel angeordnet sind (Abb. 4 und
Abb. 5). Bilden diese Tonzylinder vor allem eine symbolische Ab-
grenzung, so ist der Wassergraben, bei groBen Grébern sind es
mehrere, der das ganze Grab umgibt, &hnlich den Hecken in Ise,
eine starke physische Sperre. Die optische Abschrankung uber-
nehmen hier die Bdume, mit denen das Grab bepflanzt ist.
Sowohl beim Ise-Schrein wie bei den Grabern der Yamato-Zeit
wird kiinstlich Distanz geschaffen zwischen dem Allerheiligsten
und der profanen Umwelt des Alltags.

Der Weg beim Ise-Schrein

In Ise beginnt dieses Distanzschaffen, dieses Einteilen oder Auf-
teilen des Weges nicht erst mit der duBersten der 4 Hecken. Der
Weg zum inneren Schrein ist in Etappen eingeteilt (Abb. 6). Viel-
leicht beginnt dieses Einteilen des Weges schon beim Wohnort
des Pilgers; jeder Tag, jede Ortschaft, an der er vorbeikommt, ist
ein Etappenziel auf seiner Reise. Ganz sicher beginnt dieser Weg
aber beim Durchschreiten des ersten Toris (torartiges Symbol

I miwmg_, ,4

u,l'i"

U
U””’ L



eines heiligen Bezirks) vor der Briicke, die liber den Isuzu-FluB
fuhrt. Der FluB selbst ist eine Etappenmarke, wie jedes der 5 wei-
teren Toris. Aber auch jene Wegbiegung bedeutet eine Stelle, von
wo aus man sich wieder auf ein neues Etappenziel konzentriert.
Der Waldrand als Ubergang vom offenen Feld zum Wald, als Kon-
trastgrenze von Licht und Schatten, bedeutet auch eine Etappen-
marke. Von der Briicke weg wird der Raum immer mehr definiert.
Auf der Bricke befindet sich der Besucher auf einem erhdhten
Niveau, von wo er die Umgebung dreidimensional Uberblicken
kann. Im anschlieBenden offenen Feld ist der Blick noch frei in
der Gehrichtung und auf beide Seiten. Auf dem letzten Wegstiick
durch den Wald ist das Blickfeld schlieBlich nur noch in der Geh-
richtung frei. Nun verstehen wir auch besser, warum bei den
3 inneren Hecken, die das Allerheiligste umgeben, der Pfosten-
abstand, und damit die Durchsichtigkeit, immer kleiner wird. Die
3 Hecken dienen nicht als physische Abschrankung, diese Rolle
Ubernimmt die &uBerste Hecke, die aus einer einfachen Bretter-
wand besteht, sie bilden noch einmal, diesmal nur visuell, 3 Etap-
pen auf dem Wege zum Allerheiligsten, das hinter der dritten
und letzten Hecke nur noch am Dach, das lber die Abschrankun-
gen ragt, zu erkennen ist.

Die Bedeutung des Weges zur Vorbereitung auf das Ziel

Der Weg als solcher ist eine Verbindung von einem Ausgangs-
punkt und einem Ziel. In Ise, oder bei Schintoschreinen im allge-
meinen, wird der Besucher geistig etappenweise auf das Kom-
mende vorbereitet. Durch diese Aufteilung in Etappen wird der
Weg faBbar gemacht. Diese Etappen dienen als MaBeinheit und
werden additiv aneinandergereiht.

Die Addition von Einheiten beinhaltet eine Steigerung. Stehen
die Etappenpunkte zuerst nur in einem losen, zufélligen Zusam-
menhang zueinander (Tag, Ortschaften, etc.), so besteht vom
ersten Tori an eine visuelle Verbindung mit dem néachsten Punkt
(nachstes Tori, nachste Wegbiegung, Waldrand etc.) und auch
die visuelle Bewegungsfreiheit wird immer mehr eingeengt. Diese
Etappenmarken sind mehr symbolischer Art. Das Symbolische
spielt bei der Ausbildung und der Organisation des Raumes eine
wichtige Rolle. Oft ist das hervorgerufene Gefilihl, die Stimmung,
wichtiger als die physikalische Wirklichkeit.

Die konkrete Ausbildung des Uberganges von innen nach auBen

Die Idee, daB das Dach von Wéanden getragen wird, ist typisch flr
Lander der ndrdlichen Zonen, wo ein kihles Klima herrscht. Die
Japaner und die anderen Volker des pazifischen Asiens bauen
ihre Hauser normalerweise als Rahmen (das Dach abgestitzt auf
Pfosten), wo die Wande Fillungen sind, die nach Belieben ver-
schoben oder weggenommen werden kénnen. Das warme feuchte
Klima und damit der Wunsch nach Ventilation sind aber nicht
die einzigen Griinde fir diese offene Strukturierung. Die Einstel-
lung zur Natur, zum AuBenraum, spielt dabei auch eine wichtige
Rolle.

Schinden- und Schoinstil

Die Wohnhauser des friheren Schindenstils bestanden aus zwei
Hauptteilen: einem Zentralraum (moya) und einem ihn umgeben-
den Raum (hisashi). Das Ganze wurde zusatzlich gegen auBen
von einer Veranda (suoga) abgeschlossen. AuBer den Pfo-
sten gab es zwischen moya und hisashi keine permanenten Ele-
mente. Wenn eine Trennung gebraucht wurde, wurden Bambus-
vorhénge, die nach oben aufgerollt werden konnten, zwischen die
Pfosten gehangt, oder es wurden spezielle Holzgestelle aufge-
stellt, an denen Vorhange hingen. Zwischen hisashi und Veranda
hingen Holzroste, die mit weiBem Papier beklebt waren und am
Tag nach oben aufgeklappt wurden.

Im 14. Jahrhundert wurde der Schindenstil vom Schoinstil abge-
16st. Es kamen die Schiebewénde auf, wodurch die Unabhéngig-
keit der Rdume erh6ht wurde. Die Raumtrennung bestand aber
héchstens visuell. Die Wandteile oberhalb der Schiebewéande wa-
ren entweder ganz oder gréBtenteils offen und so existierte keine
richtige Abgeschlossenheit. Die Aufteilung der aristokratischen
Gesellschaft (deren Hauser im Schoinstil gebaut waren) in Klas-
sen sorgte fiir ganz bestimmte, abstrakte Trennungen, die fir
viele Jahrhunderte die Hauptelemente des japanischen Raumbe-

466

wuBtseins waren. Ohne physische Trennungselemente zu gebrau-
chen, betrachteten die Japaner verschiedene Raumteile als unab-
héngig voneinander. Diese symbolische, unreale Abtrennung
haben wir schon friher gefunden.

Beim Gang von innen nach auBen &ndert sich die Beschaffenheit
des Bodens mehrmals. Von den Tatamimatten des Innenraumes
gelangt man uber den Holzboden der Veranda und die Trittsteine
in den Garten und die nahere Umgebung (Abb. 7). Das Dach
Uberdeckt normalerweise noch die Veranda. In einigen Féllen ist
der Ubergang von innen nach auBen noch viel undeutlicher. In
der Villa Katsura in Kyoto hat die Mondbetrachtungsplattform das-
selbe Niveau wie der Verandaboden und die Tatamimatten,
scheint also dem Innenraum anzugehoéren. Das Dach Uberdeckt
aber nur einen kleinen Teil der Plattform, was wiederum bedeu-
tet, daB sie zum AuBenraum gehdrt. Auch in der Materialverarbei-
tung ist ein Wechsel festzustellen: der geschliffene, glatte
Verandaboden ist etwas Kiinstliches, die Bambusstabe der Platt-
form etwas Natlrliches, das der Natur des AuBenraumes ange-
hort. Die Lage der Betrachtungsplattform an einem extremen
Ende der Villa, dort wo der GrundriB wie ein Schiffsbug in den
Garten vorstoBt, deutet darauf hin, daB es sich um einen in den
AuBenraum vordringenden Innenraum handelt (Abb. 8). Das Um-
gekehrte, einen AuBenraum, der in einen Innenraum dringt, finden
wir in dem zur Villa gehérenden shoi-ken Teehaus (Abb. 9). Das
Dach kragt hier Uber eine Zone hinaus, die dasselbe Niveau hat
wie der Garten. Der Boden besteht aus gestampfter Erde und
einigen Trittsteinen, die, je naher sie bei der Veranda liegen,
immer mehr vom Boden abstehen. Die UnregelméaBigkeit der
Natur, durch das scheinbar willkirliche Layout der Trittsteine
charakterisiert, dringt in die strenge Geometrie des architekto-
nischen Innenraumes ein (Abb. 10).

Minka-Stil

Schinden- und Schoinstil wurden vor allem fiir den Bau von Adels-
hausern verwendet. Den stufenweisen Ubergang von innen nach
auBen finden wir aber auch im einfachen Bauernhof (minka). Der
Wirtschaftsteil des Hauses, auf Erdniveau und mit natirlicher Erde
als Bodenbelag, befindet sich unter demselben Dach wie der
erhdhte, mit Tatamimatten belegte Wohnteil. Das Natlrliche des
Wirtschaftsteils vermischt sich unter demselben Dach mit dem
Kunstlichen des Wohnteils. In der Zone unter der Dachauskra-
gung befindet sich wieder eine Veranda, die sowohl zum Innen-
wie auch zum AuBenraum gehort.

Teehaus
Das Wesen der Teezeremonie

Tee wurde im 8. Jahrhundert aus China eingefiihrt und zuerst soll
Teetrinken die buddhistischen Mdnche beim Meditieren vor dem
Einschlafen bewahrt haben. Im 13. Jahrhundert wurde Teetrinken
auch in weltlichen Kreisen immer mehr Mode und wurde oft mit
Gesellschaftsspielen, wo zum Beispiel die Teesorte erraten wer-
den muBte, verbunden. Tee war schon damals nicht nur ein
bloBes Getrank, sondern war bereits ein gesellschaftlicher Faktor
geworden. Im 15. Jahrhundert ging die Sitte der auBerlichen Tee-
gesellschaft zuriick und an ihrer Stelle entwickelte sich die inner-
liche Teezeremonie, die im 16. Jahrhundert unter dem groBen
Teemeister Sen-no-Rikyu (1521-91) zur hochsten Blite gebracht
wurde. Die Géste, gewdhnlich fiinf, werden in den Teeraum oder
in das Teehaus geflihrt, wo sie mit kleinen Speisen und Tee be-
wirtet werden, wobei der Tee vom Gastgeber selbst vor den
Géasten vorbereitet wird. Bewunderung der kinstlerischen Tee-
utensilien spielt dabei eine wichtige Rolle. Der ganze Vorgang
der Teezeremonie beruht auf kiinstlerischen, religiosen und ethi-
schen Gedankengéngen.

Der Teeraum

Mit der Teezeremonie hat sich auch der Teeraum entwickelt.
Anfangs wurde ein Teil des Empfangszimmers durch Wand-
schirme abgetrennt als eine stille Statte zum Teetrinken. Daraus
entstand der eigentliche Teeraum in der GréBe von 4'/> Tatami-
matten (GroBe einer Matte: 0,9 X 1,8 m).

Die Teezeremonie verlangt vollkommene Konzentration der Betei-
ligten. Deshalb ist das Innere des Teeraumes beinahe ganz von
der AuBenwelt abgeschlossen. Die Wéande sind fest und unver-

B+W 12/1976



4
Zwei Reihen zylindrischer Tonkérper (haniwa), die
den heiligen Bezirk eines Tumulus-Grabes abgren-
zen. Ishiyama Grab, Mie Préfektur. Sie sind symboli-
sche Abgrenzungen, die das Gefiihl einer Abschran-
kung erwecken.

Deux rangées de cylindres en terre cuite (hawina),
délimitent I'espace sacré d’un tumulus funéraire.
Tombeau d’Ishiyama, Préfecture de Mie. La limite
symbolique créée inspire un sentiment de barriére.
Two rows of terra cotta cylinders (haniwa), which
delimit the sanctuary around a tumulus grave. Ishi-
yama tomb, Mie Prefecture. They are symbolic bar-
riers which awaken a feeling of confronting a limit.

5

GrundriB des Chausuyama Grabhiigels, Gumma Pré-
fektur. Der heilige Bezirk ist durch eine Reihe ver-
grabener haniwas abgegrenzt (schwarze Punkte).
Plan du tumulus funéraire de Chausuyama, Préfec-
ture de Gumma. L’espace sacré est délimité par une
rangée de hanivas enterrés (points noirs).

Plan of the Chausuyama tumulus grave, Gumma
Prefecture. The sanctuary is marked off by a row of
buried haniwas (black points).

6

Lage des inneren Schreins in Ise. 1. Weg zum Haupt-
schrein, 2. Isuzu FluB, 3. Toris, 4. Nebengebéude,
5. Park (Gras/Biische), 6. Wald.

Situation du sanctuaire intérieur & Ise. 1. Chemin
menant au sanctuaire principal, 2. Fleuve Isuzu, 3.
Toris, 4. Batiment secondaire, 5. Parc (gazon/buis-
sons), 6. Forét.

Situation of the inner shrine at Ise. 1. Path leading
to the principal shrine. 2. Isuzu River. 3. Toris. 4.
Secondary building. 5. Park (grass/shrubbery). 6.
Forest.

B+W 12/1976

7

Der stutenweise Ubergang von innen nach auBen
beim Géstehaus des Shisen-do Tempels in Kyoto.
Tatamimatten, Veranda, Trittsteine, Garten, néhere
Umgebung.

La transition progressive de I'intérieur vers I'extérieur
dans la maison des hétes du temple Shisen-do &
Kyoto. Tatamis, veranda, dalles de cheminement,
jardin, environnement immédiat.

The gradual transition from inside to outside in the
guesthouse of the Shisen-do Temple in Kyoto. Tatami
mats, veranda, stepping-stones, garden, immediate
surroundings.

8

Innen-auBen-Ubergang bei der Mondbetrachtungs-
plattform der Katsura Villa in Kyoto. In den AuBen-
raum vordringender Innenraum.

Transition intérieur-extérieur au droit de la terrasse
d’observation de la lune dans la villa Katsura a
Kyoto. L’espace intérieur s’avance vers I'extérieur.
Inside-outside transition at the moon contemplation
platform of the Villa Katsura in Kyoto. The interior
projects into external nature.

9

Innen-auBen-Ubergang beim Shoi-ken Teehaus im
Garten der Katsura Villa in Kyoto. In den Innenraum
dringender AuBenraum.

Transition intérieur-extérieur dans la maison de thé
Shoi-ken, située dans le jardin de la villa Katsura
a Kyoto. L’espace extérieur pénétre I'espace inté-
rieur.

Inside-outside transition at the Shoi-ken teahouse in
the garden of the Villa Katsura in Kyoto. The out-
doors penetrates the interior.

=
e
2

10

Innen-auBen-Ubergang beim Shoi-ken Teehaus.
Transition intérieur-extérieur dans la maison de thé
Shoi-ken.

Inside-outside transition at the Shoi-ken teahouse.

11

Innenraum des Yu-in Teehauses der Ura Senke Tee-
schule in Kyoto. In der Bildmitte die Schiebetiir, die
ins Freie fiuhrt und als Haupteingang fir die Géste
dient.

Espace intérieur de la maison de thé Yu-in apparte-
nant & I'école de thé Ura Senke a Kyoto. Au milieu
de I'image, le paroi coulissante s’'ouvrant sur I’exté-
rieur et servant d’entrée principale aux hétes.

Interior of the Yu-in teahouse of the Ura Senke tea
school in Kyoto. In the centre of the picture, the
sliding-door which leads outdoors and serves as the
principal entrance for guests.

467



(e}

schiebbar, das Licht dringt nur durch ein oder zwei kleine, ver-
gitterte Fenster ins Innere (Abb. 11). Die Abgeschiedenheit des
Innenraumes beim Teehaus steht in einem Gegensatz zur Innen-
AuBen-Beziehung des Wohnhauses, wo der Mensch auch im
Hausinnern mit der AuBenwelt der Natur lebt. Im Wohnhaus be-
steht der Wechsel von innen nach auBen aus einigen Schritten und
dient nur dazu, sich von einer physischen Umwelt in eine andere
zu begeben. Beim Teehaus soll mit dem Ubergang von der pro-
fanen AuBenwelt zum vergeistigten Innenraum auch eine stim-
mungsmaBige Umwandlung erreicht werden. Der Kontrast zwi-
schen innen und auBen ist im Teehaus viel gréBer als im Wohn-

haus, und trotzdem ist der Ubergang nicht abrupt, sondern ge- .

schieht auch hier stufenweise. Das Problem der Verbindung von
Innen- und AuBenraum wird durch geschickte Manipulation der
beiden Extreme Licht und Dunkel gelést, wobei die Ubergangs-
zone unter dem Dachvorsprung hier noch eine viel wichtigere
Rolle spielt als beim Wohnhaus, da sie in einen beinahe dunklen
Innenraum fiihrt. Das Teehaus ist immer von Baumen umgeben,
so daB auch der eigentliche AuBenraum um das Haus schon leicht
im Dunkeln liegt.

Der Teegarten

Der groBe Kontrast zwischen Innen- und AuBenraum beim Tee-
haus verlangt nach einer griindlichen Vorbereitung auf den Wech-
sel. Da die Zone unter dem Dachvorsprung dazu allein nicht mehr
geniigt, wird diese Aufgabe teilweise von einem speziellen
Garten Ubernommen, der das Teehaus umgibt. Die Architektur
des Teezeremonienraumes entfaltet ihre Funktion und erzielt ihre
Wirkung erst im Zusammenhang mit dem Teegarten. Teeraum und
Teehiutte ohne Garten waren beinahe undenkbar, da der Weg
durch den Garten hilft, den extremen Unterschied zwischen der
AuBenwelt und dem Innern des Teeraumes zu Uberbriicken. So ist
der Teegarten kein eigentlicher Garten, man bezeichnet ihn bes-
ser als schmalen Pfad zur Teehitte. Ahnlich wie bei Ise dient der
Weg dazu, den Besucher auf das Kommende vorzubereiten. Der
Garten ist immer einfach gestaltet, da er der Architektur der Tee-
hitte untergeordnet sein muB und die Aufmerksamkeit nicht zu
sehr auf sich selbst lenken darf. Die gréBeren Teegérten werden
meistens in einen duBeren und einen inneren Teil geteilt, wobei
die beiden Teile verschiedenartig gestaltet sind: ist der erste feld-
artig, weit und klar, so ist der zweite waldartig, still und einsam
angelegt. Die beiden Hecken, welche die Garten umgeben, und
die dazugehdrenden Tore sind oft aus Bambusstaben, die mit der
Schlichtheit des Gartens ibereinstimmen.

Wir erwahnten vorher, daB, wie bei Ise, der Weg zum Teehaus
dazu dient, den Besucher auf das Kommende, auf die ruhige, ver-
geistigte Atmosphére des Teeraumes und der Teezeremonie vor-
zubereiten. Diese Vorbereitung geschieht auch hier stufenweise.
Die verschiedenen Etappen werden von den Gartentoren, der Ver-
schiedenheit der beiden Garten, den Wartebanken oder Warte-
hitten, den steinernen Waschbecken zur symbolischen Reinigung
und den Steinlaternen entlang des Weges markiert. Auch hier
dienen diese Etappen als MaBeinheiten, die additiv aneinander-
gereiht werden. Die Art, wie der Besucher ins Innere des Tee-
hauses kommt, unterstitzt diese etappenweise Vorbereitung:
durch ein Gartentor gelangt er in den duBeren Garten, wo er in
einer Wartehiitte wartet, bis alle Gaste versammelt sind. Sind die
Gaste vollzahlig, warten sie, die Schonheit des Gartens genie-

468

12

Die Rolle des Gartens in der Innen-auBen-Beziehung.
Im kleinen MaBstab iibernimmt die Zone der Veranda
die Funktion der Ubergangszone. In der Beziehung
der privaten Wohnsphére zur offentlichen AuBenwelt
dient der Garten als Ubergangszone.

Le réle du jardin dans la relation intérieur-extérieur.
A petite échelle, la véranda remplit la fonction de
zone de transition. A I'échelle de la relation sphére
d’habitat privée et monde extérieur public, c'est le
jardin qui joue ce réle.

The role of the garden in the inside-outside relation-
ship. On a small scale the veranda area assumes
the function of the transition zone. The garden serves
as a transition zone in the relationship between the
private residential sphere and the external public
realm.

Bend, auf den Gastgeber, der ihnen bis zum inneren Tor ent-
gegenkommt und sie durch den inneren Garten zum Teehaus
fuhrt.

Die Bedeutung des Gartens in der Beziehung von innen und
auBen

Wir sahen, daB beim Wohnhaus keine feste, permanente Ab-
schrankung zwischen innen und auBen besteht. Dieser Ubergang
wird mdglichst kontinuierlich gestaltet. Dies bedeutet, daB das
Wohnhaus innerhalb seiner eigenen Grenzen keine Privatheit
garantiert. Der japanische Garten kommt von der Idee her, Privat-
heit zu schaffen. Von da kénnen wir auch die auBerordentliche
Wichtigkeit verstehen, die dem Garten in Japan zugeschrieben
wird. Der eingeschlossene Raum, der das Gebaude und den Gar-
ten beinhaltet, bildet eine Einheit. Je nach GrdBe des Gartens wird
die weitere Raumgestaltung durch die Art der Einzdunung be-
stimmt. In einem groBen Garten ist die Einzdunung nur Grenze
zwischen Garten und AuBenwelt. Wenn die Einzdunung aber nur
einen kleinen Raum umschlieBt, bildet sie selbst den Hintergrun
des Gartens und wird so zu einem der wichtigsten Elemente des
ganzen Entwurfs.

Wie wir am Anfang sahen, liefert das BewuBtsein der Einheit mit
der Natur die philosophische Basis fiir die Beziehung der Japaner
zur Natur und beféhigt sie, die Schdnheit der Natur Uber ihre
AuBerlichkeiten hinaus zu erleben. Schénheit wird nicht nur in der
auBeren Form, sondern vor allem in der Absicht oder Bedeutung,
die diese Form ausdriickt, erfahren. Diese Auffassung ist ein
Schlissel zum Verstandnis der japanischen Gartenarchitektur.
Das grundlegende Ideal der japanischen Gartenkunst ist es, auf
begrenztem Raum die Welt der Natur in ihren reinsten und schon-
sten Formen zu offenbaren, wobei die Kunst so kunstlos sein soll,
daB sie gar nicht bemerkt wird.

Bis jetzt untersuchten wir die Beziehung innen—-auBen immer im
relativ engen Bereich des Uberganges vom lberdachten zum
unuberdachten Raum. Die vorhergehenden Gedanken iber den
Garten machen aber klar, daB wir diese Ubergangszone weiter
fassen missen. Der japanische Garten kann als Erweiterung des
Wohnraumes betrachtet werden, er ist aber auch ein Abbild der
Natur. Diese Dualitdt des Raumes haben wir schon vorher, im
kleineren MaBstab, bei der Veranda festgestellt. Die Rolle der
Veranda als Ubergangszone iibernimmt im gréBeren MaBstab der
Garten, er ist die Ubergangszone zwischen der privaten Wohn-
sphére und der 6ffentlichen AuBenwelt (Abb. 12).

Literaturverzeichnis

Architektur der Welt, Japan. T. Masuda, Fribourg, 1969

Japanische Architektur. T. Yoshida, Tibingen, 1951

Form in Japan. Y. Kohiro, Miinchen, 1967

Form and space in japanese architecture. N. F. Carver, Tokyo, 1955

The art of Japan. H. Musterberg, Tokyo, 1974

Edo architecture: Katsura and Nikko. N. Okawa, Tokyo/New York, 1975
Shinto art: Ise and Isumo shrines. Y. Wataneba, Tokyo/New York, 1974
The garden art of Japan. M. Hayakawa, Tokyo/New York, 1974

Japanese art in the tea ceremony. T. Hayashiya, Tokyo/New York, 1974
Japan. F. Maraini, Tokyo, 1971

Mensch und Raum. O. F. Bollnow, Stuttgart, 1963

Japan, the fragile superpower. F. Gibuey, Tokyo, 1975

The japanese house. H. Engel, Tokyo, 1964

Traditional domestic architecture in Japan. T. ltoh, Tokyo/New York 1974
Japan. Du Mont, Ziirich, 1971

Japanese houses and their surroundings. E. S. Morse, Tokyo (1887) 1975

B+W 12/1976



	Traditionelle japanische Architektur : die Beziehung des architektonischen Innenraums zur Aussenwelt = Architecture japonaise traditionnelle : la relation entre l'espace architectural intérieur et le monde extérieur = Traditional Japanese architecture : the relationship between interiors and the external world

