
Zeitschrift: Bauen + Wohnen = Construction + habitation = Building + home :
internationale Zeitschrift

Herausgeber: Bauen + Wohnen

Band: 29 (1975)

Heft: 2: Mehrfachgenutzte Bauten = Bâtiments polyvalents = Multi-purpose
buildings

Vorwort: Am Rande : Umweltfreundlichkeiten. Teil V = En marge : en faveur de
l'environnement. Partie V = Supplementary remarks : kindness to the
environment. Part V

Autor: Füeg, Franz

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Am Rande

Umweltfreundlichkeiten V

En marge
En faveur de l'environnement V

Supplementary Remarks

Kindness to the environment V

Der Sinn für Schönheit ist ein Vermögen

Wer in den letzten Jahren über die Schönheit in der
Architektur sprach, lief Gefahr, sich der Lächerlichkeit
preiszugeben. Schon länger aber als viele Architekten
haben die Philosophen sich dem »Schönen« verschlossen.

Die letzte bedeutende Philosophie der Ästhetik als
Teil einer philosophischen Ethik stammt vom 1950

verstorbenen Nicolai Hartmann.

Daß ein deutscher Philosoph das Schöne jetzt wieder
als ein zentrales Problem versteht, muß darum
vermerkt werden, und weil es im Zusammenhang mit der
humanen Umwelt geschieht, dürften seine Gedanken
auch Architekten interessieren.

Mit dem Titel »Die Wertordnung einer humanen
Umwelt« will Georg Picht (Merkur Nr. 315, 1974) zum
Ausdruck bringen, daß die ökologische Krise uns an eine
Schwelle geführt hat, wo wir erkennen, daß dem freien
Spiel im Umsatz der Werte Grenzen gesetzt sind. Der
Begriff des »Wertes« ist ein Schlüsselbegriff der
kapitalistischen Welt. In den vorindustriellen Kulturen war
in den Religionen von dem, was »heilig«, in der
Metaphysik von dem, was »wahr« ist, die Rede. Im

Industriezeitalter werden diese Gehalte als wechselseitig
verrechenbare Güter betrachtet und mit einem Namen
benannt, der sich im gleichen Sinn auf Geld oder
Waren anwenden läßt. Die »höchsten Werte« erlitten
dann das Schicksal, zu dem ihr neuer Name sie
prädestinierte: sie verfielen der Inflation, wurden umtauschbar

und lassen sich jetzt durch den Begriff »Grenzwerte«

ersetzen. Diese Grenzwerte sind nicht isolierte
Größen, sondern Meßwerte, die sich nur durch ihr
Wechselverhältnis innerhalb des veränderlichen
Ökosystems definieren lassen. Vermutlich signalisieren die
positiven und negativen Werte in den verschiedenen
Kulturen mindestens zu einem Teil ökologische Grenzwerte,

die sich in jahrtausendealter Erfahrung
herauskristallisiert haben. Als »heilig« wurde verehrt, was im

Interesse der Erhaltung einer Population geachtet werden

mußte, und als Frevel wurde mit einem Tabu
belegt, was den Bestand der Population gefährdet hätte.

Deshalb hat es biologisch wie historisch seinen guten
Sinn, die Wertsysteme zu einem Teil auf ökologische
Grenzwerte zurückzuführen. Wenn diese Überlegungen
richtig sind, dann ist es ein Irrtum, die Religionen
nach dem Muster der marxistischen Theorie oder der
Psychoanalyse nur als Überbau oder als Projektionen
zu deuten. Sie enthalten dann einen kostbaren Schatz

ökologischer Weisheit, der uns verlorenging, als die
neuzeitliche Rationalität sich von ihnen emanzipierte.

In diesem Zusammenhang sagt nun Picht, daß es auch
andere Bereiche gibt, »in denen solche ökologische
Weisheit sich verbirgt. Wenn wir die Zerstörung
unserer natürlichen Umwelt mit unverbildeten Augen
betrachten, bemerken wir: alles, was unsere Umwelt schädigt,

ist häßlich. Der Sinn für Schönheit ist ein
Vermögen, das uns darüber belehren könnte, was in der
Natur zulässig ist und was nicht. Wir besitzen in

unseren ästhetischen Organen ein unerhört sensibles
Instrument, um Wechselverhältnisse und Systemstrukturen

erfassen zu können, die für die plumpen Mechanismen

unseres rationalen Denkens zu komplex sind.

Frühere Kulturen ließen sich bei der Gestaltung der
künstlichen Umwelt des Menschen von ihren ästhetischen

Organen leiten. Das Schöne hatte den Vorrang
vor dem Nützlichen, das Stilvolle den Vorrang vor dem
Rationalen. Damals wurden der Gesetzgebung des
ästhetischen Sinnes Opfer gebracht, die uns heute
unbegreiflich erscheinen. Auch darin verbarg sich, wie
wir zu erkennen beginnen, ökologische Weisheit. Alles,
was schön ist, dient zugleich der Erhaltung. Es dient
der Steigerung der kreativen Kräfte des Menschen«.

Franz Füeg

Le sens du beau est un don privilégié

Depuis quelques années, parler de beauté en architecture

risquait de conduire au ridicule. Pourtant depuis
plus longtemps que bien des architectes les philosophes
s'étaient distancé eux aussi du «beau». La dernière
philosophie de l'esthétique publiée en langue allemande

est celle de Nicolai Hartmann mort en 1953

(Benjamin ou Adorno parlent certes d'art mais n'ont
abordé que marginalement la notion philosophique
d'un beau faisant partie d'une éthique philosophique).

Si donc un philosophe allemand reconsidère le beau

comme un problème central, cela doit être signalé et
le tout se plaçant dans le contexte d'un environnement
humain, ces idées devraient également intéresser les

architectes.

Avec son ouvrage «Die Wertordnung einer humanen
Umwelt» (L'Ordre des valeurs dans un environnement
humain, Merkur No 315, 1974), Georg Picht veut
exprimer que la crise écologique nous a conduit jusqu'à
un seuil à partir duquel nous prenons conscience des
limites imposées au jeu consistant à manipuler les
valeurs. La notion de «valeur» est une notion clé du
monde capitaliste. Dans les cultures préindustrielles,
les religions parlaient de ce qui est «saint» et la

métaphysique de ce qui est «vrai». Le siècle industriel
considère ces catégories comme des biens
réciproquement échangeables et leur attribue un nom qui pourrait

tout aussi bien s'appliquer à de l'argent ou à des
marchandises. Les «valeurs suprêmes» ont donc subi
le sort auquel, les prédestinait leur nouvelle
désignation: Elles ont vécu l'inflation, sont devenues
convertibles et se laissent maintenant définir par le terme
de «valeurs limites». Ces valeurs limites ne sont pas
des grandeurs isolées mais des unités qui ne se
déterminent au sein du système écologique modifié que
par leur valeur d'échange. II est probable que dans les

diverses cultures, au moins une partie des valeurs
tant positives que négatives signalisait des limites de

nature écologique qui s'étaient cristallisées au coursde
millénaires d'expériences acquises. On honorait comme

«sacré» tout ce qui devait être respecté en vue du

maintien d'une population; par contre tout ce qui mettait

en danger le niveau de cette dernière était
considéré comme sacrilège et assorti d'un tabou. II est
donc légitime d'expliquer une part du système de
valeurs associé à une culture par des valeurs limites
de nature écologique. Si ces réflexions sont justes il

est faux de considérer les religions comme des sous-
produits ou des projections ainsi que le font la théorie
marxiste et la psycho-analyse. En fait ces religions
contiennent un trésor de sagesse écologique que nous
avons perdu lorsque le rationalisme moderne s'en est

émancipé.

Dans ce contexte Picht déclare: «II y a encore d'autres
domaines dans lesquels se cache une telle sagesse
écologique. Si nous observons sans préjugé la
destruction de notre environnement nous remarquons
que tout ce qui nuit à ce dernier est laid. Le sens du

beau est un don privilégié susceptible de nous
indiquer ce qui dans la nature est acceptable et ce qui
ne l'est pas. Avec nos sens esthétiques nous possédons

un instrument exceptionnellement sensible nous
permettant d'appréhender des relations multiples et
des systèmes structurés qui sont trop complexes pour
les mécanismes grossiers de notre pensée rationnelle.

Pour organiser leur environnement artificiel les
cultures anciennes se laissaient guider par leurs sens de

l'esthétique. Le beau avait priorité sur l'utile, le style
venait avant le rationnel. Jadis la législation sacrifiait
au sens esthétique; tout ceci nous apparaît impensable

aujourd'hui. Là aussi se dissimulait une.«sagesse
écologique» ainsi que nous commençons à l'entrevoir.

Tout ce qui est beau est en même temps ce qui
conserve et contribue à accroître les forces créatives
de l'homme.»

Franz Füeg

Whoever has said anything about beauty in architecture

during the last few years has run the risk of making

himself ridiculous. For a much longer time than
the architects, however, the philosophers have closed
their eyes to the "beautiful". The last significant
aesthetics in the German language was that of Nicolai
Hartmann appearing in 1953. (Benjamin or Adorno
treat the subject of art, but the beautiful, philosophically

understood as forming part of a philosophical
ethics, was only touched by them in passing.)

The fact that a German philosopher once again takes

up the theme of the beautiful and sees it as a central
problem is a development worthy of notice, and when,
in addition, this happens in connection with the human
environment, his ideas will probably be of interest to
architects as well.

In his paper entitled »Die Wertordnung einer humanen
Umwelt« ("The priorities of a human environment")
(Merkur No. 315, 1974), Georg Picht seeks to stress
the fact that the ecological crisis has brought us to a

point where we can see that there are limits to playing
about with values. The concept of "value" is a key
concept of modern capitalism. In the pre-industrial
cultures, in the field of religion one spoke of the
"sacred", in metaphysics of the "true". In the
industrial age, these concepts came to be regarded as
interchangeable quanta and were given a name that
can in the same sense be applied to money or goods.
The "supreme values" thereupon suffered the fate to
which their new name predestined them: they fell prey
to inflation, became exchangeable and can now be

replaced by the term "marginal values". These
marginal values are not isolated quanta, but units of
measurement which can be defined only by way of
their variable relations within the variable eco-system.
Presumably the positive and negative values in the
different cultures designate, at least partially, ecological

marginal values which have crystallized out in
millennia of human experience. Whatever had to be

respected as being in the interests of the preservation
of a population was revered as "sacred", and whatever

could have endangered the continued existence
of the population was regarded as sacrilege and subject

to a taboo. Therefore there is both biological and
historical good sense in ascribing systems of values
partially to ecological marginal values. If these
considerations are correct, it is an error to interpret
religions in accordance with the model of Marxism or
psychoanalysis as merely superstructures or projections.

The religions of mankind contain a precious
treasure of ecological wisdom, which was lost when
modern rationalism emancipated itself from them.

In this connection Picht has this to say: "There are
also other spheres in which such ecological wisdom
lies concealed. If we contemplate the destruction of
our natural environment with uncorrupted eyes, we
discover that everything which damages our environment

is ugly. The feeling for beauty is a valuable
heritage which could teach us what is admissible in
nature and what is not. Our aesthetic organs constitute

an unprecedentedly sensitive instrument enabling
us to grasp variable relations and structures which
are too complex for the clumsy mechanisms of rational
thinking. Earlier cultures in organizing the artificial
milieu of man allowed themselves to be guided by
their aesthetic organs. The beautiful had priority over
the useful, the stylistic over the rational. In those times
sacrifices were made to aesthetic norms which seem
incomprehensible to us now. Here again, as we are
now beginning to realize, ecological wisdom was
involved. Everything that is beautiful at the same time
works towards the preservation of the human species.
It serves to heighten man's creative powers."

Franz Füeg

53


	Am Rande : Umweltfreundlichkeiten. Teil V = En marge : en faveur de l'environnement. Partie V = Supplementary remarks : kindness to the environment. Part V

