Zeitschrift: Bauen + Wohnen = Construction + habitation = Building + home :
internationale Zeitschrift

Herausgeber: Bauen + Wohnen
Band: 22 (1968)
Heft: 10: Abfertigungssysteme und Flughafenempfangsgebaude = Systémes

d'enregistrement et batiments de réception des aéroports = Dispatching

systems and airport terminal buildings

Artikel: Anatomie des gelebten Raumes [Fortsetzung]
Autor: Nitschke, Gunter / Thiel, Philip
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-333332

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-333332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Glinter Nitschke, Philip Thiel

Anatomie des gelebten Raumes

(Fortsetzung des gleichnamigen Beitrages in Heft 9)

C. Beispiele traditioneller japanischer Gestaltungs-
methoden bewegungs-, zeit-und stimmungsstrukturierten

Umwelterlebnisses

Prozession und Rundgang

als zwei extreme, verschiedene menschliche Lokomotionsarten, die ent-
scheidend Umwelterlebnis und Umweltgestaltung bei religiosen Bauten in

Japan beeinflut haben.

Kompira-, eine shintoistische
Schreinanlage in Kotohira (siehe
Abbildungen 1, 3,4, 7).

1. Prinzip des Umwelterlebnisses

Kiyomizu, eine buddhistische
Tempelanlage in Kyoto (siehe Ab-
bildungen 2, 5, 6).

a) Prinzip der menschlichen Lokomotion innerhalb dieser Anlagen:

Lineare fortschreitende Bewegung
aus einer relativ profanen in eine
zunehmend heiligere Umwelt auf
dem Hinweg, und vice versa auf
dem Riickweg.

Prozession auf ein Ziel hin
(Bewegung auf ein reales oder
virtuelles Ziel hin)

Ausgangspunkt Hinweg Ziel
® D@
Endpunkt Riickweg

- Ausgangspunkt ist klar durch
Hinweg (beziehungsweise Endpunkt
durch Riickweg) vom Ziel getrennt;
— Hin- und Riickweg sind nur phy-
sisch identisch, konkret erlebnis-
mé&Big jedoch verschieden, da der
Weg klar aus einer Ortsfolge be-
steht, die auf ein Ziel ausgerichtet
ist, das heiBt, jeder Ort ist in bezug
zum Ziel verschieden weit entfernt
oder nahe;

- Das Ziel ist gewohnlich physisch
und somit auch emotional klar defi-
niert;

- Graduelle Hinflhrung zum Ziel.

Zirkulare Bewegung in einer religiés
gleichwertigen Umwelt um ein zen-
trales Symbol, welches grundséatz-
lich eine Konfiguration oder ein
Geschehen sein kann.
Geschlossener Rundgang
(Bewegung um eine reale oder
virtuelle Mitte)

Ausgangspunkt

Endpunkt

- Physische und emotionale Unter-
scheidung in Hinweg, Rlickweg und
Ziel entfallt;

- Hinweg ist identisch mit Riick-
weg; Weggehen bedeutet Heim-
kehren;

- Jeder Wegpunkt, jeder Ortist Ziel.

b) Prinzip der Originalitats- oder Erlebnisdichte innerhalb dieser zwei An-
lagen (was vorhersehbar ist, ist nicht originell).

ejyoIpsieH[euIflIQ
Homsuo0iIssazoid

r ol

Hinweg Riickweg

Anfang Ziel Ende

Auf einem auf ein Ziel hin gerichte-
ten Prozessionsweg steigt der No-
vellationsgrad der durchschrittenen
Umwelt bis zum Ziel, der physischen
und emotionalen Klimax, kontinu-
ierlich an, nach dessen Erreichung
er ungeheuer abfallt, jedoch nie den
Nullpunkt erreicht, da auch auf dem
Riickwege sich noch neue Ausblicke
und Raumereignisse dem Pilger
bieten werden.

(e}

4

2, 0
5 Q
o =-a
g 28
£ °
e 39
=S o3
S -
kS a

Unterscheidung in Hin- und
Riickweg entfallt

Unterscheidung in Hin- und Rick-
weg entfallt.

Auf einem auf eine Mitte ausgerich-
teten Umgang bleibt der Grad des
Neuigkeitscharakters der durch-
leben Umwelt von Anfang bis zum
Ende ungefahr konstant, obwohl er
durchaus durch gewisse Hohe- oder
Tiefpunkte des konkreten Raum-
erlebnisses strukturiert sein wird.

2. Prinzip der Umweltgestaltung

a) Inneres Prinzip der Umgestaltung:

Hierarchische Raummodulation

Unterordnung oder Uberordnung
von Teilraumen, die &auBerlich wohl
unter Umstanden gleichen Charak-
ters sind, innerlich aber von ver-
schiedenem Erlebniswert sind, zu
einem Hauptraum hochster Ord-
nung hin. Bei dieser Gestaltungs-
logik der «vertikalen Durchstruk-
turierung» des Gesamtraumes oder
der «Subordinierung» von Teil-
raumen unter einen Hauptraum ha-
ben gleichwertige oder gleichrangige
Raumteile grundséatzlich keine Ver-
bindung miteinander.

Koordinierende Raummodulation

Aneinanderreihung oder Uberlage-
rung von Teilraumen, die &duBerlich
gleichen oder auch verschiedenen
Charakters sein kdénnen, innerlich
aber immer von gleicher Wertigkeit
sind. Bei dieser Gestaltungslogik
der «horizontalen Durchstrukturie-
rung» des Gesamtraumes oder der
«Koordination» von Teilrdumen zu
einem Hauptraum, sind praktisch
Verbindungen von allen Raumteilen
untereinander erlaubt und moglich.

Die unterschiedliche Logik der Raumstruktuierung basiert auf einer entspre-
chend unterschiedlichen Logik der gesellschaftlichen oder religidsen Struk-
turierung, die sloganlike bezeichnet werden konnte als:

«Der Mensch ist ein Statustier»
(und dies im religiésen wie im sozi-
alen Sinne)

Jetzt wird verstandlich, daB sich
diese Logik der Raummodulation
auf fast allen Shinto-Schreinanlagen
nachweisen laBt.

Da aber diese Logik der Raummo-
dulation praktisch der Logik des

LanderschlieBungsprozesses (des
Landnehmungsprozesses) einer
frihen Kulturstufe, eines einen

neuen Raum einnehmendem Men-
schen entspricht und auf diesen
zuriickgefiihrt werden kann, und da
diese Logik bei fast allen Shinto-
Schreinanlagen nachgewiesen wer-
den kann, folgt, daB es sich bei allen
Religionen, die diese Logik der
Raummodulation wie der Shinto
adoptieren, héchstwahrscheinlich
um Frith- (das heiBt Primitiv-) Reli-
gionen handelt.

«Alle gegebene und alle gemachte
Welt besitzt von Anfang an die
Buddhanatur»

Es ist ebenfalls verstandlich, daB
diese Raumlogik bei fast allen
buddhistischen Tempelanlagen in
Japan Anwendung findet.

Da aber jene Logik der Raummodu-
lation der Logik der Landintensi-
vierung, das heiBt der Kultivierung
eines bereits eingenommenen Lan-
des einer spateren Kulturstufe ent-
spricht, folgt, daB es sich bei allen
Religionen, die diese Logik der
Raummodulation wie der Buddhis-
mus adoptieren, um Hochreligionen
handeln wird.

Es ist natiirlich grundsétzlich méglich, daB sich eine Hoch-Religion bei ihrem
Formschaffen einer Raummodulationslogik bedient, die von einer Primitiv-
religion entwickelt worden ist und nur darin logisch konsequent erscheint.
Es kommt dann zu besonders in christlicher Architektur weitgehend sicht-
barem Gegensatz zwischen innerer religiéser und auerer Gestaltungslogik.

Jene Raummodulationslogik fand
spater in fast allen Zen-Tempelan-
lagen, Villen und Wohnhéusern
Anwendung.

In Japan wurde diese Raummodu-
lationslogik auf Kaiserpalaste und
Burgen Ubertragen. Dabei wurde
praktisch die religiése durch eine
gesellschaftliche Hierarchie ersetzt.

Myoshin-Ji, einer der groBen Zen-Tempel
Kyotos

Die Burg zu Kumamoto

In beiden Fallen wird die innere Logik der genannten zwei Raumordnungs-
prinzipe nicht dadurch gestért, daB auBerlich dieses Prinzip sich entlang
einer linearen Symmetrieachse entwickelt oder aber einer freieren asym-
metrischen Anordnung folgt, daB es sich einer starren geometrischen Kon-
zeption bedient oder aber topologischen Gegebenheiten sich anschmiegt,
daB es linear oder flichig zur Anwendung kommt.

Mathematisch ausgedriickt konnten die zwei verschiedenen Prinzipien der

Resultat: Das Gesamtvolumen der erlebbaren Originalitatsdichte ist beim
geschlossenen Umgang héher, ja fast doppelt so hoch als bei einem auf
ein Ziel ausgerichteten einstrangigen Prozessionsweg, bei dem Hin- und
Riickweg physisch identisch sind.

Raummodulierung bezeichnet werden als:

a) Prinzip der fortschreitenden dop-
pelten Verneinung;

Prinzip der fortschreitenden doppel-
ten ldentitat;

X1



b) AuBeres Prinzip der Umweltgestaltung.

In beiden Fallen baut sich das bewegungs-, zeit- und stimmungsstrukturierte
Umwelterlebnis — sieht man einmal von den sdynamichen Eigenschaften des
Gesamtfeldes (Bewegung auf ein Ziel hin, Bewegung um ein Zentrum) ab —
aus Erlebnismomenten der menschlichen Bewegung und der menschlichen
Ruhe auf. Den ersten Momenten entsprechen gestalterisch Wege (von aus-
gepragt dynamischem Charakter), den zweiten Orte (von zum Einhalten
einladendem Charakter). Doch bei genauerer Analyse zeigt sich auch hier
schon auBerlich die verschiedene innere Gestaltungslogik der beiden Anla-

gen:

Die Wegteile der durchlebten Um-
welt haben eindeutig eine konstante
Steigerung bis zum Ziele hin, welche
beim Riickweg als konstantes Ge-
falle erscheint.

Der Hauptort der Anlage, das phy-
sische Ziel und die emotionale Kli-
max, ist hier zum absoluten Ruhe-
punkt ohne weiteren Anreiz zur
Weiterbewegung ausgebildet.

Die Monzen-Machi, die Stadt vor
den Toren des Schreines, ist hier
klar in die Logik des Prozessions-
weges mit eingeschlossen und als
einstrangige lineare Struktur ent-
lang des Prozessionsweges (mit
Restaurants, Andenkenkiosks und
Hotels) ausgebildet.

(Siehe Lageplan)

Die Wegteile der durchlebten Um-
welt haben teils steigenden, teils
fallenden Charakter, der héchst-
wahrscheinlich nur aus der exi-
stierenden Topologie des Gelandes
erklart werden kénnte. Das bedeutet,
Gefalle oder Steigung haben hier
keine raumwertende Bedeutung.

Der Hauptort der Anlage, sofern
man hier tberhaupt von einem sol-
chen sprechen kann, wird sofort
durch neue Anreize zum Fortbewe-
gen (der Otowa-Wasserfall) als
absoluter Ruhepunkt verneint.

Die Monzen-Machi kann hier, der
anderen inneren Logik des beab-

sichtigten Raumerlebnisses ent-
sprechend, praktisch auBerlich aus
verschiedenen oder mehreren Stran-
genvon Zuwegen bestehen und spal-
tet sich hier auch in drei Aste von
Zuwegen auf, entlang denen sich
die Stadt entwickelt.

(Siehe Lageplan)

3. Prinzip der unterliegenden Weltanschauung:

Allein schon aus dem unterschiedlichen Umweltserlebnis bei diesen zwei
Anlagen, namlich dadurch, daB der Mensch durch &uBerliche Bewegung
innerlich bewegt wird und bewegt werden soll, lassen sich zwei sehr ver-

schiedene Weltanschauungen herauskristallisieren,
Hauptgestalter dieser Anlagen waren:

Hier ist das Ziel verschieden vom
Weg und nur Uber diesen zu errei-
chen;

Ins  Weltanschauliche Ubertragen
bedeutet dies, daB man hier von
einer Methode (oder einem Mittel)
reden kann, die hilft, schrittweise ein
anvisiertes Ziel (oder einen Zweck)
zu erreichen.

In die Logik dieser Weltanschauung
paBt somit die Rechtfertigung, daB
ein bestimmter Zweck gewisse (auch
lible) Mittel heiligen kénne.

(Man denke hier an die traditionelle
Intoleranz gewisser westlicher Reli-
gionen.)

die sozusagen die

Dort ist jeder Wegpunkt Ziel.

Ins  Weltanschauliche ubertragen
ergibt sich hier die Sicht, daB ein
Ziel (oder ein Zweck) zu jeder Zeit
und an jedem Orte mit Hilfe einer
bestimmten Methode (oder einem
bestimmten Mittel) zu erreichen ist.
Extrem ausgedriickt, Ziel und Me-
thode sind eins.

(Man denke hier an den traditionellen
Geist aller Zen-Kiinste.)

Innerhalb der Logik dieser Welt-
anschauung kann ein libles Mittel
nur zu einem Ublen Resultat fiihren.
(Man denke hier an die Toleranz
ferndstlicher Religionen.)

Diese Woeltanschauung charakteri-
siert alle sogenannten Zeit-Philo-
sophien (hierzu gehéren das Juden-
tum, das Christentum undder Islam).

Sie sind gekennzeichnet durch ihre
Denklogik des Entweder-Oder. Die
Dualitat des Profan und Hellig ist
ihnen Grundlage.

Erlebnis von Ewigkeit und Unend-
lichkeit wird in eine zeitliche und
raumliche Ferne, in eine visionére
jenseitige selige Welt, verschoben,
die man nur mit Hilfe eines Mittlers
erreichen kann.

Heilig und Profan, Gott und Mensch
bleiben auf ewig Dualitat.

Jene Weltanschauung charakteri-
siert alle sogenannten Ewigkeits-
Philosophien (hierzu gehéren der
Hinduismus, Taoismus und Budd-
hismus).

Sie sind gekennzeichnet durch ihre
Denklogik des Sowohl-Als-auch.
Das iibergegensatzliche Konzept
der Leere ist ihnen Grundlage.
Augenblick ist Ewigkeit, Raum ist
Unendlichkeit, Erscheinung (Sam-
sara) ist Wesen (Nirvana), wenn
auch ein getriibtes Wesen, das der
rechten Erfassung (das heiBt der
individuellen Anstrengung) bedarf.
Heilig und Profan, beide Seiten der
Welt durchdringen sich und sind im
Letzten identisch, das heiBt, jeder
Mensch ist potentiell ein Buddha.

Der Kompira-Schrein-Bezirk

ist nicht eine der Stationen auf der
berihmten WallfahrtsstraBe durch
die 88 heiligen Stadten von Shikoku —
wie falschlich so oft angenommen
wird —, obwohl er sicher von den
meisten Pilgern dieser Wallfahrt oft
mit aufgesucht wurde. Er ist und
war ein spezieller Schrein fur die
Seefahrer und damitaller Reisenden.
Seekrank werden heiBt im Japani-
schen «fune ni you», das heiBt
«vom Schiffe betrunken werden».
Viele Pilger taten daher dort das
Gellbde, kiinftig dem Alkohole zu
entsagen, in der stillen Hoffnung,
daBl sie dann durch die Gnade des
Kompira auch vom Schiffe nicht
mehr betrunken wirden.

Die dem Schreine vorgelagerte
Stadt, die Monzen-Machi, ist hier
klar nur eine Verlangerung des ein-
strangigen Prozessionsweges und
daher von einfach linearer Struktur.
Die Monzen-Machi und die eigent-
liche Schreinanlage, das heiBt die
gemachte Umwelt, widersetzt sich
als menschlich geschaffene Ord-
nung in keiner Phase der Topologie,
der gegebenen Umwelt, das heiB3t
der von der Natur gegebenen Ord-
nung um Kotohira, sondern baut auf
ihr auf, benutzt sie zum gréBten
Effekte einer Verschmelzung beider
Ordnungen.

Der Prozessionsweg besteht bis
zum Ziele, dem Hongu (Nr. 18), dem
Hauptschreine, aus einer Folge von
Weg-Raumen (meistens engen,
beidseitig geschlossenen und daher
ziemlich dunklen, durch starke Stei-
gungen, seien es Rampen oder Trep-
pen, gekennzeichneten Ré&umen),
die durch Ort-Rdume (meistens
weiten, selten auf allen vier Seiten
umschlossenen und daher ziemlich
hellen, fast immer vollkommen ebe-
nen R&umen mit klar definierten
guten und weiten Ausblicken) wie
durch Gelenke zusammengehalten
(oder getrennt) werden.

Wie aus der folgenden Analyse und
Notierung der visuell erlebbaren
Komplexitat der Prozession durch
die Gesamtanlage erkennbar wird,
sind die wichtigsten dieser klar defi-
nierten Ort-Raume die folgenden
Stationen:

Nr.1:

Der relativ kleine, von drei Seiten
umschlossene Ort-Raum vor dem
zweistdéckigen Haupttor der Anlage,
erreichbar nach einer langen, steilen
Treppenflucht. Hier stehen die
«5 Farmer», 5 bunte Papierschirme,

unter denen seit alters Bauern lokale
Leckerbissen anpreisen. Ein Riick-
blick erlaubt eine Aussicht Uber
einen GroBteil der durchwanderten
Monzen-Machi.

Nr.2:

Ein groBerer, ebenfalls dreiseitig
geschlossener Ort-Raum, der vom
«Stalle der heiligen Pferde», einem
Torii und einer sehr steil ansteigen-
den Treppe (dem méannlichen Auf-
stieg) und einer Mauer mit schwacher
ansteigendem Aufstieg (dem weib-
lichen) gefaBt ist.

Nr.9:

Ein kleinerer, lichter, dreiseitig ge-
schlossener Ort-Raum, von Tee-
haus, einem weiteren Pferdestall
und einer Steinmauer definiert.

Nr.11:

Ein dreiseitig geschlossener, lichter
Ort-Raum, in den viele Steinlaternen
und kleinere Schreine gesetzt sind.
Die linke offene Raumseite erlaubt
einen Ausblick lber das nahe ge-
legene Tal.

Nr.12:

Ein groBer, allseitig geschlossener,
lichter Ort-Raum vor dem Asahi-
Schrein und Geb&uden zum Aus-
ruhen. Aber man hat sich getauscht,
wenn man dies als Ziel schon auf-
faBte, denn links ladt ein neues Torii
zum Weitergehen ein.

Nr. 18:

Ein zweiseitig gerahmter, sehr lich-
ter Ort-Raum mit einem herrlichen
Ausblick tiber halb Shikoku bis zum
Innenmeer. Man erlebt das Gefiihl
des Schwebens in den Wolken.
Man ist Gber den Dingen. Dies ist
der emotional und physisch nicht
mehr zu liberbietende Hohepunkt
der Prozession. Man héltinne, ohne
raumlich weiter stimuliert zu werden.
Um den Pilger praktisch zu Uber-
listen, bis zu diesem Ziel trotz des
héchst beschwerlichen Anstieges
durchzuhalten, werden folgende
psychologische Gestaltungstricks
benutzt:

a) Das Prinzip der alternierenden
Wendungen; jeder anvisierte, quasi
magisch anziehende visuelle «Au-
genstop» oder gebautes Symbol
am Ende eines langen Weges er-
schlieBt - ist dieser Punkt einmal
erreicht - einen neuen oder eine
Reihe neuer Augenstops. Das halt
den Pilger in Spannung, treibt ihn
weiter.



Mz
Jl

\
N
N
\
.
s
o B
A
RE=N
N
NI
N N
N
AR
INEHN
Al A
]
\ »~
\\\ s,
A
"
NEIEN
N
31
N
\H\\
N
\' A
\
A \
\v‘ \
\{ N
N
N
N

b) Die héchst beschwerlichen lan-
gen Treppen verbergen ihre wahre
Lange bis zum Erreichen einer
Zwischenplattform; aber der Schock
wird meistens durch eine herrliche
Aussicht, oft ein Ruckblick, ausge-
glichen, die praktisch dem Pilger
seine Miihen vergessen laBt und
seine Neugier weiter anreizt. Das
Spiel wiederholt sich bei der néach-
sten Plattform.

c) Konstanter Wechsel von erlebtem
Raumcharakter (Alternieren zwi-
schen geschlossen und offen, eng
und weit, hell und dunkel, vage und
explizit) und Oberflachenqualitat der
raumestablierenden Elemente (Al-
ternieren zwischen weicher und
harter, vom Menschen oder von der
Natur gemusterte Oberflache) kreiert
einen konstanten Wechsel der

TEa s
i

Raumstimmung; die Dichte des
Originalitatswertes 1aBt ihn die Zeit
vergessen. Varietas delectat.

Das Umweltserlebnis als Ganzes
wird in der Erinnerung eines Pilgers
immereines lber vielebeschwerliche
Etappen erreichten und auf dieses
ausgerichteten Zieles weiterleben.

Der Kiyomizu-Tempelbezirk

am FuBe des Higashiyama, der «9st-
lichen Bergkette» von Kyoto -
Station Nr.16 auf der beriihmten
WallfahrtsstraBe der 33 Kwannon-
tempel von Saikoku -, ist héchst-
wahrscheinlich im 8. Jahrhundert
entstanden, obwohl nachher des
ofteren abgebrannt. Die heutigen
Gebaude stammen wohl groBtenteils
von einer Rekonstruktion aus dem
Jahre 1631 her.




Die dem Tempel vorgelagerte Stadt,
die Monzen-Machi im Osten von
Kyoto, ist hier durch eine weitge-
hende Verastelung der Zuwege zum
eigentlichen Tempelbezirk struktu-
riert. Auf Grund der unterschied-
lichen Gestaltung lassen sich klar
sechs verschiedene Weg-Raume
unterscheiden (siehe Lageplan der
Monzen-Machi):

a) Der gerade StraBen-Raum (8) vor
der Yasaka-Pagode (9) des Hokan-
JI-Tempels ist vollkommen von
dieser beherrscht. An dem Ort-

Raum mit dieser Pagode angekom-
men, merkt man plétzlich, da3 diese
Pagode keineswegs zum eigent-
lichen Tempelbezirk gehérte und
daB man diesen noch lange nicht
erreicht hat. Die StraBe spaltet sich

pldtzlich hier in einen Weg zum
Hokan-Jl und einen zum eigentlichen
Kiyomizu-Tempelbezirk auf.

b) Der stark gekriimmte ansteigende
Weg-Raum des San-El-Anstieges
(6), der wegen seiner konstanten
Kriimmung dem Auge keinen Halt,
ja im Gegenteil dauernd einen Aus-
blick bietet, hat stark vorwartstrei-
benden Charakter.

c) Der StraBen-Raum des Kiyomizu-
Anstieges (4), der durch eine Un-
zahl von Souvenirladen gerahmt
wird, reizt durch das konstante Auf-
tauchen und Verschwinden des
Daches der Pagode von Kiyomizu
zum Weiterschreiten.

d) Der StraBen-Raum des Gojo-
Anstieges (7) ist einseitig durch
eine Wand von fast identischen,

®

P
@/

X 4

gl o - . A
§00¢'¢*>Q¢¢¢<>¢* H § 33 i T é:i:“ - 4 o1 [o b
. i s [ [
-b é» > .C
_b
_D
3

Analyse und Notierung der visu-
ellen Komplexitit, erlebbar ent-
lang des Prozessionsweges durch
die Kompira-Schreinanlage

Diese Nebeneinanderstellung der kon-
ventionellen iconographischen Darstel-
lungsmethode von Raumfolgen durch ein
orthogonales Projektionsverfahren (=
présentische Darstellungsmethode von
Umweltinformation) und der quasi mo-
derenen bewegungsstrukturierten, teil-
weise indexikalischen, teilweise symbo-
lischen Darstellungsmethode eines se-
quentiellen Erlebnisses derselben Raum-
folgen (diskursive Darstellungsmethode
von Umweltinformation) erlaubt einen
Vergleich der kommunikativen Vor- und
Nachteile der respektiven Darstellungs-
methoden.

Raum-Helligkeitsgrade, Ausblicksweiten
und -richtungen, Steigungsverhiltnisse
durchschrittener Weg- und Ort-Raume
sowie wichtigste raumstrukturierende
symbolische Elemente wie Tore, Laternen,
Votivtafeln usw. lassen sich nur schwer,
wenn Uberhaupt, im konventionellen,
orthogonalen Projektionsverfahren no-
tieren und aus diesem spéter entnehmen,
wéhrend sie andererseits die Méglichkeit
bieten, kaum phanomenal erfahrbare
Raumdicken graphisch wiederzugeben.
Die konventionellen Darstellungsverfah-
ren durchdringen die Umwelt, wahrend
die diskursiven Darstellungsmethoden
die Umwelt quasi nur abtasten und notie-
ren, was phanomenal gegeben ist.

Kanal 1:

Normaler Lageplan durch die Schrein-
anlage und die ihr vorgelagerte lineaie
Monzen-Machi.

Kanal 2:

GroBe des zur Bewegungsrichtung recht-
winkeligen, beidseitig liberblickbaren
Raumes (durch horizontale schwarze
Linien wiedergegeben) sowie Weite und
Richtung der Aussichten.

Kanal 3:
Helligkeitsgrade der durchlebten Raume.

Kanal 4:

Steigungsgrade der durchwanderten Um-
welt (links der Bewegungslinie) und
wichtigste Raumsymbole und deren An-
zahl. 1 Laden; 2 Steinlaternen; 3 Papier
sonnenschirme; 4 Torbauten; 5 shintois-
tische Torii; 6 kleine Schreine.

Kanal 5:
Uberhéhter Schnitt durch die Gesamt-
anlage.



zweistockigen alten Kyoto-Reihen-
hausern begrenzt; durch geschickte
Staffelung, unter Ausnutzung der
vorhandenen Topologie, wird dieser
H&userzugvielzu lang, zu langweilig.
Er wird quasi zum Wegweiser.

e) Der Raum des Kiyomizu-Abkur-
zungsweges (5) ist beidseitig von
den gleichen zweistockigen Reihen-
hausern gefaBt, und man hat kon-
stant vom Anfang bis zum Ende die
Silhouette der Kiyomizu-Pagode vor
bewaldetem Hintergrund als Anreiz
oder «Augenstop» in Bewegungs-
richtung vor sich.

Das Raumerlebnis auf einem vollen
Rundgang im eigentlichen Tempel-
bezirk ist nicht so sehr durch eine
klare hierarchisch saubere Anein-
anderreihung von Einzelrdumen,
sondern mehr durch ein Ineinander-
flieBen von Einzelrdumen charak-
terisiert; es 1aBt sich wohl auch hier
die grundlegende Weg-Ort-Gestal-
stungsdialektik entsprechend der
Bewegung—Ruhe—Umwelterlebnis-
dialektik erkennen, doch ist diese
Dialektik raumlich nicht so klar
herausgearbeitet, da ihr religios
nicht dieselbe Bedeutung der Auf-
bereitung einer profanen in eine
zunehmend heiligere Welt wie bei
reinen Shinto-Schrein-Anlagen zu-
kommt.

Zwei psychologische Umweltgestal-
tungstricks werden hier mit groBtem
Erfolge ausgespielt:

a) Das konstante lineare Ineinander-
flieBen oder Verschmelzen von
Einzelraumen bewirkt praktisch, daB
der Pilger dauernd weitergeleitet
wird und weder zu einem kurzfristi-
gen Einhalten noch zu einer Haupt-
rast eingeladen wird. Das wird be-
sonders bei der Ankunft auf der
Butai, der «Tanz- oder Aussichts-
bihne» des Hondo, der Haupthalle
(11) erlebbar; ein herrlicher Aus-
blick tber einen GroBteil Kyotos
verleitet ihn zur Annahme, er hatte
tatséachlich eine Art «Ziel» erreicht.
Doch da erschlieBt sich tief unter
ihm eine neue Attraktion: der Oto-
wa-Wasserfall, tief unter dem Oku-
No-In (16), dem «Innersten Bauy,
vor dem sich Pilger erfrischen und
tummeln. Eine klar sichtbare lange
Treppe fiihrt zu dieser neuen Attrak-
tion hinab; aber an diesem klar als
Ort ausgebildeten Ruhe-Raum an-
gekommen, wird er sofort wieder
von einem mit Ahornbdaumen bal-
dachinartig liberdachten Weg-Raum
zum Weiterziehen angeleitet. Er hat
praktisch — und das ist wohl echt
buddhistische Logik - fiir sich selbst
durch konkrete Erfahrung heraus-
zufinden, daB letzten Endes Weg
und Ort, Weg und Ziel, Ruhe und
Bewegung dasselbe, das heiBt, nur
zwei verschiedene Modalitaten eines
groBeren Ganzen sind.

b) Fir die meisten Pilger ergibt sich
wohl der groBte Schock in dem
Augenblick, wo er erkennt, daf3 er -
ohne es auch nur zu ahnen - plotz-
lich an seinen Ausgangspunkt (19)
zurlickgekehrt ist. Die durchschrit-
tene Raumfolge hat ihn jeder Orien-
tierung beraubt. Die Tatsache be-
steht, doch wie dies raumpsycho-
logisch im einzelnen erreicht wor-
den ist, ist mir noch unklar.

Das Umweltserlebnis als Ganzes
wird in der Erinnerung eines Pilgers
immer eines einer zu einer komplet-
ten Einheit verschmolzener Raum-
folge sein,

(Der dritte Teil dieses Beitrages
wird in Heft 11/68 erscheinen.)

X 6

Friedrich St.Florian, Rom

Imaginére
Architektur

DieRaumgebildederluftgebundenen
Transportsysteme

Es gibt heute im Luftraum iber
groBen Stadten Raumgebilde, die
man als imaginare Architektur be-
zeichnen kann. Es sind dies die so-
genannten «Holding Areas» oder
Warteraume, in denen ankommende
Flugkorper zunachst in vielgeschos-
sigen Spiralen geordnet und dann
zu den Landepléatzen gesteuert wer-
den. Im Luftraum Uber New York
existieren zum Beispiel acht solche
Raumgebilde, die Riickstauwarte-
raume fir den John-F.-Kennedy-
Flughafen nicht mitgerechnet.

Im technischen Sinn sind das Ver-
kehrseinrichtungen im Luftraum, die
durch die zunehmende Dichte im
Flugverkehr notwendig geworden
sind.

Uber diesen rationalen Zusammen-
hang hinaus faszinieren das Raum-
konzept solcher Konstruktionen und
die moglichen Ansatze fir kommen-
de Architekturvorstellungen.
Zunachst sind zwei Eigenschaften
des Raumkonzeptes sofort erfaBbar:
Einmal fligen sich diese erzeugten
Raumgebilde durchaus allen tradi-
tionellen Definitionen der Ingenieur-
baukunst. Sie sind meBbar, haben
Dimensionen, Hohe, Breite, Tiefe,
nur daB die Raumhiillen nicht mehr
physisch existent sind, sondern nur
als Einbildung existieren. Eine zweite
Eigenschaft ist, daB diese Verkehrs-
bauten iiberhaupt nur dann existie-
ren, wenn sich ein Flugkdrper ihrer
bedient.

Ubertragen auf das Gebiet der Archi-
tektur, scheint mir das Phanomen
solcher Raumkonzeptionen ver-
heiBungsvoll. Die Vorstellung einer
Architektur, die imaginar ist, das
heiBt eine Architektur, die erfunden,
erzeugt und realisiert werden kann
ohne jegliche materielle Belastung
oder Begrenzung und die dennoch
mitteilbar ist, ist im Augenblick
kaum mehr als ein Gedankensprung,
ein Traum, eine Hypothese. Als
Hypothese ist sie freilich Teil einer
viel umfangreicheren Entwicklung,
die sich in der Transformation des
Menschen selbst vollzieht. Mit der
zunehmenden Ausdehnung des
menschlichen Erfahrungs- und Er-
lebnisbereiches gewinnt das Phéano-
men der Imagination neue Dimen-
sionen.

1

«New York Bird Cage». Die Anordnung
der Warteraume im Luftraum Uber New
York. Der Radius ist 50 Meilen.

2
«Waiting Rooms». Imaginére Architektur.
Montage, 1968.

3
Imaginare Kraftlinien luftgebundener
Transportsysteme. John-F.-Kennedy-

Flughafen. In einer mittleren Verkehrs-
stunde befinden sich ungefahr 300 bis
500 Flugkorper innerhalb des «New York
Bird Cage».




	Anatomie des gelebten Raumes [Fortsetzung]

