
Zeitschrift: Bauen + Wohnen = Construction + habitation = Building + home :
internationale Zeitschrift

Herausgeber: Bauen + Wohnen

Band: 22 (1968)

Heft: 10: Abfertigungssysteme und Flughafenempfangsgebäude = Systèmes
d'enregistrement et bâtiments de réception des aéroports = Dispatching
systems and airport terminal buildings

Artikel: Anatomie des gelebten Raumes [Fortsetzung]

Autor: Nitschke, Günter / Thiel, Philip

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-333332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-333332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Günter Nitschke, Philip Thiel

Anatomie des gelebten Raumes

(Fortsetzung des gleichnamigen Beitrages in Heft 9)

C. Beispiele traditioneller japanischer Gestaltungsmethoden

bewegungs-, reit-und stimmungsstrukturierten
Umwelterlebnisses

Prozession und Rundgang

als zwei extreme, verschiedene menschliche Lokomotionsarten, die
entscheidend Umwelterlebnis und Umweltgestaltung bei religiösen Bauten in

Japan beeinflußt haben.

Kompira-, eine shintoistische
Schreinanlage in Kotohira (siehe
Abbildungen 1, 3, 4, 7).

Kiyomizu, eine buddhistische
Tempelanlage in Kyoto (siehe
Abbildungen 2, 5, 6).

1. Prinzip des Umwelterlebnisses

a) Prinzip der menschlichen Lokomotion innerhalb dieser Anlagen:

Lineare fortschreitende Bewegung
aus einer relativ profanen in eine
zunehmend heiligere Umwelt auf
dem Hinweg, und vice versa auf
dem Rückweg.
Prozession auf ein Ziel hin

(Bewegung auf ein reales oder
virtuelles Ziel hin)

Ausgangspunkt Hinweg Ziel

-><-
Endpunkt Rückweg

- Ausgangspunkt ist klar durch
Hinweg (beziehungsweise Endpunkt
durch Rückweg) vom Ziel getrennt;
- Hin- und Rückweg sind nur
physisch identisch, konkret erlebnismäßig

jedoch verschieden, da der
Weg klar aus einer Ortsfolge
besteht, die auf ein Ziel ausgerichtet
ist, das heißt, jeder Ort ist in bezug
zum Ziel verschieden weit entfernt
oder nahe;

- Das Ziel ist gewöhnlich physisch
und somit auch emotional klar
definiert;

- Graduelle Hinführung zum Ziel.

Zirkulare Bewegung in einer religiös
gleichwertigen Umwelt um ein
zentrales Symbol, welches grundsätzlich

eine Konfiguration oder ein
Geschehen sein kann.
Geschlossener Rundgang
(Bewegung um eine reale oder
virtuelle Mitte)

Ausgangspunkt

Endpunkt

- Physische und emotionale
Unterscheidung in Hinweg, Rückweg und
Ziel entfällt;
- Hinweg ist identisch mit Rückweg;

Weggehen bedeutet
Heimkehren;

Jeder Wegpunkt, jeder Ort ist Ziel.

b) Prinzip der Originalitäts- oder Erlebnisdichte innerhalb dieser zwei
Anlagen (was vorhersehbar ist, ist nicht originell).

o

5' 3
3 81

I 3
s _r
IQ T

Hinweg Rückweg Unterscheidung in Hin- und
Rückweg entfällt

Anfang Ziel Ende

Auf einem auf ein Ziel hin gerichteten

Prozessionsweg steigt der No-
vellationsgrad der durchschrittenen
Umwelt bis zum Ziel, der physischen
und emotionalen Klimax, kontinuierlich

an, nach dessen Erreichung
er ungeheuer abfällt, jedoch nie den

Nullpunkt erreicht, da auch auf dem
Rückwege sich noch neue Ausblicke
und Raumereignisse dem Pilger
bieten werden.

Unterscheidung in Hin- und Rückweg

entfällt.
Auf einem auf eine Mitte ausgerichteten

Umgang bleibt der Grad des
Neuigkeitscharakters der durchleben

Umwelt von Anfang bis zum
Ende ungefähr konstant, obwohl er
durchaus durch gewisse Höhe- oder
Tiefpunkte des konkreten
Raumerlebnisses strukturiert sein wird.

Resultat: Das Gesamtvolumen der erlebbaren Originalitätsdichte ist beim

geschlossenen Umgang höher, ja fast doppelt so hoch als bei einem auf
ein Ziel ausgerichteten einsträngigen Prozessionsweg, bei dem Hin- und

Rückweg physisch identisch sind.

2. Prinzip der Umweltgestaltung
a) Inneres Prinzip der Umgestaltung:

Hierarchische Raummodulation

Unterordnung oder Überordnung
von Teilräumen, die äußerlich wohl
unter Umständen gleichen Charakters

sind, innerlich aber von
verschiedenem Erlebniswert sind, zu

einem Hauptraum höchster
Ordnung hin. Bei dieser Gestaltungslogik

der «vertikalen Durchstruk-
turierung» des Gesamtraumes oder
der «Subordinierung» von
Teilräumen unter einen Hauptraum
haben gleich wertige oder gleich rangige
Raumteile grundsätzlich keine
Verbindung miteinander.

Koordinierende Raummodulation

Aneinanderreihung oder Überlagerung

von Teilräumen, die äußerlich
gleichen oder auch verschiedenen
Charakters sein können, innerlich
aber immer von gleicher Wertigkeit
sind. Bei dieser Gestaltungslogik
der «horizontalen Durchstrukturie-
rung» des Gesamtraumes oder der
«Koordination» von Teilräumen zu
einem Hauptraum, sind praktisch
Verbindungen von allen Raumteilen
untereinander erlaubt und möglich.

Die unterschiedliche Logik der Raumstruktuierung basiert auf einer entsprechend

unterschiedlichen Logik der gesellschaftlichen oder religiösen
Strukturierung, die sloganlike bezeichnet werden könnte als:

«Der Mensch ist ein Statustier»
(und dies im religiösen wie im sozialen

Sinne)

Jetzt wird verständlich, daß sich
diese Logik der Raummodulation
auf fast allen Shinto-Schreinanlagen
nachweisen läßt.
Da aber diese Logik der Raummodulation

praktisch der Logik des

Landerschließungsprozesses (des
Landnehmungsprozesses) einer
frühen Kulturstufe, eines einen
neuen Raum einnehmendem
Menschen entspricht und auf diesen
zurückgeführt werden kann, und da

diese Logik bei fast allen Shinto-
Schreinanlagen nachgewiesen werden

kann, folgt, daß es sich bei allen
Religionen, die diese Logik der
Raummodulation wie der Shinto
adoptieren, höchstwahrscheinlich
um Früh- (das heißt Primitiv-)
Religionen handelt.

Es ist natürlich grundsätzlich möglich, daß sich eine Hoch-Religion bei ihrem

Formschaffen einer Raummodulationslogik bedient, die von einer Primitivreligion

entwickelt worden ist und nur darin logisch konsequent erscheint.
Es kommt dann zu besonders in christlicher Architektur weitgehend
sichtbarem Gegensatz zwischen innerer religiöser und äußerer Gestaltungslogik.

«Alle gegebene und alle gemachte
Welt besitzt von Anfang an die
Buddhanatur»

Es ist ebenfalls verständlich, daß

diese Raumlogik bei fast allen
buddhistischen Tempelanlagen in

Japan Anwendung findet.
Da aber jene Logik der Raummodulation

der Logik der Landintensivierung,

das heißt der Kultivierung
eines bereits eingenommenen Landes

einer späteren Kulturstufe
entspricht, folgt, daß es sich bei allen
Religionen, die diese Logik der
Raummodulation wie der Buddhismus

adoptieren, um Hochreligionen
handeln wird.

In Japan wurde diese Raummodulationslogik

auf Kaiserpaläste und

Burgen übertragen. Dabei wurde
praktisch die religiöse durch eine
gesellschaftliche Hierarchie ersetzt.

Jene Raummodulationslogik fand

später in fast allen Zen-Tempelan-
lagen, Villen und Wohnhäusern
Anwendung.

Die Burg zu Kumamoto Myoshin-Ji, einer der großen Zen-Tempel
Kyotos

In beiden Fällen wird die innere Logik der genannten zwei Raumordnungs-
prinzipe nicht dadurch gestört, daß äußerlich dieses Prinzip sich entlang
einer linearen Symmetrieachse entwickelt oder aber einer freieren
asymmetrischen Anordnung folgt, daß es sich einer starren geometrischen
Konzeption bedient oder aber topologischen Gegebenheiten sich anschmiegt,
daß es linear oder flächig zur Anwendung kommt.
Mathematisch ausgedrückt könnten die zwei verschiedenen Prinzipien der

Raummodulierung bezeichnet werden als:

a) Prinzip der fortschreitenden
doppelten Verneinung;

Prinzip der fortschreitenden doppelten

Identität;

X 1



b) Äußeres Prinzip der Umweltgestaltung.

In beiden Fällen baut sich das bewegungs-, zeit- und stimmungsstrukturierte
Umwelterlebnis - sieht man einmal von den sdynamichen Eigenschaften des
Gesamtfeldes (Bewegung auf ein Ziel hin, Bewegung um ein Zentrum) ab -
aus Erlebnismomenten der menschlichen Bewegung und der menschlichen
Ruhe auf. Den ersten Momenten entsprechen gestalterisch Wege (von
ausgeprägt dynamischem Charakter), den zweiten Orte (von zum Einhalten
einladendem Charakter). Doch bei genauerer Analyse zeigt sich auch hier
schon äußerlich die verschiedene innere Gestaltungslogik der beiden Anlagen:

Die Wegteile der durchlebten Umwelt

haben eindeutig eine konstante
Steigerung bis zum Ziele hin, welche
beim Rückweg als konstantes
Gefälle erscheint.

Der Hauptort der Anlage, das
physische Ziel und die emotionale
Klimax, ist hier zum absoluten Ruhepunkt

ohne weiteren Anreiz zur
Weiterbewegung ausgebildet.

Die Wegteile der durchlebten Umwelt

haben teils steigenden, teils
fallenden Charakter, der
höchstwahrscheinlich nur aus der
existierenden Topologie des Geländes
erklärt werden könnte. Das bedeutet,
Gefälle oder Steigung haben hier
keine raumwertende Bedeutung.

Der Hauptort der Anlage, sofern
man hier überhaupt von einem
solchen sprechen kann, wird sofort
durch neue Anreize zum Fortbewegen

(der Otowa-Wasserfall) als
absoluter Ruhepunkt verneint.

B_j_p

m

m Hilli

low
¦ro

3>tóSÌ1È-
t^H H•&•

SM '«£
'wf

&

t»

Die Monzen-Machi, die Stadt vor
den Toren des Schreines, ist hier
klar in die Logik des Prozessionsweges

mit eingeschlossen und als
einsträngige lineare Struktur
entlang des Prozessionsweges (mit
Restaurants, Andenkenkiosks und
Hotels) ausgebildet.

(Siehe Lageplan)

Die Monzen-Machi kann hier, der
anderen inneren Logik des
beabsichtigten Raumerlebnisses
entsprechend, praktisch äußerlich aus
verschiedenen oder mehreren Strängen

von Zuwegen bestehen und spaltet

sich hier auch in drei Äste von
Zuwegen auf, entlang denen sich
die Stadt entwickelt.
(Siehe Lageplan)

3. Prinzip der unterliegenden Weltanschauung:

Allein schon aus dem unterschiedlichen Umweltserlebnis bei diesen zwei
Anlagen, nämlich dadurch, daß der Mensch durch äußerliche Bewegung
innerlich bewegt wird und bewegt werden soil, lassen sich zwei sehr
verschiedene Weltanschauungen herauskristallisieren, die sozusagen die
Hauptgestalter dieser Anlagen waren:

Hier ist das Ziel verschieden vom
Weg und nur über diesen zu
erreichen;

Ins Weltanschauliche übertragen
bedeutet dies, daß man hier von
einer Methode (oder einem Mittel)
reden kann, die hilft, schrittweise ein
anvisiertes Ziel (oder einen Zweck)
zu erreichen.
In die Logik dieser Weltanschauung
paßt somit die Rechtfertigung, daß
ein bestimmter Zweck gewisse (auch
üble) Mittel heiligen könne.
(Man denke hier an die traditionelle
Intoleranz gewisser westlicher
Religionen.)

X 2

Dort ist jeder Wegpunkt Ziel.

Ins Weltanschauliche übertragen
ergibt sich hier die Sicht, daß ein
Ziel (oder ein Zweck) zu jeder Zeit
und an jedem Orte mit Hilfe einer
bestimmten Methode (oder einem
bestimmten Mittel) zu erreichen ist.
Extrem ausgedrückt, Ziel und
Methode sind eins.

(Man denke hieran den traditionellen
Geist aller Zen-Künste.)
Innerhalb der Logik dieser
Weltanschauung kann ein übles Mittel
nur zu einem üblen Resultat führen.
(Man denke hier an die Toleranz
fernöstlicher Religionen.)

Diese Weltanschauung charakterisiert

alle sogenannten Zeit-Philosophien

(hierzu gehören das Judentum,

das Christentum undder Islam).

Sie sind gekennzeichnet durch ihre
Denklogik des Entweder-Oder. Die
Dualität des Profan und Hellig ist
ihnen Grundlage.
Erlebnis von Ewigkeit und Unendlichkeit

wird in eine zeitliche und
räumliche Ferne, in eine visionäre
jenseitige selige Welt, verschoben,
die man nur mit Hilfe eines Mittlers
erreichen kann.
Heilig und Profan, Gott und Mensch
bleiben auf ewig Dualität.

Jene Weltanschauung charakterisiert

alle sogenannten Ewigkeits-
Philosophien (hierzu gehören der
Hinduismus, Taoismus und
Buddhismus).

Sie sind gekennzeichnet durch ihre
Denklogik des Sowohl-Als-auch.
Das übergegensätzliche Konzept
der Leere ist ihnen Grundlage.
Augenblick ist Ewigkeit, Raum ist
Unendlichkeit, Erscheinung (Samsara)

ist Wesen (Nirvana), wenn
auch ein getrübtes Wesen, das der
rechten Erfassung (das heißt der
individuellen Anstrengung) bedarf.
Heilig und Profan, beide Seiten der
Welt durchdringen sich und sind im
Letzten identisch, das heißt, jeder
Mensch ist potentiell ein Buddha.

Der Kompira-Schrein-Bezirk

ist nicht eine der Stationen auf der
berühmten Wallfahrtsstraße durch
die88 heiligen Städten von Shikoku-
wie fälschlich so oft angenommen
wird -, obwohl er sicher von den
meisten Pilgern dieser Wallfahrt oft
mit aufgesucht wurde. Er ist und
war ein spezieller Schrein für die
Seefahrer und damit aller Reisenden.
Seekrank werden heißt im Japanischen

«fune ni you», das heißt
«vom Schiffe betrunken werden».
Viele Pilger taten daher dort das
Gelübde, künftig dem Alkohole zu
entsagen, in der stillen Hoffnung,
daß sie dann durch die Gnade des
Kompira auch vom Schiffe nicht
mehr betrunken würden.
Die dem Schreine vorgelagerte
Stadt, die Monzen-Machi, ist hier
klar nur eine Verlängerung des
erstrangigen Prozessionsweges und
daher von einfach linearer Struktur.
Die Monzen-Machi und die eigentliche

Schreinanlage, das heißt die
gemachte Umwelt, widersetzt sich
als menschlich geschaffene
Ordnung in keiner Phase der Topologie,
der gegebenen Umwelt, das heißt
der von der Natur gegebenen
Ordnung um Kotohira, sondern baut auf
ihr auf, benutzt sie zum größten
Effekte einer Verschmelzung beider
Ordnungen.
Der Prozessionsweg besteht bis
zum Ziele, dem Hongu (Nr. 18), dem
Hauptschreine, aus einer Folge von
Weg-Räumen (meistens engen,
beidseitig geschlossenen und daher
ziemlich dunklen, durch starke
Steigungen, seien es Rampen oderTrep-
pen, gekennzeichneten Räumen),
die durch Ort-Räume (meistens
weiten, selten auf allen vier Seiten
umschlossenen und daher ziemlich
hellen, fast immer vollkommen ebenen

Räumen mit klar definierten
guten und weiten Ausblicken) wie
durch Gelenke zusammengehalten
(oder getrennt) werden.
Wie aus der folgenden Analyse und
Notierung der visuell erlebbaren
Komplexität der Prozession durch
die Gesamtanlage erkennbar wird,
sind die wichtigsten dieser klar
definierten Ort-Räume die folgenden
Stationen:

Nr. 1:

Der relativ kleine, von drei Seiten
umschlossene Ort-Raum vor dem
zweistöckigen Haupttor der Anlage,
erreichbar nach einer langen, steilen
Treppenflucht. Hier stehen die
«5 Farmer», 5 bunte Papierschirme,

unter denen seit alters Bauern lokale
Leckerbissen anpreisen. Ein Rückblick

erlaubt eine Aussicht über
einen Großteil der durchwanderten
Monzen-Machi.

Nr. 2:

Ein größerer, ebenfalls dreiseitig
geschlossener Ort-Raum, der vom
«Stalle der heiligen Pferde», einem
Torii und einer sehr steil ansteigenden

Treppe (dem männlichen
Aufstieg) und einer Mauer mit schwacher
ansteigendem Aufstieg (dem
weiblichen) gefaßt ist.

Nr. 9:

Ein kleinerer, lichter, dreiseitig
geschlossener Ort-Raum, von
Teehaus, einem weiteren Pferdestall
und einer Steinmauer definiert.

Nr. 11 :

Ein dreiseitig geschlossener, lichter
Ort-Raum, in den viele Steinlaternen
und kleinere Schreine gesetzt sind.
Die linke offene Raumseite erlaubt
einen Ausblick über das nahe
gelegene Tal.

Nr. 12:

Ein großer, allseitig geschlossener,
lichter Ort-Raum vor dem Asahi-
Schrein und Gebäuden zum
Ausruhen. Aber man hat sich getäuscht,
wenn man dies als Ziel schon
auffaßte, denn links lädt ein neues Torii
zum Weitergehen ein.

Nr. 18:

Ein zweiseitig gerahmter, sehr lichter

Ort-Raum mit einem herrlichen
Ausblick über halb Shikoku bis zum
Innenmeer. Man erlebt das Gefühl
des Schwebens in den Wolken.
Man ist über den Dingen. Dies ist
der emotional und physisch nicht
mehr zu überbietende Höhepunkt
der Prozession. Man hält inne, ohne
räumlich weiter stimuliert zu werden.
Um den Pilger praktisch zu
überlisten, bis zu diesem Ziel trotz des
höchst beschwerlichen Anstieges
durchzuhalten, werden folgende
psychologische Gestaltungstricks
benutzt:
a) Das Prinzip der alternierenden
Wendungen; jeder anvisierte, quasi
magisch anziehende visuelle «Au-
genstop» oder gebautes Symbol
am Ende eines langen Weges
erschließt - ist dieser Punkt einmal
erreicht - einen neuen oder eine
Reihe neuer Augenstops. Das hält
den Pilger in Spannung, treibt ihn
weiter.



«*/

¦m 1 r®

26

»,
15 ..:*.,

ika

ru
6~^

5T

£

b) Die höchst beschwerlichen langen

Treppen verbergen ihre wahre
Länge bis zum Erreichen einer
Zwischenplattform; aber der Schock
wird meistens durch eine herrliche
Aussicht, oft ein Rückblick,
ausgeglichen, die praktisch dem Pilger
seine Mühen vergessen läßt und
seine Neugier weiter anreizt. Das
Spiel wiederholt sich bei der nächsten

Plattform.
c) Konstanter Wechsel von erlebtem
Raumcharakter (Alternieren
zwischen geschlossen und offen, eng
und weit, hell und dunkel, vage und
explizit) und Oberflächenqualität der
raumestablierenden Elemente
(Alternieren zwischen weicher und
harter, vom Menschen oder von der
Natur gemusterte Oberfläche) kreiert
einen konstanten Wechsel der

H

S
y

»-»

\.

*^s" r̂«

Ä̂^

Raumstimmung; die Dichte des
Originalitätswertes läßt ihn die Zeit
vergessen. Varietas delectat.
Das Umweltserlebnis als Ganzes
wird in der Erinnerung eines Pilgers
im mer eines über viele beschwerliche
Etappen erreichten und auf dieses
ausgerichteten Zieles weiterleben.

Der Kiyomizu-Tempelbezirk
am Fuße des Higashiyama, der«öst-
lichen Bergkette» von Kyoto -
Station Nr. 16 auf der berühmten
Wallfahrtsstraße der 33 Kwannon-
tempel von Saikoku -, ist
höchstwahrscheinlich im 8. Jahrhundert
entstanden, obwohl nachher des
öfteren abgebrannt. Die heutigen
Gebäude stammen wohl größtenteils
von einer Rekonstruktion aus dem
Jahre 1631 her.

M
*•'

^i
-m\-j

X 3



Die dem Tempel vorgelagerte Stadt,
die Monzen-Machi im Osten von
Kyoto, ist hier durch eine weitgehende

Verästelung der Zuwege zum
eigentlichen Tempelbezirk strukturiert.

Auf Grund der unterschiedlichen

Gestaltung lassen sich klar
sechs verschiedene Weg-Räume
unterscheiden (siehe Lageplan der
Monzen-Machi):
a) Der gerade Straßen-Raum (8) vor
der Yasaka-Pagode (9) des Hokan-
Ji-Tempels ist vollkommen von
dieser beherrscht. An dem Ort-
Raum mit dieser Pagode angekommen,

merkt man plötzlich, daß diese
Pagode keineswegs zum eigentlichen

Tempelbezirk gehörte und
daß man diesen noch lange nicht
erreicht hat. Die Straße spaltet sich

plötzlich hier in einen Weg zum
Hokan-Jl und einen zum eigentlichen
Kiyomizu-Tempelbezirk auf.
b) Der stark gekrümmte ansteigende
Weg-Raum des San-El-Anstieges
(6), der wegen seiner konstanten
Krümmung dem Auge keinen Halt,
ja im Gegenteil dauernd einen Ausblick

bietet, hat stark vorwärtstreibenden

Charakter.
c) Der Straßen-Raum des Kiyomizu-
Anstieges (4), der durch eine
Unzahl von Souvenirläden gerahmt
wird, reizt durch das konstante
Auftauchen und Verschwinden des
Daches der Pagode von Kiyomizu
zum Weiterschreiten.
d) Der Straßen-Raum des Gojo-
Anstieges (7) ist einseitig durch
eine Wand von fast identischen,

)—Oe

LiZ
s

\\ I.V. \

MB ifl

e—e

/
ÌO oa<XKxXmXxXXk>

Analyse und Notierung der visuellen

Komplexität, erlebbar
entlang des Prozessionswegesdurch
die Kompira-Schreinanlage

Diese Nebeneinanderstellung der
konventionellen iconographischen
Darstellungsmethode von Raumfolgen durch ein
orthogonales Projektionsverfahren
präsentische Darstellungsmethode von
Umweltinformation) und der quasi mo-
derenen bewegungsstrukturierten,
teilweise indexikalischen, teilweise symbolischen

Darstellungsmethode eines
sequentiellen Erlebnisses derselben Raumfolgen

(diskursive Darstellungsmethode
von Umweltinformation) erlaubt einen
Vergleich der kommunikativen Vor- und
Nachteile der respektiven Darstellungsmethoden.

Raum-Helligkeitsgrade, Ausblicksweiten
und -riohtungen, Steigungsverhältnisse
durchschrittener Weg- und Ort-Räume
sowie wichtigste raumstrukturierende
symbolische Elemente wie Tore, Laternen,
Votivtafeln usw. lassen sich nur schwer,
wenn überhaupt, im konventionellen,
orthogonalen Projektionsverfahren
notieren und aus diesem später entnehmen,
während sie andererseits die Möglichkeit
bieten, kaum phänomenal erfahrbare
Raumdicken graphisch wiederzugeben.
Die konventionellen Darstellungsverfahren

durchdringen die Umwelt, während
die diskursiven Darstellungsmethoden
die Umwelt quasi nur abtasten und notieren,

was phänomenal gegeben ist.

Kanal 1:
Normaler Lageplan durch die Schreinanlage

und die ihr vorgelagerte lineale
Monzen-Machi.

Kanal 2:
Größe des zur Bewegungsrichtung
rechtwinkeligen, beidseitig überblickbaren
Raumes (durch horizontale schwarze
Linien wiedergegeben) sowie Weite und
Richtung der Aussichten.

Kanal 3:
Helligkeitsgrade der durchlebten Räume.

Kanal 4:

Steigungsgrade der durchwanderten
Umwelt (links der Bewegungslinie) und
wichtigste Raumsymbole und deren
Anzahl. 1 Läden; 2 Steinlaternen; 3 Papier
Sonnenschirme; 4 Torbauten; 5 shintois-
tische Torii; 6 kleine Schreine.

Kanal 5:
Überhöhter Schnitt durch die Gesamtanlage.

X 4



zweistöckigen alten Kyoto-Reihenhäusern

begrenzt; durch geschickte
Staffelung, unter Ausnutzung der
vorhandenen Topologie, wird dieser
Häuserzugvielzu lang,zu langweilig.
Er wird quasi zum Wegweiser,
e) Der Raum des Kiyomizu-Abkür-
zungsweges (5) ist beidseitig von
den gleichen zweistöckigen
Reihenhäusern gefaßt, und man hat
konstant vom Anfang bis zum Ende die
Silhouette der Kiyomizu-Pagode vor
bewaldetem Hintergrund als Anreiz
oder «Augenstop» in Bewegungsrichtung

vor sich.
Das Raumerlebnis auf einem vollen
Rundgang im eigentlichen Tempelbezirk

ist nicht so sehr durch eine
klare hierarchisch saubere
Aneinanderreihung von Einzelräumen,
sondern mehr durch ein Ineinanderfließen

von Einzelräumen
charakterisiert; es läßt sich wohl auch hier
die grundlegende Weg-Ort-Gestal-
stungsdialektik entsprechend der
Bewegung—Ruhe—Umwelterlebnisdialektik

erkennen, doch ist diese
Dialektik räumlich nicht so klar
herausgearbeitet, da ihr religiös
nicht dieselbe Bedeutung der
Aufbereitung einer profanen in eine
zunehmend heiligere Welt wie bei
reinen Shinto-Schrein-Anlagen
zukommt.

Zwei psychologische Umweltgestaltungstricks

werden hier mit größtem
Erfolge ausgespielt:
a) Das konstante lineare Ineinanderfließen

oder Verschmelzen von
Einzelräumen bewirkt praktisch, daß
der Pilger dauernd weitergeleitet
wird und weder zu einem kurzfristigen

Einhalten noch zu einer Hauptrast

eingeladen wird. Das wird
besonders bei der Ankunft auf der
Butai, der «Tanz- oder Aussichtsbühne»

des Hondo, der Haupthalle
(11) erlebbar; ein herrlicher Ausblick

über einen Großteil Kyotos
verleitet ihn zur Annahme, er hätte
tatsächlich eine Art «Ziel» erreicht.
Doch da erschließt sich tief unter
ihm eine neue Attraktion: der Oto-
wa-Wasserfall, tief unter dem Oku-
No-In (16), dem «Innersten Bau»,
vor dem sich Pilger erfrischen und
tummeln. Eine klar sichtbare lange
Treppe führt zu dieser neuen Attraktion

hinab; aber an diesem klar als
Ort ausgebildeten Ruhe-Raum
angekommen, wird er sofort wieder
von einem mit Ahornbäumen
baldachinartig überdachten Weg-Raum
zum Weiterziehen angeleitet. Er hat
praktisch - und das ist wohl echt
buddhistische Logik-für sich selbst
durch konkrete Erfahrung
herauszufinden, daß letzten Endes Weg
und Ort, Weg und Ziel, Ruhe und
Bewegung dasselbe, das heißt, nur
zwei verschiedene Modalitäten eines
größeren Ganzen sind.
b) Für die meisten Pilger ergibt sich
wohl der größte Schock in dem
Augenblick, wo er erkennt, daß er-
ohne es auch nur zu ahnen - plötzlich

an seinen Ausgangspunkt (19)
zurückgekehrt ist. Die durchschrit-
tene Raumfolge hat ihn jeder
Orientierung beraubt. Die Tatsache
besteht, doch wie dies raumpsychologisch

im einzelnen erreicht worden

ist, ist mir noch unklar.
Das Umweltserlebnis als Ganzes
wird in der Erinnerung eines Pilgers
immer eines einer zu einer kompletten

Einheit verschmolzener Raumfolge

sein.

(Der dritte Teil dieses Beitrages
wird in Heft 11/68 erscheinen.)

Friedrich St.Florian, Rom

Imaginäre
Architektur

Di e Raumgebilde der luftgebundenen
Transportsysteme

Es gibt heute im Luftraum über
großen Städten Raumgebilde, die
man als imaginäre Architektur
bezeichnen kann. Es sind dies die
sogenannten «Holding Areas» oder
Warteräume, in denen ankommende
Flugkörper zunächst in vielgeschos-
sigen Spiralen geordnet und dann
zu den Landeplätzen gesteuert werden.

Im Luftraum über New York
existieren zum Beispiel acht solche
Raumgebilde, die Rückstauwarteräume

für den John-F.-Kennedy-
Flughafen nicht mitgerechnet.
Im technischen Sinn sind das
Verkehrseinrichtungen im Luftraum, die
durch die zunehmende Dichte im
Flugverkehr notwendig geworden
sind.
Über diesen rationalen Zusammenhang

hinaus faszinieren das
Raumkonzept solcher Konstruktionen und
die möglichen Ansätze für kommende

Architekturvorstellungen.
Zunächst sind zwei Eigenschaften
des Raumkonzeptes sofort erfaßbar:
Einmal fügen sich diese erzeugten
Raumgebilde durchaus allen
traditionellen Definitionen der Ingenieurbaukunst.

Sie sind meßbar, haben
Dimensionen, Höhe, Breite, Tiefe,
nur daß die Raumhüllen nicht mehr
physisch existent sind, sondern nur
als Einbildung existieren. Eine zweite
Eigenschaft ist, daß diese Verkehrsbauten

überhaupt nur dann existieren,

wenn sich ein Flugkörper ihrer
bedient.
Übertragen auf das Gebiet der Architektur,

scheint mir das Phänomen
solcher Raumkonzeptionen
verheißungsvoll. Die Vorstellung einer
Architektur, die imaginär ist, das
heißt eine Architektur, die erfunden,
erzeugt und realisiert werden kann
ohne jegliche materielle Belastung
oder Begrenzung und die dennoch
mitteilbar ist, ist im Augenblick
kaum mehr als ein Gedankensprung,
ein Traum, eine Hypothese. Als
Hypothese ist sie freilich Teil einer
viel umfangreicheren Entwicklung,
die sich in der Transformation des
Menschen selbst vollzieht. Mit der
zunehmenden Ausdehnung des
menschlichen Erfahrungs- und
Erlebnisbereiches gewinnt das Phänomen

der Imagination neue
Dimensionen.

1

«New York Bird Cage». Die Anordnung
der Warteräume im Luftraum über New
York. Der Radius ist 50 Meilen.

«Waiting Rooms». Imaginäre Architektur.
Montage, 1968.

Imaginäre Kraftlinien luftgebundener
Transportsysteme. John-F.-Kennedy-
Flughafen. In einer mittleren Verkehrsstunde

befinden sich ungefähr 300 bis
500 Flugkörper innerhalb des «New York
Bird Cage».

ì
yy,
•yy.

*«yj>ï*.*-?,wm
\'..*j*i

sPìSE
vs:

§M£k

mm?>&msi

i.

¦ yjftyY
•

X 6


	Anatomie des gelebten Raumes [Fortsetzung]

