
Zeitschrift: Bauen + Wohnen = Construction + habitation = Building + home :
internationale Zeitschrift

Herausgeber: Bauen + Wohnen

Band: 22 (1968)

Heft: 9: Raumwahrnehmung und Raumgestaltung = Perception visuelle
spatiale et configuration volumétrique = Spatial perception and
volumetric configuration

Artikel: Weg - Ort - Raum : Versuch einer Analyse der Bewegung im
architektonischen Raum = Chemin - endroit - espace : essai d'une
analyse du mouvement dans l'espace architectonique = Way - [location]
- space : trial of an analyse of movement int the architecton...

Autor: Domenig, Gaudenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-333314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-333314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


&L
K

•jkfi!
x

"¦ ¦
¦ " ¦

AT' J

/
Gaudenz Domenig, Zürich

Weg — Ort — Raum
Versuch einer Analyse der Bewegung im
architektonischen Raum

Chemin - Endroit - Espace
Essai d'une analyse du mouvement dans
l'espace architectonique
Way - Socality — Space
Trial of an analyse of movement in the archi-
tectonical space

Ein architektonisch gegliederter Raum istu.a.
dadurch gekennzeichnet, daß er Stellen oder
Zonen unterschiedlicher Beschaffenheit
aufweist, die sich zu verschiedenen Zwecken
verschieden eignen können. Fragt man nach
dem Wesen der Bewegung in einem solchen
Raum, so kann man deshalb davon ausgehen,

daß prinzipiell jeder Raumzone auch ein
spezifisches Maß an Eignung zukommt,
Bewegungs- oder Ruhezustände in sich
aufzunehmen. In einer Skala beliebiger Übergänge
treten dann drei Spezialfälle hervor; - nämlich

Räume, die eigentlich nur für Bewegung
bestimmt sind, solche, die nur der Ruhe dienen

sollen, sowie solche, die gleicherweise
Bewegungs- und Ruhezuständen Platz bieten.
Nennt man die ersten Wegräume oder Wege,
die zweiten Orträume oder Orte und die dritten

Weg/Ort-Räume oder (eigentliche) Räume,
so verfügt man damit über drei Grundbegriffe,
die als Alternative zum vertrauteren Begriffspaar

von Raum und Zeit bemerkenswerte
architekturtheoretische Möglichkeiten in sich
tragen. - Dies in aller Kürze darzulegen und
einigermaßen faßbar zu machen, ist der Sinn
der folgenden Ausführungen1.

A Die Unvereinbarkeit von Weg und Ort im
logischen Raum

Die erste Frage, die sich stellt, wenn man mit
den Begriffen »Weg«, »Bewegung«, »Ort«
und »Ruhe« arbeitet, ist die Frage nach den

gegenseitigen sprachlich-logischen
Beziehungen zwischen den betreffenden Worten.
Um dem nachzugehen, ist es zweckmäßig,
diese letzteren in Sätze einzugliedern, die
sich aussagenlogisch eindeutig miteinander
verknüpfen lassen. Führen wir die
Abkürzungen

Z »etwas«, im Sinne einer bestimmten
logischen Einheit

W »Z ist auf (einem) Weg«
O »Z ist an (einem) Ort«
b »Z ist bewegt«, »Z ist in Bewegung«
r »Z ruht«, »Z ist in Ruhe«
R »Z ist in einem Raum«

und die Verknüpfungssymbole

<-> dann und nur dann, wenn
<Hf» entweder... oder...
y\ und

ein, so lassen sich die sechs logischen
Beziehungen zwischen W, O, b und r wie folgt
behaupten:

(1) b ^ r (4) r <4t-> W

(2) b <-> W (5) b «4* 0
(3) r <-> 0 (6) W «-H-* 0

In einem Schema dargestellt:

/auf Weg sein \

\sich bewegen/

an Ort sein \

ruhen /

Satz (1) liest sich »etwas ist entweder
bewegt, oder es ruht« und entspricht der
Auffassung, nach der Bewegung und Ruhe sich

gegenseitig ausschließende Gegensätze sind.
Bewegung ist Nicht-Ruhe, Unruhe; Ruhe ist
Nicht-Bewegung, Unbeweglichkeit2.
Satz (2), »etwas ist bewegt dann und nur
dann, wenn es auf Weg ist«, begreift sich am
leichtesten von der deutschen Etymologie
her, nach welcher »sich bewegen« (im
Mittelhochdeutschen noch als einfaches, starkes
Verb »wegen«) und »Weg« auf dieselbe
indogermanische Wurzel *uegh- »sich bewegen,

schwingen, fahren, ziehen« zurückgehen3,
also ursprünglich und eigentlich aufs engste
miteinander verbunden sind. Entsprechend
definiert auch ein einschlägiges Wörterbuch
den Begriff »Weg« als

1. die Linie X, die etwas sich Bewegendes im
Räume beschreibt, und: die Bewegung
selbst;

2. ein bestimmter abgegrenzter Teil des Raumes,

der - und insofern er - für etwas sich
Bewegendes als Weg 111 dient, nam. für
sich bewegende (gehende, fahrende,
reitende etc.) Personen4.

Satz (3), »etwas ruht dann und nur dann,
wenn es an Ort ist«, ordnet in gleicher Weise
Ort und Ruhe einander zu und ist verständlich,

wenn (2) verständlich ist.
Die Sätze (4), (5) und (6) schließlich folgen
zwingend aus (1), (2) und (3) und bedürfen
daher ebenfalls keiner weiteren Erläuterung.

Überlegt man sich die Konsequenzen der so
definierten logischen Beziehungen, so
erkennt man bald, daß nach ihnen Bewegung
im Sinne von Ortsveränderung schlechthin
unmöglich ist. Ein Etwas, das sich von Ort zu
Ort bewegen wollte, müßte an diesen Orten
immer in Ruhe, in den Intervallen, wie klein
auch immer man sie ansetzen möge, in

Bewegung, auf Wege sein. Es müßte also letz-
lich immer zwischen dem Zustand des An-
Ort-Seins und demjenigen des Auf-Weg-Seins
hin und her wechseln, was nach dem
logischen Schema gerade unmöglich ist, da dieses

ja Übergänge zwischen Weg und Ort,
Bewegung und Ruhe kategorisch ausschließt.
Es ist hier nicht der Ort, um auf die philosophische

Frage dieser Undenkbarkeit der
Bewegung weiter einzugehen. Auf eines aber
muß hingewiesen werden: Es gibt grundsätzlich

zwei mögliche Haltungen gegenüber dem
Problem. Man kann entweder die Betonung
auf das Faktum der Unmöglichkeit der Bewegung

- nämlich für das Denken - legen, oder
aber auf die offenbare Tatsache der
Unangemessenheit des Denkens - nämlich hinsichtlich

des Erfassens der Bewegung.

321



i
d

v-V'3"x

ri

Abgru
W

nd
WR

Ebene
R OR

Gebirge
O

Landform im großen: Abgrund, Ebene, Gebirge
Configuration générale du terrain: abîme, plaine,
montagne

General configuration of land: abyss, plain, mountain

t
d

x -, -y

Gewä
WF

ss
î

3r Feld
R

Wald
OR

Bodenbeschaffenheit: Gewässer, Feld, Wald

Qualification du sol en fonction du mouvement: eau.
champs, forêt
Qualification of ground in function of movement: water.
field, forest

x ¦—¦— x Bezugsebene / Niveau de référence /
Level of reference

d — Betrachtete Raumschicht / Gradin d'es¬

pace en considération / Layer of space
under consideration

W WEG; reiner Wegraum; Un-Raum
CHEMIN; pur espace de mouvement; espace
non-humain
WAY; pure space of movement; non-human
space

WR Wegraum; wegbetonter, relativ ortarmer Raum
Espace de mouvement
Space of movement; move-space

R RAUM; optimal ausgewogener (Weg-Ort-)Raum
ESPACE optimum; espace de conjonction de
mouvement et arrêt
SPACE; best balanced space of movement and
rest; (move-rest-)space

OR Ortraum; ortbetonter, relativ wegloser Raum
Espace d'arrêt
Space of rest; rest-space

O ORT; reiner Ortraum; Un-Raum
ENDROIT; pur espace d'arrêt; espace non-
humain
PLACE; pure space of rest: non-human space

y:
¦ V:\
•:-

1
',,tt-M

Wk

Wald des Takihara-Schreins, dessen Zuweg analog
aufgebaut ist wie derjenige des Inneren Ise-Schreins.

Forêt du temple Takihara, dont l'accès est construit de
façon similaire que celui du temple Ise.

Forest of the Takihara Shrine, the access is similar to
the access to the Inner Ise Shrine.

Der erste Standpunkt ist der des konsequenten
Logikers und wurde im alten Griechenland

aufs schärfste von der eleatischen Schule
vertreten (Parmenides, Zenon, Melissos, alle
5. J. v. Chr.), für welche der Grundsatz galt,
den Parmenides aussprach: »Sein und denken

sich lassen, dies beides ist ein und
dasselbe.«5 Aus dieser Perspektive ist Bewegung

nicht seiend, weil sie nicht denkbar ist,
folglich muß alles ruhen, der Raum kann nicht
leer sein, »denn das Leere ist nichts; das
Nichts aber kann« (für das Denken, muß man
ergänzen) »nicht existieren .«6. Und so weiter.

Es folgen in dieser Linie auch die berühmten

Paradoxien des Zenon, deren eine - »Was
sich bewegt, bewegt sich weder an der Stelle,
wo es ist, noch an der, wo es nicht ist«7 - im
Grunde dasselbe wie unser oben aufgestellter

Satz (5) behauptet: nämlich daß etwas
dann und nur dann bewegt ist, wenn es an
keinem Ort ist.
Der andere mögliche Standpunkt ist
derjenige, welcher nicht durch eine logisch
konsequente, sondern eine die Logik transzen-
dierende, »meta-logische« Haltung
gekennzeichnet ist. Dieser wurde vor allem im Fernen

Osten in einer gewissen Schicht des
Taoismus vertreten, wo dem Ideal der
Denkbarkeit des Ruhenden und »vollen« Seienden
dasjenige der »Brauchbarkeit« des Weghaften

(Tao bedeutet »Weg«) und leeren
NichtSeienden gegenübergestellt war. Besonders
charakteristisch dafür sind die berühmten
Worte des Lao Tse (um 300 v. Chr.?):

Der Speichen dreimal zehn
Auf einer Nabe stehn.
Eben dort, wo sie nicht sind,
Ist des Wagens Brauchbarkeit.

Man knetet Ton zurecht
Zum Trinkgerät:
Eben dort, wo keiner ist,
Ist des Gefäßes Brauchbarkeit.

Man meißelt Tür und Fenster aus
Zur Wohnung.
Eben dort, wo nichts ist,
Ist der Wohnung Brauchbarkeit.

Wahrlich:
Erkennst du das Da-Sein als einen Gewinn,
Erkenne: Das Nicht-Sein macht brauchbar8.

Ein Vergleich dieser zwei Standpunkte zeigt,
daß es offenbar zwei Wahrheiten gibt, die
beide für den Menschen ihre Gültigkeit
haben. Die eine entspricht dem Denken und
will, daß alles immer in Ruhe und Orthaft sei;
die andere bejaht die dem Denken entgegengesetzte

Fähigkeit des Menschen, das Leben
(oder wie immer man sie benennen mag), und
betont die Wirklichkeit der Bewegung und
des Weghaften. Die logische Unvereinbarkeit
von Bewegung und Ruhe, Weg und Ort, gründet

somit letztlich in der Unvereinbarkeit von
Leben und Denken, also in der spezifisch
menschlichen Natur selbst. Und dies hebt die
ganze Fragestellung über das rein Theoretische

hinaus. Wenn der Mensch nämlich als
ein »vernünftiges Lebewesen« im Raum nicht
nur intransitiv lebt, sondern ihn auch transitiv
er-lebt, d. h. in ihm lebt und ihm zugleich auch
immer mittels der Vernunft und des Denkens
gegenübertritt, dann muß eben der zunächst
rein logische Sachverhalt gerade auch für das
Raum-Erlebnis von entscheidender Bedeutung

sein. Die Unvereinbarkeit von Weg und
Ort kann dann für den erlebenden Menschen
nicht hinfällig, sondern lediglich durch die
andere Seite seiner eigenen Natur relativiert
werden.

B. Die Komplementarität von WEG und ORT
im physischen Raum

Wenden wir uns nun dieser andern Seite der
menschlichen Natur zu, so zeigt es sich, daß
der Mensch selbst nicht nur eine logische
Einheit, sondern zugleich auch eine physische
Vielheit ist und zudem lebt und sich selbst
und seine Teile relativ zueinander bewegen
kann. Für diesen Körper als etwas Vielheitliches,

Gegliedertes und Gelenkiges trifft der
Satz b <-H-> r offensichtlich nicht zu, denn
es kann ein Mensch ja z. B. mit den Füßen fest
auf dem Boden stehen und trotzdem gleichzeitig

die Arme innerhalb der jeweils gesetzten

Grenzen frei bewegen. Der Raum, in dem
ein solcher menschlicher Körper anzusetzen
ist, erfordert nicht eine logische, mit an sich
bewegungslosen abstrakten Einheiten
operierende, sondern eine physiologische, d. h.

auf den lebenden menschlichen Körper bezogene

Betrachtung.
Von der Physiologie her muß man aber sagen,
daß ein Mensch nur dann sinnvoll als im
Raum seiend gelten kann, wenn sein Leib
und lebender Körper durch die Natur dieses
Raumes nicht ernstlich gefährdet ist. Zur
Erfüllung dieser Bedingung ist dann zweierlei
nötig: Der Raum muß Orte aufweisen, an
denen man Halt findet, und er muß zugleich
Weg, »Spielraum« bieten, damit man sich
physisch auch bewegen kann. Fehlt einem
Raum das eine oder das andere gänzlich, so
ist er für den Menschen lebensgefährlich und
wird darum, physiologisch betrachtet, zu
UnRaum: zum verderblichen Abgrund oder zum
erstickenden Grabhügel.
Im Gegensatz zum logischen Raum Ri, für den
nach dem Ausgeführten ja der Satz

(7) Ri (W «-H-» O)

gelten muß, hat der physische Raum R„ demnach

der Bedingung

(8) Rn (W O)

zu genügen: »Jemand ist in einem physischen
Raum dann und nur dann, wenn er zugleich
auf Weg (bewegt) und an Ort (in Ruhe) ist.«
Die natürlichen Möglichkeiten eines
Menschen, aus freiem Willen und ohne Hilfe
technischer Mittel die Grenzen eines so definierten

Raumes zu überschreiten, sind sehr
gering. Will er sich etwa in den Zustand
völliger Ruhe versetzen und ganz nur an Ort
sein, so muß er letztlich auch die Atembewegung

anhalten, was nur für eine sehr kurze
Zeit nicht lebensgefährlich ist. Sucht er anderseits

völlige Ortlosigkeit, so hat er sich vom
festen Boden zu trennen, und dies gelingt ihm
infolge der Schwerkraft auch nur während
den wenigen Sekunden eines Sprunges, ohne
daß er dabei zu Schaden käme. Springt er
allenfalls ins Wasser, so ist er auch dann
entweder dem Tode durch Ertrinken ausgeliefert,

oder aber er vermag sich schwimmend
an der Oberfläche zu »halten«, und dann ist
das Wasser für ihn eben auch kein rein
Weghaftes mehr.
Der Raum selbst als objektiv Vorhandenes
und zur Verfügung Stehendes schlägt nach
Satz (8) in physiologischen Un-Raum um,
wenn ihm entweder aller Grund und Boden
mangelt (Abgrund), oder wenn er zu reinem
Ortraum ohne Luft und Spiel wird
(Grabhügel). Zwischen diesen Extremen des reinen
Weg- und des reinen Ortraumes ist eine Skala
von Übergängen denkbar, in deren Mitte der
ideale, ausgewogene (Weg-Ort-)Raum seinen
Platz hat. Betrachtet man etwa den Fall einer
natürlichen Landschaft, so kann man deshalb
im Sinne der Abbildungen 2 und 3 Zonen

322



unterschiedlicher Raumqualität voneinander
abheben. Die wichtigsten Landschaftsfaktoren

wie Feld, Wald, Gewässer, Ebene,
Gebirge, Abgrund lassen sich je einer der
Hauptkategorien einordnen, und feinere Übergänge
kann man sich, z. B. als sandiges Ufer
zwischen Fluß und Feld, ebenfalls leicht im
Konkreten vorstellen. Beim Studium eines
solchen Falles erkennt man dann aber auch klar,
was die physiologische Raumdefinition im
Grunde bedeutet: nämlich ein prinzipielles
Binden des Menschen an die horizontale
freie Ebene mit festem Boden. Diese Ebene
ist im physischen Raum das Maßgebende
schlechthin, relativ zu ihr ist jeder Absturz
und jedes Weicherwerden des Bodens als
Ortverlust, jeder Geländeanstieg und jede
Verstellung des freien Luftraumes als
Wegverlust zu werten; Weg- und Ortverluste
dann gleicherweise als Qualitätsverluste im
physischen Raum.
Man mag einwenden, daß ein solcher speziell
auf den menschlichen Körper und die ihn
charakterisierende Erdgebundenheit bezogener

Raumbegriff der üblichen Auffassung
widerspreche, nach welcher Raum eben
einfach eine dreidimensionale Ausgedehntheit
sei. Dem ist zweierlei entgegenzuhalten:
Erstens ist es ganz natürlich, daß der Mensch
verstandesmäßig den Raum primär nicht so
auffaßt, wie dieser den lebenden Körper
empfindungsgemäß umfängt; und zweitens
lehrt gerade die Etymologie des deutschen
Wortes »Raum«, daß dieses ursprünglich
eine Realität bezeichnete, die ziemlich genau
dem entspricht, was wir als physischen Ideal-
Raum bezeichnet haben, nämlich die freie
ebene Fläche mit festem Boden: Ein Grundstück.

So ist das Wort »Raum« nach dem
Duden, Herkunftswörterbuch der deutschen
Sprache9, eine Substantivierung des
gemeingermanischen Adjektivs »räum«, *ruma-,
»weit, geräumig« und verwandt z. B. mit dem
lateinischen »rus«, »Land, Feld, Landgut«.
Das Grimmsche Wörterbuch sieht in »Raum«
einen uralten Ausdruck der Ansiedler, »der
zunächst die Handlung des Rodens und Frei-
machens einer Wildnis für einen Siedelplatz
bezeichnete, dann den so gewonnenen Sie¬

delplatz selbst«. Dementsprechend sei auch

die ursprüngliche Bedeutung des Verbums
»räumen«, »einen Raum, d. h. eine Lichtung
im Walde schaffen, behufs Urbarmachung
oder Ansiedlung«10.
Daß in einem solchen ursprünglichen
Räumungsakt nicht nur das Wegräumen des Waldes

zwecks Schaffung eines Luftraumes,
sondern zugleich auch ein Aufräumen (Einebnen,
Feststampfen usw.) der dabei gewonnenen
Bodenfläche zwecks Sicherung einer festen
Grundlage als ein Wesentliches mit
eingeschlossen war, dafür finden sich Belege in

alten Texten über das Bau- und Landnahmeritual

archaischer Kulturen. Für den in Abbildung

7 dargestellten shintoistischen Ise-
Schrein existiert z. B. eine uralte Überlieferung,

welche auf den Räumungsakt anläßlich
der Gründung des Heiligtums in protohisto-
rischer Zeit (ca. 3. bis 7. Jh. n. Chr. im Falle
der späten Kultur Japans) wie folgt Bezug
nimmt:
»In diesem Jahr befahl Yamato-hime no Mi-
koto dem O-hata-nushi no Mikoto und allen
Leuten der achtzig Gefolgschaften der Mono-
no-Be, sie sollten die Baumwurzeln und das
wilde Gestrüpp des Isuzu-Gefildes abschneiden

und ausroden und die großen Steine und
die kleinen Steine einebnen11.«

Angesichts solcher Umstände können wir die
Unterscheidung eines logischen und eines
physiologischen Raumbegriffs wenigstens als

Hypothese einmal akzeptieren und uns nun
weiter fragen, wie denn das entsprechend
zwiespältige, logisch-physische Verhältnis
des Menschen zum Raum im ganzheitlichen,
geistig-seelischen Raumerlebnis allenfalls
zur Geltung kommt.

C. Das Erlebnis von WEG und ORT im
architektonischen Raum

Bei der Abklärung dieser Frage wollen wir
uns an einen konkreten Fall halten, wie er
nach Abbildung 5 hypothetisch angenommen
sei. Ein Mensch nähere sich als »Pilger«
einem primitiven Heiligtum, bestehend aus
einem heiligen Ort (konkret, z. B. ein
kultischer Stein oder Baum) inmitten der Lichtung

eines dichten, dunklen und wildverwach-

^'ÄflSi'*-

SIp'y.. äÄ

&£m *é
**¦*Ui

«•NMR

¦„¦¦ yim.

¦

±r M ±r +.r 7,

a —? zunehmende Heiligkeit

rv^

OR

©e ±

Zugang zu einem primitiven Heiligtum
Accès à un endroit sacré primitif
Approach to a primitive sacred place

a Logische Raum-Erwartung
Expectative logique de l'espace
Logical space-expectation

b Physische Raum-Empfindung
Sensation physique de l'espace
Physical space-sensation

c Logisch-physischer Effekt
Effet logico-physique
Logico-physical effect

+ Relativ nah; relativ heilig
Proximité relative; sacré relatif
Relatively near: relatively sacred

— Relativ fern; relativ profan
Distance relative; profane relatif
Relatively far: relatively profane

•ò Nah; heilig / Proximité, sacré / Near; sacred

0 Fern; profan / Distance; profane / far; profane

6

Waldlichtung
Clairière.
Clearing.

Westliche, z. Z. gerade unbenutzte Hälfte der
Waldlichtung des Inneren Ise-Schreins (vergi. Abb. 7). Die
Bauten des Schreins werden ca. alle 21 Jahre
abgebrochen und mit neuem Holz auf dem jeweils frei
danebenliegenden Grundstück wiederaufgebaut. Die
kleine Hütte auf unserem Foto steht über dem Ort, wo
beim nächsten Neubau der heilige Pfeiler als Zentrum
der ganzen Anlage eingeweiht wird. Dieser Pfeiler,
welcher unter dem jeweiligen Hauptgebäude verborgen
ist, stellt vermutlich das ursprünglichste Element des
Baukomplexes dar und mag schon in der Mitte der
Lichtung gestanden sein, bevor die eigentlichen Bauten

dazukamen.

323



senen Urwaldes. Die Herkunft des Pilgers se:
die relativ profane Welt außerhalb des Waldes,

sein letzter zurückgelegter Etappenort
bei A angenommen. Von A führe ein schmaler
Pfad über B und C, Waldeingang und
Waldausgang, auf O zu, das Ziel von allerheiligster
Dimension: das Kultobjekt.
Da die Frage nach der Interaktion zwischen
dem logischen und dem physischen
Raumkonzept des Pilgers geht, unterscheiden wir
zweckmäßig zwischen einer logischen Raum-
Erwartung, einer physischen Raum-Empfindung

und der resultierenden erlebnismäßigen
Raum-Wirkung.

Die logische Raum-Erwartung (Abb. 5a)

Für die Weise, wie die Raum-Struktur logisch
gedeutet wird, ist es ausschlaggebend, daß
der Pilger sich auf ein Ziel zubewegt und sich
deshalb im Übergang von einem Weg zu
einem Ort weiß. Ein solcher Übergang ist nun
aber, wie wir gesehen haben, im logischen
Raum schlechthin unmöglich. Das einzige,
was das Denken zu tun vermag, ist gewissermaßen

ein maßstäbliches Verkleinern, ein
Bagatellisieren des Problems, indem es sich
nämlich den Weg als eine Folge von Orten
vorstellt, die so nahe beieinanderliegen, daß
das fragliche Nichts zwischen ihnen vernachlässigt,

übersprungen werden kann. Für eine
solche Ortfolge, die auf ein Ziel ausgerichtet
ist, ist es dann aber charakteristisch, daß
jeder einzelne Ort bezüglich des Zieles
verschieden nah oder fern liegt. Der Pilger, der
auf ein Allerheiligstes zuwandert, erwartet
demnach, daß er mit jedem Schritt seinem
Ziel näher kommt und daß der Raum
entsprechend immer heiliger wird, das Profane
dagegen weiter und weiter zurückzuliegen
kommt.

Die physische Raum-Empfindung (Abb. 5b)

Im Gegensatz zu dieser Raum-Erwartung ist
die physische Raum-Empfindung vor allem
dadurch bestimmt, daß auf einen offenen
Freiraum plötzlich ein dichter Wald und dann
erneut ein offener Freiraum, nämlich die
Waldlichtung, folgt. Es findet also ein
zweimaliger abrupter Umschlag der physischen
Raumqualität statt, eine doppelte Verneinung
des idealen, optimal weg- und orthaften Raumes.

Diese Verneinung ist um so bestimmter
ausgesprochen, je dichter und wegloser der
Wald ist, je mehr er sich qualitativ einem
reinen Ortraum, einem ORT und damit einem
Un-Raum nähert. Der schmale Pfad, den der
Pilger »trotzdem« begehen kann, ändert an
diesem primär durch den Sehsinn vermittelten

physischen Eindruck wenig; ja der
Umstand, daß er überhaupt nötig ist,
unterstreicht nur noch die Tatsache, daß im Wald
ein prinzipiell unräumlich Orthaftes, die
Antithese des freien Raumes in Geltung ist.

Das resultierende Raum-Erlebnis (Abb. 5c)

Was geschieht nun wirklich im Pilger infolge
solchen Raum-Erwartens und Raum-Empfindens?

- Das Kritische ist natürlich der Wald
in seinem Anspruch, ein wegloser Ortraum
zu sein. Als ein solcher läßt er nicht nur den
Weg in seinem Innern als illusorisch erscheinen,

sondern auch das Schreiten des Pilgers
auf diesem Weg einem Treten an Ort
gleichkommen, welches das Ziel und Allerheiligste
in Wahrheit nun nicht mehr näher bringt. Die
Unterscheidung von näheren und ferneren,
heiligeren und weniger heiligen Stellen muß
im Bereich dieses Waldes letztlich dahinfallen
und einer summarischen Wertung Platz
machen, für die der Wald als Ganzes das Nahe

und Heilige und rückblickend der Freiraum
vor dem Walde - ebenfalls als Ganzes - das
Ferne und Profane ist.

Die Bedeutung dieses Entrelativierungs-
Effektes wird vollends klar, wenn der Weg
nach einer Weile plötzlich erneut in einen
Freiraum, nämlich in die Lichtung mündet.
Sprach zuerst der heilige Wald mit aller
Deutlichkeit die Verneinung des profanen Raumes
aus, so verneint nun die Lichtung mit
ebensolcher Macht auch noch diesen heiligen
Wald. Für den Pilger wird jetzt im Augenblick
der Überraschung das Unmögliche plötzlich
wirklich und im Erlebnis zur Gewißheit: die
Ankunft am Ziel, am andern Ort. Das Profane
- der Freiraum vor dem Wald - liegt zurück,
das Heilige - der Wald - nun offenbar auch;
so kann denn das Neue - die Lichtung - nur
das sein, was noch heiliger als das Heilige,
noch näher als das Nahe ist:dasganzAndere,
wie immer man es benennen mag. Das
Überschreiten des Waldes auf die Lichtung zu
wird im Raumerlebnis des Pilgers zur
Transzendenz im metaphysischen Sinne.

Überraschungsmomente aber sind nie von
Dauer, und so wird auch der Pilger unter
dem Eindruck der Realität einer baldigen
Ernüchterung nicht entgehen können. Die Lichtung

als wahrer Gottessitz wird nur allzubald
wieder zu dem, was sie auf Erden ist: zu
einem Freiraum im Walde, in dessen Mitte
das Allerheiligste seinen Ort hat. Der Waldrand

steht dieser Mitte erneut als das relativ
Profane gegenüber, und wenn in unserem
Beispiel ein weiteres Vordringen nun auch
einer Entheiligung gleichkäme, da der Zuweg
nicht mehr weiter gegliedert ist, so geht der
wahre Weg trotzdem weiter. Aber - und das
ist für das Raum-Erlebnis das Entscheidende-
er geht weiter auf einer höheren Stufe, die
Atmosphäre hat sich verdichtet und der
Pilger ist näher dem Ziel: er hat sich bewegt -
äußerlich und innerlich.

Was dieser Modellfall lehrt - man hat es
wohl bereits erkannt - ist im Grunde nichts
anderes, als was auch beim Überschreiten
jeder kleineren Grenze im Raum, jedes
Hindernisses überhaupt, mehroderweniger stark
zur Geltung kommen muß. Man kann es das
Prinzip der progressiven doppelten Verneinung

nennen oder auch ganz einfach das
Erschließungsprinzip. Wo immer im Raum
Unstetigkeitsstellen auftreten und auf ein
Ziel hin überschritten werden, muß, wenn
auch noch so unmerklich, ein
Überraschungseffekt resultieren, mit dem eine
»innere« Bewegung, die Erschließung einer
anderen Ebene des Erlebens verbunden ist.
Diese Augenblicke der Überraschung sind
die Augenblicke der Ankunft, des mystischen
Überganges vom Weg zum Ort, wie umgekehrt

die Momente der unmittelbar folgenden
Ernüchterung die Momente des erneuten
Weg-Gehens - im doppelten Sinne des Wortes

- sind.
Was eine Ortfolge im Erlebnis zum Weg
macht, sind letztlich nur diese Sekunden der
Überraschung und Ernüchterung, und was
ein Wegerlebnis vom Architektonischen her
deshalb allein aufbauen kann, ist eine Folge
von Übergangszonen, von Unstetigkeitsstellen

im physischen Raum, die als mehr oder
weniger stark auftretende Hindernisse zu
überwinden oder zu passieren sind: also eine
wohlüberlegte und sinnvolle, d. h. auf den
Bewegungsablauf ausgerichtete lokale
Verbauung oder Untergrabung des physischen
Idealraumes, der horizontalen Ebene mit
festem Boden.

Wie dies an einem reicher gegliederten
Beispiel realisiert und zu guter Wirkung gebracht
ist, zeige nun noch die Analyse des Zuweges
zum Inneren Ise-Schrein in Zentraljapan.

Der Zugang zum Inneren Ise-Schrein

Analyse heißt »Auflösung, Zergliederung«,
und mehr als ein Versuch, den in Abb. 7

dargestellten Plan in wesentliche Bestandteile
zu zerlegen und anschaulich auszubreiten,
soll hier abschließend auch nicht unternommen

werden. Die Interpretation ist zum Teil
im vorausgehenden schon vorweggenommen
und sei im übrigen dem Leser selbst
überlassen. Nur ein paar Anmerkungen und
Erläuterungen zur analytischen Methode werden

noch beigefügt:
Als Grundlage dient ein vereinfachter Plan
(Abb. 7), der nur eine gewisse Grundstruktur
des wirklichen Pilgerweges zum Inneren Ise-
Schrein erfaßt und z. B. manche Nebenbauten,

die sich im Laufe der Jahrhunderte längs
des Weges angesammelt haben, unberücksichtigt

läßt. Dieser Grundplan wird in Abb. 8

dann auf eine gerade Achse umgezeichnet
und weiter in eine Reihe paralleler Diagramme
zerlegt, die sich leicht in ihren gegenseitigen
Beziehungen miteinander vergleichen lassen.
Die Umzeichnung auf die gerade Achse hat
dabei ihren tieferen Sinn darin, daß
Richtungsänderungen im Grunde Brechungen des
Weges sind und deshalb wie andere
Unstetigkeitsstellen als Hindernisse gedeutet
werden können, die der idealen geraden
Gehrichtung zuwiderlaufen.
Die verwendeten Signaturen sind in Tabelle
9 erläutert, wo auch die Unterscheidung von
expliziten und implizierten Hindernissen
eingeführt ist. Diese Unterscheidung wird durch
den Umstand nahegelegt, daß jeder
Übergangszone prinzipiell ein Überbrückungsmit-
tel zugeordnet ist, das in gewissen Fällen auch
allein auftreten und dann die ihm entsprechende

Übergangszone symbolisch implizieren
kann. Typische Beispiele sind das shintoi-

stische Torii, eine frei stehende Holzkonstruktion,
die als Tor in einem imaginären Zaun

gedeutet werden kann, sowie das
Reinigungsritual, welches das Durchqueren eines
Gewässers (in seiner ganzen symbolischen
Bedeutung) darstellen mag.
Bei allen aufgeführten Übergangszonen
kommt - mehr oder weniger ausgeprägt - das
Prinzip der progressiven doppelten Verneinung

zur Geltung. Im Spezialfall der
Richtungsänderung tritt der vorübergehende
Wegverlust nicht im Vorwärtsschreiten,
sondern im Umschwenken ein und ist dann bei
rituellen Begehungen oft noch mit einem
wirklichen Treten an Ort verbunden.
Wie man leicht erkennt, erfaßt die Analyse
die Hindernisse nur als Typen, nicht auch in
ihren sekundären Qualitäten. Ästhetische
Werte im engeren Sinne wie Proportionen,
Materialbeschaffenheit, Farbe usw. sind
weitgehend vernachlässigt zugunsten einer
gewissen Grundstruktur, die direkt und in relativ

grober Weise auf das menschliche Körpergefühl

Bezug nimmt. Das Diagramm 8g treibt
die Abstrahierung dabei so weit, daß es auch
noch von der spezifischen Art der Hindernisse

absieht und lediglich noch ihre generelle

Zugehörigkeit zu einer der drei
Grundkategorien von Weg, Ort und Raum
berücksichtigt.

Diese grobmaschige Erfassung der Wirklichkeit,

auf die die Analyse sich so beschränkt,
liegt nur zum Teil im Platzmangel begründet;
ihre sachliche und tiefere Rechtfertigung findet

sie in der Tatsache, daß Architektur

324



ill

¦y -r

-¦I l'I*«

i

r~^

m
* tit,,

i, 'i':-'

* «I
¦: -i ii,-!-': *y-

tm-my-
weniger eine an den verfeinerten Sehsinn
appellierende dreidimensionale Grafik, als
vielmehr eine Baukunst ist, die sich primär
auf das recht grobe Körpergefühl bezieht.
Gerade das Beispiel des Ise-Schreins zeigt
dies deutlich, indem hier ganz offensichtlich
die am stärksten wirkenden Elemente der
Raumstruktur zugleich auch die maßstäblich
gröbsten sind, nämlich Fluß, Wald und
Lichtung, die nacheinander im Sinne unserer
Terminologie als Weg, Ort und Raum erfahren

werden.

Anmerkungen
1 Das in diesem Artikel skizzierte gedankliche Konzept

ist in seinen Grundzügen einer Forschung über
archaische Raumordnung zugrunde gelegt worden,
die der Verfasser als Stipendiat des Schweizerischen
Nationalfonds seit 1965 in Japan durchführt. Es soll
später im Zusammenhang mit der Veröffentlichung
der betreffenden Forschungsresultate eingehender
erörtert werden und ist in der hier vorliegenden
Fassung deshalb als ein provisorisches Exposé zu
betrachten.

2 Vgl. B. Juhos: .Logische Analyse der Begriffe »Ruhe«
und »Bewegung«. Studium Generale, Jahrgang 10,

Heft 5. 1957. S. 296.

3 Der Große Duaen. Bd. 7. Etymologie, Mannheim
1963, Artikel »bewegen«.

4 Sanders: »Wörterbuch der deutschen Sprache«,
Leipzig 1865, Artikel »Weg«.

5 »Die Vorsokratiker«. ausgewählt und eingeleitet von
Wilhelm Nestle, Eugen Diederichs Verlag 1922/56.
S. 116 (Parmenides).

6 »Die Vorsokratiker«, S 123 (Melissos).
7 »Die Vorsokratiker«, S. 121 (Zenon).
8 »Tao-Tê-King«, Übersetzung Günther Debon.

Reclami Verlag, Stuttgart 1961, S. 37.

9 Der Große Duden, Bd. 7, Etymologie, Mannheim
1963, Artikel »Raum«.

Grimm: »Deutsches Wörterbuch«, Bd. 8. Leipzig
1893, Artikel »Raum« und »räumen«.

Horst Hammitzsch (Übersetzer), »Yamato Hirne no
Mikoto Seiki, Bericht über den Erdenwandel ihrer
Hoheit der Prinzessin Yamato; eine Quellezur
Frühgeschichte der Shintoreligion«, Leipzig 1937, S. 31.

(Älteste erhaltene Handschrift des Originals 1420,
frühere verloren gegange 1267, 1129, 768?. ca. 680?
n. Chr.).

10

Vereinfachter Plan des Inneren Schreins von Ise, Japan.
Maßstab 1:6000.

Plan simplifié du Temple Intérieur dise, Japon
Simplified plan of the Inner Shrine at Ise. Japan

m Ortraum / Espace d'arrêt / Rest-space
Wegraum / Espace de mouvement /

__ Move-space
*^™ Weg-Ort-Raum / Espace de mouvement

et d'arrêt / Space of movement and rest

Analyse des Plans Fig. 7.

Analyse du plan fig. 7.

Analysis of plan fig. 7.

a Richtungsänderungen / Changement de direction /
Change of direction

b Wald / Forêt / Forest
c Dorf / Village
d Steigung / Montée / Ascent
e Fluß, Wasser / Rivière, eau / River, water
f Zäune, Grenzen / Balustrades, frontières / Fences,

boundaries
g Wechsel der physischen Raumqualität längs des Weges

/ Changement de la qualité physique de
l'espace le long du chemin / Change of the physical
space-quality along the way

Klassifikation der Übergangszonen
Classification des zones de transition
Classification of transitional zones

Ortraum
resp.

Wegraum
Art des

Raumverlustes
Hindernis

impliziert

expliziter
Wegverlust

WH

WH

expliziter
Ortverlust

implizierter
Wegverlust

implizierter
Ortverlust

Wald

Zaun

Steigung

Fluss

Gefälle

(Zaun)

(beliebig)

(beliebig)

(Gewässer)

Überbrückungs-
mittel

Waldweg

Tor

Treppe

Brücke

Treppe

lorn

Ortmarke

Richtungsänderung

Reinigungsritual

Signatur

'sssssesm

t+

yy

x
325



¦y ¦

y i*

' *a?~^***i.-. :**Vl

.iste

:fH.;
v M "' : /

W VF*.:" X'

M",y th X ¦£>

x Wl ¦ ^

" ¦
:

k?m*.
%

y «!.

"r, JA« "

i ,« ¦ .**&•¦ -f. ¦v - i,y^ti.mitiit7y

- ¦ ¦ ,;\$ *

*m

I yë# a»

Sfa' '

m w-y&
¦ ' :'. m

uu.

f
y y

*? *m
iiWS

4-yi

$
w

i>>«vi p$**i.,k*M*¥
^J£ W«

£i *î<* A
•»>

^y Hv*

;m»

i
bci

» m i3lë& «<s^. 3««H SMKMHbäct r** wÊM? m i»
tisi

NMli

HbUbbH é*rfs
S.*fe«a* «S

33


	Weg - Ort - Raum : Versuch einer Analyse der Bewegung im architektonischen Raum = Chemin - endroit - espace : essai d'une analyse du mouvement dans l'espace architectonique = Way - [location] - space : trial of an analyse of movement int the architectonical space

