
Zeitschrift: Bauen + Wohnen = Construction + habitation = Building + home :
internationale Zeitschrift

Herausgeber: Bauen + Wohnen

Band: 22 (1968)

Heft: 9: Raumwahrnehmung und Raumgestaltung = Perception visuelle
spatiale et configuration volumétrique = Spatial perception and
volumetric configuration

Artikel: Anatomie der gelebten Umwelt = Anatomie des environs vécus =
Anatomy of lived environment

Autor: Nitschke, Gunter / Thiel, Philip

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-333313

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-333313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gunter Nitschke, Kyoto, und Philip Thiel,
Kamakura

Anatomie
der gelebten Umwelt
Anatomie des environs vécus
Anatomy of lived environment

A. Struktur des gelebten (konkreten) und des
mathematischen (abstrakten) Raumes):

»Es ist doch etwas Dummes,
daß man das eine weiß
und das andere erlebt0.«

Um nicht mißverstanden zu werden, muß
vorausgeschickt werden, daß es sich im
folgenden um Versuche handelt, der
Komplexität des erlebten, oder besser, gelebten1

Raumes Herr zu werden. Ebenfalls
sollte auch das hier oft verwandte Wort
Struktur im Sinne von »geistiger Form«,
d. h. von Form, die der menschliche Geist
über das phänomenal Gegebene legt und mit
der er es für sich ordnet und nicht im Sinne
physisch konstruktiver Eigenschaften
verstanden werden. Forschungsergebnisse der
modernen Philosophie, der Psychologie und
der Naturwissenschaften sollen in das
Bewußtseinsfeld des raumschaffenden Architekten
getragen werden. Im folgenden wird begrifflich

zwischen Zeitlichkeit als einer
Strukturform menschlichen Daseins und Zeit mit
ihrem doppelten Gesicht als mit Uhren meßbare,

abstrakt mathematische Zeit und als der
vom Menschen konkret er- oder besser,
gelebten Zeit und in analoger Weise zwi¬

schen Räumlichkeit als einer Wesensbestimmung

menschlichen Daseins und Raum mit
seinem ebenfalls doppelten Gesichte als einerseits

objektiv meßbarer, abstrakter Raum und
als vom Menschen konkret er-, oder besser,
gelebten Räume unterschieden. Es wird
daher hier entweder vom abstrakten oder
konkreten Räume oder von abstrakter oder
konkreter Zeit die Rede sein.
Da hier der konkret vom Menschen gelebte
Raum und dessen Darstellungsmethoden
interessieren, soll dieser als erster Schritt gegen
den abstrakten Raum abgehoben werden.
Auf eine analoge Abhebung von konkreter
und abstrakter Zeit muß in diesem
Zusammenhange verzichtet werden2.
Fassen wir zuerst die allgemein verständlichen

hauptsächlichen Eigenschaften des
abstrakten Raumes zusammen, wobei wir uns
der Einfachheit halber auf den dreidimensionalen

euklidischen Raum beschränken wollen:

kein Punkt ist vor dem anderen
ausgezeichnet, ebenso ist auch keine Richtung vor
der anderen ausgezeichnet; er ist in sich
ungegliedert und weitet sich vollkommen gleichmäßig

und wertneutral nach allen Seiten aus,
d. h., er ist kontinuierlich, unendlich, isotrop,
homogen, objektiv bestimmbar, geometrisch
zur Verfügung stehend; Entfernungen und
Richtungen sind geometrisch fixierbar; er ist
ungestimmt.
Fast alle der täglich vom Architekten oder
Planer verwandten Darstellungsmethoden
in Form von Grundrissen, Schnitten,
Lageplänen usw. haben auch heute noch die eben
beschriebene Raumvorstellung als Basis,
obwohl jeder aus eigener Erfahrung weiß,

daß zum Beispiel die in diesen konventionellen

maßstabsgetreuen orthogonalen Projektionen

erscheinenden Entfernungen keineswegs

etwas über die tatsächlich erlebbaren

Entfernungen beim Durchschreiten
eines Raumkomplexes auszusagen vermögen3.

Daß Darstellungsmethoden sich je
nach dem Inhalt, der kommuniziert werden
soll, zu unterscheiden haben und tatsächlich
in der Praxis für ein und denselben Raum
von höchst unterschiedlicher Qualität sein
können, wird klar bei einer Gegenüberstellung

von Bild 1, wo die funktionale Komplexität
des Raumes um Colchester festgehalten

wurde, und Bild 2, wo die visuelle Komplexität
desselben Raumes, und zwar, wie sie sich

dem im Auto bewegenden Menschen bietet,
dargestellt worden ist. Eine normale Landkarte

könnte für den nämlichen Raum
höchstwahrscheinlich am besten die physisch-strukturelle

Komplexität wiedergeben4.
Dem seien nun die Eigenschaften des gelebten

oder konkreten Raumes gegenübergestellt:

er hat einen Mittelpunkt, den erlebenden

Menschen; er hat somit ein ausgezeichnetes

Richtungssystem, welches sich mit den
Bewegungen des menschlichen Körpers
ändert; er ist begrenzt und keineswegs
wertneutral, d. h., er ist endlich, inhomogen,
subjektiv bestimmbar, erlebnismäßig gegeben,
Entfernungen und Richtungen sind relativ
zum Menschen fixierbar; er ist gestimmt5.
Obwohl die Untersuchungen zum konkreten
Räume neueren Datums sind, darf man nicht
übersehen, daß der mathematische, abstrakte
Raumbegriff sich aus dem konkreten menschlichen

Raumerleben erst durch einen langen

m
i

;. n ¦**, :

HT. -

y-y
"y

/è9
X:SlA,%-ìy

" m&
S&j

tSät
yfiôii

V...;:.-
VAI d

»M>i_t'i Por*

yy,<-•..
_____ aggSEg

Uy«

Qfe fy*.
SX îK-f"' .:'-'""

»
USUfo

rv
WW

«M«

m
^rr>

mm

A

J**

?y

w»

*i*r*Ym«

D3»<

1

Funktionelle Komplexität des Bereiches um Colchester.

Complexité fonctionnelle de la zone située autour de
Colchester.

Functional complexity of the Colchester area.

r-a Primäre Straßen / Routes principales / Primary^ roads

BU Stadtzentrum / Centre de ville / City centre

m, Handel und Industrie / Commerce et industrie /
™*sä Business and industry
rrrrn Wohnbereich / Zone d'habitation / Residential
lmjJ district
r^pi Landwirtschaft!. Güter / Etablissements / Esta-
^^"^ blishments
I-."-;-1 Offenes Gelände / Terrain ouvert / Open zones

M

3<

Visuelle Komplexität des Bereiches um Colchester.

Complexité visuelle de la zone située autour de
Colchester / Visual complexity of the Colchester area.

Visuelle Intensität / Intensité visuelle / Visual
intensity
Vertikale Begrenzung der Trasse / Limite
verticale de la trace / Vertical alignment
Entscheidungspunkt / Point de décision / Point
of decision

Verengung / Restriction
Aussicht / Vue / View
Häuser / Maisons / Houses

Wald / Forêt / Forest
Tal / Vallée / Valley

Hügel / Colline / Hill

Turm / Tour / Tower

Stadtzentrum / Centre ville / City centre

313

nn



g wL - jt
Auge 2 Beine «sehen»

TT* fi
Ohr Tür «hören»

3

Abstraktionsprozeß ergeben konnte und
ergeben hat, ein Prozeß, dessen Beginn in

Japan (wie im Kapitel über traditionelle
japanische Raumdarstellungsmethoden dargestellt

wird) vor noch gar nicht so langer Zeit
anzusetzen ist. Aus diesem Grunde wurden
bei der vorliegenden Arbeit Studienobjekte
aus dem japanischen Kulturraum gewählt,
weil in Europa jegliches architektonische
Raumschaffen zu sehr mit der jeweilig
vorherrschenden mathematisch-physikalischen
Raumvorstellung gekoppelt gewesen zu sein
scheint. In Japan hingegen hat die Beschränkung

des Menschen auf ein bloßes
Verstandessubjekt und damit verbunden die
Beschränkung des Raumdenkens auf ein
abstrakt mathematisches erst mit dem Einbruch
westlicher Zivilisation eingesetzt.
Für den europäischen Kulturraum faßt A.
Einstein diesen Abstraktionsprozeß als Einleitung

zu M. Jammers Buch über die geschichtliche

Entwicklung des europäischen abstrakten

Raumbegriffes auf nur drei Seiten in genialer

Weise folgendermaßen zusammen6.
Er erkennt in der Geschichte der
europäischen Physik und Mathematik zwei
grundsätzlich verschiedene Raumauffassungen, die
sich gegenseitig beeinflussen und in ihrer
Entwicklung stimulieren und von denen beide als
freie Erfindungen des menschlichen Geistes
betrachtet werden müssen: Raum als
Lagerungsqualität der Körperwelt (hierbei ist
Raum ohne körperliche Objekte undenkbar,

d. h., es ist widersinnig, hierbei von
leerem Räume zu sprechen) und Raum als
Behälter aller körperlichen Objekte (hierbei

kann ein körperliches Objekt nicht
anders als im Raum befindlich gedacht
werden und man kann somit durchaus von
einem leeren Räume sprechen). Der erstere
Raumbegriff war durchaus in primitiver Form
schon in Aristoteles' Physik mit seiner Theorie

des »Ortes« (rónog) oder Theorie der
Stellungen im Räume angelegt.
Einstein sieht nun den Prozeß der geschichtlichen

Entwicklung des modernen mathematischen

Raumbegriffes als ein langes Ringen,
um erst einmal zum Begriff des selbständigen
und absoluten Raumes (1. Phase bis Newton)

vorzudringen, um dann in einem fast
ebenso langen Ringen diesen Begriff des
absoluten Raumes wieder zu überwinden
(2. Phase, die noch nicht abgeschlossen zu
sein scheint). Die 2. Phase wird erst dadurch
ermöglicht, daß der Begriff des körperlichen
Objektes als Fundamentalbegriff der Physik
allmählich durch den des Feldes ersetzt
wurde. Langsam ließ sich die gesamte
physikalische Realität als Feld darstellen, dessen
Komponenten von vier raum-zeitlichen
Parametern abhängen. Wie Einstein ausführt, sind
die Gesetze dieses Feldes allgemein kova-
riant, d. h. an keine besondere Wahl des

Koordinatensystems gebunden, so hat man
die Einführung eines »selbständigen« Raumes

nicht mehr nötig. Das, was dann den
räumlichen Charakter des Realen ausmacht,
ist die Vierdimensionalität des Feldes. Es gibt
damit keinen leeren Raum, d. h. keinen Raum
ohne Feld mehr.
Man ist nun geneigt, analog dem
Entwicklungsprozeß des mathematisch-physikalischen

abstrakten Raumbegriffes, der nach
Einstein als Rückkehr zu einer bereits vor
2000 Jahren angelegten und formulierten
Sicht bezeichnet werden könnte, auch im
Aufnehmen der modernen Psychologie und
Phänomenologie vom konkreten Raumbegriff

eine Rückkehr zu einem frühen Denken
des Menschen zu erblicken, der noch nicht
fähig war, den Begriff des abstrakten Raumes

von der praktisch erlebten Raumerfahrung

zu trennen. Dies zeigt zum zweiten Male
die Wichtigkeit und den Wert, den plötzlich
Raumanalysen von noch vorhandenen gebauten

Beispielen primitiverer, d. h. von
mathematisch-abstraktem Denken wenig beeinflußter

Kulturstufen für uns haben.
Nach dieser begrifflichen und geschichtlichen
Fassung des konkreten und abstrakten
Raumbegriffes sei auf das konkrete Raumerlebnis
direkt zurückgekommen. Obwohl wir heute
natürlich wissen, daß sich der erlebte Raum
auf unseren verschiedenen Sinnesgebieten
in verschiedenen Modis darstellt, sei hier nur
kurz auf die verschiedene Daseinsweise von
Farbe und Klang hingewiesen, die E. Strauß
in seiner Arbeit »Formen des Räumlichen«7
herausgearbeitet hat. Er kommt dabei zu
dem Resultat, daß die Farbe uns immer
gegenüber erscheint. Der Ton dagegen
kommt auf uns zu, schwebt vorbei, erfüllt den
Raum, gestaltet sich also in einem zeitlichen
Nacheinander. So weist ja auch der sprachliche

Ausdruck »Schallquelle« schon darauf
hin, daß sich der Ton wie das Wasser von
einer Quelle vom Körper ablöst. Die Farbe
hingegen haftet an einem Gegenstand, der
Ton aber wird hervorgebracht und trennt
sich von ihm. Farbe ist somit Eigenschaft
eines Dinges, der Ton aber Wirkung einer
Tätigkeit. Jossmann8 hat für die deutsche
Sprache bewiesen, daß Ausdrücke, mit denen
die optischen Wahrnehmungserlebnisse, wie
gehen, blicken, schauen, gewahren oder
betrachten, etymologisch mit Worten für
Bewegungen verwandt oder teilweise sogar identisch

sind. Ziehen wir nun noch aus dem
fernöstlichen Sprachraum das chino-japanische
Ideogram für »SEHEN« heran, das klar das
Symbol für Auge auf zwei Beinen zeigt9,
so wird deutlich, daß sowohl westliche
als auch östliche Sprache allein schon
dasselbe Wissen ausdrückt, daß nämlich im
Sehen der Raum durch Bewegungen gegliedert

wird.
Hören und gehören, hören und hörig sind
bedeutsamerweise sprachlich gesehen eng
verwandte Begriffe, von hören, horchen und
gehorchen ganz zu schweigen. Der Ton hat
eigene Aktivität, er verfolgt uns, dringt auf
uns ein, erfaßt oder packt uns. Bezeichnenderweise

wird die »Passivität« des Hörens
auch durch die Symbolik der chino-japani-
schen Ideogramme klar ausgedrückt. So wird
hier »Hören« durch ein Symbol für Ohr, das
unter dem Symbol für Tür fixiert ist,
wiedergegeben (siehe Bild 3).
Wir kommen somit zu einem Gegensatz
Sehen Ergreifen und Hören Ergriffen
werden als Charakteristikum des unterschiedlichen

Erscheinungsmodus optischen und
akustischen Raumerlebnisses.

Obwohl nun grundsätzlich konkretes
Raumerlebnis über einzelne menschliche Sinne
getrennt oder über alle von ihnen gleichzeitig
vermittelt werden kann, wird im folgenden
hauptsächlich auf das Raumerlebnis und
Raumschaffen eingegangen werden, das
vom menschlichen Auge rezeptiv und kreativ
beherrscht wird. Damit soll keineswegs ein
Primat des Visuellen innerhalb des konkreten

Raumerlebnisses ausgedrückt oder
beansprucht werden, sondern vielmehr Arbeiten
und Untersuchungen zu den anderen Aspekten

zur Bildung einer allumfassenden Theorie

menschlichen konkreten Umwelterlebnisses

und Umweltgestaltung zur Veröffentlichung

und Diskussion herausgefordert
werden.

B. Beispiele traditioneller japanischer
Darstellungsmethoden des Umwelterlebnisses

I. Dimensionen traditionellen japanischen
Raumbewußtseins
Wie an anderer Stelle10 im Detail
nachgewiesen wurde, läßt sich im traditionellen
Japan ein Bewußtsein von drei sukzessiven

Stufen materieller Räumlichkeit
unterscheiden. Diese wurden als Raum (Kukan),
d. h. das Gegenstück zum greifbaren Objekt,
als Platz (Ma), d. h. als ein alle Dualität unserer

Erlebniswelt zusammenfassender Begriff
und als große Leere (Dai-Kyu), als ein Begriff
für einen Bereich der gleichförmigen Ruhe
mit und gleichzeitig jenseits aller Transformation

und allen Wandels, für einen Bereich,
in dem die polare Gegensätzlichkeit unserer
Begriffswelt ihren Sinn verliert, beschrieben.
Da die erste Stufe ungefähr dem Begriff
unseres normalen europäischen Raumes
entspricht, die dritte Stufe eine speziell vom
Buddhismus inspirierte Vorstellung ist, soll
hier nur kurz - und das nicht zuletzt wegen
der derzeitigen Aktualität im europäischen
Raumschaffen - auf die zweite Stufe des
traditionellen japanischen Raumbewußtseins
eingegangen werden. Denn in diesem
traditionellen Begriff des Ma zeigt sich uns ein
nur schwer mit einem treffenden deutschen
Wort zu belegendes Raumbewußtsein,

welches, wenn im zweidimensionalen
Bereiche benutzt, die Dualität von gemalter
Form (Kakareta Mono) und Nicht-Form
(Yohaku), d. h. Freifläche transzendiert und
in komplementäre Polaritäten zusammenfaßt,

was an der Lerntechnik und dem
Erscheinungsbild fernöstlicher Kalligrafie
nachgewiesen wurde,
welches, wenn im dreidimensionalen
Bereiche benutzt, die Dualität von substantiellem

Objekt (Buttai) und Raum (Kukan)
transzendiert, was praktisch an jedem
traditionellen japanischen Wohnhauskomplex
mit integriertem innerem und äußerem
Garten bewiesen werden kann,
welches, wenn im vierdimensionalen
Bereiche benutzt, die Dualität von Bewegung
(Do) und Ruhe (Sei) transzendiert und in

komplementäre Polaritäten zusammenfaßt,
was, auf den Tanz bezogen, sich im traditionellen

Noh-Tanz (Tanz und Stillstand), auf
Musik bezogen, sich im Naga-Uta des Ka-
buki-Theaters (Gesang und Pause), und
wenn auf Sprache bezogen, sich im Rakugo-
Theater (Sprache und Stille) zeigt,
welches, wenn im fünfdimensionalen
Bereiche benutzt, die Dualität von objektiv
gegebener Umwelt (Kyakkan) und subjektiv

entworfener Umwelt (Shukan), d. h. die
Dualität von Geschehnis und Erlebnistrans-
zendiert und in komplementäre Polaritäten

314



zusammenfaßt, was sich an den auch im

heutigen Japanisch noch verwandten
Gebrauchsformen des Ma in der einfachen
Alltagssprache nachweisen läßt.

Um einem solch weiten Raum- oder
Umweltbewußtsein im Deutschen einen Namen zu
geben, wurde in Anlehnung an Binswan-
ger° dieses Bewußtsein des Ma als ein
Bewußtsein um eine gestimmte Umwelt (oder
als gestimmtes Platzbewußtsein) bezeichnet,
wobei natürlich sofort hinzugefügt werden
muß, daß dieses Bewußtsein keineswegs das
Bewußtsein einer objektiv erfaßbaren unge-
stimmten Umwelt verneinte, sondern vielmehr
auf ihm aufbaute, es transzendierte, d. h.

vervollständigte. Ma ist somit Zeugnis einer
Vorstellung, daß »Mensch« und »Umwelt« stets
eine dialektische Einheit bilden, in der keineswegs

der eine Pol dem anderen Sinn
verleiht, der Sinn vielmehr sich erst aus der
gegenseitigen Spiegelung beider Pole ergibt.
Ma steht also für ein Raumbewußtsein, das
ausgelöst werden kann:

1. durch statische Zeichen Konfiguration,
d. h. durch
a) Verteilung äußerer gemalter Zeichen im

Sinne von Form- und Nicht-Form -
Schaffen fernöstlicher Kalligrafie,

b) Verteilung äußerer gebauter Zeichen im
Sinne von Objekt- und Raum-Schaffen
normaler dreidimensionaler Architektur;

2. durch dynamische Zeichen Ereignisse,
d. h. durch
a) Verteilung äußerer dynamischer

Zeichen im Sinne von ästhetischem Tanz,
Gesang oder Rede der traditionellen
japanischen Künste, im Sinne von
religiösen Festen und Prozessionen oder
auch im Sinne von normalen urbanen
Aktivitäten wie Einkaufen oder Arbeiten,

b) innere Stimmungen, von denen ein
Mensch durchdrungen sein kann und
die er dann auf seine jeweils
wahrgenommene Umwelt projiziert, oder
äußere Stimmungen, die sich beim
Umwelterlebnis auf den erlebenden
Menschen projizieren.

Natürlich ist jede beliebige Kombination dieser

hier aufgezählten Raumerlebnis
auslösenden Zeichen11 in der Wirklichkeit möglich

und tatsächlich täglich zu beobachten.
Und das ist die Eigentümlichkeit des

Begriffes Ma, daß er eine Weite zeigt, die alle
diese Möglichkeiten aufnehmen kann.

II. Raumerlebnis verstanden, dargestellt und
geschaffen durch Verteilung korrelativer
Zeichen.
Zeichenthematisch analysiert finden sich im
traditionellen Japan repräsentative, präsen-
tative und konstruktive, d. h. symbolische,
indexikalische und ikonische
Raumdarstellungsmethoden.

1. Repräsentation von Raum- oder
Umwelteigenschaften durch symbolische Zeichen
»Mandalas«:
Symbol bedeutet Ersetzung; objektivbezogenen Definition

des Symbols: »... ein Zeichen, das sein Objekt
unabhängig von Übereinstimmungen und realen
Beziehungen interpretiert«11,
eine Ziffer oder eine Vokabel ist ein Symbol,
Buchstaben eine Symbolkette.

Mandalas - in Japan auf Wandgemälden, an
der Rückwand von Altarfiguren oder auf
Kakemonos zu finden - sind abstrakt-dogmatische

»Meditations-Schaubilder«, auf denen
zahlreiche Figuren aus dem buddhistischen
Pantheon nach rein theologisch-symbolischmagischen

Gesichtspunkten meist in höchst
geometrische Weise, d. h. in Quadrat- und
Kreisfeldern angeordnet sind. Diese
Gestaltenhierarchie diente dem buddhistischen
Meditanten als Hilfe und Grundlage für seine
Meditationen über das höchste Absolute,
dessen einzelne Erscheinungsformen und
vor allem für Meditationen über den geistigen
Zusammenhang dieser Manifestationen mit
ihrer letzten metaphysischen Einheit, d. h.

der Entfaltung des Buddha Vairocana in der
Diamant-Welt (Kongokai) und der
Mutterschoß-Welt (Taizokai) (siehe Bilder 4, 5).

Oft tragen auch Mandalas keine Bilder von
Figuren, sondern nur symbolische, den
Sanskritbuchstaben ähnliche Zeichen, die als
mystische Zeichen die Wesenheit von gewissen

Heilsgestalten symbolisieren, ohne jedoch
mit deren eigentlichen Namen einen sprachlichen

Zusammenhang zu haben. Auch
finden sich rein geometrische Darstellungen in
Form von sich überlagernden verschiedenartig

gerichteten Dreiecken, oder Darstellungen,

die nur die symbolischen Attribute
gewisser Heilsgestalten, nicht aber sie selbst
wiedergeben. Alle diese verschiedenen
Mandalas hatten jedoch dieselbe Funktion, nämlich

dem Meditanten zur Unio Mystica mit
ihrem metaphysischen Träger zu verhelfen.
Ohne auf die interessante Entwicklungsgeschichte

der »Wissenschaft« der Mandalas,

Yantras und Mantras von Indien, Tibet,
China und Japan eingehen zu können12, soll
nur angedeutet werden, daß durch diese
Symbole vom Meditanten praktisch das
Drama kosmischer Desintegration und
Reintegration nach- oder besser miterlebt werden

konnte. Insofern ist ein Mandala ein
Kosmogram, ein Bild des Kosmos, aber nicht
nur in seiner statisch-räumlichen Ausdehnung,

sondern auch in seiner dynamischzeitlichen

Entfaltung. Es gibt den Kosmos in
seinem doppelten Prozeß der Desintegration
(d. h. der göttlichen Emanation) und Re-Inte-
gration (d. h. menschlichen Reabsorption)
wieder. Es repräsentiert sozusagen den Prozeß

göttlicher Exhalation und menschlicher
Inhalation und ersetzt ihn durch Symbole. Die
sukzessiven Phasen, in denen das Eine, das

Mandala der Taizo-kai.
Mandala du Taizo-kai.
Mandala of the Taizo-kai

ito*-**»- f

; a a

/.y
' -m ¦

W M

*

y
f% ' r 'a

::'iWmmmmM

y
IJn* wmmsSSt.

"¦ y,

y
X y„*.

m: -,

a & m

,__jj..„^Ö>;Si

,/¦: y

315



Kundolini

ifl -—|

Left&SDÌ

Sohosraro

w Ajtna in
the ForeheadOM

•in-
Susumna
{condoli)Pmqala

Visuddha in
the throat
Ida

-flnahota inYAM the heart

Rfl -
Bfl-

Q

Monipura
in the region
of the navel

Svadhisthâna at
the base of the

genital organs

Mula in
the perineum

In einigen tantrischen Yoga-Formen wird in einer Art
mystischer Physiologie der menschliche Körper selbst
als Mandala konzipiert. Interessant in unserem
Zusammenhang dabei ist, daß räumlich gesehen praktisch
auch die menschliche Körperwelt durch Wege (Stränge)
und Orte (Zentren) strukturiert gedacht wird.
Dans certaines formes de Yoga tantriques, le corps
humain est lui-même conçu comme Mandala dans une
sorte de physiologie mystique. En relation avec ce
sujet, il est intéressant de noter que, considéré du

point de vue spatial, le monde du corps humain est
pratiquement imaginé de façon structurée au moyen
de chemins (tronçons) et d'endroits (centres).
In some forms of Tantric Yoga the human body itself
is conceived of as a mandala in a kind of mystical
physiology. What is interesting about this from our
standpoint is that, looked at spatially, the human
corporeal realm is in practice regarded as being structured

by means of routes (cords) and sites (centres).

£

i m—r ii—ftt±±±± ±trineix tKAISERLICHER Q 1 1 1 i:

PALAST II 1 II 1 1 II

Ì

1

I

X
'¦

\

;

1

_ill _i
i ~" ¦ ¦¦ ¦ ¦¦ ¦ ¦ '

XÌX
ji L_ __l

|_ _j| ¦

j

¦¦

~11 f~

m _ qxr -rt
i

y ' tit y±yit ± *-
_lL 1

•

|

an,ns •VM-Ì2S&§

_j_______n- ^B
¦**HÊmi, ESS»

^^ '¦BS»s_.a^K.

i_______________-i
ifm-i:.

.:¦ warn

ityiyi___B______i
V8*

WEW&my mft 4»

_ -f- s

X •g
n- _* m s, 4i K

o a o
e m %
«f * _ç Q - eu i* # _3*«

o a o

it:
0

i*

Ô

n /t si as «• k

ö'i^xl/O^i'ö
Grundriß und Ansicht einer Pagode in Form eines Man-
dala-Systems in Daigo-Ji, Kyoto.
Plan et vue d'une pagode en forme d'un système de
mandala à Daigo-Ji, Kyoto.
Plan and elevation view of a pagoda having the shape
of a mandala system in Daigo-Ji, Kyoto.

*o-<
«S3a-

M
m
ii $
y-
>*o* •D+t-WM

*jJKi 'y y
M-y±tyx?*

'ésy

Lageplan des alten Kyoto.
Situation du vieux Kyoto.
Site plan of ancient Kyoto.

Plan in Form einer Mandala.
Plan en forme d'un mandala.
Plan in the shape of a mandala.

Göttliche, sich in die Vielfalt der tausend
Phänomene aufgespaltet oder sich quasi im
menschlichen Unterbewußtsein verbirgt, wurden

ursprünglich durch ein raffiniertes
Arrangement symbolischer maskuliner und femininer

Gottheiten, durch glückverheißende und
furchterregende Gestalten, später durch
Buddhas und Boddhisattvas oder nur deren
Attribute oder einfach deren Symbolzeichen
repräsentiert. Für den Eingeweihten, nicht
für den Laien (und das ist wichtig, da dies
einen Willen zum Erlernen dieser Symbolsprache

voraussetzt), wurden diese Symbole
zum magischen Schlüssel, durch den er in
den Stand gesetzt wurde, Zugang und
Verständnis zum Tumult und Gewirr der tausend
metaphysischen Kräfte zu gewinnen und
diese letztlich nicht nur zu dominieren,
sondern praktisch in Nichts aufzulösen.
Im Prozeß der Meditation arbeitete sich der
Eingeweihte schrittweise bis zur Identifikation

mit dem zentralen Ruhepunkt, der Axis
Mundi, vor, um welche sich quasi alles
Weltgeschehen abwickelt, von der es ausging und
zu der es zurückkehrt.
Aber ein Mandala war nicht nur Macro-Cos-
mogram, sondern auch Psycho-Cosmogram,
da sich im Menschen selbst micro-cosmisch
dasselbe Drama von Evolution und Involution
(d. h. von zunehmender Individualisierung
und Rückkehr zur ursprünglichen Einheit) für
den fernöstlichen Menschen abzuspielen
schien, das er macro-cosmisch im Weltall als
Ganzem zu entdecken glaubte.
In einigen tantrischen Yogaformen wird in
einer Art mystischer Physiologie der menschliche

Körper selbst als Mandala interpretiert.
Der Hauptarterien- und Nervenstrang im
Rückgrat entspricht dabei der Axis Mundi,
die im obersten Punkte des Hauptes in der
sog. Brahma-Öffnung endet, die symbolisch
für die Grenze menschlicher Existenz stand,
jenseits der die göttliche Spare beginnt (siehe
Bild 5). Auf eine Interpretation der
Einzelsymbolik der verschiedenen zu meditierenden

mystischen »Zentren« und »Kanäle« muß
hier verzichtet werden.
Wir wissen heute, daß ganze Tempelinnenräume

als große Mandalas ausgestaltet worden

waren und nur so zu verstehen sind.
Ebenso war das Arrangement von Vasen und
anderem ritualen Gerät vor einer Buddhafigur,

ja sogar die konstruktive Ordnung von
Pagoden (siehe Bild 6) und ganzen Tempelbauten

als Mandalas konzipiert und gestaltet.
Dasselbe wurde festgestellt für die Plazierung

der einzelnen Tempelbauten innerhalb
eines größeren Tempelbezirkes und wiederum
für deren Arrangement innerhalb einer
Stadtstruktur als ganzer, so daß letztlich selbst
wohl der ursprüngliche Stadtplan von Kyoto
(das ehemalige Heiankyo) eine Art Mandala,
d. h. eine Wiedergabe erkannter macro-kos-
mischer Ordnungen in micro-kosmischem,
hier städtischem Maßstabe darstellte (siehe
Bild 7).
Sieht einmal einen Tempelbau selbst als
Mandala - was in den späteren Ausführungen
über den Kiyomizu-Tempel zu Kyoto geschehen

soll -, so wird praktisch jegliche Circum-
ambulation desselben selbst zur Meditation,
d. h. zu einer Bewegung zum Zentrum, zu
einer Bewegung zum Ursprung. Wieweit dies
selbst auf ein Durchschreiten einer in Man-
dalaform ausgelegten ganzen Stadt zutraf,
erlaube ich mir nicht anzugeben.
Bedenkt man, daß ursprünglich in Indien und
Tibet Mandalas nur einfach in den Sand
gezeichnet worden waren, wobei die Symbole
oft in einer Art gesetzt wurden, daß sie die

316



Form einer »königlichen« Stadt mit Wällen,
Toren, Türmen und Gärten annahmen, einer
Stadt, in deren Mitte der Méditant dann Platz
(siehe Bild 8) nahm und auf die er von
oben herabschaute, dann wird klar, daß
schrittweise einmal konzipierte macro-kos-
mische Raumordnungen auf micro-kosmische
Raumordnungen, sei es nun im Maßstab nur
eines Mandalas, oder eines Tempelbaues,
oder einer ganzen Stadtanlage mit Hilfe von
aufeinander bezogenen symbolischen
Zeichen übertragen wurden. Das aber bedeutet,
daß für den traditionellen fernöstlichen
Menschen macro- und micro-kosmischer Raum
nur durch die Verteilung korrelativer Zeichen
verständlich wurde, dadurch auch dargestellt
und in Wirklichkeit kreiert wurde. Die
Raumordnung, die uns im alten Plane von Kyoto
entgegentritt, hat aber auch in keinem Detail
etwas von einem substantiellen, ästhetischen
Raum- und Objekt-Arrangement, wie wir es
in fast allen Stadtplänen seit der Renaissance
in Europa gewohnt sind, sondern entspricht
vollkommen dem Prinzip der Raumordnung,
-gestaitung und -notierung der Mandalas.

2. Präsentation von Raum- oder
Umwelteigenschaften durch indexikalische Zeichen:
»Traditionelle japanische Landkarten.«
Index bedeutet Orientierung: objektbezogene Definition
des Index's: >¦ ein Zeichen, das reale Beziehungen
zu seinem Objekte hat«11 -
ein Plakat, ein Wegweiser ist ein Index.

Eine Taschen- oder Touristenkarte vom alten
Edo aus dem Jahre 184313 benutzt zwei Arten
von Zeichentechniken, um dem Benutzer eine
Vorstellung vom tatsächlichen Raumgefüge
des alten Edo zu vermitteln:

a) das Zeichen des Straßen- und Flußsystems
von klar indexikalischem Charakter,

b) das Zeichen der Familienwappen der da¬

maligen wichtigsten feudalen Persönlichkeiten,

von Shinto-Schreinen und
buddhistischen Tempeln von symbolischem
Charakter.

Von Wichtigkeit in diesem Zusammenhang ist
jedoch nicht das »was« der benutzten
Zeichen, sondern vielmehr das »wie« der
Anordnung dieser Zeichen, d. h. es ist von
Wichtigkeit zu erkennen, in welcher Weise hier
tatsächliche physische Raumgegebenheiten
zum besseren Verständnis und zur besseren
Orientierungsmöglichkeit des Benutzers
deformiert oder bewußt unkorrekt präsentiert
wurden (siehe Bild 10).

Zu a) So wurde das Straßennetz je nach Wichtigkeit
des Geländes innerhalb der Gesamtstruktur
verzerrt, d. h. entweder vergrößert oder verkleinert,
weniger oder mehr genau angezeigt. Das bedeutet,

daß das Straßennetz auf der Karte in der
Nähe des Stadtzentrums, d. h. in der Nähe des
Kaiserpalastes, mehr oder weniger den
physischen Tatsachen entspricht, aber je weiter von
diesem »Orginalitätszentrum« entfernt, desto
mehr vereinfacht und verkürzt wurde. Diese
Darstellung entspricht somit mehr dem tatsächlichen
»Originalitätsgrade« der konkret erlebten
Umwelt, als einer maßstabgerechten Darstellung. Die
geringere Anzahl von interessanten räumlichen
Konfigurationen rechtfertigt die Verkürzung und
Vereinfachung der Notierung in den Außenbezirken.

Somit ist das wiedergegebene Straßennetz
ein direkter Indikator konkreten städtischen
Umwelterlebnisses.

Zu b: Die symbolischen Wappenzeichen fungieren auf
dieser Karte als Lage- und Orientierungsindikatoren

der wichtigsten städtischen »landmarks«, wie
dies Kelvin Lynch heutzutage ausdrücken würde.
Sie geben die Lage und die Bedeutung eines
wichtigen Objektes innerhalb der Gesamtstruktur

genauesten an. ohne anzustreben, es ikonisch
genau abzubilden. Die Karte ist somit keine
vereinfacht gezeichnete Luftaufnahme (d. h. ein
Ikon, zeichenthematisch gesprochen), sondern

eher ein Indikator des umweltlichen Orginalitäts-
wertes eines konkret erlebten Stadtraumes.

Für den Japaner hatten und haben, wie wir
später sehen werden, diese »vereinfachten«
Landkarten von indexikalischem Zeichencharakter

ein größeres Potential, um das Image
einer tatsächlich konkret erlebten Stadtumwelt

zu vermitteln als maßstabsgerechte
orthogonale Darstellungen. Anders ausgedrückt

kann man wohl behaupten, daß diese
traditionellen japanischen Raumdarstellungen

auf ein Raumbewußtsein schließen
lassen, das Raum durch Strukturierung von
gebauten korrelativen Zeichen verstand, und
andererseits auf ein Raumschaffen deutet,
das als Verteilung von gebauten korrelativen
Zeichen gesehen wurde.

3. Konstruktion von Raum- oder
Umwelteigenschaften durch ikonische Zeichen: »Die
traditionelle japanische »un-en«-Darstel-
iungstechnik.«
Ikon bedeutet Abbildung: objektbezogene Definition des
Ikons: ». ein Zeichen, das mit seinem Objekt gewisse
Züge - also mindestens ein Merkmal - gemeinsam hat;
eine Fotografie ist demnach ein Ikon.«11

Auf einem aus dem Jahre 1521 oder 1525
stammenden, in Wirklichkeit aus vier Teilen
bestehenden aufstellbaren Faltschirm (Byo-
bu) ist das alte Kyoto mit seinen wichtigsten

SSI =e

_•_-

£
- y /:¦ _3%___.

Mandala aus »The nine ways of Bon« von David L.

Snellgrove.
Mandala extrait de «The nine ways of Bon» de David
L. Snellgrove.
Mandala from ..The nine ways of Bon" by David L.

Snellgrove.

10

Rekonstruierte Karte von Edo (ca. 1843 entstanden).
Carte reconstituée de Edo (établie aux environs de
1843).

Reconstructed map of Edo (dated around 1843).

W 'SB)

tx::T'M €

yiiD J ' \\
CD

: to
-a m y

1Wkxx-y/üM -/

- —ir:

yym Q
y ®

?t Q «©
f:2ff" EC y v:

© IV \M m
s& y: iyy;

-yyyyyjyo Ï J,:S -c; i

;

U3 Lia.:

y._#J© Qy'ia
c

c u

^•j©'cX
yi_jyy tyj

i*XÜ
y\ n

un

Od DD
:,

yy
—

317



-fi,» y$$®yi,

yx-xx "'") yy'iïà2î

Fr.'.jm„¦: 'S.

¦
: ¦ i

J ¦*
\ M

\*

^______________i

—1

«
**¦ » - »

¦.;:.

.^iX:

'J~k À&x.k
y}

»«Sii: yymiyiyyXXyx 'XXXmo

5t:4»v:
H-;

V

¦
-

*
:

y ¦

4

12

% I.Sf?

D 1i *.

W»
&at®5sa ss® :.i v

¦M «aia

4Ô3S&« ^••¦- «::-
ìsìsm

""$*\"
S'A

.-^fer
li*

s&afiMbi&t

„Bitsii

J^ .<ta_l|^«É

**?•

«a®m

¦A*; r*
«lìS-lti' ^^m'&

-&^£?*Ä£*.'- »

_. r-

I *&£ Sf?

^iüäßÄiälS^Ji
,y^,y: :;î.^ V

«&-.*

»*>
ras^ts

In
• ^ '.: -*/fi.,xf

13

urbanen Institutionen, Plätzen, Funktionen
und Festen innerhalb der vier Jahreszeiten
und den damit engstens verbundenen
berühmtesten Augenblicken in einer Art
gemalter Vogelperspektive abgebildet.
Vergleicht man diese Darstellungsmethode
mit in Europa seit langem praktizierten
isometrischen Zeichnungen, so stellt man fest,
daß den europäischen Beispielen objektive
topologische Exaktheit zugrunde liegt, da alle
Stadtelemente mit fast fotografischer
Genauigkeit darauf abgebildet, ja konstruiert zu
sein scheinen. Bei den japanischen Beispielen
hingegen wird diese objektive Genauigkeit
nie angestrebt. Man könnte die hier sichtbare
Methode eher als subjektive Auswahl und
Interpretation, ja als phänomenale Übertreibung

objektiver Tatsachen bezeichnen. Durch
geschickt angeordnete Wolken- und Nebelzonen

(das ist die verbale Übersetzung von
»un-en«) werden bestimmte Stadtelemente
gezeigt, andere verborgen. Obwohl nun die
tatsächlichen Formen individueller Gebäude
oder urbaner Ereignisse wie Feste oder
Prozessionen wie bei den europäischen Beispielen

bis ins letzte Detail mit fast fotografischer
Genauigkeit abgebildet, oder zeichenthematisch

gesprochen, ikonisch wiedergegeben
sind, werden sie doch bewußt durch Wolkenzonen

voneinander getrennt oder umgekehrt
ausgedrückt, miteinander verbunden. Das
heißt, die einzelnen Stadtraumkonfigurationen

oder -ereignisse sind diskontinuierlich
arrangiert (siehe Bild 11 und 12 und Bild 13).
Somit wird selbst bei den traditionellen
japanischen Raumdarstellungen Raum durch
Verteilung von speziell ausgewählten und
aufeinander in Beziehung gebrachten Zeichen
dargestellt. Dies verbindet sie einerseits klar
mit den vorher beschriebenen rein symbolischen

Raumdarstellungen der fernöstlichen
Mandalas und den gemischt symbolisch-
indexikalischen Darstellungen der traditionellen

Touristenkarten, aber auch mit Feststellungen

K. Lynchs andererseits, der nachgewiesen

hat, daß uns bei einer Raumdarstellung
die bloße, objektiv wahre Addition

einzelner physischer Stadtraumelemente noch
keineswegs das Image einer gewissen Stadt,
d. h. den konkret erfahrenen Stadtraum, zu
vermitteln vermag. Erst durch Weglassen
unwichtiger Elemente, Hervorheben wichtiger
Elemente sowie Betonung ihrer Beziehung
untereinander erscheint so etwas wie eine
wirkliche Raum-Image-Darstellung, die der
tatsächlich erlebten Raumerfahrung sicher
näher kommt als jede realistische fototechnische

Reproduktion desselben Raumes.

Europäisches Gegenstück zu der japanischen Un-En-
Technik.
Pendant européen de la technique japonaise Un-En.

European counterpart of the Japanese Un-En technique.

12

Darstellung mit diskontinuierlich arrangierten
Stadtraum-Konfigurationen.

Représentation avec configurations de l'espace urbain
arrangées de façon discontinue.

Representation with discontinuously arranged urban
configurations.

13

Das Fuji-Mandala (eine Mandaladarstellung in Un-En-
Technik).
Le Mandala-Fuji (une représentation de mandala dans
le technique Un-En).
The Fuji mandala (a mandala representation in Un-En
technique).

318



III. Raumerlebnis verstanden, dargestellt und

geschaffen als bewegungs-, zeit- und
stimmungsstrukturierter Prozeß

Einige der zeichenthematisch als ikonisch zu
bezeichnende traditionelle japanische
Raumdarstellungsmethoden sollen im folgenden
weiter auf das sich dahinter verbergende
Raumverständnis untersucht werden.

1. Die traditionellen japanischen »Rollbilder«
oder »Emakimonos«
Die ruhige statische Zusammenordnung, wie
sie auf den Hekigas (d. h. »Wandbildern«, die
in der buddhistischen Kunst eine ähnliche
Rolle spielen wie etwa Wandgemälde in den
romanischen Kirchen, d. h. also vorwiegend
heilige Konfigurationen wiedergeben) oder
auf den Kakemonos (d. h. »Hängebildern«,
die an eine Wand oder einem frei stehenden
Rahmengestell oder später in der Tokonoma,
dem geistigen Mittelpunkt des Tee- oder auch
einfachen Wohnhauses, aufgehängt wurden
und die in der geistlichen Kunst ursprünglich
einen Themenkreis haben, der neben
Porträts das ganze Gebiet buddhistischer
Heilsfiguren sowie Mandala-Darstellungen umfaßt)
zu finden ist, wird auf den Emakimonos (d. h.

»Rollbildern«, die ursprünglich als geistliche
Serienbilder Szenen aus dem Leben Buddhas
oder aus der buddhistischen Kirchengeschichte

sozusagen als grafische Glaubenschroniken

geschickt aneinandergereiht
zeigen und von Interessenten langsam und feierlich

entrollt und in miterlebender Andacht
betrachtet wurden, später aber zur
Hauptdarstellungsform der großen japanischen
Romane wurden) in ein dynamisches Geschehen
aufgelöst. Hiebei wird zwischen den
Einzelgestalten nicht nur ein geistiger, sondern
direkt ein Handlungs- und Bewegungszusammenhang

dargestellt.
Die Emakimonos sind somit ihrem Wesen
nach Erzählbilder und machen dank ihrer in

beliebiger Lage ohne Unterbrechung fortlaufenden

Bildform (gemaltes Bild und gemalte
Schrift sind dabei eine Einheit) eine außerhalb

Ostasiens nirgends so konsequent
durchgestaltete zeitlich-historische, sei es
epische oder sei es dramatische Erzählung,
möglich. In dieser erzählenden Darstellung
eines räumlichen Geschehens spielt somit die
zeitliche Dimension im Sinne des Hinterein-
anders der Raumerlebniseindrücke oder die
Dimension der Bewegung im Sinne des Ent-
rollens des räumlichen Nebeneinanders der
dargestellten Szenen eine große Rolle.
Perspektivische Darstellungsmethoden, d. h.

Methoden, die auf fixiertem Augpunkt beruhen,

wurden natürlich auch nach Japan
importiert, aber nie wirklich akzeptiert, so daß

es nicht verwundert, daß es in Japan bis zum
heutigen Tage kaum irgendwelche Raumbildungen

im Sinne von Raumformen der
Renaissance, des Barocks oder Klassizismus
gibt, die ja mit perspektivischen Raumvorstellungen

und Raumdarstellungen aufs engste
verknüpft gewesen zu sein scheinen.
Man dachte seit der Renaissance in Europa
bei der Darstellung eines Raumes plötzlich
nicht mehr an eine Zeichnung auf einer Wand,
auf einer Vase oder auf goldenem Hintergrund

zum Beispiel, sondern an eine
bestimmte Aussicht durch ein Fenster. Diese
Einstellung faßt B. Taylor in »Linear Perspective«

1715 zusammen, wenn er sagt: »Man
sollte wissen, daß das perfekte Bild auf das
Auge des Betrachters so wirken sollte, daß
dieser einfach nicht mehr imstande ist,
festzustellen, ob das, was er wahrnimmt, nur
einige Farbpigmente sind, die künstlich auf

eine Leinwand gelegt sind oder ob es die

Objekte direkt sind, die er sieht, die gleichsam

durch den Bilderrahmen wie durch einen
Fensterrahmen gefaßt sind. Um aber diesen
Effekt zu erzielen, ist es notwendig, daß die
Lichtstrahlen vom Bilde her in derselben
Weise auf das Auge des Betrachters treffen,
wie sie von den wirklichen Objekten, die auf
dem Bilde dargestellt sind, das Auge des
Betrachters treffen würden.« Und Bilder, bei
denen ohne weiteres der Bilderrahmen durch
einen Fensterrahmen ersetzt werden könnte,

sind tatsächlich gemalt worden und haben
das architektonische Raumschaffen stark
beeinflußt. Damit aber diese »Täuschung« perfekt

ist, muß der Betrachter seinen Kopf nicht
nur still halten, sondern ihn auch in eine ganz
bestimmte Entfernung und Richtung zum
Bilde bringen und halten. Die kleinste Bewegung

von diesem »fixierten Augpunkt« weg
entlarvt den Fensterrahmen wieder als
Bilderrahmen, das dargestellte räumliche Geschehen

als flaches Gemälde (siehe Bild 14).
Das in Japan seit alters benutzte
Raumdarstellungsprinzip, das aus den Emakimonos
spricht, beruht auf »beweglichem Augpunkt«
(siehe Erklärungen zum china-japanischen
Ideogramm für »sehen«).
Das aber besagt, daß das konkrete
Raumerlebnis klar als bewegungs- oder zeitstrukturierter

Prozeß verstanden worden sein muß.
Um noch genauer zu sein, die Emakimonos
zeigen keinesfalls ein kontinuierliches Panorama,

sondern eher eine aneinandergereihte
Kollektion individueller Raumimpressionen
oder Raumereignisse, d.h., die einzelnen
dargestellten Szenen sind diskontinuierlich
arrangiert (wobei oft die vorher beschriebene
Un-en-Technik benutzt wurde) und werden
praktisch erst durch die lineare Betrachtungsform,

dem Prozeß des Entrollens, in der
Erinnerung des Betrachters zu einer Einheit
verschmolzen. Das bedeutet, Raumereignisse
werden nicht direkt physisch, sondern imaginär

miteinander verbunden, d. h., Raum wird
auch hier durch Verteilung korrelativer
Zeichen dargestellt, augenscheinlich auch so
verstanden und ebenfalls so geschaffen (siehe
Bild 15).
Das wird besonders an einem ganz bestimmten

Typus japanischer Gärten augenfällig; in
diesem Typus von Garten, der als Ikesen-
Kaiyushiki (wörtlich: »Teich-Bach-Garten zum
Herumspazieren«) bezeichnet wird, ist
bewußt auf ein bewegungs- oder zeitstrukturiertes

Raum- oder Umwelterlebnis hin entworfen

und angelegt. Der Besucher wird zu Fuß
oder manchmal auch im Boot in einer festgelegten

Bewegungsrichtung durch eine Folge
von zeitlich, räumlich und stimmungsmäßig
aufeinander bezogenen Umweltereignisse
geschleust, wobei die zeitweilige Einladung
zum Einhalten der Bewegung, zum Ausruhen,
praktisch nur als ein ganz bestimmtes Extrem
in der Bewegung des Menschen - nämlich
wenn Bewegung gleich Null ist-mit einkalkuliert

worden war.

2. Die »Fukinuke-Yatai«-Darstellungstechnik:
Beim »Lesen« des Emakimono wandert unser
Augpunkt nicht nur von Szene (ich benutze
bewußt das Wort »Szene«, um auszudrücken,
daß auf diesen Rollbildern Raumereignisse
nicht bloß objektiv, sondern stimmungsmäßig
vermittelt werden) zu Szene, sondern auch
innerhalb einer Szene, so daß praktisch auch
die einzelnen Szenen keinen fixierten
Augpunkt voraussetzen und haben. Hierbei ist
behilflich eine Raumdarstellungstechnik aus
dem alten Japan, die oft in Verbindung mit

14

Prinzipien der Linear-Perspektive.

Principes de la perspective linéaire.

Principles of linear perspective.

A) Projektion eines regelmäßig gepflasterten Weges,
der sich unendlich in die Ferne zieht, auf eine
Bildebene. Die wichtigsten Gesetze der Linear-Perspektive

und dabei besonders die Lage des Fluchtpunktes

auf dem Horizont lassen sich von dieser Skizze
ablesen.

B) Projektion einer räumlichen Szene auf die »Fenster¬

scheibe« der Bildebene.

A) Projection d'un chemin régulièrement pavé qui se
déroule infiniment dans le lointain sur une surface
de projection. Les plus importantes lois de la

perspective lineare, spécialement la situation du point
de fuite à l'horizon, sont lisibles sur ce croquis.

B) Projection d'une scène spatiale sur la «vitre de la

fenêtre» de la surface de l'illustration.

A) The projection on a picture plane of a regular pave¬
ment extending into the distance. The main laws
of linear perspective can be observed, especially
the vanishing point at the horizon.

B) Projection of a spatial scene on a window of the

picture-plane.

(From J. J. Gibson: "The perception of the Visual
World

<=> Z

i

15

Koishikawa Koraku-en in Tokio im Grundriß.
Beispiel eines Ikesen-Kaiyushiki-Types der japanischen
Gärten.
Weg: Beschritten, gemessen und notiert als Teil eines
Anwendungsbeispieles einer modernen Notierungsmethode

konkreten Bewegungs-, Zeit- und
Stimmungsstrukturierten Umwelterlebnisses.
Raumgestaltungsprinzip: Eine absichtlich geschaffene
Kontinuität der festgelegte Spazierweg) wird durch
diskontinuierlich verstreute Raumereignisse
Ausblicke von literarischen Assoziationen) unterbrochen.

Plan de Koishikawa Koraku-en à Tokyo.
Exemple d'un type d'lkesen-Kaiyushiki des jardins
japonais.
Chemin: Emprunté, mesuré et noté comme partie d'un

exemple d'utilisation d'une méthode moderne de
notation d'un événement d'environnement structuré de

319



façon concrète en mouvement, temps et influence sur
l'état d'esprit.
Principe de la formation spatiale: Une continuité construite

intentionnellement la promenade déterminée)
est interrompue au moyen d'événements spatiaux
dispersés de façon discontinue perspectives
d'associations littéraires).
Koishikawa Koraku-en in Tokyo, in plan.
Example of an Ikesen-Kaiyushiki type of Japanese
garden.

Route: Walked over, measured and noted down as part
of an application example of a modern notation method
for recording concretely received environmental
experiences as structured by motion, time and mood.
Spatial organization principle: An intentionally created
continuity the determined path) is interrupted by
discontinuously scattered spatial occurrences views
with literary associations).

ÌH1 A.L

m
m

mmm
' .*¦., ,** rï*T:i,'r.
iyii>'\*."---

P»

ë^S

o "O Q

¦ yy:*,:-..

f-j-r.

^yyyiY^'f-: ^.f:^f'*^ s m :••••:-'• ^'

¦'¦ -T*t;limi ,—, ii,I b- ___. .^5. 1, 1 ',. ¦ '¦¦¦¦¦ mi a - jEK. /U*1* "¦ X\X- y
' -yMi r-

1 m
¦ir

; •¦* 11 : a.

LXi.'Xi %,.
U L

i*a8l&A
s- i
yiS¦

-

WÊkén
Amm

::iy ;

y
• ••

.•¦"¦• -xyxmyxxi..

yy/sx/ys/y

r "' y0MWÊP^m^
¦ y yiyy < *.

'« : ;

y. .v-

1er
-

: •

16

Ein Beispiel des Ikesen-Kaiyushiki-Types von Garten
(in diesem Falle des Dairei-in in Kyoto.
Exemple du type de jardin Ikesen-Kaiyushiki (ici Dairei-
in à Kyoto).
An example of the Ikesen-Kaiyushiki type of garden (in
this case of the Dairei-in in Kyoto).

Beispiel einer »Fukinuke-Yatai«-Darstellungstechnik.
Eine Szene aus Rolle 3 des 20 Rollen umfassenden
»Kasuga G'ong'en Reig'en-ki« Emakimono aus dem
Jahre 1309.

Exemple d'une technique de représentation «Fukinuke
Yatai».
Une scène du rouleau 3 du «Kasuga G'ong'en Reig'en-
ki» Emakimono de l'année 1309 et comprenant 20
rouleaux.

Example of a "Fukinuke Yatai" representation
technique.

A scene from scroll 3 of the "Kasuga G'ong'en Reig'en-
ki" Emakimono dated 1309 (comprising a total of 20
scrolls).

18

Darstellung in »Fukinuke-Yatai«-Technik.

Représentation dans la technique «Fukinuke Yatai».

Representation in "Fukinuke Yatai" technique.

der genannten »Un-En«-Technik auf Rollbildern

angewandt wird. Wörtlich bedeutet
»Fukinuke Yatai« eine Technik des »Wegblasens
des Dachstuhles« (siehe Bild 17). Sie erlaubt
uns durch einfaches Nichtdarstellen des
Daches einen Einblick in das simultane
Geschehen mehrerer Raumeinheiten, d. h. sie
erlaubt uns durch Bewegung des Augpunktes
ein Miterleben der Gleichzeitigkeit von
verschiedenen Raumereignissen. Sie versetzt
uns gleichsam in die Position eines allwissenden

göttlichen Wesens.

3. Traditionelle und moderne japanische
Reiseroutendarstellungen :

Eine höchst interessante Kombination von
traditionellen Raumdarstellungstechniken und
moderneren Methoden, konkretes Umwelterlebnis

zu notieren, wie sie im folgenden
entwickelt werden sollen, wird auf einer
Reiseroutendarstellung sichtbar, wie sie die
nationale japanische Eisenbahn für ihre
neuen Supereisenbahnlinie, der »Neuen
Tokaido-Linie« für den einfachen Touristen
angefertigt hat. Diese Eisenbahnlinie folgt nicht
nur ungefähr der Route der berühmtesten
legendären Straße des alten Japan, der
»Tokaido« (wörtlich: »der Weg entlang der
Ostküste«), einer Verbindung zwischen Kyoto
und Tokyo, sondern auch die moderne
Darstellungsmethode des Raumerlebnisses
entlang dieser Route scheint an ältere
Holzschnitte wie z. B. Hokusais »Berühmten 53
Ausblicken auf der Tokaido« direkt
anzuknüpfen.

Sie zeigt parallel zu einer linearen maßstabsgerechten

Zeit-Entfernungs-Skala das
konkrete Umwelterlebnis, das sich dem Reisenden

zur rechten oder linken Seite in Fahrtrichtung

vom Fenster des Zuges aus bietet, und
zwar in Form von durch Leerstellen (das waren

bei der Un-En-Technik die»Wolken«, jetzt
sind es einfach »Felder«, bei früheren Reise-
routendarstellungen-derselben Linie waren es
einfach unstrukturierte, grüne Farbflächen)
von einandergetrennten oder miteinanderver-
bundenen ikonisch abgebildeten
Einzelumwelt-Szenen. Dabei fällt auf, daß überhaupt
kein Versuch gemacht wird, die tatsächlich
im Zuge vorgenommene, oft doch sehr
kurvenreiche Bewegung durch die Landschaft
etwa auf eine maßstabsgerechte Landkarte
zu übertragen. Die »Bewegungslinie« ist
gradlinig parallel zur »Zeit-Entfernungs-
Skala« angebracht, was sicher dem konkret
erfahrenen Bewegungsgefühl in diesem
Luxuszug näher kommt, da in ihm
Richtungsänderungen ebenso wie etwa in modernen
Flugzeugen kaum mehr physisch feststellbar
sind. Zweitens wird der durchlebte Raum -
wie auf den beiderseitigen »Raumereigniskanälen

ersichtlich - anscheinend auch hier
als durch physisch diskontiuierlich klar
voneinander unterschiedene Einzelraumereignisse

struktuiert verstanden und in einer Art
Kombination von traditioneller Un-En- und
Emakimono-Technik durch Verteilung
korrelativer, in diesem Falle ikonischer Zeichen
dargestellt.

Die bibliografischen Hinweise zu diesem Beitrag finden
sich in der Chronik dieses Heftes.

320


	Anatomie der gelebten Umwelt = Anatomie des environs vécus = Anatomy of lived environment

