
Zeitschrift: Bauen + Wohnen = Construction + habitation = Building + home :
internationale Zeitschrift

Herausgeber: Bauen + Wohnen

Band: 22 (1968)

Heft: 3: Prognosen = Prévisions = Forecasts

Artikel: Plädoyer für eine menschliche Kontakte fördernde Stadt = Plaidoyer
pour une cité favorable aux contacts humains = A plea for a city that
promotes human contacts

Autor: Bertaux, Pierre / Bertaux, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-333217

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-333217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pierre und Daniel Bertaux, Paris

Plädoyer für eine
menschliche Kontakte
fördernde Stadt
Plaidoyer pour une cité favorable aux
contacts humains
A plea for a city that promotes
human contacts

»Aber Gezelte bauet das Volk,
es schließen die alten Nachbarn

Wieder sich an,
und nach des Herzens Gewohnheit

Ordnen die luftigen Wohnungen sich
umher an den Hügeln.

So indessen wohnen sie nun ...«
Hölderlin, Der Archipelagus

Ist Hölderlin ein Vorfahr des modernen
Städtebaus? Vielleicht. Er wußte, daß eine
Stadt vor allem ein Gewebe aus menschlichen

Beziehungen ist. Nach dem Sieg vom
Salamis kommen die Athener in ihre verwüstete,

von den persischen Eindringlingen
zerstörte Stadt zurück. Sie bauen sie wieder
auf. Aber zuerst, sagt der Poet, schlagen sie
an der Seite der Hügel leichte Zelte auf,
deren Anordnung vor allen anderen Dingen
das Netz der alten Nachbarschaften
wiederherstellt.

Heute definiert Pierre George die Stadt als
»die Materialisierung aus Stein, Ziegel oder
Beton von gesellschaftlichen Strukturen«.
Die gebaute Stadt ist ein Zusammenwachsen,

eine konkrete Sekretion. Aber das
lebende Tier, das fleischliche Wesen, das
diese Muschel abgesondert hat, das ist -
im Falle der Stadt - die Gruppe von
Menschen, die sie seit ihrer Gründung bewohnen.

Die menschliche Gruppe, die die Stadt
geschaffen hat, vertritt auch ihren eigentlichen

Zweck. Die Stadt steht im Dienst des
Menschen. Richtiger gesagt, sie sollte in
seinem Dienst stehen.
Das Problem könnte man auch folgendermaßen

ausdrücken: wenn man annimmt, daß
es zwei grundsätzlich verschiedene Arten
der Entwicklung der Strukturen gibt, und
zwar einerseits das organische Wachstum,
anderseits die mechanische Konstruktion,
so muß man feststellen, daßfrüherdieStädte
im allgemeinen mehr nach dem Schema des
organischen Wachstums gewachsen sind;
und daß das heutige Problem des Städtebaus

zuerst darin besteht, in welchem Maß
und zu welchen Bedingungen man eine
»Fabrikation« an Stelle des organischen
Prozesses setzen kann; ja, ob es überhaupt
möglich ist. Kann man Städte »fabrizieren«?
Ist die Synthese des Lebens wenigstens in
dieser Form des Artefakts möglich? Brasilia,

Candigarh Inwiefern sind diese
Beispiele ermutigend?
Aus der Zeit zwischen den beiden Weltkriegen

fällt mir ein Beispiel von »militärischem
Städtebau« ein, das die gegenwärtige
Problemstellung vielleicht erhellt. Die Franzosen

hatten eine befestigte Linie errichtet,
die »Maginotlinie«, die als eine Reihe von
Festungen konzipiert war, die dem Eindringling

den Weg versperren sollten. Gegenüber
hatten die Deutschen eine symmetrische
Befestigungslinie gebaut, aber nach einem
anderen Prinzip konzipiert: die Bunker der
Siegfriedlinie waren so auf dem Gelände
verteilt, daß sie das Funktionieren der
wesentlichen Organe einer Division sichern
und seine hauptsächlichen Strukturen
(Befehlsstand, Waffen, Dienende) beschützen
sollten. Während die französischen
Militäringenieure von der Bodengestalt des
Geländes ausgingen und dort Befestigungswerke

errichteten, die anschließend
bemannt werden sollten, war die deutsche Idee,
eine bestehende menschliche Gruppe, nämlich

die Infanterie-Division, unter Beton zu
logieren; also die Betonschale über die
lebendige Struktur der Division zu gießen.
Die Umstände haben nicht ermöglicht
festzustellen, welche der beiden Konzeptionen
militärisch die richtigere war. Die deutsche
Konzeption hatte den Verdienst, das menschliche

Element als grundlegend zu betrachten
und den Beton unter Berücksichtigung des
lebendigen Musters zu gießen.
Die Ordnung von Zweck und Mittel sollte
man nicht langer mißachten. Das Bauen von
Städten ist kein Zweck an sich, sondern
einem höheren Ziel untergeordnet: das
Leben der Menschen menschlich gestalten.
Die Verantwortung der Städtebauer nimmt

ständig zu; der Städtebau ist ja - so z. B. in
Amerika - als entscheidende Gestaltungsmacht

der Gemeinschaft anerkannt worden.
Die Verantwortung der Städtebauer ist groß;
auch nimmt sie immer zu. Erstens sicher aus
dem Grund, daß sie über immer beträchtlichere

Mittel verfügen und Probleme von
wachsendem Umfang behandeln; daß also
die Möglichkeit von Irrtümern im Verhältnis
zu den Mitteln mitwächst. Dann - und
hauptsächlich - weil man beginnt, ernsthaft über
die Einwirkung der Umwelt (auf amerikanisch:

»environment«) auf die menschliche
Gruppe zu reflektieren: und zwar nicht nur
über die Wirkung auf das Individuum selbst,
sondern sogar auf die möglichen
genetischen Folgen. Der Mensch der Humanisten
- und bis heute der Mensch der Genetiker -
stellte sich als ein genormtes Wesen dar, also
grundsätzlich immer und überall derselbe.
Der Humanismus bestand sogar darauf, das
»ewige allgemeingültige Menschsein« als
verbindlich zu behaupten. Man wollte den
menschlichen Genbestand als wertbeständig
betrachten, wenigstens im »menschlichen«
Maßstab der Zeiten.
Nun aber scheint nichts weniger gesichert.
Seit einigen Jahren wagen die ernsthaftesten
Genetiker nicht mehr so kategorisch die
Möglichkeit einer Beeinflussung des
Genbestandes durch die Umwelt von der Hand
zu weisen. Wenigstens ist die Aktivierung
von bestimmten Genen im Vergleich zu
anderen, die »schlafend« bleiben würden,
kaum noch zu leugnen. Man darf jetzt
annehmen - was noch vor ein paar Jahren
»wissenschaftlich« nicht zugelassen wurde-
daß eine andere Umwelt eine andere Menschheit

produzieren kann. Es zeichnen sich jetzt
die Grundzüge einer Grunddialektik des
Menschen und seiner Umwelt ab.
Denjenigen, die die menschliche Umwelt
gestalten, wird dadurch eine riesige
Verantwortung zuteil: wenn der menschliche
genetische Bestand plastischer ist als man glaubte,
wenn er auf irgendeine Weise von der
Umwelt geprägt wird, dann wirken diejenigen,
die an der Gestaltung der Umwelt teilhaben,
auf den genetischen Bestand selber. Man
hat von der »genetischen Verantwortung«
derjenigen gesprochen, die das Atom
anwenden und die Radioaktivität der
Atmosphäre erhöhen; man sollte vielleicht auch
von der »genetischen Verantwortung« der
Urbanisten sprechen.
Eine Verantwortung, die in dem Maße wächst,
wie die Möglichkeit der zivilisierten
Menschen, dem städtischen Milieu zu entrinnen,
zusammenschrumpft. Auf dem Kongreß des
American Institute of Planners, der in
Washington im Oktober 1967 abgehalten wurde,
hörte man immerzu den Satz: »now that so
much of the environment of man is man-
made ...«: jetzt, da ein immer bedeutenderer
Teil der Umgebung des Menschen von ihm
fabriziert ist. Und man erinnerte an den
Satz des amerikanischen Genetikers Theo-
dosius Dobzhansky in seinem Buch Man
Evolving: »Indem der Mensch verändert, was
er von der Welt weiß, verändert er die Welt,
die er kennt; und indem der Mensch die
Welt verändert, in der er lebt, verändert er
sich selbst« (By changing what he knows
about the world, man changes the world he
knows; and by changing the world he lives
in, man changes himself).
Dies sind die schwerwiegenden, ernsten
Betrachtungen der verantwortungsbewußten
Urbanisten in Ost und West. Sie verstehen,
daß es nicht mehr genügt zu bauen, auch
nicht einmal gut zu bauen (der niederländische

Architekt Van Embden sagte, daß
unsere Nachfahren den Architekten unserer
Generation weniger für das, was sie gebaut
hätten, dankbar sein würden als für das, was
sie nicht gebaut hätten). Sie verstehen, daß
das Bauen lebensgefährdend ist, ebenso
vielleicht wie die Abfallprodukte der
Atombombe. Nur auf Grund einer möglichst
richtigen, soziologisch begründeten Auffassung

der menschlichen Gruppe, die man zu
logieren hat, dürfte man bauen. Zum Bei-

83



¦

k P P b
if'

¦. .¦ ¦': ¦;,:;

ÄPÜ
;-

f I lt.il lib
w y CL bh fcir£
¦ggf IH Us M * jé^||Ip /¦" <^m P" i **i»

: ¦

-

¦
¦ k;;-r y/- y: :-,:iy:..y.:yym ¦yy:„m ,::¦.„:

-

M**i*-

Mi
¦.il aaaa a;.

;•

ri ii i

¦

I ¦
' l *

¦FW ¦("ti"¦» T ^j

*" *¦**

¦¦

***ek^

¦Y'-y
y-

%yX^

.-.,'* -***"

- ¦'¦**='*'

i 1 "

,.;i,-.- -A-'

4 P

Ti J j

1 1 i
:

:fe;yC: ¦¦:. ¦

f ¦¦¦

¦

•

¦ "-:

'!Ä^saÄ&i\-fe:3



spiel: Wie ist eine gebaute Umwelt zu
strukturieren, damit sie die menschlichen
Beziehungen innerhalb der Gruppe begünstigt?
Zu den Architekten gesellen sich nun
Soziologen und Psychologen. Arbeitsgemeinschaften

bilden sich; sie beobachten,
überlegen, diskutieren, erforschen Kausalzusammenhänge,

definieren Forderungen, suchen
Lösungen, entwerfen Projekte.
Im Moment beschäftigen sich diese
Arbeitsgemeinschaften weniger damit, zu wissen,

wie sie ihren Konzeptionen zum Sieg
verhelfen könnten. Sie sind erst dabei,
Probleme zu stellen und Forschungsmethoden
zu definieren. Wenn die Resultate einmal
klar und deutlich genug sind, vielleicht werden

sie sich von selbst durchsetzen. So

wenigstens die Hoffnung.
Eine französische Gruppe für Umweltstudien,

um Henri Charnay versammelt, hat
kürzlich versucht, eine möglichst einfache
Aufzählung der Bedürfnisse der Städte
als Grundlage zu nehmen. Anders gesagt:
aufzuzählen, was der Städter von der
städtischen Existenz - bewußt oder unbewußt -
erwartet. Gleich am Anfang stellte sich
heraus, daß diese Bedürfnisse zweierlei Art
sind. Die einen in wirtschaftliche Daten
(nach Kosten) übertragen, die anderen nicht -
oder wenigstens bis jetzt noch nicht.
In der ersten Kategorie, derjenigen der
»konkreten« wirtschaftlich (also finanziell)
ausdrückbaren Erwartungen, findet man
selbstverständlich den Schutz gegen die
Witterung (das Dach, die Mauern, die
Heizung und die Klimatisierung); die Organisation

der Versorgung (Verpflegung,
Abfallbeseitigung); die Wasser- und Energieversorgung;

die Informationsnetze (Post, Telefon,

»mass media«); Beweglichkeit von
Menschen und Material (Verkehr und was damit
zusammenhängt); die Einkaufsorganisation
(shopping); die Hygiene, die Gesundheit, die
Erziehung unter Berücksichtigung des Sports
und der Zerstreuung. An diese Bedürfnisse
(des Individuums in seiner eigenen Existenz,
aber ebenso des Individuums als Teilnehmer

an der Aktivität einer Gemeinschaft)
denkt man, wenn man »funktionellen« Städtebau

betreibt. Alle diese Bedürfnisse, als
elementar und lebenswichtig anerkannt, werden

ins ökonomische, von dort ins Finanzielle

umgesetzt - von dort in Architektur
und Städtebau konkretisiert.
Aber es gibt noch andere Bedürfnisse, die
erst nach einer feineren Analyse zum
Vorschein kommen und nicht sogleich aufzählbar

sind. Dabei handelt es sich nicht mehr
um einzelne, isolierbare, nebeneinandergestellte

Erwartungen und Bedürfnisse. Man
kann sich nicht mehr zur Aufgabe stellen,
ihnen einzeln und der Reihe nach
entgegenzukommen, wie man sonst die Bedürfnisse
einer Stadtbevölkerung an Wasser, Elektrizität,

Telefon separat befriedigen kann.
Jedesmal, wenn man die Definition einer
einzigen dieser Erwartungen versucht, muß
man einsehen, daß man nur einen künstlich
isolierten Aspekt ergreift von einer komplexen,

schwer definierbaren und in der Tiefe
liegenden Realität - vielleicht unterschiedlich,

aber nicht trennbar.
Man befindet sich ein wenig vor demselben
Methodenproblem, das sich dem Psychologen

stellt, wenn er von der Psychologie des
Bewußten zur Psychologie des Unbewußten
übergeht: wo sind nun die Grenzen? Was ist
das »Unbewußte«? Diesen »tiefen« Bedürfnissen

aber nicht Rechnung zu tragen,
versetzt der Lebensfreude einen Stoß, und
vermag sogar die geistige Gesundheit zu
beeinträchtigen. Aber wie sind die Kosten der
»Lebensfreude«, also der Befriedigung von
noch nicht als solchen anerkannten Bedürfnissen,

einzukalkulieren und zu rechtfertigen?

Wie könnte man diese präventiven
Investitionen den effektiven Kosten der
psychiatrischen Spitäler und der aus Mißmut
verlorenen Arbeitstage gegenüberstellen?
Wieviel soll man bezahlen, um der »Unlust
am Leben« vorzubeugen?

Hier wollen wir einige Beispiele dieser »tiefen«

Bedürfnisse anführen, mit denen sich
die Studiengruppe von Henri Charnay
befaßte.

Als Präfekt der Rhone hatte ich vor zwanzig
Jahren beim Durchblättern des Jahrbuches
der Gemeinden festgestellt, daß es in jedem
Dorf eine stattliche Anzahl von Cafés gab -
was in Frankreich eine banale Feststellung
ist. Aber ich war noch überraschter,
festzustellen, daß es in jedem Dorf eine ungefähr
gleich große Anzahl an Krämerläden
(épiceries) gab; eine den wirtschaftlichen
Bedürfnissen natürlich unproportionierte Zahl.
Ein einziger Krämerladen hätte weniger
Betriebskosten und für den Konsumenten demnach

günstigere Preise gehabt, wohl auch
bessere Geschäfte gemacht. Mein Referent
(der heute einen wichtigen Posten in Paris
inne hat) machte mich darauf aufmerksam,
daß die auffallende Übereinstimmung der
Anzahl Cafés und der Anzahl an Krämerläden

nicht zufällig war, sondern in einer
ungefähr konstanten Beziehung zur
Bevölkerungszahl stand; daß alle beide identischen
- und zwar keineswegs ökonomischen -
Bedürfnissen entsprachen: die Cafés sind die
Versammlungsorte der Männer, für die
Frauen aber bedeuten die Krämerläden
ungefähr das gleiche, d. h. ein Ort des Treffens,
des Kontakts, des Schwatzens, des
Informationsaustauschs. In beiden Fällen übrigens
wird der Kontakt in einem günstigen Klima
hergestellt durch die Tatsache, daß der Mann
im Café, die Frau im Krämerladen sich in der
Situation der Wahlfreiheit befinden (das
Getränk bestellen, den Einkauf entscheiden),
in einer Situation der Macht und Überlegenheit

(der Kunde zahlt, er beherrscht die Lage).
Seitdem sie nicht mehr das Wasser am
öffentlichen Brunnen holen oder zur Wäsche
gehen, wo sollten die Hausfrauen der Dörfer
erfahren, was in der Ortschaft vorgeht, wenn
nicht beim Krämer? Der Laden ist Treffpunkt
und Informationszentrale. Mit der Selbstbedienung

der Filialläden verschwindet diese
psychisch-soziologische Funktion des
Kaufladens. Man zahlt billiger, es geht schneller;
aber wo ist sonst das Vergnügen? Doch mit
dem Wort Vergnügen meint man die
Befriedigung eines Bedürfnisses. Was soll aus
einem unbefriedigten Mitteilungsbedürfnis
werden? Wo soll nun der Informations- und
Meinungsaustausch in der »geplanten« Siedlung

stattfinden?
Eines der seelischen Hauptbedürfnisse der
Menschen in der Gesellschaft ist, einander
zu begegnen, einander zu »sehen« (im
optischen wie im bildlichen Sinn des Ausdrucks)
und von einander zu wissen. Das ist das
Prinzip dieser genialen Erfindung des 18.
Jahrhunderts: das Café. Für ein geringes Entgelt
treffen sich da die Menschen; sie sehen sich
und hören voneinander. Dort spielen sie
einander die menschliche Komödie vor. Das
Café entspricht einem dreifachen Bedürfnis-,
die Menschen zu treffen, die man kennt (die
Stammtischgäste); neue Bekanntschaften zu
schließen; Leute zu sehen, die unbekannt
sind, unbekannt bleiben werden und bleiben
sollen; also eine unverbindliche Begegnung.
Sich an einer öffentlichen Stätte zu treffen,
ist etwas anderes, als sich privat bei dem
einen oder dem anderen zu treffen; beide
entsprechen zwei verschiedenen Funktionen.

An öffentlicher Stätte ist der Kontakt
konventioneller und freier zugleich; er bringt
weniger Probleme mit sich. Er verpflichtet
niemanden; jedem bleibt es überlassen, den
Kontakt nach Wunsch zu unterbrechen. Diese
Art von unverbindlichen Kontakten wird den
Menschen immer unentbehrlicher, je mehr
sie im Haufen leben. Bei den jungen Leuten
ist diese Erscheinung auffallend. Ob Altersfrage

oder Generationsfrage? Diese Art von
Begegnungen braucht »Atmosphäre«; dazu
gehört ein gewisses Niveau menschlicher
Gegenwart, Licht und Lärm; weder zu wenig
noch zu viel (siehe Drugstore). Ein dunkler,
verlassener, stiller Ort entspricht nicht den
Voraussetzungen des »Kontakts«. Man soll
nicht auf den anderen angewiesen sein. Die

Liebe zum Frieden, zur Ruhe wird proklamiert;

aber in Wirklichkeit erträgt man Frieden

und Ruhe, also Einsamkeit überhaupt
nicht mehr. Im Flugzeug New York-Paris,
beklagte sich kürzlich meine Nachbarin, eine
gebürtige Französin, die seit 15 Jahren in
New York lebt, über den Straßenlärm, der
die Wohnung überflutet und nicht einmal des
Nachts aufhört. Als ich zu ihr sagte: »In der
französischen Provinz werden Sie die
Stille, ich denke mit Freude,wiederfinden«,sah
ich sie auffahren: »Die Stille? Aber die Stille
ist etwas Schreckliches. In der Stille weiß
man ja nicht mal mehr, ob man noch lebt.«
Die jungen Leute gehen auf dem Land
spazieren, ja; aber den Transistor oder die
Musikkassette am Ohr. Die Angewöhnung
und Anpassung an eine höhere Dichte (der
Gegenwart, der Information, des Lärms)
scheint sehr schnell vor sich zu gehen und

sogar einen Zustand des Bedürfnisses zu
schaffen. Unter einer gewissen akustischen
Reizschwelle (Pegel) kommen sie mit dem
Leben nicht mehr zurecht.
Die öffentlichen Feiern sind - oder waren -
ein wesentlicher und grundsätzlicher Teil
der gemeinschaftlichen Existenz. Sie sind es
in den archaischen (sog. primitiven)
Gesellschaften; sie waren es in den Kulturen der
Antike (panem et circenses). In den
industriellen, bürgerlichen und individualistischen
Kulturen werden sie vernachlässigt. Das
psychische Bedürfnis, dem die Feier
entspricht, wird verdrängt und es verkümmert.
Die Feier gehörte von jeher zur Hygiene der
Gemeinschaften. Ohne Zweifel bewirkt die
Motorisierung, daß der »Feiertag« heute
nicht mehr als »Tag der Feier« geschätzt
wird, sondern nur noch als eine Gelegenheit,
zu zweit oder zu viert in einem
Blechkasten eingesperrt, die schönen Stunden des
Tages im Gedränge und Gestank der
Autostraßen zu verbringen, sich dem gefährlichen

Wetteifer der Überholenden und dem

Ärger des Verkehrs auszusetzen, gerade
noch mit den übrigen Menschen durch das
Autoradio verbunden, das die Reportage des

Fußballspiels bringt.
Die ehemaligen militärischen Paraden, die
religiösen Prozessionen haben von ihrem
alten Prestige viel eingebüßt. Die auf Band
aufgenommene Musik hat die Stadtmusikanten

ausgerottet, die auf der Kirchmesse
Stimmung brachten. Trotzdem ist es
wahrscheinlich, daß die »Funktion Feier« im
Gemeinschaftsgeist tief genug verwurzelt ist,
um sich eine der neutechnischen Ära
angepaßte Ausdrucksform zu suchen und zu finden.
Der Kölner Karneval und der von Rio zeigen
die Vitalität der Funktion und die Beharrlichkeit

dessen, was ehemals »eine festliche
Stimmung« genannt zu werden verdiente: das
Bedürfnis des Individuums, ab und zu eine
»ausgeklammerte Zeit« zu erleben. Das kann
es nur im Rahmen einer zyklischen
Zeitdimension, im periodischen, gemeinschaftlichen

Ausbruch der Feier. Der Urbanist muß
also in seinen Plänen gewisse Räume
vorsehen (offene Plätze und Straßen oder auch
im Gegenteil: Stadtteile mit engen, krummen
Gassen), welche die gemeinschaftsbildende
Ausgelassenheit des Festes begünstigen.
Welchem noch unzureichend analysiertem,
schwer definierbarem Bedürfnis entsprechen

die Denkmäler der Stadt? Man sieht
von ihrem theoretischen Zweck (Kirche,
Triumphbogen, Palast, Bahnhof) nicht ab -
man vergißt, daß das Denkmal, was auch
sein angeblicher Zweck sein mag, einem tiefen

Bedürfnis der Bevölkerung entspricht:
nämlich ein Bauwerk vor Augen zu haben,
das nicht privat ist, sondern irgendwie das
Leben der Gemeinschaft symbolisiert und
bedeutet. Das Schloß ist nicht nur die Bleibe
des Fürsten, die Kirche ist nicht nur die
Wohnung Gottes, »aedes Dei«, der Bahnhof
ist nicht nur der Ort, wo man den Zug nimmt.
Das Bauwerk legt Zeugnis ab von der
Existenz der Gemeinschaft, von seiner
Fortdauer, seiner Beharrlichkeit durch die
Geschichte hindurch; es gibt ihm eine Perspektive

in der Dimension der Vergangenheit,

85



eine »Tiefenschärfe« des Zeitlichen.
Entsprechend könnten Denkmäler ebenfalls von
der Zukunft einer Gemeinschaft Zeugnis
ablegen; wir denken an die Ausstellung von
Montreal. Die Hauptsache ist, daß das Denkmal

konkret eine Dauer darstellt, die in beiden

zeitlichen Richtungen nach hinten und
nach vorn über den gegenwärtigen Augenblick

hinausgeht und die Kontinuität der
Gemeinschaft bezeugt.
Die Abwechslung ist eine ebenso wichtigs
Annehmlichkeit des städtischen Lebens; nämlich

Stadtviertel, von denen jedes das eigene
Gepräge, die ihm eigene Stimmung,
vielleicht den ihm eigenen Geruch besitzt. (Die
Bedeutung des Geruchsinns wird stark
unterschätzt.) Warum denn sind die »schönen«
Stadtteile so langweilig, die »volkstümlichen«

Stadtteile dagegen viel unterhaltender?
Lebloser als die Straßen des Parc

Monceau in Paris sind nur die
entsprechenden Straßen in London oder in

Hamburg an einem Sonntagmorgen. Einer
»modernen«, homogen »schön gebauten«
Stadt fehlt es an Anmut. Wo könnte man da
träumen - und wir wissen jetzt, daß der
Mensch einfach stirbt, wenn man ihn seiner
Träume beraubt.
Das Individuum in der Stadt gibt sich nicht
damit zufrieden, zu arbeiten und zu schlafen,
seine Mahlzeiten einzunehmen, zwischen
seinem Heim und seinem Arbeitsplatz hin
und her zu pendeln, sein Auto zu waschen
und fernzusehen. Der Vagant in uns verlangt
mehr als nur das: er will auch herumbummeln,

d. h. sich einer ambulanten Träumerei
hingeben. Die Psychoanalytiker kennen und
benutzen die hygienische Wirkung des
Tagtraums. Zweifellos verschafft auch der kleine
Bildschirm der Television eine etwas
vergleichbare Art von Hypnose, aber er bietet
nur einen künstlichen Ersatz für die normale
Funktion: bis zum Extremen getrieben, brutal
und schlaff gleichzeitig (in einem Sessel
sitzend oder auf einem Bett ausgestreckt gibt
man sich der Hypnose hin und wohnt den
Balgereien bei) - was auf die Phantasie
kaum fördernd einzuwirken vermag. Wo ist
das Umherflanieren auf den Straßen geblieben,

das Jean-Jacques Rousseau pries und
das noch in der »belle époque« gepflegt
wurde, bis die Autos die Fußgänger von
der Straße jagten? Der Autoverkehr, die zu
engen Trottoirs, das Gedränge, die gehetzten

Pendler, die den Vorortzug noch
erwischen wollen - alles vereinigt sich, um
jegliches Vergnügen am Bummel zu verderben.
Die Geschäfte geben sich redliche Mühe, um
ihre Schaufenster anziehend zu gestalten;
aber wer kann davor verweilen, ohne den
Eindruck zu haben, den Verkehr zu stören?
Das Umherschlendern der Fußgänger in der
Stadt, das Schauspiel der Straße war aber
für das Individuum eine bedeutende Funktion:
eine leichte, schwebende Meditation, angeregt

durch ein ständig erneuertes Schauspiel,

an dem das Subjekt selber, Zuschauer
und Akteur gleichzeitig, halb beteiligt ist. Dies
ist nur möglich, wenn »die Straße« wieder
etwas anderes als nur eine Verkehrsader
wird. Da muß aber der Autoverkehr in ganzen

Stadtteilen ausbleiben. Allerdings gibt
es in Paris einen solchen Ort: das Palais
Royal. Bis zum Ersten Weltkrieg war es sehr
belebt; und heute sind dieWiederbelebungs-
versuche vergeblich. Warum denn? Weil
etwa den Leuten von heute das Empfinden
des Gedränges geradezu unentbehrlich
geworden ist?

Das Bedürfnis, sich zu isolieren, existiert
wenigstens noch bei einigen unserer
Zeitgenossen. Vielleicht ist es auch nur eine
überständige Veranlagung. Man müßteeinmal
sehen, was aus diesem Bedürfnis zum
Beispiel bei den Japanern geworden ist, wo die
Bevölkerungsdichte andere Lebensgewohnheiten

und vielleicht andere Bedürfnisse und
andere Befriedigungen derselben
hervorgerufen zu haben scheint. Nach Japan
reisende Europäer beklagten sich kürzlich über
die Unmöglichkeit eines privaten Lebens.

Wenn sie »à la japonaise« lebten, waren sie
vom Frühstück an von Freunden umringt;
bis zur Stunde des Einschlafens gab es
niemals weniger als vier oder fünf Personen
in dem Zimmer, wo sie waren. Anscheinend
finden die Japaner das Mittel, sich selbst in
der Mitte des menschlichen Gewimmels eine
psychische Isolierung zu schaffen, eine
innere Einsamkeit, wie Sartre, wenn er seine
Romane im Café de Flore schrieb. Das wäre
zu beweisen; aber im augenblicklichen
Zustand unserer psychischen Bedürfnisse ist
es noch wichtig, in unseren Städten Zonen
der Stille, Möglichkeiten der Einsamkeit,
Orte der Ruhe zu schaffen. Zweifellos sollte
es in Verbindung mit offenen Gewässern zu
verwirklichen sein, da die beruhigende und
isolierende Wirkung des Wasserspiegels
wohl bekannt ist.

Schließlich, wenn man zugibt, daß eines der
psychischen Bedürfnisse des Menschen
(wenigstens des gegenwärtigen abendländischen

Erwachsenen, der einzig für uns
»der Mensch« überhaupt ist) darin besteht,
auf seine Umgebung einzuwirken, sie zu prägen

- so versteht man auch, warum die
moderne Architektur ihre Benutzer so oft
unbefriedigt läßt; und dies paradoxerweise
umsomehr, je weiter die Realisierung
ausgeklügelt ist. Wer von seiner Wohnung
Besitz ergreift, so, wie sie ihm ein Dekorateur

für einen schönen Batzen eingerichtet
hat, mag darauf stolz sein - er wird sich
dort kaum mehr zu Hause fühlen als in einem
Zimmer im Hilton. Seine Freunde dorthin
einzuladen, schmeichelt zweifellos seiner
Eitelkeit - für die Dauer eines Abends; aber
wenn er einmal wieder allein ist, was dann?
Seine Wohnung ist nicht »seine eigene
Muschel«, solange er daran nicht gewerkt hat,
oder wenigstens, solange er sie nicht durch
die Benutzung beschmutzt hat; »angeraucht«
hat, wie man von den alten Pfeifen sagt.
Dasselbe gilt in einer anderen Größenordnung
für die Siedlungen, besonders in dem Maße,
wo man sie fix und fertig liefert - »schlüsselfertig«,

wie man jetzt zu sagen pflegt. Man
hat der »maladie de Sarcelles« (Sarcelles
ist eine Siedlung in der Pariser »banlieue«,
und man hat spezifisch psychische Störungen

nach ihr genannt) ein anscheinend
paradoxes Heilmittel nahegelegt, was aber ohne
Zweifel wirksam wäre, wenn es irgendwie
anwendbar wäre; das wäre, in der Mitte der
Siedlung ein absichtlich vernachlässigtes,
ja verwahrlostes, anscheinend bestimmungsloses

Gelände bestehen zu lassen. Die
Anwohner würden sich vereinen, um gegen diesen

»Skandal«, gegen das »Versagen« der
Architektur zu protestieren. Da sonst
niemand etwas tut, würden sie unter sich
diskutieren, wie aus diesem Gelände Nutzen zu
ziehen sei; sollte man daraus einen Parkplatz

für die Autos machen oder wäre es nicht
besser, einen Spielplatz für die Kinder
einzurichten; vielleicht auch Bäumezu pflanzen?
Ihre Treffen, ihre Diskussionen würden den
Einwohnern eine Gelegenheit verschaffen,
sich endlich zu begegnen, sich kennenzulernen,

und eine Gemeinschaft bei Gelegenheit
eines Projekts und seiner Durchführung zu
bilden. So würde eine »Gemeinschaftsseele«
entstehen, die die Betonwüste belebte. Die
Planer haben diesen Grad psychologischer
Raffiniertheit - und der Selbstverleugnung -
noch nicht erreicht - aber ihr Versagen gibt
schon von selbst manchmal Anlaß zu solcher
»Gruppenbelebung«; die animiertesten
Siedlungen sind zweifellos diejenigen, wo die
Mängel am unerträglichsten sind; da wo die
Mieter Protestversammlungen und
Anspruchsforderungsgruppen bilden: da wo
»am meisten zu wünschen übrig bleibt«.

Hier wird also eine ganze Reihe von
»psychologischen Bedürfnissen« angedeutet: sich
treffen, gemeinsame Feste feiern, Denkmäler

vor den Augen haben, von einem
Stadteil zum andern herumbummeln, seinem
Heim den Stempel des eigenen Lebensstils
aufdrücken: - Ansprüche, deren Befriedigung
die Stadt gemütlich machen würde. Ausge-

86



hend von dem einen dieser Bedürfnisse,
nämlich dem der Förderung der persönlichen
Begegnung, hat Christopher Alexander vom
Architekturdepartment der Universität von
Kalifornien (Berkeley) seine Studie betitelt:
The City as a Mechanism for sustaining
Human Contact. Bei welchen Bedingungen
ist die Stadt fähig, ihre Funktion als »menschliche

Kontakte förderndes Gebilde« auszuüben?

Der Autor stellt fest, daß, je mehr die
Menschheit in Zahlen wächst, und noch
mehr an Bevölkerungs- und Bewegungsdichte,

die Zahl der menschlichen Kontakte
wohl proportional mitwächst; daß aber der
Wert der Kontakte in umgekehrtem Verhältnis

variiert und qualitativ abnimmt. Es ist
eine banale und konstante Erfahrung, daß
man die Freundschaft nur auf dem Lande
oder in der Kleinstadt pflegt. Was man in

der Stadt noch »Freundschaft« nennt, geht
kaum über das Niveau der gesellschaftlichen
»Beziehung« hinaus. Wer weiß eigentlich
noch in der Großstadt, was das Wort
»Freundschaft« bedeutet? Wer ahnt, was es
vor der industriellen Revolution bedeutete?
Für Christopher Alexander gab es in den
traditionellen Gesellschaften drei Grundarten

von Gruppen: die Familie, die
Nachbarschaftsgruppe der Erwachsenen, die
Spielkameraden der Kinder. Die Familie
geht jetzt auseinander, sie beschränkt sich
auf höchstens zwei Erwachsene samt
Kindern. Der Kontakt zwischen Eltern und
Kindern ist im allgemeinen einspurig und kann
kaum als »menschlicher Kontakt« angesehen
werden. Im Stadtgebiet wird übrigens ein
Drittel der Wohnungen von einem einzigen
Erwachsenen bewohnt. Die Nachbarschaftsgruppe,

die früher sehr lebendig war,
existiert auch nicht mehr, seinen Treppenflur-
nachbarn will man überhaupt nicht kennen.
Das Spielgelände für die Kinderschar ist
auch kaum noch vorhanden. Jeglicher
Versuch, diese drei Arten von Gruppen wieder
zu beleben, scheint zum Scheitern verurteilt
zu sein. Um für diesen Mangel einen Ersatz
zu finden, vervielfacht der Durchschnittsamerikaner

die rapiden Beziehungen. Er ist
für die Leichtigkeit bekannt, mit der er den
Kontakt mit einem Unbekannten rasch
herstellt; seine Vertraulichkeit vom ersten Treffen

an ist eine für den Durchreisenden
angenehme Eigenschaft. Aber das ersetzt wirkliche,

tiefe Freundschaft nicht; und diese
verlangt schon regelmäßig und häufig gepflegt
zu werden. Nun aber stellt Christopher
Alexander das Prinzip auf, daß niemand ein
glückliches und geistig gesundes Leben führen

kann, wenn er nicht wenigstens drei oder
vier »intime Kontakte« unterhält; also sehr
nahe Freunde und tiefgehende Zuneigung
zu jedem Zeitpunkt seiner Existenz. Die
Industriegesellschaft ist die erste in der
Geschichte der Menschheit, wo das Individuum
der Befriedigung dieses Bedürfnisses
beraubt ist. Das bedroht aber seine geistige
Gesundheit und schließlich die Ausgewogenheit

der Gesellschaft selbst. Die Gesellschaft

ist keine Gemeinschaft mehr, sondern
eine einfache Ansammlung von frustrierten
Individuen. Alexander gibt beunruhigende
Tatsachen bekannt: Psychiater, die die
Geisteskranken von Manhattan studieren,
bestätigen die Statistiken, nach denen Personen,

die nur einen oder gar keinen intimen
Freund haben, den psychischen Störungen
viel mehr ausgesetzt sind als die, welche
drei oder vier Freunde haben. Die durch die
Psychiater der amerikanischen Armee
aufgestellten Statistiken sind noch frappanter;
bei denen, die keine Freunde haben, ist
auch keiner geistig normal. (Allerdings lassen

diese Statistiken einen Punkt im Dunkeln:

was ist Ursache und was ist Wirkung?
Sind denn die Leute krank, weil sie keine
Freunde haben, oder aber sind sie ohne
Freunde, weil sie psychisch leidend sind?)

Wie kann aber der Städtebauer seinen
Beitrag zur Errichtung einer den Kontakt
zwischen Freunden fördernde Stadt leisten?
Das »Treffgelände« (Klub, Café, Versamm¬

lungssaal, Sportgelände) reicht nicht. Zwar
schließt man dort Bekanntschaften; aber
wenn sie sich nicht im familiären und
freundschaftlichen Kontakt weiter entwickeln, ist
die hygienische Wirkung des Zusammenseins

unzureichend. Was man braucht, sind
»häufige, quasi tägliche Kontakte im privaten
Bereich, befreitvon jeglichem sozialem Vorurteil

und von der Sorge,eine Rollezuspielen«
(Frequent, private, almost daily meetings
between individuals, under conditions of
extreme informality, unencumbered by role
prescriptions or social rules). Diese
Kontakte können aber nur im Heim des einen
oder des andern stattfinden. Doch fördern
weder die Wohnungen noch die Häuser, die
man jetzt baut, den freundschaftlichen
Verkehr. Man könnte - so meinte Alexander -
unter Berücksichtigung von zwölf für den
Kontakt günstigen Eigenschaften eine
Bebauungsform (housing pattern) definieren.
In erster Linie handelt es sich darum, die
Intimität der Familie zu schützen, indem man
einen Teil der Wohnung den Blicken von der
Straße her entzieht, und dort eine Zone (ein
Fenster, welches auf die Straße geht)
definiert, wo der im Auto vorbeifahrende Freund,
einige Sekunden anhaltend, seine Bekannten
durch das Fenster sieht, ihnen zuwinkt und
in der Sekunde feststellt (ohne das Steuer
verlassen zu müssen, was wesentlich ist),
ob sie in Stimmung sind, seinen Besuch zu
empfangen oder nicht. Wenn nicht erwünscht,
setzt er seinen Weg fort, ohne irgend jemand
belästigt zu haben, ohne selbst in eine
unbequeme Lage geraten zu sein.

Christopher Alexander fügt hinzu, daß
Bedachung 25% des Raumes, Verkehrswege
und Parkplätze 50% beanspruchen und
unbrauchbar machen, während der »brauchbare«

Raum so zerstückelt ist, daß er kaum
noch nützlich zu verwerten ist.

Ausgehend von seinen zwölf Prinzipien,
konzipiert Alexander ein Wohnprojekt in

Form von künstlichen Hügeln, wo die
Wohnungen sozusagen abgestuft sind; die
»Dächer« verschwinden unter hängenden Gärten.

Der Verkehr und das Parkieren werden
unterirdisch untergebracht. Der
gemeinschaftliche Raum der Wohnung geht einesteils

auf die Hängegärten hinaus, und andererseits

auf den Verkehrsweg im inneren des
Hügels. Ein nach diesen Prinzipien
aufgestelltes Modell ähnelt überaus einer Kombination

von Ameisenhaufen, Termitenhügel
und Bienenstock. Das ist vielleicht die
Zukunft des Menschengeschlechts, deren Bahnen

uns von den Insekten schon vor etwa
sechzig Jahrmillionen vorgezeichnet wurden

Warum auch nicht?

Ein merkwürdiger Zufall will es, daß eine
französische Gruppe, »architecture
principe«, auch einem Projekt nachgeht, das sich
»schräge Architektur« (architecture oblique)
nennt (ohne Kontakt, soviel ich weiß, mit der
Gruppe von Berkeley). Ihre Idee ist, sowohl
der traditionellen Horizontalordnung der
landwirtschaftlich-städtischen Ära wie der vertikalen

Ordnung in der Art Manhattans eine
»schräge Ordnung« folgen zu lassen: die
Konstruktion von geneigten Flächen »zu einer
versteinerten Steigebewegung«. Die Mauern stehen

dem Blick nicht mehr im Wege. Man kann
auf dem bepflanzten »Dach« der Häuser
spazieren gehen. Die Stadt muß zu einem
»bewohnbaren Verkehr« werden. Dieser
Vorschlag von »schrägem« Städtebau
schließt sich dem von Christopher Alexander
an (und manch anderen; siehe die Ausstellung

von Montreal); er geht ebenfalls von
einer Gesellschaftskritik aus.

Von diesem Städtebau »am Hang«, von dieser

»schrägen«, gestuften Architektur hat
Hölderlin auch schon eine Vorahnung
gehabt. Es kann auch sein, daß ihn das Stadtbild

Stuttgarts inspirierte, als er die Verse
schrieb:

»Will einer wohnen,
So sei es an Treppen.«

87



¦ vA i

*

¦$&>

r ;

(«WAWAW^I

B*****"

.¦Y^A-Vy^yyY

à

yy -,

¦A<«VVÜ»
4-XWtömOW?

1*

H


	Plädoyer für eine menschliche Kontakte fördernde Stadt = Plaidoyer pour une cité favorable aux contacts humains = A plea for a city that promotes human contacts

