
Zeitschrift: Bauen + Wohnen = Construction + habitation = Building + home :
internationale Zeitschrift

Herausgeber: Bauen + Wohnen

Band: 16 (1962)

Heft: 10: Geschäftshäuser / Werkgebäude = Bureaux / Ateliers = Office
buildings / Works

Artikel: Zu einem Tagesproblem : die Krise der Formgebung

Autor: Fitch, James Marston

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-331304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-331304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


James Marston Fitch

Zu einem Tagesproblem:
Die Krise der Formgebung

Die Ästhetik des Überflusses

Im folgenden geben wir die interessanten
Gedanken zur Krise der industriellen Formgebung
von James Marston Fitch, Dozent an der New-
Yorker Columbia-Universität wieder

Der stilistische Abstand zwischen derstrengen
(»antiseptischen«) Geometrie des neuen Seagram-Hauses
in New York und der widersinnigen Banalität der
neuesten Automobilmode ist ein Symptom für die
Krise der heutigen amerikanischen Formgebung. Es
dürfte schwerfallen, eine Epoche mit gleich großen
ästhetischen Gegensätzen zu finden. Denn beide
Erscheinungen sind Ausdrücke grundverschiedener
Formungstendenzen: die eine ist in ihrer Kargheit
Ausdruck einer aristokratischen Haltung, die andere
Symptom eines Parvenutums. Die eine kommt aus
der Konzeption einer strengen mathematischen
Ordnung, in die sie, einem Prokrustes gleich, die Form
zwingt, die andere stammt von der Paperback-Literatur

über die Weltraumbezwingung ab. Und zwischen
beiden Polen liegen ohne offensichtlichere Verbindung,

zerstreut wie die Sterne der Milchstraße, alle
anderen Formen, die uns in unserem Land begegnen,
vom Tiffany-Glas über abstrakt expressionistische
Malereien, wagenradgroße Kronleuchter bis zu
gepreßten Kunststoffschalenstühlen, italienischen Schuhen

und dänischen Möbeln, japanischen Schirmen
und afrikanischen Skulpturen, elektronisch infizierten
Kochherden und Grills.

über diese seltsamen gegensätzlichen Kräfte gibt es
eine ganze Literatur - eine Literatur über den
amerikanischen Geschmack, über die Leute, die ihn bilden
und Geschäfte damit machen usw. Sie zeigt, in
welchem kritischen Zustand sich die amerikanische
Formgebung befindet. Weitschweifige Erklärungen
werden gegeben, die populärste führt das alles
vereinfachend auf unseren zu großen Reichtum zurück.
Unsere Formgebung sei so schwächlich, weil wir zu
reich seien. Das heißt in schlichten Worten, unsere
Formgebung wäre besser, wenn wir ärmer wären.
Kunst gedeiht nur in einer Dachstube. Künstlerische
Schöpfungskraft braucht die einschränkende Bekanntschaft

mit der Armut. Diese Theorie klingt recht
plausibel. In der Geschichte findet sie jedoch leider keine
Stütze. Ein hohes künstlerisches Niveau zeigt sich
nur in reichen Kulturen oder zumindest nur in Kulturen,

die einen Überschuß an Wohlstand für das
künstlerische Schaffen aufzuwenden haben. SozialerWohl-
stand ist keineswegs ein Feind künstlerischer
Produktivität, sondern ihre unabdingbare Vorbedingung.
Jedoch garantiert großer sozialer Wohlstand noch
keine große Kunst; sonst müßten die Leistungen der
Römer anders aussehen, und wir selbst stünden nicht
dem gegenwärtigen Dilemma gegenüber.

Vielleicht sollten wir die Frage so stellen: wenn großer

Wohlstand im 5. Jahrhundert die attische Kunst,
um das 9. Jahrhundert die der Mayas oder im 15.
Jahrhundert die florentinische hervorgebracht hat, warum
sollte gleiches nicht auch im 20. Jahrhundert und in
Detroit möglich sein? Ist für das Problem vielleicht
gar der Wohlstand und die Bedingungen entscheidend,

unter denen wir ihn für das künstlerische Schaffen

fruchtbar machen? Die Frage, so gestellt, gibt
bereits die Antwort. Die moderne industrielle
Zivilisation hat nicht nur einen beispiellosen sozialen
Wohlstand hervorgebracht. Neue, noch nie dagewesene

Faktoren innerhalb des Formgebungsprozesses
haben vielmehr auch die traditionellen Beziehungen

zwischen Künstler und Publikum. Handwerker
und Verbraucher, Künstler und Auftraggeber völlig
unterbrochen.

Man bedenke nur das Folgende:

1. Die industrielle Massenproduktion hat zum ersten
Mal in der Geschichte einen Überfluß an Werkstoffen
jeglicher Art hervorgebracht. Sie hat, Hand in Hand
damit, unser ursprüngliches Wissen von
Herstellungsweise und Funktion der Dinge des täglichen
Lebens zerstört. Sie hat ebenso unsere Fähigkeit
verkümmern lassen, deren praktischen oder ästhetischen
Wert kritisch zu erkennen. Sie hat den Bürger zu
einem unwissenden Verbraucher gemacht, den
Entwerfer zu einem isolierten, machtlosen Spezialisten.

2. Die moderne Wissenschaft und Technik haben uns
die Herstellungsweise des Rohmaterials undderEnd-
produkte besser beherrschen gelehrt, als es das Ägypten

der Pharaonen, das Augusteische Rom oder das
Viktorianische London auch nur zu träumen vermocht
hatten. Unsere Maschinen, das moderne Material
konfrontiert beide, Hersteller und Verbraucher, mit
bisher unbekannten Kräften und Möglichkeiten von
geradezu verblüffender Komplexität, hat uns aber
auch ihre Grenzen gezeigt.

3. Die Grenzen von Zeit und Raum des vorindustriellen
Zeitalters sind zerstört worden. Die moderne

Transport- und Nachrichtenvermittlung, die moderne

Wissenschaft vermitteln uns die Kunst und das
Kunsthandwerk aller gegenwärtigen und vergangenen
Perioden. Sie setzt unser ungebildetes Auge den Reizen

aller Kunst aus, die jemals von Menschen
geschaffen wurde.

Jede einzelne dieser Entwicklungen hätte allein schon
das ästhetische Gleichgewicht einer Kultur in
Verwirrung gebracht. Ihre Gesamtheit und ihre kompakte
Häufung aber droht sie zu zerstören.

In jeder früheren Periode waren die ästhetischen
Empfindungen von Bedingungen abhängig, die man »Politik«

der handwerklichen Produktion nennen könnte
Der Verbraucher hatte es, wenn er einen Gegenstand
erwarb, mit einem Menschen zu tun, der Entwerfer
und Hersteller bzw. Handwerker in einer Person war.
Unter diesen Umständen war ein Niedergang des
Handwerks, eine Materialverfälschung oder eine Un-
verantwortlichkeit im Entwurf schwierig. Der
Verbraucher war selbst genügend erfahren zu wissen,
dem Handwerker an Hand zu gehen, wenn das Dach
leckte, der Schuh quietschte, das Brot schimmlig
war. In Notfällen konnte er vielleicht selbst das Dach
reparieren, den Schuh sohlen oder einen Laib Brot
backen.

Dieser enge Kontakt mit dem Verbaucher brachte
auch den Handwerker in eine glückliche Situation
Sein ästhetisches Empfinden wurde vom Verbraucher
verstanden. Die moderne Massenproduktion hat
dies aber völlig verändert. Der Kunsthistoriker Milton

Prown beschreibt diese Wandlung sehr zutreffend,

wenn er sagt: »Der Produzent, der mit dem
alten Ausdruck >entrepreneur< (Unternehmer) genauer
bezeichnet wird, übernimmt eine der Funktionen des
früheren Verbrauchers, nämlich die der Bestellung
und Bezahlung der Produktion. Der Handwerkerwird
zum Entwerfer, der einen Gegenstand entwickelt,
der in Massen hergestellt werden kann. Die Funktion

des Verbrauchers beschränkt sich auf die des
einfachen Verbrauchs, indem er das Endprodukt
ablehnt oder gutheißt.«

Beide, Verbraucher und Hersteller, leiden unter den
neuen Verhältnissen. Jeder weiß in zunehmendem
Maße weniger von den Forderungen und Grenzen
des anderen. Für den Hersteller ersetzen die
Marktüberwachungen und Marktanalysen die persönliche
Begegnung mit dem Verbraucher. Die Gegenstände
selbst werden immer komplizierter und damit
verbunden ist eine sich ständig erweiternde Zahl von
Arbeitsvorgängen und Werkstoffen. Immer weniger
imstande, die Komplexität der modernen Technik zu
verstehen, wird auch die Funktion des Handwerkers
immer mehr zum Torso. Seine Entwürfe werden mehr
und mehr oberflächlich, sind weniger auf die
funktionellen Notwendigkeiten ausgerichtet und so
verwundbarer durch den Zwang der Mode. Der
Verbraucher wiederum ist durch die Spezialisierung
unsicher in der Wahl dessen, was er kauft und muß
sich auf den Rat einiger Experten verlassen. Er kann
seine Zufriedenheit oder Unzufriedenheit nur durch
Erwerb oder Ablehnung von Fertigwaren, die die
Massenproduktion anzubieten hat, bekunden. Er muß
seine Auswahl aus dem Angebot verfügbarer
Produkte treffen, ohne daß er ihre Brauchbarkeit immer
genügend prüfen kann. Damit verliert er auch die
Möglichkeit, sich ein klares, ästhetisches Urteil zu
bilden.

Gewiß kann der moderne Verbraucher ein angebotenes
Produkt vom Markt verschwinden lassen, indem

er sich weigert, es zu kaufen. Aber dies ist ein
unzureichendes und nur negatives Mittel. Niemals aber
kann er dem Hersteller seine speziellen Ansprüche
sagen. An die Stelle eines Produkts tritt häufig ein
anderes, das ebenso auf Grund statistischer
Durchschnittswerte hergestellt ist.Die phantastische
Fruchtbarkeit der modernen Massenproduktion ist in Wahrheit

eine Verschwendung. Auch Gegenstande, die
unsere materiellen Bedürfnisse befriedigen, stehen
oft auf einem sehr niederen ästhetischen Niveau.

Als Reaktion gegen diese Lage hat sich der heutige
Geschmack den Kunstformen des vorindustriellen
Zeitalters zugewandt, das heißt derVolks-, primitiven
und prähistorischen Kunst. Die Gründe für dieses
neue Interesse sind klar. Diese Kunst erreicht mit
ihrem ausdrucksstarken Reichtum »organische«
Einheit von Form und Inhalt, die in einem erfrischenden
Gegensatz zu der fadenscheinigen Gesuchtheit so
vieler zeitgenössischer Formungen steht.

Diese Kunst wird ihrer Ehrlichkeit und Einfachheit
wegen bewundert, die die Folge einer Armut zu sein
scheinen. Fest steht jedoch, daß jede Kultur, die
Tontöpfe, gewobene Decken oder hölzerne Kanonen
herzustellen vermag, bereits, vom anthropologischen
Standpunkt aus gesehen, eine fortgeschrittene und
reiche Kultur ist. Auch sind die spezifischen
Eigenheiten dieser Kunst nicht, wie V. Gordon Childe, der
englische Prähistoriker meint, Folge einer »Knappheit

des Rohmaterials«. In Yucatan, in Etrurien, in
Japan fehlte es nie an Kalkstein, nie an Ton, nie an
Holz. Die primitiven Handwerkskulturen litten also
nicht an Materialmangel, sonder haben sich auf
einige wenige Werkstoffe beschränkt.

Obwohl der Handel der klassischen Welt die Werkstoffe

vermehrte, haben doch die noch immer großen
Transportschwierigkeiten die Verwendung des
importierten Rohmaterials auf Luxusgegenstände
beschränkt. So blieben im römischen Imperium durch
den Import von Elfenbein und Seide, von Gold und
Zinn die meisten Handwerker unberührt. Römische
Architekten arbeiteten weiterhin mit ortsgebundenen
Baustoffen, Ziegeln und Steinen. Nur die vornehmsten

Häuser konnten hier und da mit Säulen oder

Mosaikboden aus importiertem Marmor ausgestattet
werden Wasserdichter Zement war einer ihrer
wenigen wirklich neuen Stoffe, und das sehr teure
Fensterglas wurde nur sehr sparsam verwendet.

Unter solchen Bedingungen konnte sich die
Formgebung innerhalb einer festumrissenen Zahl von
Werkstoffen und technischen Verfahren entwickeln.
Der Handwerker kannte diese ebenso gut wie der
Verbraucher. Eines jeden Kritikmöglichkeit bewegte
sich somit innerhalb eines ästhetischen Terrains, das
leder ausgezeichnet kannte.
Das alles hat sich durch die moderne industrielle
Revolution völlig gewandelt. Die ungeheuer angewachsene

Menge von Werkstoffen, natürlichen oder
synthetischen, importierten oder einheimischen, wurde
der Grundstock des Handels: die neueren verdrängten

die älteren, vertrauteren. Sie sind überall und für
jedermann zu haben. Dabei sind ihre physikalischen
Qualitäten sehr komplex, ihre ästhetischen noch subtiler

und noch weniger erforscht als ihre
physikalischen.

Es gibt aber immer noch Länder in der westlichen
Welt, die für uns so »arm« an Rohmaterial sind, daß
wir die wohltuende Wirkung solcher Armut auf den
Designer beobachten können. So ist es wohl kein
Zufall, daß die geschickteste Verwendung von Stahlbeton

in der Architektur in Ländern anzutreffen ist,
die keinen Stahl, aber Sand und Zement besitzen -
Italien, Brasilien, Mexiko. Auch ist es gewiß nicht
zufällig, daß in der Formung von Gegenständen aus
Metall (z. B. von Schreibmaschinen, Automobilen,
Eisenbahnen) ein metallarmes Land wie Italien in der
Welt führend ist. Denn der Mangel an Metall und
seine hohen Kosten verlangt einen verantwortungsbewußten

Entwurf. Jedem, der mit der italienischen
Karosseriearbeit vertraut ist, muß die Sorgfalt und
der Ideenreichtum in der Verarbeitung des Metalls
ins Auge springen. Diese Situation wird sich
vielleicht ändern. Da die Italiener den amerikanischen
Markt erobern, besteht die Möglichkeit, daß sie sich
dem verdorbenen amerikanischen Geschmack anpassen.

Das Metall, aus dem unsere 4000-Pfund-Unge-
heuer gefertigt werden, und das Benzin, mit dem sie
angetrieben werden, ist so billig, daß jede Art der
Formgebung, und sei sie noch so unnatürlich,
verwirklicht werden kann. Da hier weder Wirtschaftlichkeit

noch Brauchbarkeit und Sicherheit ins Gewicht
fallen, wird der amerikanische Formgestalter zu Un-
verantwortlichkeit verführt: er darf so frei und
ungehemmt wie ein Konditor seine Formen und Schnörkel
gestalten

Offensichtlich arbeiten nur wenige Formgestalter in
völliger Abgeschlossenheit von ihren Kollegen. Auch
in frühen Epochen fand oft ein kultureller Austausch
von erstaunlichem Maße statt. Dennoch darf nicht
übersehen werden, daß alle früheren Formgestalter
unter völlig anderen Bedingungen arbeiteten als die
heutigen. Die Kulturgeschichte der Etrusker macht
diesen Unterschied sehr deutlich. Dieses begabte
Volk unterhielt einen lebhaften Handel mit Griechenland,

Phönizien und Ägypten, besaß es doch bei Elba
und Populonia den ausgedehntesten metallhaltigen
Boden im Mittelmeerraum. Im Austausch importierte
es Kunst und Kunstgegenstände, die in jenen höher
entwickelten Kulturen hergestellt wurden. Der starke
Einfluß dieser Vorbilder ist in der etruskischen Kunst
zu spüren. Trotzdem war er nie so stark, daß er die
Eigenart der etruskischen Künstler unterdrückte.
Ihre Kunst bleibt ohne jeden Zweifel etruskisch.

Obwohl sich die künstlerische Bestrahlung im Verlauf

der westlichen Geschichte mehr und mehr
verstärkte, blieb doch bis um 1800 ein Gleichgewicht
einigermaßen erhalten. Die Architektur in Boston,
Philadelphia oder Baltimore zum Beispiel zeigte zu
dieser Zeit noch immer eine ästhetische Homogenität

Das hat sich geändert, als die moderne Technik (und
ihre Handlangerin, die moderne Wissenschaft)
begann, dem Amerikaner, dem Hersteller wie dem
Verbraucher, nicht nur die ganze bunte Welt der
gegenwärtigen Kunst, sondern auch die Kunstformen der
Vergangenheit in die Hand zu spielen. Das Dampfschiff

und die Eisenbahn, Telefon und Telegraf,
Bücher und Magazine und nicht zuletzt die Fotografie
bedrängten das amerikanische Auge mit einer
verwirrenden, noch nie gesehenen Vielfalt von Reizen. Kein
etruskisches Auge ist jemals so geblendet, kein
etruskischer Handwerker jemals so verwirrt worden.
Erst die Entdeckungen der Kunsthistoriker begannen
wie Säure alle Grundlagen eines behäbigen
ästhetischen Provinzialismus zu beseitigen, der bis dahin
durch absolute ästhetische Maßstäbe bestimmt war.
Das Viktorianische Zeitalter setzte alle Grundlagen,
darunter auch die ästhetischen, in einen Auflösungszustand.

In geistiger Hinsicht ist diese Vervollkommnung der
Wissenschaft enorm, aber sie ist nicht immer bequem
und ihr Einfluß auf die Formgebung ist nicht immer
wohltuend. Gewiß hat diese künstlerische Bestrahlung

so ungemein bedeutende Personen wie einen
Picasso oder Wright gestärkt. Weniger starke
Menschen aber hat sie oft gelähmt. Ein Zeitungsartikel,
der 1958 in Detroit erschien, veranschaulicht die
Situation genau. Die Automobilentwerfer, heißt es
da, empfangen ihre Inspiration von »einer Vase der
Vor-Inkazeit, von einer pennsylvanisch-holländischen
Backform, von dem Blatt einer tropischen Pflanze
von einem Michelangelo und einem hölzernen
Reibeisen der Orinoco-Indianer!« Jedes dieser Vorbilder
mag, für sich betrachtet, schön sein. Ihre Anwendung
auf die Gestalt der Automobile aber vermag nicht
sofort zu überzeugen. Ja, ihre übertriebene Verwendung

kann nur zu offensichtlicher Zügellosigkeit
führen.
Die Ursachen unseres gegenwärtigen Dilemmas zu
untersuchen ist einfacher, als ein Heilmittel dagegen

405



zu finden. Die moderne Massenproduktion stellt dem
Verbraucher eine ganze Reihe von Problemen,
angefangen von solchen, die die Qualität des Materials
betreffen, bis zu denen der Formgebung. Obwohl
beide miteinander verkettet sind, sind sie keineswegs

identisch. Wenn dem Verbraucher ein mangelhafter

Artikel angeboten wird, dessen Material
absichtlich verfälscht oder dessen handwerkliche
Ausführung schlecht ist, hat er es mit objektiv meßbaren
Faktoren zu tun, gegen die man sich mit gesetzlichen
Mitteln schützen kann. Eine schlechte Formgebung
aber stellt ihn einem ganz anderen Problem gegenüber,

weil es hier um Werturteile geht, für die es
keinen objektiven Maßstab gibt. So bildet bei einem
Auto das Verhältnis zwischen Bremskraft, Stärke und
Gewicht ein klares Kriterium für die Sicherheit des
Wagens. Die Karrosserieform desselben Autos aber
ist nach anderen, komplizierteren Gesichtspunkten
zu beurteilen, da die ästhetische Unverantwortlich-
keit, obwohl gleich wirklich, schwieriger zu beweisen
sein dürfte und auch nicht bestraft werden kann.

Anreiz und günstige Gelegenheit sowohl zur
Fälschung der Materialqualität wie zur Verschlechterung
der Formgebung scheinen indirekt proportional mit
der anwachsenden Zentralisierung, Mechanisierung
und Automation der Produktion zuzunehmen. Diese
Spezialisierung des Arbeiters und die gleichlaufende
Atomisierung der Arbeit, die Trennung der Planung
von der Herstellung, die schwindende Macht und
Autorität des Gestalters selbst, all dies scheint eine
Folge der modernen Produktionsmethoden zu sein.
Mag diese Spezialisierung noch so notwendig für
die moderne Wissenschaft und Technik sein, so ist
sie doch teuer erkauft. Denn diese Methoden schaden

sowohl der Arbeit wie dem Arbeiter, was Ruskin
vor einem Jahrhundert hervorgehoben hat. Für den
Arbeiter (für den handwerklichen wie den geistigen)
verlangt diese neue Methode frühe Fachkenntnisse,
deren Wert durch eine absolute Unwissenheit auf
anderen Kenntnis- oder Erfahrungsgebieten unberührt

bleibt. Ein Teil seiner Fähigkeiten ist enorm
entwickelt, andere verkümmern und verknöchern. Die
gegenwärtigen modernen Arbeitsbedingungen
verhindern die Unmittelbarkeit und schränken die Intuition

ein. So wird unsere Art zu urteilen, sei es in der
Kunst oder auf anderen Gebieten, lächerlich gemacht.
Aber muß das wirklich so sein? Gibt es keine
Möglichkeit, hohe Produktionsguoten bei gleichzeitig
hohem Niveau der Ausführung und der Formgebung zu
erreichen?

Der moderne Industrialismus hat zum ersten Mal in
der Geschichte der Menschheit ein Angebot fürallen
und jeden Zweck geschaffen. Im Westen ist dies
schon weitgehend eine vollendete Tatsache. Bis das
für die übrige Welt auch soweit ist, ist nur noch eine
Frage der Zeit. Zwar hat er die Produktionskapazität
auf eine hohe Quantität zu bringen vermocht, aber
nicht auch eine gleichwertige Überlegenheit auf dem
Qualitätssektor erreichen können. Es ist vielleicht
übertrieben, wenn man sagt, der häßliche Gegenstand,

die Häßlichkeit überhaupt sei eine Erfindung
der modernen Produktion. Die Fabrikproduktion aber
hat ihre ästhetische Überlegenheit über das Handwerk

erst noch zu beweisen. Das stellt uns vor
dieselbe Frage, auf die eine Antwort zu geben William
Morris so schwer gefallen ist: warum scheinen hohe
Produktionsziffern und hohes ästhetisches Niveau
so oft einander auszuschließen? Liegt das an einem
Organisationsfehler unseres Fabrikationssystems?
Oder ist es mehr eine Frage der sozialen Ordnung,
die dieses System verfolgt? Ist die gualitative Kluft
zwischen dem Versprechen und der Wirklichkeit des
modernen Industrialismus eine Folge der heutigen
sozialen Ordnung? Oder ist sie auf den westlichen
Kapitalismus beschränkt?

Die Frage ist nicht einfach zu beantworten, vor allem
nicht in Amerika, wo das Thema am aktuellsten ist.
Sie wird erschwert durch viele althergebrachte
Interessen und deren Abneigung gegen eine grundlegende

Untersuchung dieses Fragenkomplexes. Die
Hauptschwierigkeit liegt darin, daß wir, die am weitest

entwickelte Industrienation der Erde, keine
andere Erfahrungsgrundlage haben, an der wir unsere
eigene Vollkommenheit zu messen vermöchten.
Gewiß ist Amerika hinsichtlich der Quantität auf der
Welt in der Warenproduktion und -Versorgung
führend. Prozentual zur Bevölkerung gesehen sind wir
die am besten ernährte, gekleidete und wohnende
Nation. Wir haben den höchsten Anteil an Ärzten und
Zahnärzten, Automobilen und Telefonen, an Produktivität

des Bodens und der mechanisch erzielten
Pferdestärke pro Arbeiter. Auch wurde ein umfangreiches

Netz von Gesetzen, Verfügungen und
Verordnungen zum Schutz unserer Gesundheit, unserer
Sicherheit und unseres allgemeinen Wohlergehens
geschaffen. Dieses ganze System könnte ohne Zweifel

in doppelter Hinsicht verbessert werden, in
seinem Inhalt und in seiner Wirksamkeit, aber es hält
nichtsdestoweniger ein hohes Durchschnittsmaß
materiellen Wohlstandes in unserem Lande aufrecht

Jedoch garantiert das System nicht auch einen ebenso

hohen ästhetischen Standard. So essen wir in
den amerikanischen Restaurants überall gesund und
relativ nahrhaft; aber unsere landschaftlich verschiedenen

Küchen sind durch die Verbreitung einer
industrialisierten »nationalen« Kochkunst zerstört worden,

und es ist schwierig, irgendwo eine wirklich
ausgezeichnete Küche zu finden. Unsere Städte sind
wohl die feuersichersten, unsere Gebäude die
hygienischsten in der Geschichte; doch sie sind vom
ästhetischen Standpunkt aus gesehen mit die
häßlichsten und landschaftzerstörendsten der Welt.

Die wirklichen Fortschritte der Massenproduktion
scheinen sich in Amerika oft gegen den hohen Standard

und die reiche Vielfalt in den Gebrauchsgegen¬

ständen auszuwirken. Wir rühmen uns, daß der freie
Wettbewerb den Fortbestand des Allerbesten
garantiert. Die Tatsachen scheinen indessen einen
unerbittlichen Zug zur Zentralisierung, eine Bewegung

zur Mittelmäßigkeit, zum Mythos der Statistik

eines allgemeinen nationalen Nenners
anzuzeigen. Dies ist in allen Produktionszweigen sehr
gut zu beobachten, in der Herstellung von Magazinen,

Filmen und Automobilen, Häusern, Wolkenkratzern
oder Fernsehprogrammen. Hier schränkt der

Wettbewerb das Betätigungsfeld so stark ein, daß
nur zwei oder drei Typen zur Verfügung stehen, die
möglichst eng mit der »nationalen« Norm
übereinstimmen und sich in der Formgebung kaum mehr als
durch das Waren- oder Schutzzeichen voneinander
unterscheiden.

Es ist schwer zu entscheiden, ob diese Tendenzen
einzig in dem amerikanischen Industrialismus bestehen

oder ob sie ein struktureller Defekt der
Massenproduktion und -Verteilung überhaupt sind. Ein Mangel

jedoch dieses unerfreulichen Bildes ist einzig
und allein uns zuzuschreiben: nämlich dieTechnikder
»gesteuerten Veralterung« und deren Hauptmittel,
das jährliche »neue Modell«. Welche Vorteile die
kleine Auswahl dem Handel immer gebracht haben
mag, ihre Wirkung auf die Formgebung der amerikanischen

Gebrauchsgüter war verheerend. Denn sie
hat durch eine mechanische Gleichsetzung des echten

Fortschritts mit der bloßen Formabwandlung die
völlig falsche Auffassung genährt, der technische
Fortschritt sei so schnell und konstant, daß er jedes
Jahr eine vollkommene Umformung des Produktes
notwendig mache. Da sich keine Technik unter dieser

schonen Vorstellung entwickelt (und da keine
Wirtschaft der Welt, täte sie es, das daraus
entspringende Veralten der Planung und Erfindung
aushalten könnte), kann die einzige wirkliche Veränderung

am »neuen« Modell nur oberflächlich sein.

Das Älterwerden ist logischerweise ein Lebensfaktum,

und die Quote des Älterwerdens ist unter den
Bedingungen des modernen Industrialismus, objektiv

gesehen, eine der höchsten in der Geschichte.
Aber das »geplante« (d. h. das bewußt herbeigeführte)

Veralten hat zwei Gesichter, die beide der
Produktqualltat feindlich sind. Einmal bewirkt sie die
Tendenz zur Verschlechterung des Materials und
der handwerklichen Arbeit, wodurch das Produkt früher

als notwendig vom Markt verschwindet. Dann
aber entfernt sie auch, wie sich zeigt, die Formgebung

von ihrer Grundlage der funktionellen Notwendigkeit.

Die über das Heck der amerikanischen Autos
hinausragenden Schluß- und Bremslichter und die
dauernde Veränderung der Größe und der Gestalt
der Kühler zeigt deutlich, wie wenig solche
Formveränderungen mit wirklichem Fortschritt zu tun
haben. Formgebung, die so an der Wirklichkeit vorbeigeht,

wird geschwächt und geht zugrunde wie der
von der Erde gehobene Antäus.

Sind dieselben Kräfte auch im industriellen System
der kommunistischen Welt am Werk? In der Theorie
wenigstens sollte die Sozialisierung der Produktion
(d. h. Produktion nur zum Verbrauch und nicht zum
Gewinn) einen hohen Qualitätsstand der Konsumgüter

gewährleisten. Aus der sowjetischen Presse
aber erfahren wir, daß der Verbraucher in derUdSSR
über die angebotene Ware viel zu klagen hat, daß
sie ihm schäbig, überbezahlt und ärmlich gestaltet
erscheint und er die Auswahl ungenügend findet. Im
Hinblick auf die anwachsenden sowjetischen
Produktivitätsziffern mag sich diese Lage vielleicht bessern.
Auch scheint der kommunistische Verbraucher vorerst

davor geschützt zu sein, jährlich ein neues Modell

vorgesetzt zu bekommen, da in seinen Ländern
kein Überfluß an Konsumgütern in der nächsten
Zukunft zu erwarten ist. Aber selbst wenn eine spezialisierte

Produktion für die größere Angebotsknappheit
des freien Wettbewerbes sich als nicht anfällig

erweist, so hätte sie noch immer die Gewährleistung
eines hohen ästhetischen Standards zu beweisen.
Selbst wenn wir die sowjetischen Leistungen als
richtungweisend betrachten wollten, hätte auch die
kommunistische Produktion ihre bestimmten Typen,
die sich keineswegs erfolgreicher als die unsrigen
erwiesen. In der Tat scheinen die russische Architektur

und industrielle Formgebung sich bis heute
sklavisch an die amerikanische Erfahrung zu halten. Dabei

bleiben sie Jahrzehnte hinter ihr und wetteifern
nur ihrem tiefsten gemeinsamen Nenner nach. So
wiederholen die sowjetischen Wolkenkratzer und
Automobile, um nur zwei der charakteristischsten
heutigen Ausdrucksmittel anzuführen, fast wörtlich
unsere noch so wenig glücklichen Realisierungen
auf diesen Gebieten.

Aus all dem wäre zu schließen, daß der sowjetische
Verbraucher weniger anspruchsvoll ist als sein
amerikanisches Gegenstück, daß er nicht mehr Einfluß
auf die sowjetische Produktion hat als wir und daß
der sowjetische Formgeber genauso der Gefangene
seines Betriebes ist wie der unsere. Dies scheint in
allen kommunistischen Ländern so zu sein, obwohl
die Tschechoslowakei als das am stärksten industrialisierte

und China als das am wenigsten entwickelte
Land eine ganze Reihe ästhetischer Spitzfindigkeiten
in der industriellen Formgebung aufweisen können.
Auf jeden Fall scheint die Krise in der Formgebung
in jedem Gesellschaftssystem aufzutauchen, und die
Lander Asiens oder Afrikas, die jetzt ihr Land zu
industrialisieren beginnen, werden wohl dieselbe
Erfahrung machen wie Amerika, ja vielleicht in einer
konzentrierten und darum schärferen Form.

Primitives und Volkshandwerk - ob vorkolumbianisches

oder nur koloniales - ist lange seit seinem
Bestehen von der amerikanischen Bildfläche
verschwunden. Mit Ausnahme der Studenten und
Museumsdirektoren haben wir heute kein Verhältnis
mehr zu solchen Kunstgegenständen. Nur nochfürdie

neuen Nationen stellt solches Handwerk eine bedeutende

natürliche Quelle sowohl in wirtschaftlicher als
auch in ästhetischer Hinsicht dar. Es bietet eine
ausgezeichnete Gelegenheit, vielleicht in der Geschichte
der Menschheit die letzte, die Möglichkeit einer
neuartigen Vervollkommnung des Handwerks und der
modernen mechanisierten Produktion zu erforschen.
Für die Architektur und das weite Gebiet der
Konsumgüter (Möbel, Stoffe, Geschirr) ist das ursprüngliche

Verfahren nicht nur ästhetisch reif, sondern
auch erstaunlich rationell in seinem Verhältnis der
Funktionsprobleme.
Der Bestand an Kenntnis und Geschicklichkeit eines
Naturvolkes muß nicht im Museum, sondern im Leben
erhalten werden. Das ist eine Aufgabe des sozialen
und kulturellen Aufbaus, die nur die hochentwickelte
Wissenschaft des Westens erfüllen könnte. Noch ist
dies aber fürwahr das letzte, war wir vom Westen
erwarten dürfen. Wenn die Vergangenheit zum Maßstab

genommen wird, werden die neuen Länder
Asiens, Afrikas oder Lateinamerikas nicht nur von der
Technik Detroits und Manchesters, sondern ebenso
von ihren ästhetischen Vorurteilen überschwemmt
werden. Und die primitive Kunst und das primitive
Kunstwerk werden verdorben und zerstört werden,
je mehr diese Länder der unwiderstehlichen
Anziehungskraft des Industrialismus ausgeliefert sind.

Ob es den neuen Ländern in dieser Hinsicht in der
Gefolgschaft Moskaus oder Pekings besser gehen
wird, bleibt abzuwarten. Das ästhetische Niveau
Moskaus scheint dem des Westens sich angleichen
zu wollen. Über die Chinesen scheinen alle generellen

Urteiie schlecht fundiert zu sein. Da sie das Volk
mit der längsten ununterbrochenen gesellschaftlichen
Erfahrung auf der Welt sind, erfreuten sie sich eines
erstaunlich konstanten ästhetischen Standards. Ob
aber eine so große ästhetische Tradition wie die
chinesische die massive Industrialisierung der
Gegenwart verändern oder sogar überleben kann, muß
abgewartet werden. Heute darf wohl mit einiger
Sicherheit vermutet werden, daß, wie auch immer die
politische Stellung der großen Industriemächte des
kapitalistischen Westens und des kommunistischen
Ostens beschaffen sein mögen, die ästhetische
Haltung hier wie dort dieselbe sein wird.

Endlich sieht sich der amerikanische Verbraucher,
obwohl dieses Thema noch nicht eingehend genug
untersucht ist, einem anderen Dilemma gegenüber.
Sein Reichtum an Gütern und seine immer größer
werdende Freizeit, in der er diese Güter verbraucht,
ist im Effekt einer Rolltreppe zu vergleichen, bei der
eine Übersättigung niemals erreicht werden kann:
sobald ein Bedürfnis befriedigt ist, tauchen dahinter
schon drei neue auf. Den Nationalökonomen ist dies
theoretisch schon lange klar. (»Die Nachfrage nach
Nahrung ist begrenzt durch das Fassungsvermögen
des Magens«, sagte schon Adam Smith, »aber der
Appetit nach Luxus und Bequemlichkeit scheint keine
obere Grenze zu haben«), ihre theoretische Einsicht
aber ist inzwischen durch die wirkliche Erfahrung
bestätigt worden. Wie sollen wir uns diesem neuen
Faktum in der menschlichen Gesellschaft gegenüber
verhalten? J. M. Keynes, der englische Nationalökonom,

glaubte, daß der Existenzkampf ein
genetischer Faktor in der belebten Welt sei. »Wir sind
von der Natur dazu entwickelt worden, mit all unseren

Trieben und tiefsten Instinkten, das ökonomische

Problem zu lösen«, sagt er. »Wenn dieses
gelöst ist, wird die Menschheit ihres traditionellen
Sinnes beraubt sein«. Was wird dann geschehen?
fragt uns Keynes. Dieses Problem des neuartigen
Überflusses zu erläutern, zitiert er den Grabspruch
einer alten Londoner Putzfrau, den diese für ihr eigenes

Grab hat setzen lassen:

»Freunde, beklagt mich nicht, beweint mich nimmer,
denn ich brauche nichts mehr zu tun für immer.«
Sie will einzig und allein Zuschauer sein: sie will
nicht einmal am himmlischen Chor teilnehmen:
»Mit Psalmen und süßer Musik werden die Himmel

erklingen,
doch ich werde nichts zu tun haben mit Singen.«

Das ist der jahrhundertalte Traum der Sklaven, der
Diener und der ausgebeuteten Arbeiter. Aber wird
er wirklich glücklich sein, wenn irgendein anderer
die Glocken läutet, wenn ein anderer singt? Wir
Amerikaner haben uns geschmeichelt und geglaubt,
daß die Zeit, die wir durch die Industrialisierung
gewonnen haben, wirklich eine freie Zeit sei - frei zur
Verschwendung an eine »Freizeitbeschäftigung«, sei
sie noch so trivial oder ausgeklügelt. Wir haben uns
so verhalten, als sei dies ein Reingewinn. Wie jene
alte Putzfrau aber haben wir vergessen, daß in allen
vorindustriellen Gesellschaften die Arbeit ebenso
die Lehrmeisterin wie der Quell des menschlichen
Selbstgefühls war. Die moderne wissenschaftliche
Technik hat uns von dieser vielschichtigen Welt der
unmittelbaren Erfahrung entfernt, die den einfachsten
Bauern oder Fischer weise und verständig machte.

Wenn die moderne Arbeitserfahrung diese menschliche

Weisheit uns nicht mehr schenkt, dann müssen
wir wohl neue Institutionen schaffen, die Ähnliches
vermögen. Wir sollten einen Teil unserer freien Zeit
einer neuartigen Erziehung widmen, die uns zum
echten Menschsein führt. Die Entfremdung des Künstlers

vom Publikum, des Künstlers vom Handwerker,
des Formgebers vom Verbraucher ist nur Teil einer
viel weiter gehenden Entfremdung: der Entfremdung
des Menschen vom Menschen, des Menschen von
sich selbst. Die aufgeteilte Verantwortlichkeit am
Fließband muß, so notwendig sie zu dessen Funktionieren

und so schädlich sie für den menschlichen
Geist ist, einer größeren auf die Ganzheit des
Menschentums konzentrierten Verantwortung Raum
geben

406


	Zu einem Tagesproblem : die Krise der Formgebung

