
Zeitschrift: Bauen + Wohnen = Construction + habitation = Building + home :
internationale Zeitschrift

Herausgeber: Bauen + Wohnen

Band: 12 (1958)

Heft: 11: Kirchenbau = Eglises = Churches

Artikel: Entwicklung des Kirchenbaus = Le développement dans la construction
d'églises = Development of church construction

Autor: Wagner, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-329834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-329834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nach Johannes Wagner

Entwicklung
des Kirchenbaus
Le développemet dans la construction
d'églises
Development of church construction

Der Tempel ist eine kleine schmucklose Zelle, die Wohnung

des Gottes, versehen mit einer offenen, gegen Osten
gerichteten Tür (Fig.1). Der Tempel wurde niemals
betreten, der Altar stand auf dem großen Platz vor dem
Tempel; dort vollzog sich der Gottesdienst. Der Schmuck
des Tempels bestand darum in seiner Außenarchitektur.
Etwas ganz anderes war die jüdische Synagoge: sie war
der Versammlungsraum der Gemeinde zu Schriftlesung,
Schriftauslegung und Gebet. Waren die Tempel mit der
Tür nach Osten gerichtet, so waren alle Synagogen auf
der ganzen Welt mit der Tür zum Tempel in Jerusalem
gekehrt. An der Gegenwand hatte der Vorsteher seinen
Platz, rund herum gruppierten sich die Anwesenden, mit
dem Blick gegen die Tür, den Tempel (Fig. 2). Im hinteren
Teil des Raumes, nahe der Tür, stand das Pult des
Lektors, daneben der bewegliche Köcher mit den Schriftrollen.

Dieser Köcher entwickelte sich zum unbeweglichen,
hausartig gebauten Schrein, der nun zum Heiligtum wurde
und in einer Nische seinen Platz fand, an der Stelle der
früheren zum Tempel hin geöffneten Tür. So war aus der
Orientierung zum Tempel eine Orientierung zur Thora hin
geworden (Fig. 3).

Fig. 1

1 Zelle/ Cellule/ Cell
2 Altar / Autel / Altar

Q'

)__
Fig. 2

1 Lesepult / Pupitre de lecture / Pulpit
2 Vorsteher / Supérieur / Warden

SS'Sys- AV 777W7&7r77â Si
9

Wrrnrrlr
Fig. 8

1 Memoria
2 Katarakt / Cataracte /'Cascade
3 Camera / Chambre / Chamber
4 Grab Tombe Tomb

b o o O

o o o

Fig. 9

1 Memoria

Fig. 3

1 Thoraschrein Châsse de la Thora Thora shrine

Was ist nun die christliche Kirche? Der Herr hat sein
Vermächtnis in der Form eines Mahles gestiftet. Das alte
jüdische Mahl zerfiel in zwei getrennte Teile: Zuerst
wurde Brot gesegnet, gebrochen und mit den Zutaten
gegessen (deipnon). Dann wurde vom Hausvater ein
Kelch gesegnet und der oder den Personen gereicht, die
er besonders ehren wollte. Daran schloß sich das
Trinkgelage (Symposion). So vollzog sich auch das letzte
Abendmahl, wo der Herr zu Beginn des deipnon seinen
Leib, zu Beginn des Symposion sein Blut den Jüngern
reichte.

Wie der Herr und die Jünger dabei zu Tische lagen, ist
unsicher. Aus dem 1. Korintherbrief des heiligen
Paulus läßt sich schließen, daß dort die Feier noch
dieselbe Form hatte (deipnon kyriakon), daß aber
verschiedene Gruppen an verschiedenen Tischen sich
zusammenfanden (Fig. 4). Diese Form ist gänzlich
untergegangen. Denn als ums Jahr 100 die Christen aus
den Synagogen ausgeschlossen wurden, mußten sie
ihre Hauskirchen auch für den Gebets-und Lesegottesdienst

einrichten, und der Mahlcharakter trat zurück.

Unter dem Einfluß des hellenistischen Mysteriendenkens
trennte sich im 4. Jahrhundert die christliche Hauskirche
in das Oratorium und das Sanctuarium, beide durch
Säulen voneinander getrennt. In jenem war ein Podium
errichtet, wo Bischof und Presbyter sich inmitten der
Gemeinde befanden zum Katechumenengottesdienst, im
Sanctuarium stand der Altar, an dem das heilige Opfer
mit kultischen Formen gefeiert wurde. Auf dieser Linie
entwickelte sich die byzantinische Liturgie weiter: das
Sanctuarium wurde gänzlich vom Oratorium getrennt,
auch der Wortgottesdienst floh hinter die Ikonostase,
und nur zwei Prozessionen, mit dem Evangelienbuch und
mit den unverwandeiten Opfergaben, zeigten dem Volk
ein »heiliges Schauspiel« von dem, was sich im
Sanctuarium vollzog (Fig. 6).

Anders im Westen. Nach der Versöhnung des Staates
mit der Kirche entstand eine gewisse Analogie zwischen
staatlichen und kirchlichen Feierlichkeiten. Der Papst
war Consul Dei, der Gottesdienst wurde zum Staatsakt.
Die Masse der bekehrten Christen mußte irgendwie in
den Akt eingefügt werden. So entstand die christliche
Basilika: Die Apsis als Ort des Bischofs und der Priester,
die Plätze rechts und links vom Altar für die vornehmen
Männer, beziehungsweise Frauen, und das geräumige
Schiff als »Piazza« für das »Volk«. (Fig. 7)

tt zR> trs\
g

Q^7 V^
Fig. 4

a a

p

Fig. 10

1 Altar / Autel / Altar
2 Thron des Bischofs / Throne de l'évêque / Bishop'

throne
3 Stufen / Marches / Steps

Fig. 5

1 Altar Autel Altar
2 Podium Estrade Platform

/V

D

Fig. 11

1 Altar / Autel / Altar
2 Lettner / Jubé / Rood-screen

Fig. 6

1 Ikonostase / Iconostase / Iconostasis
2 Prozessionsweg / Chemin de procession / Passage for

processions

Das Volk war am Gottesdienst noch beteiligt durch die
Akklamationen, die Opferspenden und die Kommunion.
Der vordere Bezirk der Basilika wird bezeichnenderweise
»templum« genannt.

Für die weitere Entwicklung muß zunächst auf das Phänomen

der Märtyrerkirchen hingewiesen werden. Über
Märtyrergräbern in den Katakomben wurden einfache
»Memorien« errichtet, d. h. eine kleine Nische mit einem
Altar zur Begehung des Gedächtnisses (Fig. 6). Um
die Memoria entstand dann die Zömeterial-Basilika,
die eine größere Zahl Menschen aufnehmen konnte
(Fig. 9). Sie war nicht gebaut für den Gemeindegottesdienst,

sondern sie kreiste einzig um das Märtyrergrab,
das zu einem Sanctuarium wurde. Entstand nun neben
einem solchen Sanctuarium ei ne große Basilika, so wurden
Gebeine zum dortigen Altar übertragen, und damit kam

o o o OOOOOÔ
o Q *>

'

O O 0 Ì o o O o o o

1LJ2

Fig. 7

1 Altar / Autel / Altar
2 Thron des Bischofs / Throne de l'évêque Bishop's

throne
3 Vornehme Damen / Femmes nobles / Ladies
4 Vornehme Herren / Hommes nobles / Nobles
5 Vorhof mit Brunnen / Parvis avec fleurs / Church square

with fountain

Ii
«

a
m

Fig. 12

383



a
Fig. 13

Fig. 14

PI
A^JLEJ

19a

Fig. 15

P

m
p

19 b

der Brauch auf, aus jedem Altar ein Sanctuarium, ein
Reliquiengrab zu machen. Die Gegenwart von Märtyrerreliquien

hatte im damaligen Bewußtsein eine große
Bedeutung, während man heute nur noch zu den Reliquien
einiger bestimmter Heiliger ein Verhältnis hat.

Die Trennung von Chor und Schiff, die schon bei der
römischen Basilika anfängt, wird gefördert durch die
germanische feudalistische Mentalität. In der romanischen
Basilika ist der Platz für Schola und Klerus erhöht, und
weitere Stufen führen zum Altar hinauf (Fig. 10). Da sich
der Bischof häufig durch einen Priester vertreten läßt,
rückt der Altar an die frühere Stelle des Bischofsthrones,
und der Bischof erhält den zweiten Platz. Die Meßfeier
wird immer mehr sachlich gesehen als ein in sich
bestehender Akt. Es kommt die Privatmesse auf, wo das
Volk höchstens noch durch einen Ministranten vertreten
ist. Nun wird auch nach Osten hin zelebriert, d. h. vom
Schiff gegen die Wand.

In der Gotik ist schließlich die Trennung der beiden
Räume vollzogen durch den Lettner (Fig. 11). Das Volk
sieht noch den Ein- und Auszug, die aufsteigenden
Weihrauchwolken, hört den Gesang. Der Gottesdienst
ist das »Heilige Werk«, das vom Klerus vollzogen wird.
Das Volk »hört eine heilige Messe an«. Es akklamiert
nicht mehr, und die allgemeine Kommunion ist schon seit
der Germanenmission nicht mehr gebräuchlich. Die
gotische Kathedrahle ist nicht gemeinschaftsbildend, sie
ist für »den einzelnen Frommen gebaut«.

Das Interesse am »heiligen Werk« konzentrierte sich
noch einmal: auf die Erhebung der heiligen Gestalten,
die man sehen wollte. So wurden die Lettner durchbrochen,
um den Blick auf den Altar freizugeben (Fig. 12).

Die Visio salutaris wurde dann so verabsolutiert, daß die
Auseinandersetzung und der sakramentale Segen ins
Zentrum des Bewußtseins rückten: Es entstand der
Barockaltar, der nicht mehr Opferstätte ist, sondern Thron
der Monstranz.

Diese vier genannten Stile hatten jeder seine Heimat.
Italien blieb der Basilika treu. Längs der Linie Rhone-
Rhein stehen die romanischen Kirchen. Die Ile de France
ist die Heimat der gotischen Kathedrale, und Süddeutschland

brachte den Barock hervor.

Mit dem Barock ist diese Entwicklung vom Dynamischen
zum Statischen an ein absolutes Ende gelangt. Lebendige
Entwicklung im gleichen Sinn war nicht möglich. Wenn
man nicht durch bloßes Repetieren auf das Leben
verzichten wollte, so gab es nur einen Weg: einen
Neuanfang aus den inneren Wesensgesetzen der heiligen
Meßopferfeier.

Wenn das Stichwort für den römischen Gottesdienst
hieß: »Staatsakt auf der Piazza«, für die Gotik »das heilige
Werk«, so heißt es heute: »Gottesdienst in der Gemeinschaft«.

Die Gemeinschaft, um die es sich dabei handelt,
wird durch die Meßfeier gebildet.

Fig. 16

pn I1
2

"+ 3

Fig. 20

1 Katarakt / Cataracte / Cascade
2 Camera / Chambre / Chamber
3 Grab/ Tombe/ Tomb

Ein Kirchenbau unserer Zeit entspricht um so mehr der
liturgischen Situation unserer Zeit, als es dem Architekten
gelingt, eine feiernde Gemeinschaft zu konstituieren
(Fig. 13-19).

Fig. 17

P=l

<#r

Altar
Der christliche Altar ist nicht wie der heidnische ein
erhöhter Ort, der Gott besonders nahe ist, von dem aus
man also Gott die Gaben darbringen kann. In diesem
Sinne ist nur Christus selber Altar.
Der christliche Altar ist ganz einfach das »Abstellgerät«
für die Opfergaben. Durch die christliche Tradition ist er
immer auch Reliquiengrab. Aus dem Altar über dem Grab
selber (Fig. 20) wurde der Altar, zwischen dessen Stützen
einige Reliquien unter Steinplatten in den Boden
eingesenkt waren (Fig. 21).

Fig. 18

384

Fig. 21


	Entwicklung des Kirchenbaus = Le développement dans la construction d'églises = Development of church construction

