
Zeitschrift: Bauen + Wohnen = Construction + habitation = Building + home :
internationale Zeitschrift

Herausgeber: Bauen + Wohnen

Band: 12 (1958)

Heft: 11: Kirchenbau = Eglises = Churches

Artikel: Kirchenbau : Forderungen und Wünsche der Bauherrin = [Construction
des églises] : exigences et désirs du commettant = [Church building] :
requirements and wishes of church leaders

Autor: Söhngen, Oskar / Moosbrugger, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-329824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-329824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirchenbau —

Forderungen und
Wünsche der Bauherrin
Exigences et désirs du commettant
Requirements and wishes of church leaders

Oskar Söhngen

Die evangelische Kirche
als Bauherrin
L'église évangélique comme commettant
The Protestant church as awarder of building

Auf der ersten deutschen Kirchenbautagung
der Nachkriegszeit (1946) gab es bei der
Behandlung des Themas »Was erwartet und
fordert der Kirchenbaumeister von der
Kirche?« einen temperamentvollen Ausbruch
des Hamburger Architekten Gerhard Lang-
maack: »Sagt uns, was das Haus Gottes ist
und sein soll, und sagt es uns glaubhaft und
gegründet in geschichtlicher Bindung und in

theologischer Eindeutigkeit und in Freiheit
zukünftiger Neuformung, sagt es mit allen
Attributen der Sakralität oder den nüchternen
Gegebenheiten der Profanität, mit der
Betonung des Sakramentalen, des Heiligen oder
der reinen Wortverkündigung im Sinne
Luthers, sagt es im Abgrenzen gegen
Katholizismus und Sekten oder in Anlehnung an
die Urkirche oder den jüdischen Tempel, oder
an germanische Heiligtümer, sagt es unter
Betonung bestimmter Ausdrucksformen oder
unbestimmter Experimentalformen, sagt es
unter Bezug auf das allgemeine Priestertum
aller Gläubigen oder in bezug auf die Triden-
tiner Beschlüsse. — Nur sagt es!«
Sieht man sich daraufhin die amtlichen oder
halbamtlichen kirchlichen Regulative und
Grundsätze für den Kirchenbau an, angefangen

von dem Eisenacher Regulativ aus dem
Jahre 1861, so könnte man zunächst den
Eindruck bekommen, als renne Langmaack mit
seiner beschwörenden Mahnung offene Türen
ein. Denn in diesen Verlautbarungen ist nicht
nur von der Stellung und Beschaffenheit des
Altars, der Kanzel, des Taufsteins, der
Emporen für Orgel und Sängerchor, von dem
Eingang und der Anordnung des Gestühls,
der Notwendigkeit eines Turmes und von
Nebenräumen die Rede, sondern sie
versuchen bisweilen, auch solche Dinge zu
regeln und festzulegen, nach denen der
Architekt die Kirche gar nicht gefragt hat,
weil er sich selber als dafür zuständig ansah:
Stil und Form des Kirchengebäudes, erlaubtes

und nicht erlaubtes Material, künstlerische
Ausgestaltung des Kircheninneren. Freilich
wurden mit der Zeit die Kompetenzen von
Architekt und Kirche nicht nur deutlicher
gegeneinander abgegrenzt, sondern auch
größere Freiheit für selbständige, individuelle
Entscheidungen gegeben. Während die
Fassung des Eisenacher Regulativs aus dem
Jahre 1861 im Namen der »Würde des christlichen

Kirchenbaus« noch den Anschluß an
einen der geschichtlich entwickelten Baustile
forderte und dafür neben der altchristlichen
Basilika und der sogenannten romanischen
Bauart vorzugsweise den sogenannten
germanischen (gotischen) Stil empfahl,
beschränkte sich die Fassung vom Jahre 1898

auf die Versicherung, daß die notwendige
Würde des evangelischen Kirchengebäudes
»am sichersten durch Anschluß an die älteren,

geschichtlich entwickelten und vorzugs¬

weise im Dienst der Kirche verwendeten
Baustile erreicht« werde, ohne einen solchen
»Anschluß« weiterhin zur Pflicht zu machen;
stattdessen tauchte zum ersten Male die
Empfehlung des landschaftsgebundenen Kirchenbaus

auf. Dagegen verliert die Fassung des
Regulativs vom Jahre 1908 kein Wort mehr
über ein kanonisches geschichtliches Leitbild,
offenbar weil sich um die Jahrhundertwende
die Erkenntnis durchzusetzen begann, daß es
für den Kirchenbau keinen zeitlosen Sakralstil
gebe und dieser nur mit den jeweiligen
Gestaltungsformen und -mittein seiner Zeit
verwirklicht werden dürfe. Damit fiel dem
Architekten eine schier erdrückende
Verantwortung und Freiheitzu, eine Freiheit, die ihm
angesichts des Gegenstandes um so unheimlicher

erscheinen mußte, als ihm die moderne
technische Entwicklung die Möglichkeit an
die Hand gab, schlechterdings alles bauen zu
können. Und eben dieses Dilemma, alles zu
können und nicht zu wissen, was zu tun sei,
ließ die Architekten immer wieder den Ruf
anstimmen: »Sagt uns, was das Haus Gottes
ist und sein soll!«
Aber auch auf Seiten der bauenden Kirche
vollzogen sich in den letzten Jahrzehnten
erhebliche geistige Wandlungen, die das
Problem des Kirchenbauens komplizierten.
Die entscheidende These des Wiesbadener
Programms aus den neunziger Jahren des
vorigen Jahrhunderts lautete: »Die Kirche soll
im allgemeinen das Gepräge eines
Versammlungshauses der feiernden Gemeinde, nicht
dasjenige eines Gotteshauses im katholischen
Sinne an sich tragen.« Daraus wurden zwei
bedeutsame Folgerungen gezogen: Der
Einheitlichkeit der Gemeinde und dem Grundsatz
des allgemeinen Priestertums muß die Einheitlichkeit

des Raumes entsprechen; darum ist
die Teilung in mehrere Schiffe und die Scheidung

zwischen Schiff und Chor unstatthaft.
Die Kanzel, die dem Altar »mindestens«
gleichwertig ist, soll ihre Stelle hinter diesem
erhalten und mit der im Angesicht der
Gemeinde anzuordnenden Orgel- und Sängerbühne

organisch verbunden werden.
Das Wiesbadener Bauprogramm blieb
Episode. Aber der Kirchenkampf in der Zeit des
Dritten Reiches brachte neue Anstöße. Nun
kam es vielerorts zur Bildung von wirklichen
Gemeinden, die ihren Sendungsauftrag in und
an der Welt erfahren hatten. Diese Gemeinden
wußten, daß der Glaube nicht nur »zum Ruhen
gut« ist, sondern gleichzeitig auch stärkste
Kräfte der Aktivierung entbindet. Ihre Häuser
sollten darum Stätten der Bergung und
Rüststätten in einem werden. So entstand die Idee
des Gemeindezentrums, das neben dem
Gotteshaus auch alle die Gebäulichkeiten umfaßt,
welche die Gemeinde für ihren Dienst in der
Welt braucht: Gemeinderäume, Jugendheim,
Kindergarten, Schwesternwohnung, Einrichtungen

der Inneren Mission, Pfarrhaus u.a.
Da aber nur überschaubare, organisch
gegliederte Gemeinden lebendig sein können,
mußten zuerst die anonymen Massengemeinden

aufgelöst werden. Das ist inzwischen
zum großen Teil geschehen. Infolgedessen
herrscht im heutigen Kirchenbau der Typus
der kleinen bis mittelgroßen Kirche vor.
Gleich wichtig waren die Erkenntnisse
der gottesdienstlichen Erneuerungsbewegung.
Auf dem Dresdener Kirchenbaukongreß 1906

hatte Cornelius Gurlitt das Wort geprägt, die
Liturgie sei die eigentliche Bauherrin. Die
Wahrheit, die darin ausgesprochen war,
wirkte mit der Kraft eines Sauerteigs. Ihr ist
zu danken, daß die vor allem im Rheinland
früher weitverbreitete Mitverwendung des
Gemeindesaales für den Gottesdienst, die
Mehrzweckkirche, heute auch im Bewußtsein
des nüchtern rechnenden Gemeindekirchen¬

rats kein Echo mehr findet (es sei denn als
Übergangslösung, etwa in einer neuen,
schnell wachsenden Gemeinde, bis zum Bau
einer eigenen Kirche): Der Raum, in dem
Gottes Ehre verkündigt wird und die Gemeinde
sich zu Gebet und Lobgesang versammelt,
duldet keine andere Verwendung. Ein Zweites:

Der Gottesdienst der evangelischen
Gemeinde ist in der Geschichte entstanden und
gewachsen; er unterliegt deshalb auch
ständigen Veränderungen. Wir dürfen heute nicht
mehr Kirchenräume wie vor 50 und 100 Jahren
schaffen, schon weil der Gottesdienst und die
Liturgie der Gemeinde sich inzwischen in

wesentlichen Elementen gewandelt haben.
Ein Drittes: Der Kirchenkampf hat die
Gemeinden gelehrt, ihr Bekenntnis wieder ernst
zu nehmen. Dieses Bekenntnis wirkt sich aber
gerade auch auf den Gottesdienst aus: der
reformierte Gottesdienst konzentriert sich viel
strenger auf die Predigt als der Gottesdienst
in den meisten lutherischen Kirchen; die
liturgischen Elemente, ebenso aber auch die
Feier des hl. Abendmahles, treten zurück. Die
reformierte Lehre verbietet teilweise die
Verwendung von Bildern und Zeichen und läßt
die Verwendung der Musik im Gottesdienst
nur innerhalb fester, bisweilen enger Grenzen
zu. Darum ist es kein Zufall, sondern das
Zeichen einer vertieften Fragestellung, daß
die Diskussion der letzten Jahre nicht um den

evangelischen Kirchenraum schlechthin, sondern

um den lutherischen oder den reformierten

gottesdienstlichen Raum kreist.
Zum Ernstnehmen des Bekenntnisses gehört
aber auch die Unterscheidung zwischen
Gesetz und Evangelium. Evangelischer Glaube
lebt im Element der Freiheit: »Alles ist euer;
ihr aber seid Christi« (1. Kor. 3, 22f.). Er lehnt
jede gesetzliche Bindung ab. Das gilt auch
für den Kirchenbau. Deshalb betonen die
»Grundsätze für die Gestaltung des
gottesdienstlichen Raumes der evangelischen
Kirchen«, die der Arbeitsausschuß des Evangelischen

Kirchbautages 1951 in Rummelsberg

bei Nürnberg herausgebracht hat, daß
heute zwar neue Klarheit und ei ne weitgehend e

Gemeinsamkeit der Anschauungen über das
Wesen des Gottesdienstes bestehe und damit
im Prinzip auch die Festlegung von Grundsätzen

möglich geworden sei, daß diese aber
nur gewisse Grenzlinien festlegen wollten,
innerhalb deren ein weiter Raum für die
selbständige und verantwortliche Gestaltung des
einzelnen Kirchbaues verbleibe. »Sie sind
als Hilfe gedacht, nicht als Gesetz.«
Das heißt aber, um auf die Ausgangsfrage
zurückzukommen, daß es keine kirchliche
Institution gibt, die dem Architekten so
eindeutig sagen könnte, was das Haus Gottes
ist und sein soll, daß sich daraus gleich ein
konkretes Leitbild für den einzelnen Kirchenbau

formen ließe. Der Freiheit des Architekten

entspricht die Freiheit der bauenden
Gemeinde — eine Freiheit freilich im Rahmen
der für alle verbindlichen allgemeinen Grundsätze

für den Gottesdienst und den
gottesdienstlichen Raum. Die Rummelsberger Thesen

haben das so auszudrücken versucht, daß
der gottesdienstliche Raum »mit seiner
Gestalt gleichnishaft Zeugnis von dem geben
soll, was sich in und unter der gottesdienstlich

versammelten Gemeinde begibt: nämlich
die Begegnung mit dem gnadenhaft in Wort
und Sakrament gegenwärtigen heiligen Gott«.
Bei jedem Kirchenbau sind daher Architekt
und Kirchengemeinde aufeinander hin- und
angewiesen; nur als ihr gemeinsames Werk
vermag der Kirchenbau das zu werden, was
er— in diesem konkreten Fall, hier und jetzt —
werden soll. Das heißt aber, daß der Architekt
die Fragen, die Gerhard Langmaackformuliert
hat, an die jeweilige Gemeinde, seine Bau-

359



Evangelische Kirche mit Gemeindezentrum,
Baden-Baden
Architekt: Egon Eiermann, Karlsruhe.

Eglise évangélique et centre communal à Baden-Baden

Protestant Church with Community Center, Baden-Baden

1

Gesamtansicht. Modellaufnahme.
Vue d'ensemble. Maquette.
General view, model.

2
Obergeschoß.
Etage supérieur.
Upper floor.

3

Erdgeschoß.
Rez-de-chaussée.
Ground-floor.

1 Kirche / Eglise / Church
2 Sakristei / Sacristie Sacristy
3 Gemeindesaal ' Salle communale / Parish room
4 Garderobe / Vestiaires / Cloakrooms
5 Kindergärten Jardins d'enfants Kindergartens
6 Schwestern ' Religieuses I Sisters
7 Pfarrhaus / Presbytère / Presbytery
8 Amtsräume / Locaux officiels Pastor's office
9 Empore ' Galerie / Gallery

10 Kanzel / Chaire Chancel
11 Galerie / Tribune ' Gallery
12 Ruheraum / Salle de repos / Lounge

herrin, richten muß. Und die beiden Grundfragen,

um die es dabei geht, lauten: Wie
verstehst du dich selbst? und: Wie verstehst
du deinen Gottesdienst?
Von der Fülle der Antwortmöglichkeiten
möchte ich nur einiges andeuten, um damit
wenigstens eine ungefähre Vorstellung von
der ebenso beglückenden wie verwirrenden
Fülle der baulichen Gestaltungsmöglichkeiten
zu wecken. Sie wird in dem gleichen Augenblick

offenbar, wo man die genannten beiden
Hauptfragen nach dem Selbstverständnis der
Gemeinde und dem Verständnis ihres
Gottesdienstes nach den verschiedenen Seiten stellt.
Kommt es der Gemeinde bei der Feier ihres
Gottesdienstes entscheidend auf das
»Sabbathalten der Herzen« an, so wie das Martin
Luther in seinem Zehngebotelied klassisch
fordert:

»Du sollst von deim Tun lassen ab,
daß Gott sein Werk in dir hab«?

Oder ist ihr der Gottesdienst des Sonntags
nur ein Ausschnitt, eine Durchgangsstation
zu dem umfassenden Gottesdienst, den es
nach evangelischer Auffassung im ganzen
Leben, also gerade auch im Alltag und Beruf,
zu bewähren gilt? (Der schwäbische Reformator

nennt den sonntäglichen Gottesdienst
— den Kirchendienst, wie er bezeichnenderweise

sagt — »der Christen Zuchtschule,
darin wir lernen sollen, Gott unserem Herrn
allewege zu dienen«.)
Damit kann die andere Frage zusammenhängen:

Wie steht die Gemeinde zur »Welt«?
In der Situation des Abwehrkampfes wie
überall dort, wo die Kirche verfolgt wird —
oder in einem relativen, wenn auch immer
distanzierten Konformismus mit der »Welt«?
Je danach wird die Gemeinde vor allem die
Bergung im Gotteshaus suchen, bis hin zur
Flucht ins Gehäuse (um einen Ausdruck von
Karl Jaspers zu gebrauchen), oder aber sie
wird die Türen zur »Welt« hin weit aufmachen,
bis hinein in die Raumgestalt und die Art des
zur Verwendung gelangenden Materials. (Dabei

brauche ich gewiß nur anzudeuten, daß
im Hintergrund auch die heikle Frage des
sogenannten Sakralbaues und seines
Verhältnisses zum Profanbau steht.)
Wieder ein anderer Aspekt ergibt sich aus
der Frage nach dem Verständnis der Schöpfung:

Ist sie der Gemeinde die »gute«, wenn
auch gefallene Schöpfung Gottes, oder
erscheinen ihr Schöpfung und Erlösung (die
»neue« Schöpfung) als einander widerstreitende

Mächte? Je nach der Antwort wird die
Gemeindesich entweder gegen die Schöpfung
draußen abkapseln, oder aber wird sie keine
Scheu haben, durch große lichte Fensteröffnung

den Bereich der Schöpfung gewissermaßen

zeichenhaft in den Bereich der Gnade
miteinzubeziehen. (Dem Architekten brauche
ich nicht erst zu sagen, welche unterschiedlichen

Lösungsmöglichkeiten sich daraus für
das Problem der Lichtführung ergeben.)
In den eigentlichen Bereich des Gottesdienstes

leitet dann die Frage über: Was steht für
euch im Vordergrund der Offenbarung Gottes
unter den Menschen? Die Majestät und der
Glanz, die von dem «Ganz Anderen«, dem
heiligen Gott, ausgeht, oder die verborgene
Herrlichkeit, die Demut und Selbstverleugnung,

mit der Jesus Christus im Stalle von
Bethlehem menschliche Gestalt annahm?
Soll eure Kirche dementsprechend etwas von
dem überirdischen Glanz und ReichtumGottes
ausstrahlen, oder soll sie sich in gleichsam
franziskanisch-brüderlicher Gebärde dieser
Welt zugesellen und einordnen? Wünscht ihr
euch eine festliche oder eine schlichte
Kirche? Dann aber wird die Fragestellung
unmittelbar in das Zentrum des gottesdienstlichen

Geschehens vorstoßen:

Seht ihr es als einen Ehrentitel an, daß euer
Gottesdienst, entsprechend der reformierten
Tradition, »Predigtgottesdienst und sonst
nichts« ist? Oder seid ihr mit Luther der
Meinung, daß zum vollständigen Gottesdienst
Predigt und Feier des Abendmahles gehören?
Im letzteren Falle werdet ihr vom Architekten
erwarten, daß er Altar und Kanzel als
gleichwertige Elemente in den gottesdienstlichen
Raum einordnet. Demgegenüber wird der
reformierte Gottesdienst vielfach auf einen
festen Altar verzichten können, da er im
allgemeinen auch keine ausgeführte Liturgie
kennt. Damit ergibt sich eine klare
Mittelpunktstellung für die Kanzel, die ihrerseits
wieder zur Bevorzugung bestimmter
Raumformen, z. B. des Rundbaues oder der amphi-
theatralischen Raumgestalt, führen wird. (In
den konsensusunierten Gemeinden wiederum
gibt es Mischformen, die im Gespräch
zwischen Pfarrer, Gemeindekirchenrat und
Architekt ermittelt und auf ihre optimale bauliche
Gestalt gebracht werden müssen.) Wo
dagegen ein Altar als Stätte des Sakramentes
dient, wird er immer einen Respektsraum um
sich verlangen. Das bedeutet nicht unbedingt,
daß er in einem besonderen Chor aufgestellt
werden müßte; man liebt es heute vielmehr,
den Altar in räumliche Nähe zur Gemeinde
zu bringen, und es stellt dann eine dankbare
Aufgabe für die Phantasie und Einfühlungs-
kiaft des Architekten dar, die Respektsstellung

des Altars mit anderen, geistigeren
Mitteln, etwa der Lichtkonzentration,
herauszuarbeiten. Der Architekt wird die bauende
Gemeinde bis in die Einzelheiten hinein
danach fragen müssen, wie sie ihren Gottesdienst

vollzieht, ja er wird gut tun, ehe er die
Pläne entwirft, den Gottesdienst nicht nur
einmal, sondern öfter mit ihr zu feiern. Dann
wird er auch feststellen, ob die Gemeinde den
Pfarrer beim Altardienst unterstützt, etwa
durch einen kleinen liturgischen Chor, der von
dorther die Intonationen anstimmt und die
liturgischen Wechselgesänge mit der
Gemeinde durchführt, oder durch einen Lektor,
der vom Lesepult aus eine der beiden
gottesdienstlichen Lesungen hält, oder auch durch
einen Diakon, der mit dem Pfarrer zusammen
ein sogenanntes diakonisches Fürbittengebet
spricht; entsprechend ergeben sich ganz
bestimmte Größenverhältnisse und Dispositionen

für den Altarraum.

Der Architekt sollte auch nicht unterlassen,
die Gemeinde vor die Frage zu stellen, ob sie
nicht um der Geschlossenheit willen auf den
üblichen Mittelgang verzichten will — nicht
zuletzt auch, damit der Pfarrer die Liturgie
vom Altar aus nicht in den leeren Gang zu
sprechen braucht! Durch die liturgische
Erneuerungsbewegung ist auch, um noch ein
Letztes zu erwähnen, die alte Konvention
erschüttert worden, wonach die Orgel auf
eine Empore gehöre, die dem Altar gegenüberliegen

müsse. Heute hat die Orgel wieder die
Rückwanderung von dem Punkt der weitesten
Entfernung vom Altar angetreten und strebt
in die Nähe des Altars zurück, von der sie vor
einigen Jahrhunderten ausgewandert ist.

Das alles sind Fragen, die der Architekt mit
der bauenden Gemeinde klären muß, und viele
andere, bisher unbeachtete Fragen werden
dazukommen und plötzlich ihre Wichtigkeit
offenbaren. Es ist kein leichtes Unternehmen,
eine Kirche zu bauen, und wer nicht bereit ist,
sein Herz mit hineinzugeben, soll lieber die
Hand davon lassen. Wer aber die Nöte dieser
Aufgabe, die geistlichen, geistigen und
künstlerischen Nöte, einmal durchgestanden hat,
wird bestätigen, daß es auch heute noch keine
größere und würdigere Aufgabe für den
Architekten gibt als den Kirchenbau.

360



Otto Moosbrugger

Die katholische Kirche
als Bauherrin
L'église catholique comme commettant
The Catholic church as awarder of building

»Die lebendige Kirche, die sich in ihrem Bau immer von
neuem verwirklicht, ist der heilige Tempel Gottes...« (Kirche

Maria Königin, Frechen. Architekt: Rudolf Schwarz)
«L'église vivante qui se réalise sans cesse dans sa construction

est le Saint Temple de Dieu .» (Eglise Maria
Königin, Frechen. Architecte: Rudolf Schwarz)
"The living church as through the centuries is manifested
in its architecture, is the house of God ..." (Church Maria
Königin, Frechen. Architect: Rudolf Schwarz)

Nicht umsonst gebrauchen wir für die
Gemeinschaft derGläubigen um Christus und für
das Gebäude, in dem sich diese Gläubigen
um Christus versammeln, das gleiche Wort:
Kirche. Die Beziehung der Institution zur
Kirche aus Stein und Holz ist nicht
oberflächlich, sondern real und symbolhaft. Es ist
das dringliche Anliegen des Architekten, nach
den Gesetzen seiner Kunst Kirchen zu bauen,
die dieser realen und symbolhaften Beziehung
zur lebendigen Kirche gerecht werden.
Will man deshalb die Forderungen und
Anliegen der katholischen Kirche an den Architekten

verstehen, so ist es nötig, das Wesen
der Kirche zu begreifen. Die Forderungen und
Wünsche an den Architekten ergehen vom
Wesen der Kirche und von der heutigen
Existenz dieser Kirche her.

Zum Wesen der katholischen Kirche
Die katholische Kirche begreift sich nach den
Worten des heiligen Paulus als der geheimnisvolle

Leib Christi. In Christus soll die
Menschheit und die gesamte Welt, die in der
Sünde auseinandergebrochen waren, zu
einem neuen Kosmos, zu einer neuen Schöpfung

geeint und erhoben werden. Im Tod und
in der Auferstehung Christi ist der leibliche
und der geistige Tod der Sünder überwunden.
Im Leibe Christi ist der Menschheit und der
ganzen Welt der Zugang zu Gott geöffnet,
zur neuen Schöpfung, zum Lebensraum des
Friedens. Dieser Zugang zum neuen Kosmos
ist dauernd sichtbar im geheimnisvollen
Leib Christi: in der Kirche. Die Kirche öffnet
also dem ganzen Kosmos den Raum des
Friedens und der Neuschöpfung. Das ist das
Geheimnis der Kirche, wie es Christus den
Aposteln zur Verkündung übergab. Die
Apostel und ihre Nachfolger haben den Auftrag,

diese Kirche auszurufen und die
Menschen in der Predigt zu diesem mystischen
Leib der Kirche zu erbauen.
Mit der Taufe wird der Mensch von Gott
gereinigt und geheiligt; er gehört zur Kirche und
also zum geheimnisvollen Leibe Christi.
Die eigentliche Erbauung, das Wachsen
dieses Leibes, geschieht in der Opferfeier der
heiligen Messe, der Eucharistie, von der
alle übrigen Sakramente ihre Zielsetzung
erhalten. In der heiligen Messe wird das
Geschehen am Kreuze real gegenwärtig unter
den Gestalten von Brot und Wein, immer
wieder präsent als die neue Dimension
unseres Lebens. Der Altar und der Raum, in
dem er steht, wird so zum Ort, wo der Durchbruch

zu Gott geschieht. Hier wird das
Zentrum der neuen Welt gesetzt und die
Pforte zur neuen Schöpfung geöffnet. Im

Gegensatz zum Tempel oder zu den
heidnischen Kultstätten sind also nicht der Altar
oder der ihn umhüllende Kirchenbau dieses
Zentrum und diese Pforte, sondern der Ort auf
dem Altar, äußerlich dargestellt in der
geweihten Hostie.
Die lebendige Kirche ist aber nicht nur als der
geheimnisvolle Leib Christi Gegenstand der
Herrschaft Christi, das Haupt dieses Leibes,
sondern auch als seine Braut Gegenstand der
Liebe Christi. Im Gotteshaus bereitet sich die
Kirche als Braut zur Hochzeit mit dem Bräutigam

Christus. Die Kirche, die sich in ihrem
Bau immer von neuem verwirklicht, ist der
heilige Tempel Gottes, die himmlische Stadt,
und die Glieder dieser lebendigen Kirche
sind Hausgenossen Gottes, sind Brüder und
Schwestern von Christus.
Diesen Glaubensgeheimnissen soll der
Kirchenbau sichtbaren Ausdruck geben.

Zur heutigen Existenz der Kirche
Die Eigenart, die Nöte und Sorgen der heutigen

Menschen spiegeln sich in der Kirche

wider Die Verkündigung der Lehre Christi
hat so zu geschehen, daß die heutigen
Menschen aufgerufen werden;dieTaufzeremonien
sind so zu gestalten, daß die heutigen
Menschen in die lebendige Kirche eingeführt
werden. Vor allem die Feier des heiligen
Opfers, die Messe, wird jene Gestalt haben
müssen, die imstande ist, heutige Menschen
zu erfassen und am Kreuzesleibe Christi
teilnehmen zu lassen.
Die heutige Verwirklichung der lebendigen
Kirche kann aber nicht geschehen ohne
Auseinandersetzung mit vergangenen
Verwirklichungen der Kirche, denn sie sind ja nur
verschieden innerhalb derselben Kirche. Aber
noch ein zweiter Grund ruft dieser
Auseinandersetzung mit den Formen und Gestalten
vergangener Verwirklichungen der Kirche,
nämlich die Schwächen und Mängel der
jeweils beteiligten Menschen. Jede neue
Generation hat in der Verwirklichung der
Kirche um Behebung jener Fehler zu ringen,
die frühere Generationen gemacht haben.
Diese Auseinandersetzung im Kirchenbau
zeigt sich in den verschiedenen Stilen der
Baugeschichte.
Welches sind nun die Anliegen, Nöte und
Eigenheiten der heutigen Menschen, die
aufgerufen sind zur Gemeinschaft im Leibe
Christi? Allen Beobachtern fällt vor allem bei
den jüngeren Menschen ein Suchen nach dem
Wesentlichen der Dinge auf, eine Offenheit
und Ehrlichkeit, eine gewisse Nüchternheit,
die zuweilen rauh wirkt. Die liturgische
Bewegung bemüht sich, diesen Menschen eine
Antwort zu geben. Sie will das Wesen der
Kirche wieder bewußt machen, vor allem das
Wesen der heiligen Messe als dem
Geschehen, in dem sich die Kirche auferbaut,
und sie versucht, die Menschen wieder zur
bewußten Teilnahme am heiligen Geschehen
zu führen. Das möchte sie erreichen, indem
sie die Handlungen und Worte der Opferfeier
wieder soweit als möglich, nicht nur für den

priesterlichen Liturgen, sondern auch für das
teilnehmende priesterliche Volk verständlich,
lebendig, einfach und ausführbar macht und
somit den tiefen Sinn des Geschehens
aufscheinen läßt. Freilich ist nicht zu übersehen,
daß dieses Anliegen nach Sichtbarwerdung
des Wesentlichen zugleich eine Not ist, daß
der heutige Mensch gerne oberflächlich und
von geringem geistigem Interesse ist. So muß

er oft zuerst aus der Oberflächlichkeit
herausgerufen werden.
Im religiösen Bereich heißt das: Der heutige
Mensch, der in die Kirche kommt, muß oft
aus der Sentimentalität und aus dem
Formalismus religiöser Pflichterfüllung, wie ihn
die vergangenen Jahre anerzogen haben,
herausgelöst werden. Dazu kann auch die
Architektur viel beitragen.
Ein anderes Anliegen des heutigen Menschen
ist die Gemeinschaft. In der Verwirklichung
des geheimnisvollen Leibes Christi,der Kirche,
vor allem in der Meßfeier, soll der Sinn der
Gemeinschaft wiederum aufleuchten, die dem
Wesen dieser Kirche entspricht, die in sich
alle Menschen und den gesamten Kosmos
vereinen will zur neuen Schöpfung. Daher
betont die liturgische Erneuerung die Einheit
und Gemeinschaft aller Christen, welche die
Messe feiern. Wie aktuell erscheint doch
dieses Bemühen in der heutigen Welt, die sich
immer mehr als eine große Einheit begreift.

Allerdings wird man nicht übersehen, daß die
wirklich an der Auferbauung der Kirche
teilnehmenden Menschen eine kleine Gruppe
bilden.
Und diese kleine Gruppe wird wohl eher noch
zusammenschmelzen. Die Menschen dieser
kleinen Herde [werden aber spüren, daß sie
gesandt sind, durch ihr christliches Leben

361



den Aufruf Christi an alle Menschen
hinauszutragen in die Welt.
Damit ist ein drittes Anliegen heutiger
Menschen in der Kirche angedeutet: die
Übernahme von Verantwortung an der
Auferbauung der Kirche durch ihre Glieder. So ist
von den kirchlichen Amtsträgern die
Anerkennung derMündigkeitderLaien in derKirche
verlangt.

Zum Bau der Kirche

Auf all diese Nöte und Anliegen, die mit der
Verwirklichung des geheimnisvollen Leibes
Christi, der Kirche, verbunden sind, hat der
kirchenbauende Architekt einzugehen, nachdem

er zunächst das Wesen der Kirche
betrachtet hat.

I.

Der Architekt muß alsoein Gebäude erstellen,
das geeigneten und würdigen Raum bietet für
die immer neue Verwirklichung der lebendigen

Kirche. Er hat an den Ort der Taufe
zu denken, wo der Mensch Glied der lebendigen

Kirche wird. Er hat auch an den
Ort der Predigt zu denken, durch welche
die Menschen zum heiligen Geschehen, zur
Teilnahme daran aufgerufen werden. Er hat
vor allem an den Altar zu denken, wo in der
heiligen Opferfeier der Messe der Leib
Christi immer wieder gegenwärtig und in den
teilnehmenden und teilhabenden Gläubigen
sichtbar wird. Der Altar ist deshalb die
geistige Mitte des Raumes. Von ihm aus muß
geplant und gebaut werden, und zwar nicht
nur der Innenraum, sondern der ganze Bau,
der als Innenraum in die Gemeinde hinausstrahlt

und die Außenstehenden zum Altare
hinruft. Der Kirchenbau soll so das Zeichen
dessen sein, was im Innern geschieht.
Soweit gehen die Forderungen aus der
Wesensbetrachtung der Kirche hervor. Daß
der katholische Kirchenbau meistens zugleich
als Aufbewahrungsort des eucharistischen
Brotes, weiter als Andachtsraum für Privatgebet

und Volksandacht dient, sei noch beigefügt.

Dies darf aber nicht die erste wesentliche

Funktion des Raumes stören.

Der Architekt soll diesen eben beschriebenen
Raum und das ihn einhüllende Gebäude so
formen, daß darin die wesentlichen Anliegen
heutiger Menschen, wenn sie sich zur
Auferbauung der lebendigen Kirche versammeln,
erfüllt werden können und daß diese heutige
Verwirklichung der lebendigen Kirche gemäß
der Kunst des Architekten in seinem Kirchenbau

sichtbaren Ausdruck finde. Die
Kirchenarchitektur muß also dem Bedürfnis des
heutigen Menschen sowohl nach Wesentlich-
keitwieauch nach Gemeinschaftentsprechen.
Der Kirchenbau wird also Klarheit, Echtheit
und Nüchternheit ausstrahlen müssen. Der
Kirchenraum muß den Forderungen der
liturgischen Erneuerung, die ja den erwähnten
Anliegen heutiger Menschen im religiösen
Bereich antwortet, Rechnung tragen.
Das betrifft vor allem die Stellung des Altares:
er soll von überallher gesehen werden können ;

er soll maßvoll durch Stufen isoliert und
aus dem Raum des Volkes herausgehoben
sein, denn die wesenhafte Gliederung in

Amtspriestertum und priesterliches Volk
darf zum sichtbaren Ausdruck kommen. Auch
die Opferfeier der Messe vollzieht sich ja als
Zusammenspiel verschiedener Aktionen des
priesterlichen geweihten Liturgen und des
priesterlichen Volkes. Aber ganz falsch wäre
es, den Altar vom Volke so zu entfernen, daß
die Einheit der Gemeinschaft gefährdet würde.
Der Altar soll umschreitbar sein, vor allem,
um die Möglichkeit zu bieten, daß der Priester

362

im Angesichte des Volkes Messe feiern kann
(S.384, Fig. 19). So wird die Gemeinschaft, die
Gemeinsamkeit des Opfers und Mahles, viel
stärker erlebt. Der Altar soll durch Linien- und
Lichtführung betont werden. Er soll sich
auszeichnen durch einfache Form und Erlesenheit

des Materials. Er soll etwa die Maße
eines großen Tisches besitzen, so daß er
nicht nur als Opfertisch, sondern auch als
Tisch des Mahles erkannt wird; denn der
Altar ist der eigentliche Kommuniontisch. Die
Kommunionschranken sind nur ein
Notbehelf. Ein so gestalteter und gestellter Altar
wird wahrhaftig auch äußerlich sichtbare Mitte
des Raumes sein, ein Ort, wo sich die
Neuschöpf ung, die Erbauung der lebendigen Kirche
— den Sinnen eindrücklich—vollziehen kann.
Der Ort der Predigt soll in engem Zusammenhang

zum Altar stehen, denn die Verkündung
des Wortes und das eucharistische Geschehen

am Altar stehen in engstem Zusammenhang.

Aus dem gleichen Grunde muß der Ort
der Taufe in innerer Beziehung zum Altar
stehen, sei es, daß er als Taufkapelle oder in
einer Vorhalle der Kirche vom Hauptraum
getrennt ist, sei es, daß er in der Nähe der
Eingangstüre Platz gefunden hat, aber immer so,
daß er die Einheit mit dem Altarraum nicht
verliert.
Der Volksraum möge so gestaltet sein, daß
für Prozessionswege, Opfer- und
Kommuniongang genügend Platz vorhanden ist, ohne
daß er die Gemeinschaft in verschiedene Teile
aufspaltet.
Für den Sängerchor sei der Platz in der Nähe
des Altares, bildet er doch im liturgischen
Geschehen das Bindeglied zwischen Volk
und Priester. So fällt auch die oft den Raum
störende Empore weg.
Werden diese Forderungen erfüllt, so ist ein
Raum entstanden, aus dem alles Nebensächliche,

wie Seitenaltäre und Beichtstühle, in
Nebenräume verschwunden ist.
Eine besondere Beachtung verdient der
Kircheneingang, hat er doch die Aufgabe, den
aus der Unruhe kommenden Menschen zum
heiligen Geschehen hinzuführen. Er muß also
nicht nur einen Abschluß, sondern auch das
Offene darstellen.
Sicher ist es heute richtiger, kleinere Kirchenräume

zu bauen, in denen die Gemeinschaft
inniger und herzlicher zum Ausdruck kommen
kann.
Die Entscheidung über die Einordnung des
Kirchenraumes in seine Umgebung und über
die notwendige Auffälligkeit (Turm) wird von
der landschaftlichen Struktur, von der
architektonischen Umgebung, mehr aber noch vom
sozialen und religiösen Milieu abhängen. In

Gegenden, wo Religion noch aktiver Wert
bedeutet, ist die Kirche auch nach außen als
Zentrum der Gemeinde zu bauen. Wo aber
Religion eine Seltenheit und die Zahl der am
Opfer Teilnehmenden relativ klein ist, scheint
es,daß auch der Kirchenbau solcher Situation
sich anpassen muß und eben auch sichtbarer,
d. h. in diesem Falle unscheinbarer Ausdruck
der kleinen, unscheinbaren Herde sein soll.
Gehören zur Kirche noch andere Gebäude der
Pfarrei, wie Pfarrhaus, Vereinshäuser usw.,
so wird der Architekt sie zur Einheit eines
Gemeindezentrums formen.
Dies alles sind Forderungen und Anliegen,
die der Theologe und Seelsorger dem Architekten

aufzählen kann. Der Kirchenbau
verlangt gute, selbstlos dienende und
verantwortungsbewußte Architekten, die sich in das
Wesen der Kirche vertiefen, die die Anliegen
der lebendigen Kirche erkennen, die ohne
Tricks gemäß den Gesetzen der Baukunst
schaffen, die bauen gemäß ihrer persönlichen,
geläuterten Eigenart und deren Architektur den
heute bewußt lebenden Menschen entspricht.

KJ

»Der Altar ist die geistige Mitte des Raumes. Von ihm
aus muß geplant und gebaut werden .« (Allerheiligen
Kirche, Frankfurt. Architekten: A. Giefer und A. Mäckler)
«L'autel est le centre spirituel de l'église. C'est â partir
de l'autel qu'il faut projeter et construire ...» (Eglise de la
Toussaint à Francfort. Architectes: A.Giefer et A. Mäckler)
"The altar is the spiritual focus of the church. This has
to be respected when a church is planned or constructed

." (All Saints, Frankfort. Architects: A. Giefer and
A. Mäckler)

V,:!*&**

»Die Entscheidung über die Einordnung des Kirchenraumes

in seine Umgebung wird von der landschaftlichen
Struktur, von der architektonischen Umgebung, mehr
aber noch vom sozialen und religiösen Milieu abhängen.«
(W. Peterhans, Pfadfinderkapelle, Kandersteg)
«La décision quant à la disposition de l'église dans son
environnement dépend de la structure du site, des environs

architectoniques et surtout du milieu social et
religieux.» (Chapelle de scouts à Kandersteg. Architecte:
W. Peterhans)
"The final decision on the disposition of the church and
its surroundings will depend rather on the requirements
of the given society than on the local landscape." (Boy-
scouts' chapel, Kandersteg. Architect: W. Peterhans)


	Kirchenbau : Forderungen und Wünsche der Bauherrin = [Construction des églises] : exigences et désirs du commettant = [Church building] : requirements and wishes of church leaders

