Zeitschrift: Bauen + Wohnen = Construction + habitation = Building + home :
internationale Zeitschrift

Herausgeber: Bauen + Wohnen

Band: 12 (1958)

Heft: 11: Kirchenbau = Eglises = Churches

Artikel: Kirchenbau : Forderungen und Wiinsche der Bauherrin = [Construction

des églises] : exigences et désirs du commettant = [Church building] :

requirements and wishes of church leaders
Autor: Sohngen, Oskar / Moosbrugger, Otto
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-329824

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-329824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchenbau —
Forderungen und
Wiinsche der Bauherrin

Exigences et désirs du commettant
Requirements and wishes of church leaders

Oskar Sohngen

Die evangelische Kirche
als Bauherrin

L'église évangélique comme commettant
The Protestant church as awarder of building

Auf der ersten deutschen Kirchenbautagung
der Nachkriegszeit (1946) gab es bei der Be-
handlung des Themas »Was erwartet und
fordert der Kirchenbaumeister von der Kir-
che?« einen temperamentvollen Ausbruch
des Hamburger Architekten Gerhard Lang-
maack: »Sagt uns, was das Haus Gottes ist
und sein soll, und sagt es uns glaubhaft und
gegriindet in geschichtlicher Bindung und in
theologischer Eindeutigkeit und in Freiheit
zukiinftiger Neuformung, sagt es mit allen
Attributen der Sakralitat oder den niichternen
Gegebenheiten der Profanitit, mit der Be-
tonung des Sakramentalen, des Heiligen oder
der reinen Wortverkiindigung im Sinne
Luthers, sagt es im Abgrenzen gegen Katho-
lizismus und Sekten oder in Anlehnung an
die Urkirche oder den jiudischen Tempel, oder
an germanische Heiligtimer, sagt es unter
Betonung bestimmter Ausdrucksformen oder
unbestimmter Experimentalformen, sagt es
unter Bezug auf das allgemeine Priestertum
aller Glaubigen oder in bezug auf die Triden-
tiner Beschliisse. — Nur sagt es!«

Sieht man sich daraufhin die amtlichen oder
halbamtlichen kirchlichen Regulative und
Grundsétze fir den Kirchenbau an, angefan-
gen von dem Eisenacher Regulativ aus dem
Jahre 1861, so konnte man zunéachst den Ein-
druck bekommen, als renne Langmaack mit
seiner beschwdrenden Mahnung offene Tiiren
ein. Denn in diesen Verlautbarungen ist nicht
nur von der Stellung und Beschaffenheit des
Altars, der Kanzel, des Taufsteins, der Em-
poren fiir Orgel und Sangerchor, von dem
Eingang und der Anordnung des Gestihls,
der Notwendigkeit eines Turmes und von
Nebenrdumen die Rede, sondern sie ver-
suchen bisweilen, auch solche Dinge zu
regeln und festzulegen, nach denen der
Architekt die Kirche gar nicht gefragt hat,
weil er sich selber als dafiir zustédndig ansah:
Stil und Form des Kirchengeb&dudes, erlaub-
tes und nicht erlaubtes Material, kiinstlerische
Ausgestaltung des Kircheninneren. Freilich
wurden mit der Zeit die Kompetenzen von
Architekt und Kirche nicht nur deutlicher
gegeneinander abgegrenzt, sondern auch
groBere Freiheit fiir selbsténdige, individuelle
Entscheidungen gegeben. Wahrend die Fas-
sung des Eisenacher Regulativs aus dem
Jahre 1861 im Namen der »Wiirde des christ-
lichen Kirchenbaus« noch den Anschlul an
einen der geschichtlich entwickelten Baustile
forderte und dafiir neben der altchristlichen
Basilika und der sogenannten romanischen
Bauart vorzugsweise den sogenannten ger-
manischen (gotischen) Stil empfahl, be-
schréankte sich die Fassung vom Jahre 1898
auf die Versicherung, daB die notwendige
Wiirde des evangelischen Kirchengeb&dudes
»am sichersten durch Anschlul an die alte-
ren, geschichtlich entwickelten und vorzugs-

weise im Dienst der Kirche verwendeten
Baustile erreicht« werde, ohne einen solchen
»AnschluBB« weiterhin zur Pflicht zu machen;
statt dessen tauchte zum ersten Male die Emp-
fehlung des landschaftsgebundenen Kirchen-
baus auf. Dagegen verliert die Fassung des
Regulativs vom Jahre 1908 kein Wort mehr
tiber ein kanonisches geschichtliches Leitbild,
offenbar weil sich um die Jahrhundertwende
die Erkenntnis durchzusetzen begann, dal es
fir den Kirchenbau keinen zeitlosen Sakralstil
gebe und dieser nur mit den jeweiligen Ge-
staltungsformen und -mitteln seiner Zeit
verwirklicht werden dirfe. Damit fiel dem
Architekten eine schier erdriickende Verant-
wortung und Freiheit zu, eine Freiheit, die ihm
angesichts des Gegenstandes um so unheim-
licher erscheinen muBte, als ihm die moderne
technische Entwicklung die Moglichkeit an
die Hand gab, schlechterdings alles bauen zu
konnen. Und eben dieses Dilemma, alles zu
kénnen und nicht zu wissen, was zu tun sei,
lieB die Architekten immer wieder den Ruf
anstimmen: »Sagt uns, was das Haus Gottes
ist und sein solll«

Aber auch auf seiten der bauenden Kirche
vollzogen sich in den letzten Jahrzehnten
erhebliche geistige Wandlungen, die das
Prohlem des Kirchenbauens komplizierten.
Die entscheidende These des Wiesbadener
Programms aus den neunziger Jahren des
vorigen Jahrhunderts lautete: »Die Kirche soll
im allgemeinen das Geprédge eines Versamm-
lungshauses der feiernden Gemeinde, nicht
dasjenige eines Gotteshauses im katholischen
Sinne an sich tragen.« Daraus wurden zwei
bedeutsame Folgerungen gezogen: Der Ein-
heitlichkeit der Gemeinde und dem Grundsatz
des allgemeinen Priestertums muB die Einheit-
lichkeit des Raumes entsprechen; darum ist
die Teilung in mehrere Schiffe und die Schei-
dung zwischen Schiff und Chor unstatthaft.
Die Kanzel, die dem Altar »mindestens«
gleichwertig ist, soll ihre Stelle hinter diesem
erhalten und mit der im Angesicht der Ge-
meinde anzuordnenden Orgel- und Sénger-
biihne organisch verbunden werden.

Das Wiesbadener Bauprogramm blieb Epi-
sode. Aber der Kirchenkampf in der Zeit des
Dritten Reiches brachte neue AnstéBe. Nun
kam es vielerorts zur Bildung von wirklichen
Gemeinden, die ihren Sendungsauftrag in und
an der Welt erfahren hatten. Diese Gemeinden
wuBten, daB der Glaube nicht nur »zum Ruhen
gut« ist, sondern gleichzeitig auch stérkste
Kréafte der Aktivierung entbindet. lhre Hauser
sollten darum Stéatten der Bergung und Riist-
statten in einem werden. So entstand die Idee
des Gemeindezentrums, das neben dem Got-
teshaus auch alle die Gebé&ulichkeiten umfaft,
welche die Gemeinde fiir ihren Dienst in der
Welt braucht: Gemeinderdume, Jugendheim,
Kindergarten, Schwesternwohnung, Einrich-
tungen der Inneren Mission, Pfarrhaus u. a.
Da aber nur Uberschaubare, organisch ge-
gliederte Gemeinden lebendig sein kdnnen,
muBten zuerst die anonymen Massengemein-
den aufgelost werden. Das ist inzwischen
zum groBen Teil geschehen. Infolgedessen
herrscht im heutigen Kirchenbau der Typus
der kleinen bis mittelgroBen Kirche vor.
Gleich wichtig waren die Erkenntnisse
dergottesdienstlichenErneuerungsbewegung.
Auf dem Dresdener Kirchenbaukongre3 1906
hatte Cornelius Gurlitt das Wort geprégt, die
Liturgie sei die eigentliche Bauherrin. Die
Wabhrheit, die darin ausgesprochen war,
wirkte mit der Kraft eines Sauerteigs. lhr ist
zu danken, daB die vor allem im Rheinland
frither weitverbreitete Mitverwendung des
Gemeindesaales fiir den Gottesdienst, die
Mehrzweckkirche, heute auch im BewuBtsein
des niichtern rechnenden Gemeindekirchen-

rats kein Echo mehr findet (es sei denn als
Ubergangslésung, etwa in einer neuen,
schnell wachsenden Gemeinde, bis zum Bau
einer eigenen Kirche): Der Raum, in dem
Gottes Ehre verkiindigt wird und die Gemeinde
sich zu Gebet und Lobgesang versammelt,
duldet keine andere Verwendung. Ein Zwei-
tes: Der Gottesdienst der evangelischen Ge-
meinde ist in der Geschichte entstanden und
gewachsen; er unterliegt deshalb auch stén-
digen Veranderungen. Wir diirfen heute nicht
mehr Kirchenrdume wie vor 50 und 100 Jahren
schaffen, schon weil der Gottesdienst und die
Liturgie der Gemeinde sich inzwischen in
wesentlichen Elementen gewandelt haben.
Ein Drittes: Der Kirchenkampf hat die Ge-
meinden gelehrt, ihr Bekenntnis wieder ernst
zu nehmen. Dieses Bekenntnis wirkt sich aber
gerade auch auf den Gottesdienst aus: der
reformierte Gottesdienst konzentriert sich viel
strenger auf die Predigt als der Gottesdienst
in den meisten lutherischen Kirchen; die
liturgischen Elemente, ebenso aber auch die
Feier des hl. Abendmahles, treten zuriick. Die
reformierte Lehre verbietet teilweise die Ver-
wendung von Bildern und Zeichen und 1aBt
die Verwendung der Musik im Gottesdienst
nur innerhalb fester, bisweilen enger Grenzen
zu. Darum ist es kein Zufall, sondern das
Zeichen einer vertieften Fragestellung, daB
die Diskussion der letzten Jahre nicht um den
evangelischen Kirchenraum schlechthin, son-
dern um den lutherischen oder den reformier-
ten gottesdienstlichen Raum kreist.

Zum Ernstnehmen des Bekenntnisses gehort
aber auch die Unterscheidung zwischen Ge-
setz und Evangelium. Evangelischer Glaube
lebt im Element der Freiheit: »Alles ist euer;
ihr aber seid Christi« (1. Kor. 3, 22f.). Er lehnt
jede gesetzliche Bindung ab. Das gilt auch
fir den Kirchenbau. Deshalb betonen die
»Grundsétze fur die Gestaltung des gottes-
dienstlichen Raumes der evangelischen Kir-
chen, die der Arbeitsausschul3 des Evange-
lischen Kirchbautages 1951 in Rummels-
berg bei Nirnberg herausgebracht hat, da
heute zwar neue Klarheitund eine weitgehende
Gemeinsamkeit der Anschauungen uber das
Wesen des Gottesdienstes bestehe und damit
im Prinzip auch die Festlegung von Grund-
satzen moglich geworden sei, daB3 diese aber
nur gewisse Grenzlinien festlegen wollten,
innerhalb deren ein weiter Raum fiir die selb-
stdndige und verantwortliche Gestaltung des
einzelnen Kirchbaues verbleibe. »Sie sind
als Hilfe gedacht, nicht als Gesetz.«

Das hei3t aber, um auf die Ausgangsfrage
zuriickzukommen, daB es keine kirchliche
Institution gibt, die dem Architekten so ein-
deutig sagen kdnnte, was das Haus Gottes
ist und sein soll, daB sich daraus gleich ein
konkretes Leitbild fiir den einzelnen Kirchen-
bau formen lieBe. Der Freiheit des Architek-
ten entspricht die Freiheit der bauenden
Gemeinde — eine Freiheit freilich im Rahmen
der fiir alle verbindlichen allgemeinen Grund-
satze fur den Gottesdienst und den gottes-
dienstlichen Raum. Die Rummelsberger The-
sen haben das so auszudriicken versucht, da3
der gottesdienstliche Raum »mit seiner Ge-
stalt gleichnishaft Zeugnis von dem geben
soll, was sich in und unter der gottesdienst-
lich versammelten Gemeinde begibt: namlich
die Begegnung mit dem gnadenhaft in Wort
und Sakrament gegenwartigen heiligen Gott«.
Bei jedem Kirchenbau sind daher Architekt
und Kirchengemeinde aufeinander hin- und
angewiesen; nur als ihr gemeinsames Werk
vermag der Kirchenbau das zu werden, was
er —in diesem konkreten Fall, hier und jetzt —
werden soll. Das hei3t aber, daB der Architekt
die Fragen, die Gerhard Langmaack formuliert
hat, an die jeweilige Gemeinde, seine Bau-

359



/ .
.

1
N

‘4‘ “ ([ [ -1

i O R §
\‘\‘\\\ \
&

Evangelische Kirche mit Gemeindezentrum,
Baden-Baden
Architekt: Egon Eiermann, Karlsruhe.

Eglise évangélique et centre communal a Baden-Baden
Protestant Church with Community Center, Baden-Baden

1
Gesamtansicht. Modellaufnahme.

Vue d'ensemble. Maquette.
General view, model.

2

ObergeschoB.
Etage supérieur.
Upper floor.

3

ErdgeschoB.
Rez-de-chaussée.
Ground-floor.

Kirche / Eglise / Church
Sakristei / Sacristie / Sacristy

Gemeindesaal / Salle communale / Parish room
Garderobe / Vestiaires /| Cloakrooms
Kindergarten / Jardins d'enfants / Kindergartens
Schwestern / Religieuses |/ Sisters

Pfarrhaus /| Presbytére / Presbytery
Amtsraume / Locaux officiels / Pastor's office
Empore /| Galerie /| Gallery
Kanzel /| Chaire /| Chancel
Galerie /| Tribune / Gallery
12 Ruheraum / Salle de repos

©CONDU A WN =

23

Lounge

360

herrin, richten muB. Und die beiden Grund-
fragen, um die es dabei geht, lauten: Wie
verstehst du dich selbst? und: Wie verstehst
du deinen Gottesdienst?
Von der Fiille der Antwortmdglichkeiten
mochte ich nur einiges andeuten, um damit
wenigstens eine ungeféhre Vorstellung von
der ebenso begliickenden wie verwirrenden
Fille der baulichen Gestaltungsmaglichkeiten
zu wecken. Sie wird in dem gleichen Augen-
blick offenbar, wo man die genannten beiden
Hauptfragen nach dem Selbstverstandnis der
Gemeinde und dem Versténdnis ihres Gottes-
dienstes nach den verschiedenen Seiten stellt.
Kommt es der Gemeinde bei der Feier ihres
Gottesdienstes entscheidend auf das »Sab-
bathalten der Herzen« an, so wie das Martin
Luther in seinem Zehngebotelied klassisch
fordert:

»Du sollst von deim Tun lassen ab,

daB Gott sein Werk in dir hab«?
Oder ist ihr der Gottesdienst des Sonntags
nur ein Ausschnitt, eine Durchgangsstation
zu dem umfassenden Gottesdienst, den es
nach evangelischer Auffassung im ganzen
Leben, also gerade auch im Alltag und Beruf,
zu bewdhren gilt? (Der schwébische Refor-
mator nennt den sonntédglichen Gottesdienst
— den Kirchendienst, wie er bezeichnender-
weise sagt — »der Christen Zuchtschule,
darin wir lernen sollen, Gott unserem Herrn
allewege zu dienen«.)
Damit kann die andere Frage zusammen-
héngen: Wie steht die Gemeinde zur »Welt«?
In der Situation des Abwehrkampfes wie
tiberall dort, wo die Kirche verfolgt wird —
oder in einem relativen, wenn auch immer
distanzierten Konformismus mit der »Welt«?
Je danach wird die Gemeinde vor allem die
Bergung im Gotteshaus suchen, bis hin zur
Flucht ins Gehduse (um einen Ausdruck von
Karl Jaspers zu gebrauchen), oder aber sie
wird die Tlren zur »Welt« hin weitaufmachen,
bis hinein in die Raumgestalt und die Art des
zur Verwendung gelangenden Materials. (Da-
bei brauche ich gewi3 nur anzudeuten, daB
im Hintergrund auch die heikle Frage des
sogenannten Sakralbaues und seines Ver-
héltnisses zum Profanbau steht.)
Wieder ein anderer Aspekt ergibt sich aus
der Frage nach dem Verstdndnis der Schop-
fung: Ist sie der Gemeinde die »gute«, wenn
auch gefallene Schopfung Gottes, oder er-
scheinen ihr Schopfung und Erlésung (die
»neue« Schopfung) als einander widerstrei-
tende Méachte? Je nach der Antwort wird die
Gemeinde sich entweder gegen die Schopfung
drauBBen abkapseln, oder aber wird sie keine
Scheu haben, durch groBe lichte Fenster-
6ffnung den Bereich der Schépfung gewisser-
maBen zeichenhaft in den Bereich der Gnade
miteinzubeziehen. (Dem Architekten brauche
ich nicht erst zu sagen, welche unterschied-
lichen Lésungsmadglichkeiten sich daraus fiir
das Problem der Lichtfihrung ergeben.)
In den eigentlichen Bereich des Gottesdien-
stes leitet dann die Frage tiber: Was steht fiir
euch im Vordergrund der Offenbarung Gottes
unter den Menschen? Die Majestat und der
Glanz, die von dem «Ganz Anderen«, dem
heiligen Gott, ausgeht, oder die verborgene
Herrlichkeit, die Demut und Selbstverleug-
nung, mit der Jesus Christus im Stalle von
Bethlehem menschliche Gestalt annahm?
Soll eure Kirche dementsprechend etwas von
dem Uberirdischen Glanz und ReichtumGottes
ausstrahlen, oder soll sie sich in gleichsam
franziskanisch-briiderlicher Gebérde dieser
Welt zugesellen und einordnen? Wiinscht ihr
euch eine festliche oder eine schlichte Kir-
che? Dann aber wird die Fragestellung un-
mittelbar in das Zentrum des gottesdienst-
lichen Geschehens vorstoBen:

Seht ihr es als einen Ehrentitel an, da3 euer
Gottesdienst, entsprechend der reformierten
Tradition, »Predigtgottesdienst und sonst
nichts« ist? Oder seid ihr mit Luther der
Meinung, daB zum vollstédndigen Gottesdienst
Predigt und Feier des Abendmahles gehéren?
Im letzteren Falle werdet ihr vom Architekten
erwarten, daB er Altar und Kanzel als gleich-
wertige Elemente in den gottesdienstlichen
Raum einordnet. Demgegeniiber wird der re-
formierte Gottesdienst vielfach auf einen
festen Altar verzichten kénnen, da er im all-
gemeinen auch keine ausgefiihrte Liturgie
kennt. Damit ergibt sich eine klare Mittel-
punktstellung fir die Kanzel, die ihrerseits
wieder zur Bevorzugung bestimmter Raum-
formen, z. B. des Rundbaues oder der amphi-
theatralischen Raumgestalt, fithren wird. (In
den konsensusunierten Gemeinden wiederum
gibt es Mischformen, die im Gespréach zwi-
schen Pfarrer, Gemeindekirchenrat und Ar-
chitekt ermittelt und aufihre optimale bauliche
Gestalt gebracht werden missen.) Wo da-
gegen ein Altar als Stéatte des Sakramentes
dient, wird er immer einen Respektsraum um
sich verlangen. Das bedeutet nicht unbedingt,
daB er in einem besonderen Chor aufgestellt
werden miite; man liebt es heute vielmehr,
den Altar in rdumliche N&he zur Gemeinde
zu bringen, und es stellt dann eine dankbare
Aufgabe fiir die Phantasie und Einfiihlungs-
kraft des Architekten dar, die Respektsstel-
lung des Altars mit anderen, geistigeren
Mitteln, etwa der Lichtkonzentration, heraus-
zuarbeiten. Der Architekt wird die bauende
Gemeinde bis in die Einzelheiten hinein da-
nach fragen missen, wie sie ihren Gottes-
dienst vollzieht, ja er wird gut tun, ehe er die
Pléane entwirft, den Gottesdienst nicht nur
einmal, sondern 6fter mit ihr zu feiern. Dann
wird er auch feststellen, ob die Gemeinde den
Pfarrer beim Altardienst unterstiitzt, etwa
durch einen kleinen liturgischen Chor, der von
dorther die Intonationen anstimmt und die
liturgischen Wechselgesange mit der Ge-
meinde durchfiihrt, oder durch einen Lektor,
der vom Lesepult aus eine der beiden gottes-
dienstlichen Lesungen halt, oder auch durch
einen Diakon, der mit dem Pfarrer zusammen
ein sogenanntes diakonisches Fiirbittengebet
spricht; entsprechend ergeben sich ganz be-
stimmte GroBenverhéltnisse und Dispositio-
nen fir den Altarraum.

Der Architekt sollte auch nicht unterlassen,
die Gemeinde vor die Frage zu stellen, ob sie
nicht um der Geschlossenheit willen auf den
tblichen Mittelgang verzichten will — nicht
zuletzt auch, damit der Pfarrer die Liturgie
vom Altar aus nicht in den leeren Gang zu
sprechen braucht! Durch die liturgische Er-
neuerungsbewegung ist auch, um noch ein
Letztes zu erwdhnen, die alte Konvention
erschiittert worden, wonach die Orgel auf
eine Empore gehore,die dem Altar gegeniiber-
liegen miisse. Heute hat die Orgel wieder die
Riickwanderung von dem Punkt der weitesten
Entfernung vom Altar angetreten und strebt
in die Ndhe des Altars zurtick, von der sie vor
einigen Jahrhunderten ausgewandert ist.

Das alles sind Fragen, die der Architekt mit
der bauenden Gemeinde kldren muB3, und viele
andere, bisher unbeachtete Fragen werden
dazukommen und plétzlich ihre Wichtigkeit
offenbaren. Es ist kein leichtes Unternehmen,
eine Kirche zu bauen, und wer nicht bereit ist,
sein Herz mit hineinzugeben, soll lieber die
Hand davon lassen. Wer aber die N6te dieser
Aufgabe, die geistlichen, geistigen und kiinst-
lerischen Note, einmal durchgestanden hat,
wird bestétigen, daB es auch heute noch keine
groBere und wirdigere Aufgabe fir den
Architekten gibt als den Kirchenbau.



Otto Moosbrugger
Die katholische Kirche
als Bauherrin

L’église catholique comme commettant
The Catholic church as awarder of building

»Die lebendige Kirche, die sich in ihrem Bau immer von
neuem verwirklicht, ist der heilige Tempel Gottes.. .« (Kir-
che Maria Kénigin, Frechen. Architekt: Rudolf Schwarz)

«L'église vivante qui se réalise sans cesse dans sa constr-
uction est le Saint Temple de Dieu...» (Eglise Maria
Kénigin, Frechen. Architecte: Rudolf Schwarz)

““The living church as through the centuries is manifested
in its architecture, is the house of God. ..’ (Church Maria
Kénigin, Frechen. Architect: Rudolf Schwarz)

Nicht umsonst gebrauchen wir fiir die Ge-
meinschaft der Glaubigen um Christus und fiir
das Gebdude, in dem sich diese Glaubigen
um Christus versammeln, das gleiche Wort:
Kirche. Die Beziehung der Institution zur
Kirche aus Stein und Holz ist nicht ober-
flachlich, sondern real und symbolhaft. Es ist
das dringliche Anliegen des Architekten, nach
den Gesetzen seiner Kunst Kirchen zu bauen,
die dieser realen und symbolhaften Beziehung
zur lebendigen Kirche gerecht werden.

Will man deshalb die Forderungen und An-
liegen der katholischen Kirche an den Archi-
tekten verstehen, so ist es nétig, das Wesen
der Kirche zu begreifen. Die Forderungen und
Wiinsche an den Architekten ergehen vom
Wesen der Kirche und von der heutigen
Existenz dieser Kirche her.

Zum Wesen der katholischen Kirche

Die katholische Kirche begreift sich nach den
Worten des heiligen Paulus als der geheim-
nisvolle Leib Christi. In Christus soll die
Menschheit und die gesamte Welt, die in der
Sinde auseinandergebrochen waren, zu
einem neuen Kosmos, zu einer neuen Schop-
fung geeint und erhoben werden. Im Tod und
in der Auferstehung Christi ist der leibliche
und der geistige Tod der Stinder (iberwunden.
Im Leibe Christi ist der Menschheit und der
ganzen Welt der Zugang zu Gott gedffnet,
zur neuen Schopfung, zum Lebensraum des
Friedens. Dieser Zugang zum neuen Kosmos
ist dauernd sichtbar im geheimnisvollen
Leib Christi: in der Kirche. Die Kirche 6ffnet
also dem ganzen Kosmos den Raum des
Friedens und der Neuschopfung. Das ist das
Geheimnis der Kirche, wie es Christus den
Aposteln zur Verkiindung (bergab. Die
Apostel und ihre Nachfolger haben den Auf-
trag, diese Kirche auszurufen und die Men-
schen in der Predigt zu diesem mystischen
Leib der Kirche zu erbauen.

Mit der Taufe wird der Mensch von Gott ge-
reinigt und geheiligt; er gehort zur Kirche und
also zum geheimnisvollen Leibe Christi.

Die eigentliche Erbauung, das Wachsen
dieses Leibes, geschieht in der Opferfeier der
heiligen Messe, der Eucharistie, von der
alle Ubrigen Sakramente ihre Zielsetzung
erhalten. In der heiligen Messe wird das
Geschehen am Kreuze real gegenwartig unter
den Gestalten von Brot und Wein, immer
wieder préasent als die neue Dimension
unseres Lebens. Der Altar und der Raum, in
dem er steht, wird so zum Ort, wo der Durch-
bruch zu Gott geschieht. Hier wird das
Zentrum der neuen Welt gesetzt und die
Pforte zur neuen Schopfung gedffnet. Im
Gegensatz zum Tempel oder zu den heid-
nischen Kultstatten sind also nicht der Altar
oder der ihn umhillende Kirchenbau dieses
Zentrum und diese Pforte, sondern der Ort auf
dem Altar, duBerlich dargestellt in der ge-
weihten Hostie.

Die lebendige Kirche ist aber nicht nur als der
geheimnisvolle Leib Christi Gegenstand der
Herrschaft Christi, das Haupt dieses Leibes,
sondern auch als seine Braut Gegenstand der
Liebe Christi. Im Gotteshaus bereitet sich die
Kirche als Braut zur Hochzeit mit dem Bréauti-
gam Christus. Die Kirche, die sich in ihrem
Bau immer von neuem verwirklicht, ist der
heilige Tempel Gottes, die himmlische Stadt,
und die Glieder dieser lebendigen Kirche
sind Hausgenossen Gottes, sind Briider und
Schwestern von Christus.

Diesen Glaubensgeheimnissen soll der Kir-
chenbau sichtbaren Ausdruck geben.

Zur heutigen Existenz der Kirche

Die Eigenart, die Note und Sorgen der heuti-
gen Menschen spiegeln sich in der Kirche

wider. Die Verkiindigung der Lehre Christi
hat so zu geschehen, daB die heutigen Men-
schen aufgerufen werden; die Taufzeremonien
sind so zu gestalten, daB die heutigen Men-
schen in die lebendige Kirche eingefiihrt
werden. Vor allem die Feier des heiligen
Opfers, die Messe, wird jene Gestalt haben
missen, die imstande ist, heutige Menschen
zu erfassen und am Kreuzesleibe Christi teil-
nehmen zu lassen.

Die heutige Verwirklichung der lebendigen
Kirche kann aber nicht geschehen ohne Aus-
einandersetzung mit vergangenen Verwirk-
lichungen der Kirche, denn sie sind ja nur
verschieden innerhalb derselben Kirche. Aber
noch ein zweiter Grund ruft dieser Ausein-
andersetzung mit den Formen und Gestalten
vergangener Verwirklichungen der Kirche,
namlich die Schwéchen und Mangel der
jeweils beteiligten Menschen. Jede neue Ge-
neration hat in der Verwirklichung der
Kirche um Behebung jener Fehler zu ringen,
die friihere Generationen gemacht haben.
Diese Auseinandersetzung im Kirchenbau
zeigt sich in den verschiedenen Stilen der
Baugeschichte.

Welches sind nun die Anliegen, Note und
Eigenheiten der heutigen Menschen, die auf-
gerufen sind zur Gemeinschaft im Leibe
Christi? Allen Beobachtern féllt vor allem bei
den jiingeren Menschen ein Suchen nach dem
Wesentlichen der Dinge auf, eine Offenheit
und Ehrlichkeit, eine gewisse Nichternheit,
die zuweilen rauh wirkt. Die liturgische Be-
wegung bemiiht sich, diesen Menschen eine
Antwort zu geben. Sie will das Wesen der
Kirche wieder bewuBt machen, vor allem das
Wesen der heiligen Messe als dem Ge-
schehen, in dem sich die Kirche auferbaut,
und sie versucht, die Menschen wieder zur
bewuBten Teilnahme am heiligen Geschehen
zu fiihren. Das méchte sie erreichen, indem
sie die Handlungen und Worte der Opferfeier
wieder soweit als maoglich, nicht nur fiir den
priesterlichen Liturgen, sondern auch fiir das
teilnehmende priesterliche Volk verstandlich,
lebendig, einfach und ausfiihrbar macht und
somit den tiefen Sinn des Geschehens auf-
scheinen |4Bt. Freilich ist nicht zu bersehen,
daB dieses Anliegen nach Sichtbarwerdung
des Wesentlichen zugleich eine Not ist, daB
der heutige Mensch gerne oberflachlich und
von geringem geistigem Interesse ist. So muB
er oft zuerst aus der Oberflachlichkeit heraus-
gerufen werden.

Im religiosen Bereich heil3t das: Der heutige
Mensch, der in die Kirche kommt, mu3 oft
aus der Sentimentalitdt und aus dem For-
malismus religidser Pflichterfillung, wie ihn
die vergangenen Jahre anerzogen haben,
herausgelést werden. Dazu kann auch die
Architektur viel beitragen.

Ein anderes Anliegen des heutigen Menschen
ist die Gemeinschaft. In der Verwirklichung
des geheimnisvollen Leibes Christi,derKirche,
vor allem in der MeBfeier, soll der Sinn der
Gemeinschaft wiederum aufleuchten, die dem
Wesen dieser Kirche entspricht, die in sich
alle Menschen und den gesamten Kosmos
vereinen will zur neuen Schopfung. Daher
betont die liturgische Erneuerung die Einheit
und Gemeinschaft aller Christen, welche die
Messe feiern. Wie aktuell erscheint doch
dieses Bemiihen in der heutigen Welt, die sich
immer mehr als eine groBe Einheit begreift.
Allerdings wird man nicht tibersehen, daB die
wirklich an der Auferbauung der Kirche teil-
nehmenden Menschen eine kleine Gruppe
bilden.

Und diese kleine Gruppe wird wohl eher noch
zusammenschmelzen. Die Menschen dieser
kleinen Herde [werden aber spiren, daB3 sie
gesandt sind, durch ihr christliches Leben

361



den Aufruf Christi an alle Menschen hinaus-
zutragen in die Welt.

Damit ist ein drittes Anliegen heutiger Men-
schen in der Kirche angedeutet: die Uber-
nahme von Verantwortung an der Aufer-
bauung der Kirche durch ihre Glieder. So ist
von den kirchlichen Amtstragern die Aner-
kennung der Miindigkeit der Laien in der Kirche
verlangt.

Zum Bau der Kirche

Auf all diese Note und Anliegen, die mit der
Verwirklichung des geheimnisvollen Leibes
Christi, der Kirche, verbunden sind, hat der
kirchenbauende Architekt einzugehen, nach-
dem er zundchst das Wesen der Kirche be-
trachtet hat.

l.

Der Architekt muB also ein Geb&ude erstellen,
das geeigneten und wiirdigen Raum bietet fiir
die immer neue Verwirklichung der lebendi-
gen Kirche. Er hat an den Ort der Taufe
zu denken, wo der Mensch Glied der leben-
digen Kirche wird. Er hat auch an den
Ort der Predigt zu denken, durch welche
die Menschen zum heiligen Geschehen, zur
Teilnahme daran aufgerufen werden. Er hat
vor allem an den Altar zu denken, wo in der
heiligen Opferfeier der Messe der Leib
Christi immer wieder gegenwértig und in den
teilnehmenden und teilhabenden Glaubigen
sichtbar wird. Der Altar ist deshalb die gei-
stige Mitte des Raumes. Von ihm aus muf}
geplant und gebaut werden, und zwar nicht
nur der Innenraum, sondern der ganze Bau,
der als Innenraum in die Gemeinde hinaus-
strahlt und die AuBenstehenden zum Altare
hinruft. Der Kirchenbau soll so das Zeichen
dessen sein, was im Innern geschieht.
Soweit gehen die Forderungen aus der
Wesensbetrachtung der Kirche hervor. Dal3
der katholische Kirchenbau meistens zugleich
als Aufbewahrungsort des eucharistischen
Brotes, weiter als Andachtsraum fir Privat-
gebet und Volksandacht dient, sei noch beige-
fligt. Dies darf aber nicht die erste wesent-
liche Funktion des Raumes stéren.

1.

Der Architekt soll diesen eben beschriebenen
Raum und das ihn einhiillende Geb&ude so
formen, daB darin die wesentlichen Anliegen
heutiger Menschen, wenn sie sich zur Auf-
erbauung der lebendigen Kirche versammeln,
erfiillt werden konnen und daB diese heutige
Verwirklichung der lebendigen Kirche gemé&B
der Kunst des Architekten in seinem Kirchen-
bau sichtbaren Ausdruck finde. Die Kirchen-
architektur muB also dem Bedirfnis des
heutigen Menschen sowohl nach Wesentlich-
keit wie auch nach Gemeinschaft entsprechen.
Der Kirchenbau wird also Klarheit, Echtheit
und Nichternheit ausstrahlen missen. Der
Kirchenraum muB den Forderungen der litur-
gischen Erneuerung, die ja den erwdhnten
Anliegen heutiger Menschen im religiésen
Bereich antwortet, Rechnung tragen.

Das betrifft vor allem die Stellung des Altares:
ersollvon tiberallher gesehen werden kénnen;;
er soll maBvoll durch Stufen isoliert und
aus dem Raum des Volkss herausgehoben
sein, denn diez wesenhafte Gliederung in
Amtspriestertum und priesterliches Volk
darf zum sichtbaren Ausdruck kommen. Auch
die Opferfeier der Messe vollzieht sich ja als
Zusammenspiel verschiedener Aktionen des
priesterlichen geweihten Liturgen und des
priesterlichen Volkes. Aber ganz falsch wére
es, den Altar vom Volke so zu entfernen, daB
die Einheit der Gemeinschaft gefédhrdet wiirde.
Der Altar soll umschreitbar sein, vor allem,
um die Mdéglichkeit zu bieten, da3 der Priester

362

im Angesichte des Volkes Messe feiern kann
(S.384, Fig.19). So wird die Gemeinschaft, die
Gemeinsamkeit des Opfers und Mabhles, viel
starker erlebt. Der Altar soll durch Linien- und
Lichtfiihrung betont werden. Er soll sich aus-
zeichnen durch einfache Form und Erlesen-
heit des Materials. Er soll etwa die MaRe
eines groBen Tisches besitzen, so dal} er
nicht nur als Opfertisch, sondern auch als
Tisch des Mahles erkannt wird; denn der
Altar ist der eigentliche Kommuniontisch. Die
Kommunionschranken sind nur ein Not-
behelf. Ein so gestalteter und gestellter Altar
wird wahrhaftig auch duBerlich sichtbare Mitte
des Raumes sein, ein Ort, wo sich die Neu-
schopfung,dieErbauungderlebendigenKirche
— den Sinnen eindriicklich — vollziehen kann.
Der Ort der Predigt soll in engem Zusammen-
hang zum Altar stehen, denn die Verkiindung
des Wortes und das eucharistische Gesche-
hen am Altar stehen in engstem Zusammen-
hang. Aus dem gleichen Grunde muB3 der Ort
der Taufe in innerer Beziehung zum Altar
stehen, sei es, daB er als Taufkapelle oder in
einer Vorhalle der Kirche vom Hauptraum ge-
trennt ist, sei es, daB3 er in der Ndhe der Ein-
gangstiire Platz gefunden hat, aber immer so,
daB er die Einheit mit dem Altarraum nicht
verliert.

Der Volksraum moge so gestaltet sein, daB
fiir Prozessionswege, Opfer- und Kommu-
niongang geniligend Platz vorhanden ist, ohne
daB er die Gemeinschaftin verschiedene Teile
aufspaltet.

Fiir den Sé&ngerchor sei der Platz in der Nahe
des Altares, bildet er doch im liturgischen
Geschehen das Bindeglied zwischen Volk
und Priester. So fallt auch die oft den Raum
storende Empore weg.

Werden diese Forderungen erfiillt, so ist ein
Raum entstanden, aus dem alles Nebenséch-
liche, wie Seitenaltdare und Beichtstihle, in
Nebenrdume verschwunden ist.

Eine besondere Beachtung verdient der Kir-
cheneingang, hat er doch die Aufgabe, den
aus der Unruhe kommenden Menschen zum
heiligen Geschehen hinzufiihren. Er muf3 also
nicht nur einen Abschlul3, sondern auch das
Offene darstellen.

Sicher ist es heute richtiger, kleinere Kirchen-
rdume zu bauen, in denen die Gemeinschaft
inniger und herzlicher zum Ausdruck kommen
kann.

Die Entscheidung Uber die Einordnung des
Kirchenraumes in seine Umgebung und lber
die notwendige Aufféalligkeit (Turm) wird von
der landschaftlichen Struktur, von der archi-
tektonischen Umgebung, mehr aber noch vom
sozialen und religiosen Milieu abhangen. In
Gegenden, wo Religion noch aktiver Wert be-
deutet, ist die Kirche auch nach auBlen als
Zentrum der Gemeinde zu bauen. Wo aber
Religion eine Seltenheit und die Zahl der am
Opfer Teilnehmenden relativ klein ist, scheint
es,daB auch der Kirchenbau solcher Situation
sich anpassen muB3 und eben auch sichtbarer,
d. h.in diesem Falle unscheinbarer Ausdruck
der kleinen, unscheinbaren Herde sein soll.
Gehoren zur Kirche noch andere Gebdude der
Pfarrei, wie Pfarrhaus, Vereinshduser usw.,
so wird der Architekt sie zur Einheit eines
Gemeindezentrums formen.

Dies alles sind Forderungen und Anliegen,
die der Theologe und Seelscrger dem Archi-
tekten aufzéhlen kann. Der Kirchenbau ver-
langt gute, selbstlos dienende und verant-
wortungsbewuBte Architekten, die sich in das
Wesen der Kirche vertiefen, die die Anliegen
der lebendigen Kirche erkennen, die ohne
Tricks gemaB den Gesetzen der Baukunst
schaffen, die bauen geméB ihrer persénlichen,
geléuterten Eigenart und deren Architektur den
heute bewuBt lebenden Menschen entspricht.

»Der Altar ist die geistige Mitte des Raumes. Von ihm
aus muB geplant und gebaut werden .. .« (Allerheiligen
Kirche, Frankfurt. Architekten: A. Giefer und A. Méackler)

«L'autel est le centre spirituel de I'église. C’est & partir
de I'autel qu'il faut projeter et construire...» (Eglise de la
ToussaintaFrancfort. Architectes: A.Gieferet A.Méackler)

“‘The altar is the spiritual focus of the church. This has
to be respected when a church is planned or construct-
ed ..." (All Saints, Frankfort. Architects: A. Giefer and
A. Mackler)

»Die Entscheidung iber die Einordnung des Kirchen-
raumes in seine Umgebung wird von der landschaftlichen
Struktur, von der architektonischen Umgebung, mehr
aber noch vom sozialen und religiésen Milieu abhéngen.«
(W. Peterhans, Pfadfinderkapelle, Kandersteg)

«La décision quant a la disposition de I'église dans son
environnement dépend de la structure du site, des envi-
rons architectoniques et surtout du milieu social et reli-
gieux.» (Chapelle de scouts a Kandersteg. Architecte:
W. Peterhans)

““The final decision on the disposition of the church and
its surroundings will depend rather on the requirements
of the given society than on the local landscape.’ (Boy-
scouts’ chapel, Kandersteg. Architect: W. Peterhans)



	Kirchenbau : Forderungen und Wünsche der Bauherrin = [Construction des églises] : exigences et désirs du commettant = [Church building] : requirements and wishes of church leaders

