
Zeitschrift: Bauen + Wohnen = Construction + habitation = Building + home :
internationale Zeitschrift

Herausgeber: Bauen + Wohnen

Band: 12 (1958)

Heft: 11: Kirchenbau = Eglises = Churches

Rubrik: Résumés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La construction d'églises
(pages 354—358)

Le fait que la construction d'églises
appartienne aux tâches préférées
représente un phénomène intéressant. S'y
cache-t-il uniquement l'essai de restaurer
le passé ou notre époque est-elle prise
par une profonde tendance à renouveler
ia religiosité? Cette question dessine une
problématique qui devrait préoccuper tout
être pensant. Mais l'architecte qui doute
et cherche un éclaircissement doit aussi
agir: il doit trouver la forme d'église
valable pour notre époque. Il est donc
clair qu'il s'en tienne d'abord aux matériaux,

à la construction, aux possibilités
d'éclairage, à la division de l'espace, à

l'accomplissement des besoins liturgiques

afin de s'assurer un point de départ
à peu près sûr. La stagnation constatable
dans la construction d'églises au 19e s.
a donc pu être surmontée au moment où
l'architecture a retrouvé une propre
conception de l'espace; le début de
l'architecture moderne détermine de ce fait le
moment auquel un renouvellement devint
possible. Si les possibilités existantes en
un état latent ont pu être exploitées, cela
est dû à la recontre des efforts architecturaux

et à l'apparition simultanée de
mouvements liturgiques aussi bien au
sein de l'église catholique que de l'église
protestante. Les efforts en vue d'un
renouvellement de la construction d'églises

devaient aboutir d'abord à une
analyse des matériaux et formes de
construction dont se sert l'architecture
moderne. L'acier et le béton armé, cachés
derrière les formes éclectiques de
églises du 19e s., devinrent bientôt visibles;

on se détacha donc du matérialisme
du 19e s. qui ne conférait d'effet sacral
qu'à certains matériaux de construction.
Auguste Perret traduisit en 1922, dans
Notre-Dame du Raincy certains éléments
de l'architecture moderne qu'il avait
utilisés dans le garage de la rue Ponthieu
en une langue adéquate à la construction
d'églises. L'église en acier d'Otto
Bartning à Cologne et l'église de la
Toussaint de R. Schwarz et de H. Schwip-
pert à Aachen caractérisent le niveau
élevé de cette construction à cette
époque. Qu'il s'agisse d'une église
évangélique ou catholique, cela semble
moins important que ce qu'elles ont en
commun. Dans ces deux exemples domine
une conception spatiale qui tend vers le
grand espace non divisé. L'autel et la
salle de la commune sont accentués dans
leur unité. Dans l'église catholique,
l'autonomie de l'autel est plus fortement
soulignée, par les marches, que dans
l'église évangélique. Cette unité existait
dès le début dans les églises évangéliques.
Afin d'obtenir une consonnance des
tensions spatiale et liturgique, il faut
introduire l'asymétrie de l'autel dans la
forme de l'espace. Mais dans l'église
catholique, l'autel a été pendant des siècles

un endroit saint et séparé. Le désir
d'une liaison plus étroite de l'autel et de
la commune a poussé, même dans l'église
catholique, l'idée de l'espace central au
centre de la discussion. En dehors de
toute exigence liturgique, il s'agit, dans
l'église évangélique et dans l'église catholique,

surtout de la solennelité de
l'espace, puisque l'église doit être l'endroit
où le Créateur rencontre la créature.
Qu'est-ce qui distingue l'église d'une salle
de fête ou d'exposition, les deux étant
construits avec les mêmes matériaux selon
les mêmes méthodes de construction?
Certes pas la disposition d'un crucifix,
ni la répartition des autel, chaire et fonts
baptismaux. Si le négatif peut être
déterminé avec sûreté, nous nous mettons
de douter quand nous devons déterminer
les caractéristiques essentielles d'une
église. Il ne reste à l'architecte qu'à s'en
tenir à ce qui est abordable, à la concordance

de la direction de l'espace et du

mouvement liturgique, à la consonnance
des tensions architectonique et liturgique.

«Tout espace construit a une tension
architectonique, toute action religieuse
a une tension liturgique qui s'exprime
dans le recueillement et l'ordre de la
commune par rapport à l'autel et à la
chaire. Si ces deux tensions s'unissent
dans l'espace, elles s'expliquent et se
renforcent mutuellement. Sinon, la force
de l'espace et la force du service divin
sont mal interprétées et affaiblies Je
constate toujours que les êtres sont agités
dans les espaces dans lesquels règne la
désunion, et que ces mêmes êtres se
recueillent, voire méditent, dans les
espaces dans lequels l'image spirituelle du
service et la forme architectonique s'unissent

harmonieusement» écrit Otto
Bartning. Le type d'église contemporaine n'est
plus la cathédrale, mais la petite Maison
de Dieu: la grande commune anonyme est
remplacée par une petite communauté
active pour laquelle le service divin n'est
par un devoir doménical et conventionnel,
mais l'expression d'une manière de vivre.
Il existe certaines tendances, surtout dans
l'église évangélique, cherchant à
remplacer l'église par une salle sacrale
polyvalente qui serait le centre de la vie
commune pendant toute la semaine. On
retrouve toujours dans les programmes
de construction l'exigence d'une
disposition telle que l'espace de l'église
puisse être augmenté sensiblement —
souvent jusqu'au double — par l'adjonction

de salles communes. Il faut dire
expressément qu'il est impossible
d'augmenter l'espace de l'église par des
annexes sans en détruire l'unité, sans en
réduire l'aspect solennel.

Oskar Söhngen
L'église évangélique comme
commettant (pages 359—360)

Au début du siècle, on commença à
reconnaître qu'il n'existait pas de style
sacral éternel pour la construction d'églises

et que ce style ne pouvait être réalisé
qu'avec formes et moyens de construction

de chaque époque. L'architecte se
vit donc chargé d'une responsabilité et
d'une liberté presque écrasantes, liberté
d'autant plus inquiétante en face de
l'objet à construire que le développement
technique moderne lui permet de
construire pratiquement tout. Le dilemme
(pouvoir tout faire et ne pas savoir quoi
faire) a toujours porté les architectes à
demander: «Qu'est-ce que et que doit être
une église?» L'église en tant que
commettant s'est sensiblement transformée
du point de vue spirituel au cours des
dernières décennies. Vers 1890, l'uniformité
de l'espace devait correspondre à
l'uniformité de la commune et le principe de
la prêtrise générale; la chaire, qui équivaut
«au moins» l'autel, devait être placée
derrière celui-ci et reliée organiquement
avec le jeu d'orgue et le chœur faisant
face à la commune. La lutte de 3e Reich
contre l'église apporta de nouveaux
aspects. Il naquit l'idée du centre communal
qui comprend en plus de la Maison de
Dieu tous les bâtiments que la
commune peut utiliser pour son service
dans le monde: salles communales,
home pour la jeunesse, jardin d'enfants,
appartements d'infirmière, installations
pour la mission intérieure, presbytère,
etc. Mais, comme seules peuvent être
vivantes les communes organiquement
formées, les grandes masses
anonymes durent être dissoutes. L'église
polyvalente n'est plus actuelle. L'espace
dans lequel on prêche la parole de Dieu
et dans lequel se réunit la commune pour
prier et chanter ne tolère d'autre
utilisation. Mais la lutte contre l'église a aussi
appris les communes à reprendre leur
confession au sérieux; cette confession
agit cependant directement sur le service
divin qui, dans l'église réformée, se
concentre beaucoup plus sur le sermon que
dans la plupart des églises luthériennes.
Voilà pourquoi la discussion touche non
pas simplement l'espace de l'église
évangélique, mais celui de l'église
luthérienne ou celui de l'église réformée.
Pour prendre la confession au sérieux,
il faut aussi distinguer la loi de l'évangile;
la confession évangélique vit dans l'élément

de la liberté; «Tout est à vous, vous
à Christ» (Cor. 1, II, 3, 22); elle décline
toute attache légale et cela s'applique
aussi à la construction. Il n'y a donc pas
d'institution religieuse qui puisse expliquer

aussi clairement à l'architecte ce
qu'est et ce que doit être la Maison de
Dieu, si clairement qu'il soit possible de
s'en faire immédiatement une image
conductrice concrète. A la liberté de l'architecte

correspond celle de la commune —
liberté qui se tient évidemment dans le
cadre des principes fondamentaux généraux

du service divin et de l'espace de

l'église. Les thèses de Rummelsberg ont
essayé d'exprimer cela de la manière
suivante: l'espace du service divin «doit,
de par sa forme, témoigner métaphoriquement

de ce qui se passe dans et au
sein de la commune réunie pour le service
divin: donc de la rencontre avec Dieu
présent dans la parole et dans le
sacrement».

Otto Moosbrugger
L'église catholique comme
commettant (pages 361—362)

Selon les paroles de St-Paul, l'église
catholique se conçoit comme le mystérieux

corps du Christ. Par le Christ,
l'humanité et le monde entier seront
élevés vers un nouveau cosmos. La mort
corporelle et spirituelle du pécheur est
surmontée par la mort et la résurrection
du Christ. L'accès à Dieu est ouvert à
l'humanité dans le corps du Christ. Cet
accès au nouveau cosmos est toujours
visible dans le mystérieux corps du Christ,
dans l'église. Par le baptême, l'être
humain est purifié et sanctifié par Dieu: il
appartient à l'église et donc au mystérieux
corps du Christ. L'édification se fait dans
le sacrifice solennel de la sainte messed'où
tous les autres sacrements reçoivent leur
but à atteindre. Dans la sainte messe, le
crucifiement devient réellement présent
sous l'aspect du pain et du vin. L'autel et
l'espace dans lequel il se trouve sont
l'endroit où l'on accède à Dieu et où la
nouvelle création commence. Contrairement

au temple, ce centre et cette porte
vers Dieu ne sont pas représentés par
l'autel et l'église qui l'entoure, mais par
le lieu sur l'autel. L'église vivante est le
saint temple de Dieu et ses membres sont
voisins de Dieu, sont les frères et sœurs
du Christ. L'église en tant que construction

doit être l'expression visible du mystère

de cette confession. La réalisation de
l'église vivante ne peut pas se faire sans
tenir compte des anciennes réalisations
de l'église. La fête du saint sacrifice devra
prendre la forme qui soit capable de
saisir l'homme contemporain. Chaque
nouvelle génération doit chercher à
supprimer les fautes commises par les autres
générations. Ceux qui observentles jeunes
sont frappés par la recherche de l'essence
des choses, par une certaine sobriété
parfois crue. Le mouvement liturgique
tente de donner une réponse à ces jeunes
gens en rendant les actions et paroles de
la fête du sacrifice aussi compréhensibles
que possible. L'homme d'aujourd'hui doit
souvent être extrait du sentimentalisme et
du formalisme de l'accomplissement de
son devoir religieux. C'est surtout dans
la messe que le sens de la communauté
doit être à nouveau éclairé; voilà pourquoi
le renouvellement liturgique souligne et
accentue l'unité et la communauté de tous
les chrétiens.

St-André de Nice (page 363)

Cette construction modeste, au-delà de
l'architecture, prouve qu'on peut trouver
une forme convaincante avec des moyens
primitifs. Si simple que soit cette
construction, sa forme est étudiée et appropriée.

La forme centrale se distingue du
chaos des environs et caractérise l'édifice
comme un endroit de vénération de Dieu.
L'intérieur et la forme extérieure sont
identiques; les murs extérieurs et le toit
forment immédiatement la limite de
l'espace intérieur. St-André de Nice a été
construit par deux ouvriers en quinze
jours pour les Chiffoniers d'Emmaüs de
l'abbé Pierre.

Eglise située dans une forêt à Otaniemi
(pages 364—368)

Palissades, murs et édifice clôturent une
aire abritée qui se détache nettement de
la nature environnante; mais cet isolement
est percé de l'intérieur: le mur de l'autel
est entièrement vitré et ouvre l'espace
intérieur vers l'extérieur. La forêt
commence immédiatement derrière l'autel: le
crucifixe est disposé en plein air et
souligne la liaison entre l'intérieur et
l'extérieur. Grâce à l'éclairage à l'arrière
de l'espace et la disposition de l'autel vers
le nord, la commune n'est pas éblouie.
L'autel et la chaire sont de forme si fine
que la continuité du vitrage n'est nulle
part interrompue. La charpente de l'église
est formée par des poutres transversales
en treillis de bois, qui soulignent la
direction de l'espace par rapport à l'autel.
Le groupement des volumes reflète
l'organisation intérieure: l'église sous la
partie la plus élevée, les annexes dans la
partie basse. Le parvis sert au service en
plein air.

Eglise près de Salsomaggiore
(page 369)

Cet exemple démontre qu'on peut obtenir
un espace sacral à l'aide d'éléments
purement techniques. La construction
visible en acier est peinte en noir et
confère à l'ensemble un aspect ascétique.

St-John's Abbey Church,Collegeville,
Minn, (pages 370—372)

Le pian de cette église est divisé en deux
parties: celle du sud contenant les stalles
des moines, en fer à cheval autour de
l'autel et celle du nord, la nef, contenant
1126 places. Conformément aux désirs
des Bénédictins, l'architecte a cherché à
réaliser un espace non subdivisé, tel qu'il
est caractéristique de notre époque. Les
deux chœurs ne sont séparés que par
quelques marches; l'autel est placé au
milieu des deux parties de l'espace. Selon
la volonté de l'église catholique, le
baptistère doit se trouver à proximité de
l'entrée afin de souligner la signification
du baptême en tant qu'accès au christianisme;

l'architecte a renforcé cette
signification en plaçant le baptistère au centre
du hall d'entrée, ce qui a, du même coup,
accentué l'importance de l'entrée,
modeste hall, devant laquelle s'élève le
carillon. L'église est reliée de manière
particulière avec l'enclos, le cloître ne
passant pas à côté de l'église mais
aboutissant dans la nef sur l'un des deux
côtés longitudinaux.

Paroisse catholique St-Wendel,
Francforts.-M. (pages 373—374)

Cette forme oblongue, l'église-chemin,
est née de l'idée de former une enveloppe
autour de la commune s'acheminant vers
l'autel. Selon l'architecte, cette enveloppe
doit entourer la commune comme un
manteau, sans cependant l'isoler des
environs: la surface «planante» limite
l'espace sans le fermer hermétiquement.
Les murs de cette surface, qui, en accord
avec les prescriptions esthétiques,
devraient être de minces membranes, sont
composées ici de lourds et grands
moellons. Or une maçonnerie de moellons
pèse; elle demande une base solide. C'est
pourquoi la partie de l'entrée, où chaque
matériau a été traité de la manière appropriée,

est si convaincante. Aux murs
latéraux, la dissonance de l'aspect et de
la construction est frappante.

Eglise réformée néerlandaise à Schiedam

(pages 375—377)

La différence de hauteur entre le niveau
du quartier résidentiel et la digue est de
2.40 m. On accède au sous-sol du niveau
des habitations et à l'église proprement
dite de la digue; ainsi les deux entrées
sont judicieusement différenciées. L'église

peut abriter 600 personnes.

Eglise évangélique St-Martin à Ha-
novre-Linden (page 378)

La nef comporte 575, la galerie 200 places.
Les charges de la toiture sont transmises
à des fermes articulées. Les champs du
plafond sont remplis de lames de bois
verni. Les murs longitudinaux de la nef
sont en pierres de béton et vitres de
couleur.

Projet d'église de pèlerinage à Syracuse

(pages 379—381)

Il se dessine une nouvelle faculté
d'expression qui essaie de compléter la
clarté de l'espace cubique par d'autres
formes d'espace. Le projet soumis par
Castiglioni est problématique, mais son
niveau dépasse celui des imitateurs de
Ronchamp. L'agencement intérieur
démontre de quoi il s'agit; des membranes
plusieurs fois courbées se condensent
en corps plastiques, des creux ombreux
alternent avec des ouvertures laissant
affluer la lumière. L'espace n'est plus
structuré dans sa texture par la succession
lisible et esthétiquement étudiée des
matériaux portants et non portants: les
matériaux portants et les matériaux
remplissants sont identiques. La portée entre
ies nervures dans un champ sur deux
étant trop grande pour une simple
construction à dalle, le toit est bosselé vers
en haut.

Eglise réformé Heiligfeld, Zurich
(page 382)

Un centre communautaire religieux est
réuni à l'église. La salle de la communauté

et le foyer peuvent s'ouvrir vers
l'église sans gêner l'aménagement de
l'église. Le projet sera exécuté.


	Résumés

