
Zeitschrift: Tracés : bulletin technique de la Suisse romande

Herausgeber: Société suisse des ingénieurs et des architectes

Band: 137 (2011)

Heft: 01: Mitoyenneté

Artikel: La mitoyenneté dans la jurisprudence islamique

Autor: Houcine, Abdelmalek

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A bd elm a l e k H ou c i n e

L a m i t o y e n n e t é
d a n s l a j u r i s p r u d e n c e i s l a m i q u e

Les rapports de mitoyenneté se réglaient dans les

médinas par l’interprétation et l’application du

hadith : « la dharar wa la dhirar » Cette parole du
prophète, qui est incluse dans la deuxième source
du droit musulman, puisqu’il relève de la sunna,
ou tradition prophétique, renvoie au ‘ourf, le droit
coutumier qui est lui aussi une des sources du droit
musulman. Ce hadith permettait à de nombreux juristes

de résoudre des différends qui surgissaient des

rapports de la mitoyenneté. Les avis juridiques qui
en sont issus touchent l’espace urbain en traitant les

questions du partage de la propriété, la réfection du
patrimoine immobilier, etc. Cette contribution aspire

à constituer une source d’inspiration aux enjeux
du voisinage spatial dans nos villes actuelles1.

L’élaboration de ce texte est basée essentiellement sur des

manuscrits de première main, relevant du fiqh malékite2.

Nous faisons aussi appel à la Madjalla3. Le fiqh el Oumran

ou droit d’urbanisme, constitue une des branches

du fiqh el-Mou’amalat. C’est la branche la plus compliquée4

de la jurisprudence islamique. Nous n’allons étudier qu’une

partie de cette jurisprudence, précisément celle qui régit la

mitoyenneté. Cette jurisprudence s’est développée

progressivement à travers les siècles, en se basant souvent sur le

hadith « la dharar wa la dhirar» Ne faites

pas de dommage, qu’il vous soit profitable ou non)5. Il ne

s’agit pas ici de démontrer que l’Islam possède sa propre

manière de produire et gérer l’espace en général. Ceci a été

largement prouvé dans mes recherches précédentes, basées

essentiellement sur des manuscrits dépouillés pour la

première fois par R. Brunswick6 en 1947 et par mes soins en

19857. Ils’agit maintenant de voir comment on peut manipuler

les techniques juridiques islamiques, selon le rite malékite,

afin de comprendre les problèmes urbains dont souffrent

actuellement nos villes, plus particulièrement celles qui sont

rattachées aux enjeux de la mitoyenneté. Et comment on

peut déchiffrer la genèse et la consistance de la jurisprudence

islamique relative à cette matière.

Mais le problème qui se pose naturellement réside dans

le fait que la jurisprudence islamique relative à la pratique

de l’espace en général, la fiqh el-Oumran, a stagné depuis

p 6 TRACÉS no 0 1 12 janvier 2011

A
R
C
HIT
E
CT
U
RE

1 « Les différents Etats n’ont guère manifesté d’originalité dans la
création de leur droit de l’urbanisme, alors qu’ils pouvaient avoir des

traditions urbaines et locales très différentes » ARLETTE HEYMAN DOAT,

Le régime juridique des libertés publiques et des droits fondamentaux,

Ed. Montchrestien, 1997, 132 pages
2 IBN ER-RAMI, Le livre des règles de la

construction, manuscrit élaboré en 1333
EL-MARDJI THAQAFI, Le livre des murs, manuscrit publié
par Mohammed Khair Ramadhan Youcef. Beyrouth, 1994
IBN EL-IMAM, « Des droits et obligations entre propriétaires d’héritages
voisins » Trad. Barbier, in Revue algérienne et tunisienne de législation

et de jurisprudence, tome XVI, 1900-1901
ISSA IBN MOUSSA, Kitab el-Djirar

élaboré en 996. Voir chap. de l’indivision
YAHIA IBN OMAR, Les règles du souk, élaboré au 19e siècle

3 La madjalla constitution ottomane, élaborée en
1882

4 EL-MARDJI THAQAFI, Le livre des murs, op. cit.
5 IBN EL-IMAM, op. cit. Nous reviendrons avec plus de détails sur ce

hadith.
6 ROBERT BRUNSCHVICG, « Urbanisme médiéval et droit musulman » in

Revue des études islamiques, 1947, pp. 127-155
7 Dans le cadre du DESS, Paris 1986 et Magistère, Alger, 1991. Voir

1 aussi les publications de l’auteur



Fig. 1 : Médina d’Alger

plus de deux siècles. Plus précisément à partir de la date

d’abolition du Califat ottoman, à la fin de la première guerre

mondiale. Mais bien avant cette date, la plupart des cités

provinciales, notamment les cités maghrébines, sont tombées

sous l’administration occidentale vers le début du 19e

siècle. Alors, comment peut-on faire appel à une jurisprudence

qui risque d’être soupçonnée, à tort ou à raison,d’être
dépassée et inadaptée – non pas totalement, mais au moins

dans sa grande partie – pour comprendre les enjeux de la
mitoyenneté actuelle Une jurisprudence qui nécessite

obligatoirement un travail d’adaptation et de remise à jour.

Durant les deux derniers siècles, plusieurs événements

n’ont cessé de remanier et développer les droits d’urbanisme

et les manières de la pratique de l’espace. L’événement le
plus marquant était sans doute celui des enjeux de la révolution

industrielle et ce qu’elle a entraîné comme innovations

dans tous les secteurs. Les villes constituent les espaces

privilégiés de la cristallisation de ces innovations. Leur structure

et morphologies sont très sensibles à ces changements. Pour

s’adapter à ces rapides mutations, les droits d’urbanisme et
leurs codes n’ont cessé de subir des remaniements continuels.

L’adoption, notamment, de nouveaux moyens de
déplacements urbains, ont remodelé tous les tissus urbains quels

que soient leur contenus sociaux, aussi bien orientaux

qu’occidentaux, la ville médiévale européenne comme la cité

islamique. L’utilisation de nouveaux matériaux de construction

et les nouvelles techniques de leurs mise en oeuvre n’ont
pas épargné le remodelage de la structure des villes, quelle

que soit leur origine. Et pour cause, les conflits qui surgissaient

des murs mitoyens ont changé de nature et consistance.

Le déséquilibre démographique dû au déplacement

des populations rurales vers les villes industrielles, ajouté à
l’accroissement naturel galopant de la population, a entrainé

une ascension vertigineuse du taux de la populationurbaine.

La demande de plus en plus accrue en matière de services

urbains pose de sérieux problèmes aux collectivités locales

surtout dans les pays sous-développés. Naturellement, les

droits d’urbanisme et leurs codes ne peuvent pas rester figés

et muets devant ces nouvelles situations. Chaque année, on
assiste à la promulgation de nouvelles lois en matière

d’urbanisme, pour gérer les questions posées par la dynamique

urbaine actuelle. On note aussi périodiquement la remise à
jour des instruments d’urbanisme qui deviennent à chaque

fois inefficaces, voire caducs ; parfois même, on crée de

nouveaux outils de pratique de l’espace. On les institue avec

de nouvelles appellations pour marquer leur différence avec

leurs prédécesseurs8. Tous ces changements se sontopéréset
continuent à se manifester en l’absence de la jurisprudence

islamique relative à la pratique de l’espace, notamment celle

qui régissait les questions de la mitoyenneté.

Depuis la chute de la nation ottomane et son émiettement

en plusieurs pays, qui ont été à leur tour colonisés par

l’occident, cette jurisprudence n’avait plus été sollicitée pour se

prononcer sur les nouvelles questions urbaines engendrées

par l’évolution sociotechnique des sociétés musulmanes.

Cette jurisprudence accuse maintenant un retard qui dure

depuis plus de deux siècles, aussi bien dans la production

de l’espace que dans sa gestion. Ce tournement de dos à la
charia a continué et persiste toujours, dans la quasi totalité
des pays musulmans, même après leur indépendance. On a
continué à adopter les lois et instruments d’urbanisme

occidentaux, sans se soucier de leurs inadaptations aux réalités

socioculturelles des nations musulmanes. Parfois, on change

une seule initiale pour laisser croire que l’on a adapté les

instruments d’urbanisme occidentaux. Le SDAU9 français est

devenu, en 1990, le PDAU algérien10.

Pourquoi le même règlement d’urbanisme réussit-il
relativement – ou du moins donne des résultats beaucoup plus

concluants –, dans les pays occidentaux et échoue-t-il dans

les cités maghrébines Cet échec, ne peut-il pas être expliqué

par un problème d’inadaptation aux réalités sociales

Cette réflexion conduit aux questions suivantes :
- Si l’application de la charia n’avait pas été interrompue, la

jurisprudence relative à l’espace n’aurait-elle pas continué

à se développer, comme elle l’avait si bien fait entre les 7e

et 18e siècles 11

- N’aurait-elle pas produit des recueils relatifs à l’espace,

à l’image des manuscrits du fiqh el-bounian qui nous

sont parvenus12, et qui nécessiteraient des remaniements

8 PIERRE SOLER- COUTEAUX, Droit de l‘urbanisme, 4e édition, Dalloz-
Sirey, 2008, 936 pages. L’auteur écrit : « Le droit de l’urbanisme est
complexe. Cela tient en particulier à la structure des normes
d’urbanisme et à la technicité des instruments qu’il met en oeuvre. Le

droit de l’urbanisme fait par ailleurs l’objet d’une mutation rapide.
Entièrement refondue, cette 4e édition rend compte des réformes
récentes, notamment de celle des autorisations d’urbanisme issue de
l’ordonnance du 8 décembre 2005. Elle fait toujours une large place à
la jurisprudence. »

9 SDAU, Schéma directeur d’aménagement et d’urbanisme. Institué par
la loi d’orientation foncière n° 67/1253 du 30 décembre 1967 LOF),

les SDAU, ont été remplacés par les SD schémas directeurs) par
la loi du 07 janvier 1983. Voir notamment HUBERT CHARLES, Droit de

l’urbanisme, Coll. Thémis, PUF, Paris, 1997
10 PDAU, Plan directeur d’aménagement et d’urbanisme. Voir Journal

Officiel n°52 du 02 décembre 1990, Loi n°90-29, relative à l’aménagement

et l’urbanisme.
11 Depuis la construction de Médine au 7e siècle, sous l’oeil attentif du

Prophète, jusqu’à la chute de la nation ottomane, vers la fin du 19e

siècle.
12 IBN ER-RAMI, Le livre des règles de la construction,

manuscrit élaboré en 1333

TRACÉS no 0 1 1 2 j a n v i e r 2 0 1 1 p 7



Fig. 2 : Médina de Marrakech

nécessaires pour prendre en charge toutes les nouvelles

questions posées par les mutations sociales Ce type de

manuscrit est actuellement très connu de la plupart des

chercheurs dans ce domaine.

Notre réflexion actuelle s’articule donc, non sur la consistance

des fatwas spatiales mentionnées dans ces anciens

manuscrits, mais plutôt sur l’analyse des techniques juridiques

mêmes qui ont permis aux jurisconsultes de construire

ces dites fatwas sur la mitoyenneté. Ces fatwas qui ont à

leur tour permis au gouvernement ottoman de codifier et

produire en 1882, pour la première fois, un code d’urbanisme

musulman13. Juste après cette date, l’ensemble des

provinces musulmanes qui étaient administrées par les

ottomans tombe sous la colonisation des pays occidentaux. Ce

code est resté alors figé, jusqu’à nos jours. On ne peut en

aucun cas l’appliquer dans son état actuel. On doit le remettre

à jour et le compléter par les nouvelles questions urbaines

non encore débattues et règlementées par les jurisconsultes

musulmans.

Si nous voulons prétendre à une adaptation des règles

d’urbanisme, en l’occurrence celles de la mitoyenneté, à la

réalité des sociétés musulmanes, nous devons en premier

lieu maîtriser la manipulation des techniques juridiques

islamiques qui avaient permis au fouqaha juriste islamique) de

construire les fatwas spatiales. Ce sera en quelque sorte une

remise à niveau de la jurisprudence islamique relative à

l’espace qui a stagné depuis plus de deux siècles. Certes, ce

n’est sans doute pas une tâche qui relève uniquement de

l’urbaniste. C’est un champ très large où doivent collaborer

des équipes pluridisciplinaires chapeautées par des fouqaha

et muftis avalisés par la charia. C’est à dire ayant acquis une

maîtrise des sciences du fiqh et un niveau de connaissance

des objectifs de la charia assez élevé, les

autorisant à pratiquer l’idjtihad, ou l’effort juridique. C’est à dire

à produire de nouvelles lois, inexistantes jusqu’alors dans la

législation musulmane.

Les techniques juridiques islamiques
L’élaboration d’un code islamique relatif à toute matière,

notamment celle de l’urbanisme, doit satisfaire trois étapes

:
- référence aux grandes règles du fiqh, qui sont au nombre

de 9914,

- construction d’une jurisprudence de l’espace à l’aide de

fatwas,

- codification de cette jurisprudence.

Notre démarche consiste à identifier, parmi ces 99 règles,

celles qui revenaient souvent lors de la construction des

fatwas statuant sur la mitoyenneté. En fait, ces règles constituent

à notre égard une première codification du fiqh à partir

des objectifs de la charia. Chacune de ces règles, permettait

aux jurisconsultes de construire plusieurs fatwas relevant de

plusieurs matières, notamment celle de l’urbanisme et
particulièrement celles de la mitoyenneté. D’ailleurs, l’élaboration

de la madjalla n’était rendue possible que grâce à l’existence

déjà de cette première codification ou ensembles de règles,

qu’on appelle aussi «Oussoul el-fiqh» au sujet desquelles,

les juristes musulmans ont élaborés plusieurs ouvrages15.

C’est pour cette raison que la madjalla consacre toute son

introduction justement aux 99 premiers articles qui ne sont

en fait que l’énumération de ces règles générateurs du fiqh.

Les fatwas spatiales se trouvent donc disséminées dans les

ouvrages du fiqh en général16, et surtout compilées dans

quelques manuscrits élaborés spécialement dans la matière

du droit de voisinage17. Parmi ces règles se trouve une qui

revient souvent dans les fatwas sur l’espace. Elle est appelée

par les fouqaha la règle d’or et reprend textuellement

le hadith suivant : « la darar wa la dhirar » tiré
directement du hadith du Prophète : «ne faites pas du dommage,

qu’il vous soit profitable ou non»
La madjalla ottomane mentionne cette règle à l’article 19.

Dans la version évoquée par Ibn er- Rami, ce hadith aurait

été suivi par: «… et ne nuis pas à toi-même et ne nuis pas

aux autres »18. Il est très utile de s’arrêter un moment sur

ce hadith. Issa ben Moussa rapporte que Mohamed ben

Abdessalam expliquait le «dharar » par l’acte de celui qui

fait tort à autrui, avec l’intention de fairedu bienà lui-même.

Tandis que le «dhirar» est l’acte fondé sur une intention de

faire du tort à autrui sans profit pour soi-même19. Ces deux

explications ont été permutées dans la traduction de Barbier,

de l’ouvrage d’Ibn el-Imam. Mais ce qui justifie et renforce

l’explication d’Ibn er-Rami est que celui-ci s’appuie sur le ver-

13 La madjalla constitution ottomane, rédigée en
1882

14 Voir le chapitre introductif de la madjalla
15 Voir entre autres ouvrages, d’IBN EL-LAHAM

ALA’ EDDINE, mort en 803 de l’hégire, édité par ABDERRAHMANE EL- FADILI,

1999
16 Les fatwas sur l’espace, se trouvent presque toutes dans les ouvrages

du fiqh, éparpillées entre les chapitre de l’indivision, le droit du
voisinage, les droit de propriété, parfois parmi les règles des waqfs
et celles de la chéfaa. La Moudawana el Kobra, de l’Imam Malek,
a consacré tout un chapitre aux « Règles de voisinages et de la
copropriété » Voir aussi, Kitab el-sail el- djirar, Tabsirat el-Houkam.
Les traités sur la hisba et la politique légale, se complètent avec

les ouvrages du fiqh pour nous donner une idée assez complète sur
la production et gestion de l’espace avec des pratiques juridiques
islamiques.

17 Kitab el-Hitan, Kitab el-Ilan bi Ahkam el-Bounian, op. cit.
18 IBN EL- RAMI, op. cit. p. 30
19 IBN EL- RAMI, op. cit.

p 8 TRACÉS no 0 1 12 janvier 2011



set : «Et ceux quiont faitd’une mosquée du dhirar, un fait de

mécréance, une division entre croyants»
Le dhirar évoqué ici a été interprété par le docteur

Hamidullah par «une rivale nuisible» De toutes les façons,

le Prophète a déconseillé les deux actes simultanément.

Le sens du dharar, d’après el-Moutaiti’ou, est que
quelqu’un provoque un dommage à son voisin, et le dhirar que

chacun des deux voisins provoque du dommage à l’autre. En

ce sens, le dhirar, d’après ce disciple malékite, est un
dommage mutuel20. Le Prophète a interdit tout cela.

Ibn er-Rami classe tous les actes relevantdu dharar en deux

catégories :
- dharar ancien

- dharar récent

Si le dharar récent existe avant la gêne ressentie par le
voisin, celui-ci ne peut plus protester à l’encontre de l’autre.

Mais si c’est ce nouveau dharar qui a provoqué la gêne,

le propriétaire est tenu de le supprimer quelle que soit la
période écoulée depuis son installation. Si on ignore le type

du dharar, ancien ou récent, on le considère comme ancien

jusqu’à l’établissement d’une preuve concrète attestant qu’il
est récent21.

Exemples du dharar : la fumée des bains publics, celle des

fours, l’odeur provoquée par les tanneries et toute autre

chose similaire provoquant du dommage au voisin22. Mais

pour définir une chose comme étant un vrai dharar

dommage excessif ou anormal) au voisin, ce n’est pas

toujours évident. Là aussi on doit se baser sur le « ‘ourf» ou les

coutumes, pratiquées dans l’espace urbain en question23.

La madjalla et le code civil
Le code civil français qui a influencé presque toute

l’Europe24 et une partie des pays de l’Amérique latine a été
élaboré sous le règne de Napoléonen 1802. Il inspire laBelgique,

les Pays-Bas Code néerlandais de 1838), l’Italie Code italien

de 1868), l’Espagne et le Portugal, puis, plus tard, la Grèce, la

Bolivie et l’Egypte. Aux Etats-Unis, l’Etat de Louisiane utilisa

le Code de Napoléon comme source de base de son propre

code. En 1960, plus de 70 Etats différents avaient modelé

leurs propres lois sur le Code Civil25. Quant à la jurisprudence

islamique, la première codification n’en a été élaborée qu’en

1882, à l’époque ottomane26, donc 80 ans après l’élaboration

du code français. Malgré la longue période temporelle

qui sépare les deux codes, on a relevé plusieurs similitudes

dans le domaine des règles de voisinage, notamment celles

qui régissent « le mur mitoyen» La madjalla est la première

tentation de codification du fiqh. Elle est constituée de seize

volumes. Elaborée par le gouvernement ottoman, en 1882,

juste avant l’occidentalisation de son droit, Elle est fortement

inspirée par une jurisprudence islamique hanafite.

Nous avons consulté la partie relative à la construction

et l’urbanisme. Cette partie regroupe les articles du n°1192
au n°1233. Elle est intitulée : « Troisième partie : chapitre

traitant des questions relatives aux murs et voisins.»

Tout d’abord, la forme même de ce titre nous rappelle

curieusement les titres que nous avons rencontrés dans

le manuscrit d’Ibn er-Rami et celui d’el-Mardji el-Thaqafi.

Ensuite, en comparant la madjalla à ces manuscrits, on
s’aperçoit que les articles évoqués plus haut reprennent
souvent textuellement les fatwas mentionnées dans ces manuscrits.

On peut dire alors que la madjalla présente des fatwas

spatiales sous forme de codes.

Malgré le fait que ces manuscrits relèvent du fiqh malékite,

ils ont fortement inspiré la constitution ottomane qui est

basée sur le rite hanafite. Chronologiquement, le code civil

TRACÉS no 0 1 1 2 j a n v i e r 2 0 1 1 p 9

2

20 IBN FARHOUN, Le guide des gouverneurs, op. cit. p. 356
21 D’après le disciple IBN EL-KASSIM, rapporté par IBN FARHOUN

22 IBN EL KASSIM
23 Nous illustrerons l’intervention de cette règle dans la construction

des fatwas spatiales, par des exemples dans la section traitant du
droit de voisinage.

24 MARTIN XAVIER, Mythologie du Code Napoléon, aux soubassements de

la France Moderne, Dominique Martin Morin, 2004
25 MARTIN XAVIER, op. cit.
26 La madjalla est un corpus de droit ottoman,

codifié pour la première fois, selon le rite hanafite. Ce corpus est
composé de seize volumes, le 1er traite des relations commerciales et
le dernier, de la juridiction.



ne pouvait en aucun cas s’inspirer de la madjalla, puisque

celle-ci avait été élaborée 80 ans après. Par ailleurs, on sait

très bienqu’avant l’occidentalisation du corpus de droit ottoman,

la codification présentée dans la Madjalla avait pour

source directe la charia à travers la jurisprudence hanafite,

fiqh hanafi 27.

Par conséquent on ne peut non plus admettre que la

madjalla s’est inspirée du code civil de Napoléon. Ce code,

nous dit-on, a été fortement inspiré par le droit romain

élaboré aux environs de 450 avant J.-C.28.

Seulement, lorsqu’on étudie les douze tables du droit

romain29, on ne trouve que peu d’articles relatifs au droit

du voisinage par rapport au nombre et à la forme de ceux

évoqués dans le code civil de Napoléon. Les tables romaines

qui relèvent de la pratique de l’espace sont :

Table VI, biens :
cum nexum faciet mancipiumque, uti lingua nuncupassit,

ita ius esto. satis esset ea praestari, quae essent lingua

nuncupata, quae qui infitiatus esset, dupli poenam subiret,

a iuris consultis etiam reticentiae poena est constituta. usus

auctoritas fundi biennium est, ceterarum rerum omnium

annuus est usus. tignum iunctum aedibus vineave sei

concapit ne solvito.

«Lorsqu’on fait nexum forme de garantie) ou mancipium,

et qu’on le déclare oralement, le droit est donné. Il suffit
de fournir ce qui a été formellement déclaré, et celui qui a

trompé est condamné à la peine du double. L’usucapion des

biens mobiliers se fait par an, celui des maisons par deux

ans. Nul ne doit détacher les poutres des bâtiments ou des

vignes d’autrui.»

Table VII, biens immobiliers :

viae latitudo in porrectum octo pedes habet, in anfractum,

id est ubi flexum est, sedecim. amsegetes vias muniunto :

donicum lapides sunt: ni munierint, qua volent jumenta

agito. si aqua pluvia nocet iubetur ex arbitrio coerceri. si

per publicum locum rivus aquae ductus privato nocebit, erit

actio privato, ut noxa domino sarciatur. ut XV pedes altius

rami arboris circumcidantur. si arbor ex vicini fundo vento

inclinata in tuum fundum est, de adimenda ea recte agere

potes. ut glandem in alienum fundum procidentem liceret

colligere.

« La largeur du chemin doit être de huit pieds en ligne

droite et seize dans les virages. Que les chemins privés soient

bordés de pierres par leur propriétaire). Sinon, par défaut,

les autres) peuvent faire passer les animaux où ils veulent. Si

l’eau pluviale d’une autre propriété) cause des dommages à

un propriétaire) Celui-ci peut en appeler à un juge. Si un

ruisseau passant à travers un lieu public forme un aqueduc

et nuit à un particulier, celui-ci dispose d’une action visant

à garantir la réparation du tort ainsi causé. Que les arbres

soient élagués jusqu’à 15 pieds. Si un arbre frappé d’un coup

de vent penche de la propriété voisine sur la vôtre, vous avez

une action pour le faire abattre. On peut ramasser le gland

tombé sur la propriété d’autrui. »

Ce sont seulement ces deux tables qui régissaient l’espace

à l’époque romaine. Ou du moins ce qui nous est parvenu

par les recherches historiques jusqu’à présent.

Les sources juridiques du code civil
Alors quelles étaient les sources juridiques qui avaient servi

comme base pour la construction de vingt deux articles30

relatifs au droit du voisinage mentionnés dans le code civil

Ce qui est curieusement remarquable, c’est que ces articles

sont très semblables aux fatwas qu’on a retrouvées dans les

manuscrits d’Ibn er-Rami et celui d’el-Mardji el-Thaqafi.

Examinons l’exemple suivant :

Fatwa rapportée par Ibn er-Rami en 1333 ap. J.C.) :

«Aucun des deux associés n’a le droit, sans le consentement

de l’autre, d’établir quoi que ce soit sur le mur qui

puisse empêcher celui-ci d’en faire autant plus tard ; mais,

chacun d’eux peut, sans le consentement de l’autre, établir

toute chose qui ne gênerait pas celui- ci, s’il voulait un jour

en mettre autant sur le mur, comme un toit, une poutre par

exemple. »

Article 622 du code civil de Napoléon en 1802) :

«L’un des voisins ne peut pratiquer dans le corps d’un
mur mitoyen aucun enfoncement, ni y appliquer ou appuyer

aucun ouvrage sans le consentement de l’autre, ou sans

avoir, à son refus, fait régler par experts les moyens nécessaires

pour que le nouvel ouvrage ne soit pas nuisible aux

droits de l’autre. »

Article 1210 de la madjalla en 1882) :

«L’un des deux voisins ne peutsurélever le mur indivis sans

le consentement de l’autre, comme il ne peut construire quoi

que ce soit sur ce dit mur, qu’il soit préjudiciable ou non.

Mais l’un d’entre eux, veut y accrocher des troncs pour édifier

une chambre sur un terrain contigu à ce mur, son voisin ne

peut l’empêcher. Mais il ne doit pas dépasser la moitié du

nombre total des troncs que peut soutenir le mur. Et s’ils ont

déjà accroché des poutres en nombre égal de part et d’autre,

et que l’un d’entre eux veut en ajouter, l’autre a le droit de

l’interdire. »

On relève la similitude frappante de la fatwa rapportée par

Ibn er-Rami et des codes civils de Napoléon et de la madjalla.

On peut même être amené à supposer que c’est une simple

traduction. Ce qui nous a conduit à faire cette comparaison,

p .10 TRACÉS no 0 1 12 janvier 2011



c’est la négligence, par de nombreux spécialistes du droit, de

l’apport juridique de la brillante civilisation islamique, qui a
duré plus de 13 siècles. Cette période se situe entre la chute

des civilisations romaines et persanes et l’émergence de la
civilisation occidentale actuelle. Peut-on admettre facilement

une rupture entre civilisations humaines qui dure plus de 13
siècles

Les thèses admises jusqu’à présent continuent à confirmer

que les sources du code civilde Napoléon étaient inspirées du

droit romain, négligeant par là une période de treize siècles

de civilisation musulmane. Comme si cette civilisation n’avait

en rien contribué en matière juridique. Ceci nous invite à
nous poser plus d’une question sur ces thèses31. On serait

amené aussi à se demander s’il n’y avait pas eu des traducteurs

occidentaux qui ont précédé R. Brunschvicg32 dans

la découverte du manuscrit d’Ibn Rami Tout ce que nous

savons jusqu’à présent sur la question est que, lors de

l’expédition de Napoléon Bonaparte en Egypte en 1798, c’est-à-

dire quatre ans seulement avant la promulgation du code

Fig. 3 : Casbah d’Alger

Fig. 4 : Ruelle à Morcote, Tessin

3 4

civil en 1802, celui-ci avait emmené avec lui une commission

de savants de toutes disciplines pour étudier et traduire les

manuscrits orientaux qui lui ont permis d’élaborer uneoeuvre

monumentale appelée La description de l’Egypte 33.

27 Comparer le texte de la madjalla aux
contenus des manuscrits traitant la jurisprudence islamique relative
à l’espace.

28 JEAN MARIE CARBASSE, Introduction Historique au droit, PUF, 1998
29 MARCEL LE GLAY, Rome, Grandeur et Déclin de la République, Ed.

Perrin, 1990, réédité en 2005, p. 62, où il cite l’édition de GIRARD &
SENN, Les lois des Romains, Naples, 1977, pp. 22-73

30 Voir les 22 articles du code civil, du n° 653 au n° 673
31 Il serait souhaitable que cette question soit clarifiée davantage par

des chercheurs spécialistes en droit.
32 Robert Brunschvicg est le premier chercheur occidental qui a confirmé

dès 1947, que le fiqh avait son mot à dire dans les pratiques juridiques
spatiales de la cité islamique. C’est lui qui a découvert le manuscrit
d’Ibn er-Rami. C’est à partir de ses citations, que nous avons appris
connaissance de ce manuscrit. Nous nous sommes procurés en 1985,
un microfilm de ce manuscrit de la bibliothèque nationale de Rabat.

33 Description de l’Egypte ou Recueil des observations et recherches
qui ont été faites en Egypte pendant l’expédition française comporte
20 volumes, publiée entre 1809 et 1828. Voir L’expédition d’Egypte :
1798-1801, sous la direction d’Henry Laurens, Paris, A. Colin, 1989

TRACÉS no 0 1 1 2 j a n v i e r 2 0 1 1 p .11



Fig. 5 : Médina de Tanger

Mais notre problème, ici, n’est pas de connaître, au juste,

qui s’est inspiré de qui, mais de trouver un fil conducteur de

l’évolution du droit depuis l’apparition des toutes premières

règles juridiques de Hammourabi, jusqu’à l’époque contemporaine.

Le mur mitoyen
Dans cette section, nombreuses ont été les délibérations

juridiques s’appuyant sur le hadith déjà cité : «Ne faites pas

de dommage, qu’il vous soit profitable ou non.»34

Un des principes fondamentaux qui existe dans le droit

islamique de propriété est que l’exercice d’un droit cesse

d’être légitime à partir de l’instant où ledommage qu’il
occasionne est excessif35. Ce principe s’applique en premier lieu à

la question des conflits résultant du voisinage. Malek et ses

disciples préconisent que toute personne a le droit d’user de

sa propriété comme bon lui semble, à condition de ne pas

porter préjudice aux voisins. Cette règle a été appliquée pour

résoudre les conflits de voisinage relatifs aux établissements

malsains, incommodes, insalubres ou dangereux.

Le Prophète a dit : «Que personne d’entre vous n’empêche

son voisin d’enfoncer une poutre dans son mur.» Selon Ibn

el Kassim, Malek ne voyait pas là un ordre catégorique, mais

seulement une invitation à un acte de bienfaisance. Ainsi, le

juge ne peut obliger un propriétaire qui refuse de laisser son

voisin enfoncer une poutre dans son mur. Malgré qu’il n’y

ait pas là un ordre catégorique, ce hadith explique encore la

compacité et l’unité spatiale des médinas, appuyée encore

plus par le droit de chéfa’a ou de préemption, cité plus haut.

Mais, une fois l’autorisation établie, le propriétaire du mur

ne peut plus revenir sur sa décision. «Il ne peut dit Malek,

défendre ce qu’il a déjà permis auparavant.»
Il en va de même pour celui qui aurait autorisé son voisin à

établir une porte, de prendre de l’eau, d’user d’un passage,

de déplacer un chemin, etc. Car il y aurait un dommage

apporté au deuxième propriétaire, par la démolition de ce

qu’il a construit. Par l’application du hadith cité plus haut, on

voit là une stimulation de l’urbanisation favorisant toujours

le maintien de ce qui a été déjà bâti.

Revendication du mur mitoyen
Ibn er-Rami s’est soucié de bien montrer sur quelles bases

juridiques, les cadis ont attribué le mur mitoyen revendiqué

pardeux voisins à son vrai propriétaire. En évoquant plusieurs

cas de figures, le maître maçon tunisois a montré que les

cadis se sont basés sur la coutume, ou ‘ourf.Celui-ci est
mentionné dans le verset coranique suivant : « Taxe le superflu,

commande ce qui convient (‘ourf) et laisse les ignorants.»36

Le ‘ourf concernant le mur mitoyen tient compte de la

présence ou non de six éléments :

- el oukad ou el kiqmt
- le nombre des poutres enfoncées,

- l’existence de petites fenêtres el kouwa)
- la construction au-dessus du mur en question,

- l’orientation de la construction par rapport au mur,
- les portes établies.

Ce sont là les éléments que Ibn er-Rami appelle el marafîq,

ou accessoires du mur. Ainsi, l’élément essentiel

prouvant la propriété du mur est la présence des ‘oukads37,

qui sont les imbrications des briques d’angle ; ce sont des

éléments nécessaires et suffisants prouvant la simultanéité

de la construction des deux murs, et par conséquent leur

propriété ensemble. Ibn er-Rami s’est basé sur la revendication

d’un mur mitoyen à l’époque du Prophète. Le Prophète

leur a envoyé Houdhaïfa Ibn Yaman, qui a jugé en faveur

du propriétaire dont le mur en question possède des ‘oukad

avec les autres murs de sa maison. Lorsqu’il est revenu, et a

raconté au Prophète ce qu’il avait fait, le Prophète l’a remercié

et approuvé son jugement.
Si le mur mitoyen est lié par sa construction présence des

‘oukad) à la maison de l’un et à celle de l’autre, il appartiendra

à tous les deux. De même, s’il n’est lié à aucune38. Si,

n’ayant de liaison d’aucun coté, il présente des cavités tournées

vers l’un, il sera à celui qui jouit de cet avantage, et si

tous les deux en ont autant, il sera à tous les deux. Si, enfin,

n’ayant de liaison d’aucun coté, il porte des poutres appartenant

à l’un, il sera àcelui là, et s’il porte des poutres des deux,

il sera à tous les deux. Et si l’un avait dessus dix poutres et

l’autre sept, leur droit serait du même rapport. Si ce mur est

lié à la construction de l’un et supporte de poutres à l’autre,

il sera au premier. Lorsque deux murs sont étagés l’un sur

l’autre, dit Sahnoun, que l’inférieur est lié à une maison et

34 IBN EL- IMAM, op. cit.
35 El-Modawana el-Koubra
36 Coran – Sourate – verset 197
37 La définition des « Oukad » que j’ai mentionnée, est celle qui est

explicitée dans le manuscrit d’Ibn el- Rami. Cependant, plusieurs
définitions divergentes ont été évoquées par R. Brunschvicg : De Slane
les a traduit dans les prolégomènes d’Ibn Khaldoun, par « sablières »

et « clefs de voutes » E. Fagnan leur a attribué « Sablières » et «

corbeaux » dans sa traduction de la Rissala Paris,1914, p. 208). Bercher
les a traduits par « saillants » et « corbeaux » Enfin, Brunschvicg, par
« longrines » et « harpes » Voir R. BRUNSCHVICG, « Urbanisme médiéval
et droit musulman » in Revue des Etudes Islamiques, 1947. p. 147

38 IBN EL- IMAM, op. cit. Mais là, ajoute Ibn el- Rami, que d’après les deux
jurisconsultes malékites : Mo’taref et Ibn el-Madjichoun, les deux
propriétaires doivent jurer : Si l’un d’entre eux ne veut pas jurer, le
mur sera à l’autre, si les deux s’abstiennent de jurer, il sera partagé
entre eux.

p .12 TRACÉS no 0 1 12 janvier 2011



le supérieur à l’autre, on attribue chacun au propriétaire de

la maison avec laquelle il fait corps. Si un mur, dit Sahnoun,

est lié à la maison d’un individu et porte les poutres du toit
d’un autre individu, il appartiendra au premier et le second

n’aura que le droit de lui faire porter son toit. Si le premier

veut établir une terrasse en la faisant reposer sur ce mur, on
examinera si cela doit nuire ou non aux supports de l’autre:
si les experts disent que oui, il ne pourra le faire, s’ils disent

que non, il y sera autorisé39.

Ibn el-Rami développe encore plusieurs cas de figures plus

compliqués. Nous nous contentons de citer celui-ci, où l’un
des voisins revendique la propriété de la moitié du mur, et

l’autre, le mur en entier. Ibn el Madjichoun, avec d’autres

juristes, dit qu’il n’y a dans ce cas qu’une moitié du mur

qui est revendiquée simultanément par les deux voisins ; elle

sera alors divisée en deux et celui qui a revendiqué la moitié

aura alors la propriété du quart du mur, l’autre celle des trois

quarts40.

Nous avons remarqué plus haut qu’Ibn el-Rami ajoute aux

preuves appuyant l’attribution du mur revendiqué la présence

d’une kouwa – ou petite fenêtre –, par rapport à celles

qui sont citées par Ibn el-Imam. Il la définit comme étant une

takka c’est à dire une petite fenêtre utilisée pour le

renouvellement d’air d’une chambre. Elle ne peut exister que

dans un mur construit en pierre ou à l’aide de la chaux el
djir). Pour qu’elle soit une preuve valable, il faut qu’elle soit

établie en même temps que le mur en question.

La réfection et l’entretien du mur mitoyen
Cas où le mur n’appartient qu’à l’un des voisins

Si le mur en question est en bon état et son propriétaire

veut le détruire, il y a lieu de distinguer deux cas reposant sur

l’intention de ce propriétaire :

- Si par la destruction du mur, il ne veut que faire du tort
à son voisin, on doit l’en empêcher, en se basant sur le
hadith du « la dhirar» Dans le cas où le propriétaire aurait

déjà détruit le mur en question, mais une fois se trouvant

devant le cadi, il a motivé des intérêts personnels valables

l’ayant poussé à le faire, Ibn er-Rami nous indique quatre

avis juridiques, et se penche vers la plus fréquente qui
consiste àne pas obliger ce propriétaire à faire reconstruire

le mur41.

- Si le mur en question menace de tomber en ruine et
présente un danger et pour le voisin, et pour les passants,

on doit obliger le propriétaire à le détruire, et il ne sera

pas obligé de le reconstruire. De même si le mur vient de

s’écrouler tout seul42. Ce qui est contraire à l’avis d’Ibn

el-Madjichoun et Sahnoun.

Ibn Abdou voit que si le propriétaire n’a pas de quoi consolider

son mur, ou est complètement sans ressource, l’autorité

doit lui ordonner de le vendre et il devra s’exécuter de gré ou
de force. Cependant, Malek Ibn Anas n’oblige pas le propriétaire

de rebâtir : «Au voisin, dit-il, qui veut que sa maison soit

protégée, de la protéger lui-même.»

Dans tous les cas analogues cités par Ibn et-Imam, on
remarque que si le propriétaire a lui-même démoli son mur,

les juristes se sont basés sur l’intention de celui-ci. Si c’est

seulement pour nuire au voisin, ils sont tous d’accord pour
obliger le propriétaire à le rebâtir.

TRACÉS no 0 1 1 2 j a n v i e r 2 0 1 1 p.13

5

39 IBN EL-IMAM, op. cit.
40 IBN EL-RAMI, op. cit.
41 IBN EL-RAMI, op. cit.
42 Ibid. page 18



Fig. 6 : Brevet de « Maison à un seul mur » Adolf Loos, 1921
Document Klaus Novy, Wolfgang Förster, Genossenschaftliche Selbsthilfe nach der

Jahrhundertwende. Zur Rekonstruktion der Wiener Siedlerbewegung, Picus, Vienne 1991)

Fig. 7 : Palais du Day à Alger

Fig. 8 et 9 : Exemple d’une mitoyenneté réglée de manière brutale, la construction du dôme de

Côme 1396- 1770) a été effectuée en coupant deux arches du Broletto,
siège du pouvoir civil édifié en 1215. Photo FDC)

Sauf mention, toutes les photos illustrant cet article ont été fournies par l’auteur.)

Le droit de voisinage musulman en résumé

1. Il ne faut pas que quelqu’un élève sa construction au point qu’elle porte préjudice à son

Cas où le mur est indivis

- Si un mur mitoyen à deux individus s’écroule, celui qui ne

veut pas rebâtir doit vendre sa part ou demander le

partage. Pour parvenir à cet avis juridique fatwa), Ibn Abdou

a appliqué le qiyas43 ou l’analogie avec le cas d’une source

d’eau menaçant ruine, indivise, entre deux propriétaires et

a utilisé la délibération qu’à donnée Malek Ibn Anas à celui

qui ne voulait pas participer à sa réfection44.

Cependant, Isa ben Dinar dit qu’on ordonnera à celui qui

s’y refuse à rebâtir, mais on ne prendra pas de jugement

pour l’y contraindre s’il persiste. Dans ce cas, les deux associés

partageront l’emplacement du mur en deux moitiés, et

chacun d’eux prendra celle qui avoisine sa maison. Mo’taref

et Ibn el Madjichoun ne voient qu’une seule solution, c’est

d’obliger le récalcitrant à participer à la reconstruction : « Il

ne pourra pas, disent-ils, demander le partage de l’emplacement

occupé par le mur.»
Pour ce qui concerne l’utilisationdu mur mitoyen indivis, on

se rapportera à la fatwa d’Ibn er-Rami citée en page 1045.

Codification du droit de voisinage
La madjalla évoque plusieurs articles régissant le droit de

voisinage. Ces articles sont basés sur des fatwas tirées
directement des livres de la jurisprudence ou fiqh, qui habituellement

mentionnent ces fatwas sous le chapitre intitulé el-

Haitan les murs. Mentionnons aussi

p .14 TRACÉS no 0 1 12 janvier 2011

voisin.
2. Il est interdit de surplomber la maison du voisin si cela lui cause un préjudice.

L’interdiction sera limitée à la levée du préjudice.
3. L’établissement des fouilles provoquant du préjudice inadmissible à la maison du voisin

est interdit. Cependant le préjudice à moindre effet ou habituel est toléré.
4. Personne ne peut jouir de sa propriété jusqu’à affecter la jouissance de la propriété de

son voisin. Il lui faut couper les branches d’arbre qui dépassent ou les retenir à l’aide
de tirants. Ou nefaire sortir des encorbellements sur la propriété du voisin qu’après son
consentement.

5. On est tenu responsable des dégâts des eaux et feu dans deux cas :
a) la provocation, la négligence et agissements inhabituels,
b) avec la certitude que cela se propage aux propriétés voisines.
Mais si on utilise l’eau et le feu selon les habitudes et coutumes, on n’est pas responsables

des dégâts provoqués aux voisins.
6. Si un mur ou une construction menace ruine et penche sur la maison du voisin ou sur la

voie publique, son propriétaire est responsable de tous les dégâts qui pourraientse
produire, averti ou non. Cette fatwa cristallise un consensus des fouqaha sur la question.

7. On peut accrocher des poutres sur le mur mitoyen à concurrence de sa part de l’indivi¬
sion, pour permettre au voisin d’y accrocher ses poutres en cas de besoin. Mais si le
mur appartient en totalité au voisin, on doit lui demander au préalable l’autorisation.

8. Le passage des canaux d’écoulement des eaux dans la propriété du voisin est toléré si
cela ne cause pas de préjudice au voisin. Celui-ci ne peut changer le lit d’écoulement
qu’après accord de son voisin.

9. Si le RDC s’écroule, son propriétaire est obligé de le reconstruire pour permettre au
propriétaire du 1er de reconstruire son étage. S’il s’abstient, le cadi autorise celui du 1er

à reconstruire l’ossature du RDC et l’étage. Mais il n’autorise celui du RDC à jouir de sa
propriété qu’après versement des frais de la construction du RDC.

10. Par contre, si le 1er étage s’effondre et entraîne la démolition d’une partie du RDC ou de
son toit, son propriétaire n’est tenu de le reconstruire ni de réparer les dégâts survenus
au RDC.

11. Si deux voisins revendiquent un droit de jouissance ancien, on doit la chose en état
ancien. L’ancienneté de jouissance est considérée comme une preuve de la légalité du
droit.
L’impasse est une propriété privée appartenant à tous les riverains ayant des portes
ouvertes sur elle.

12. Si des gens n’habitant pas dans l’impasse veulent en jouir par le passage ou l’ouverture
de fenêtres et portes, ils ne peuvent le faire qu’après consentement de tous les
habitants de la dite impasse.

13. Les habitants de l’impasse peuvent déplacer leur porte ou en percer d’autres, à condition
de ne pas provoquer du préjudice aux habitants de l’impasse.

Enfin, signalons que toutes ces fatwas avaient pour fondement juridiques la coutume. Elles
ne sont donc pas éternellement valables. Ce qui demeure immuable, ce sont les règles
générales du fiqh.

43 Voir le chapitre consacré aux techniques juridiques islamiques
44 IBN EL- IMAM, op. cit. p. 119
45 Propos de ISSA IBN DINAR, dans son livre intitulé Des murs, cité par IBN

EL-IMAM, op. cit. p. 121
46 Le guide des gouverneurs par l’explication de la madjalla,

op. cit.
47 La madjalla constitution ottomane, élaborée en

1882, p. 230, traduction de l’auteur
48 ISSA IBN MOUSSA, « Kitab el-Djirar »

élaboré en 996. Voir chap. de l’indivision.(

6



d’autres ouvrages du fiqh soulevant ces questions dans des

chapitres intitulés « ce qui est licite et ce qui est interdit »

Ces diverses problématiques sont également évoquées dans

les ouvrages d’el-Qada, la juridiction46.

A titre d’exemple, citons les deux articles suivants :

L’article 1192 de la madjalla stipule ce qui suit : « Tout

propriétaire peut disposer de sa propriété comme il veut.
Néanmoins la liberté de jouissance doit être restreinte,

lorsqu’elle affecte les droits du voisin…»47. Cet article est la
codification de la fatwa mentionnée dans le manuscrit de

Issa Ibn Moussa, qui stipule : «Tout propriétaire peut jouir de

sapropriété comme il l’entend, la surélever, vendre sa part…,

à condition qu’il ne provoque pas du tort à son voisin. De

toutes les façons, il est garant de tout ce qui advient à son

voisin, par ses agissements. »48

Article 1195 : «Aucun encorbellement ni appendice ne

doit affranchir la limite de la maison voisine. Tout ce qui
dépasse doit être démoli»

En somme, la madjalla regroupe le droit de voisinage dans

17 articles du n° 1198 au 1212 sous le titre :

Conclusion
Les rapports de mitoyenneté se réglaient surtout par

l’interprétation et l’application du hadith : «la dharar wa la

dhirar» Ce hadith, qui est inclu dans la deuxième source

du droit musulman, puisqu’il relève de la Sunna, renvoie au

‘ourf, le droit coutumier qui est lui aussi une des sources du
droit musulman. Ce hadith permettait à de nombreux juristes

de résoudre plusieurs différends qui surgissaient des rapports

de la mitoyenneté. Les avis juridiques qui en étaient issus

touchent l’espace urbain en traitant les questions du partage

de la propriété, la réfection du patrimoine immobilier etc.

Quant au mur mitoyen, tous les problèmes qu’on vient

de traiter concernant sa revendication par les propriétaires

voisins auraient été évités s’il n’y avait pas la recommandation

de bienfaisance appelant à laisser enfoncer les poutres

du voisin dans le mur qui ne lui appartient pas. Cependant,

nous commettrions une grave erreur si nous reprochions à
ce hadith d’avoir soulevé ces problèmes. Ces derniers sont

engendrés par la mauvaise foi de l’un ou de l’autre des

revendicateurs, qui soit revient sur sa décision, soit revendique

une chose dont il reconnaît, au fond de lui-même,

l’appartenance à son voisin.

Abdelmalek Houcine, PhD Paris VIII
Chargé de cours, Université de Béchar

BP 417 Route Kenadsa-Béchar, AL – 08000 Béchar
abdelmalek. houcine@hotmail.fr

8

TRACÉS no 0 1 1 2 j a n v i e r 2 0 1 1 p.15

7

9


	La mitoyenneté dans la jurisprudence islamique

