
Zeitschrift: Ingénieurs et architectes suisses

Band: 124 (1998)

Heft: 1/2

Artikel: L'éthique peut-elle nous être utile?

Autor: Meilland, Jean-Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-79363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-79363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'éthique peut-elle nous
être utile?

Par Jean-Marie
Meilland, professeur
de philosophie,
rue du
Chemin-de-Fer 2,

1920 Martigny

IAS N° 1-2
7 janvier 1998

Mon propos prendra la forme
d'une réflexion nuancée, dénuée
d'à priori, sur l'importance et l'utilité

d'adopter dans l'existence un

comportement éthique (ou moral,
ces deux mots étant ici utilisés

indifféremment). Mon approche
présente l'avantage de proposer
des principes généraux applicables
à tous les niveaux, dans la vie
quotidienne comme dans l'exercice
des diverses professions.
Cet exposé comporte trois parties :

la première présente une définition

de l'éthique, la deuxième
s'attache au contenu d'un comportement

éthique et la conclusion est

une proposition de réponse à la

question posée dans le titre.

L'éthique en vue du
bonheur général
Par éthique ou moral pris comme
adjectif, j'entends le caractère
d'une attitude qui se propose
comme but de promouvoir le

bonheur général, et non son seul

bonheur personnel ou le bonheur
de ses seuls parents et amis. Une
définition plus précise du bonheur
général interviendra dans la

deuxième partie.
Cette approche s'inscrit dans la

tradition utilitariste. D'inspiration
majoritairement anglo-saxonne et
autrefois illustrée par Jemery
Bentham (1748-1832) et John Stuart
Mill (1806-1873) notamment,
cette tradition est, au XXe siècle,

poursuivie par Richard B. Brandt et
John C. Harsanyi parmi beaucoup
d'autres. L'utilitarisme s'oppose à

une école représentée essentiellement

par Kant (1724-1804), pour
qui la morale est conçue comme
l'obéissance à des devoirs absolus,
indépendamment des résultats. La

tradition utilitariste présente un
certain nombre d'avantages:
- du point de vue théorique, elle

enracine la morale dans les

besoins, dans la nature humaine
concrète, et met l'accent sur la

nécessité de satisfaire effectivement

ces besoins, par-delà les

bonnes intentions;
- du point de vue pratique, elle est

favorable à la prise de décision

réfléchie, lorsqu'il s'agit de
résoudre des conflits entre
diverses exigences ou de modifier
des règles actuellement en

vigueur grâce au recours à un
critère extérieur à la pure moralité.

La méthode:
concrétiser le bonheur général
D'abord, précisons le sens de la

notion de «bonheur général». Je

me réfère à J.S. Mill: «L'utilitarisme

soutient... que la seule
chose desirable comme fin est le

bonheur, c'est-a-dire le plaisir et
l'absence de douleur» [1]1.
L'homme recherchera donc
individuellement ce qui accroît son plaisir

(et Mill affirme la primauté
objective des plaisirs de qualité
supérieure, qui sont les plaisirs de

l'esprit) et évitera ce qui lui cause
de la souffrance (sous toutes ses

formes). Et ce qui est valable pour
l'individu, qui recherche son

propre bonheur, est aussi valable à

l'échelle de la société, qui n'est
constituée que d'individus: la

société (soit l'ensemble des individus

qui la composent) recherche son

propre bonheur. J.S. Mill, au
même chapitre, écrit : «... cet idéal
(utilitariste) n'est pas le plus grand
bonheur de l'agent lui-même,
mais la plus grande somme de

bonheur totalise » [2], la morale

pouvant être définie «comme
l'ensemble des règles et des

préceptes... par l'observation
desquels une existence (heureuse)

pourrait être assurée, dans la plus
large mesure possible, a tous les

hommes, et point seulement à

eux, mais, autant que la nature
des choses le comporte, a tous les

êtres sentants de la creation» [3],
Le bonheur général défini ici est
donc le bonheur de tous les individus,

étant donné que seuls les

individus existent et sont capables
d'éprouver le plaisir et la douleur.
Le bonheur général implique bien
sûr des arbitrages entre les divers
bonheurs individuels, parce que le

plus grand bonheur de certains se

1 Les chiffres entre crochets renvoient aux
références en fin d'article.

paie souvent par la souffrance (ou

une trop faible quantité de
bonheur) d'autres. Le souci du bonheur

général implique donc qu'on
soustraie à certaines formes de

bonheur de certains pour
augmenter le bonheur d'autres.
Passons maintenant à une tâche
plus concrète, la description du
contenu du bonheur. En termes
d'action morale, cela revient à

indiquer les objets de préoccupation
d'un homme moral:

- pour tout individu, il y existe un
certain nombre de biens
premiers matériels qui sont
indispensables (nourriture,
logement, soins en cas de maladie)
(voir tableau 1);

- il y a aussi - et cette condition se

rappelle davantage à nous
actuellement -, des biens nécessaires

non seulement aux individus,

mais aussi à la survie même
de l'humanité : ce sont des biens
universels (ressources suffisantes
et utilisables, environnement vi-

vable);

- pour tout individu, il s'agit aussi

d'assurer des conditions non
matérielles, à travers des biens

(ou des valeurs). Sans ces

derniers, les biens matériels servent
à entretenir une vie biologique,
mais non une vie spécifiquement

humaine, ce sont les biens

non matériels: la sécurité (fait
de pouvoir vivre et travailler sans

être sans cesse menacé), le

respect de la dignité (fait d'obtenir
une reconnaissance, manifestée
à travers certains comportements,

de ce que l'on est et de

ce que l'on fait), la liberté
jusqu'à un certain point. Cette
question de liberté se pose très
différemment dans les sociétés
occidentales individualistes et
dans les sociétés traditionnelles
où l'individu tire sa valeur de son

integration à la communauté.
En tous cas, doit être garantie la

liberté de poursuivre ses projets
les plus chers, dont peut-être le

projet de s'intégrer a une
communauté. Cette liberté est celle
de se réaliser spirituellement, en



vivant selon une religion ou une
culture. Et pour terminer, l'accès
à l'éducation (selon la conception

du savoir propre à la société
dans laquelle on vit) fait partie
de ces libertés.

Sans le souci d'assurer à l'individu
ces divers biens, le bonheur général

n'est en tout cas pas réalisable.

Chaque société (qu'elle soit
tribale, régionale, nationale,
religieuse) cultive un certain nombre
de valeurs qui lui sont propres et
sans le respect de ces valeurs, les

individus relevant de ces sociétés
ne pourront pas accéder au
bonheur. Ces valeurs, étant souvent
soit des valeurs directement
religieuses, soit des valeurs sécularisées

d'origine religieuse, sont très
profondément inscrites dans les

esprits. Par exemple, certaines
sociétés accordent une grande
importance à la famille, d'autres
accordent un grand prix au travail
comme moyen d'intégration
sociale et d'épanouissement personnel.

Mais un souci du bonheur
général doit soigneusement évaluer
les effets du non-respect de tels
biens et valeurs, en rapport avec le

bonheur et la souffrance.
Enfin, comme les sociétés particulières

ne sont constituées que
d'individus et que le bonheur général
est constitué par les bonheurs des

individus, il s'agit aussi, dans
l'attention au bonheur général, de
considérer les divers biens valorisés

par chaque individu: l'homme
moral, dans son action, doit par

exemple tenir compte du désir
d'un employé très religieux de

s'absenter pour un pèlerinage.
Cependant, ne seront respectés

que les biens individuels «rationnels»:

la morale ne demande pas
d'aider un individu à obtenir des
satisfactions qui lui seront préjudiciables

ou qui nuiront aux autres
(tableau 1).

Nuançons, pour clore ces considérations,

les remarques faites plus
haut sur le respect des valeurs
d'une société à un moment
donné. En effet, il est des cas où
nous pouvons à bon droit penser
que les valeurs de la société où
nous vivons sont nuisibles au
bonheur général et où nous avons à

proposer de nouvelles valeurs qui
seront favorables à tous. On peut
citer comme exemple le cas d'une
société où la majorité défend des
valeurs racistes avec toutes les

conséquences négatives qui en
découlent.

Utilité de l'éthique
Pourquoi un individu devrait-il être
moral? Pourquoi devrait-il se soucier

du bonheur de tous?
Je ne répondrai pas « par devoir » :

ce serait commode, mais contraire
à l'approche utilitariste. Je ne
recourrai pas non plus à des

principes métaphysiques, si exaltants
soient-ils, comme le principe stoïcien

selon lequel «nous sommes
nés pour coopérer», étant «pa-
rent(s)... (par la communauté) de

l'intelligence et d'une même par¬

celle de la divinité» [4]; une telle 3

justification est plus religieuse que
philosophique, et la philosophie,
par la raison, doit viser un accord
universel.
Je vais d'abord répondre d'une
manière négative et un peu
décourageante, car ceci ne flatte pas
notre nature : // faut êfre moral par
égoïsme. En effet, outre qu'il doit
soutenir l'application d'une morale

non égoïste (sous peine que
les autres, voués à leur propre
égoïsme, le trompent et le volent),
le pur égoïste doit lui-même adopter

un comportement relativement
non égoïste pour obtenir des

autres ce qu'il attend d'eux (il doit
aider les autres s'il veut que les

autres l'aident). Il doit aussi se soucier

du bonheur général parce que
la société forme un tout et que
léser certaines parties, c'est léser le

tout et se léser soi-même en tant
que partie de l'ensemble. Une
société où le souci du bonheur
général l'emporte est une société
caractérisée par une bonne qualité
de vie: le sentiment de satisfaction
est majoritaire; la sécurité et une
prospérité suffisante pour tous
régnent; le climat est propice aux
initiatives; l'éducation, la culture,
la démocratie se développent.
Quel pur égoïste ne préférerait pas
un monde où l'on peut se promener

sans garde du corps, où l'on
peut aller au cinéma ou au
théâtre, où l'on peut donner son
avis et défendre ses intérêts? Il est
à noter aussi que dans une société

Tableau 1 - Biens décrivant le contenu du bonheur

Proches (parents, amis,
collaborateurs)

Biens et valeurs individuels résultant
des particularités individuelles
(ex. grande foi religieuse)

Concitoyens

Biens et valeurs individuels résultant
de l'appartenance à une société
particulière (ex. valeurs familiales)

Biens premiers individuels
non matériels
(sécurité, respect de la dignité, etc.)

Biens premiers individuels matériels
(nourriture, soins en cas de maladie)

Biens universels
(ressources, qualité de l'environnement) Totalité des

êtres sentants
Bien fondamental (vie)

Totalité des êtres
humains



où une certaine morale est en
vigueur, le non-respect de ses règles
entraîne pour le dissident des

conséquences peu agréables:
désapprobation, critiques ouvertes,
mépris, rejet, voire condamnation
pénale si la règle est renforcée par
une loi. Il est à parier que, bien au
courant de tous ces facteurs, le

pur égoïste n'acceptera pas tant
d'entorses à sa satisfaction.
Mais, pour ne pas terminer sur
cette note pessimiste quant au

genre humain, je reviens à une
perspective plus encourageante
(et plus réaliste aussi). Il faut en
effet reconnaître que loin de la pure
bienveillance et du pur égoïsme,
les individus sont le plus souvent
partiellement bienveillants. On le

voit spécialement dans l'attitude
des parents à l'égard de leurs
enfants, des amis à l'égard de leurs

amis, mais, cultivée, cette
bienveillance débouche assez aisément
sur la préoccupation du sort des

collègues ou compatriotes, et
même du sort de tous les êtres
humains où qu'ils vivent, ou même
du sort des animaux.
Mais il est aussi sûr que la
bienveillance n'est jamais aussi solide

que lorsqu'elle rencontre l'intérêt
individuel, comme le dit J.S. Mill:
«... les lois et les arrangements
sociaux devraient mettre autant que
possible le bonheur ou (comme on

pourrait l'appeler dans la vie
courante) l'intérêt de chaque individu
en harmonie avec l'intérêt de la

société» [5]. Si faire du bien aux
autres n'entraîne ni réponse
extérieure gratifiante, ni satisfaction
intérieure, nombreux sont ceux
que la morale découragera. Et il

est juste de penser que celui qui

montre le plus de bienveillance
peut légitimement comprendre
d'un point de vue supérieur que la

bienveillance et l'oubli de soi sont
les meilleurs moyens de satisfaire
l'intérêt individuel véritable.
La qualité du plaisir né de la

bienveillance peut en effet donner à

ceux qui développent leur personnalité

dans un sens spirituel,
l'assurance du plus grand bonheur
individuel. Mais il est vrai que cet
etat d'esprit (que l'éducation
devrait développer) n'est pas le plus
répandu. Il ne pourra au mieux
qu'accroître son influence sans
triompher.

Conclusion
Deux remarques pour conclure:
1. On pourrait penser que tout ce

qui a été dit a peut-être été vrai
dans une société plus ordonnée,

plus structurée, mais
qu'aujourd'hui on ne peut plus
raisonner ainsi. Le monde en
effet semble actuellement regi
par la seule economie sans
souci éthique. Il semble évoluer
de plus en plus hors de tout
ordre et sans règles, et ceux qui
se soucient encore de morale
(de limites à respecter, de

principes à honorer) ne sont-ils pas
voués à se perdre dans un tel
système? N'est-il pas venu le

temps où il ne serf plus à rien à

l'égoïste d'être moral et où seul
le saint peut encore songer à

l'être? Cela me paraît excessif.
Il me semble que si le monde
actuel, malgré son chaos, tient
encore ensemble, c'est parce
que la solidarité mise en place
durant des décennies du fait
notamment d'un souci éthique,
continue peu ou prou de fonc¬

tionner. Et sans cet heritage
d'un temps plus moral, il me
semble que les égoïstes non-
moraux ne pourraient même
pas tenter de réaliser leurs
projets. L'avenir est donc a l'éthique,

me semble-t-il, a condition
qu'on veuille la survie de nos
sociétés dans de bonnes conditions.

2. Je ne défendrais pas une so¬

ciété morale au sens ou les

obligations d'attention au bonheur
général de préférence aux intérêts

individuels légitimes
envahiraient tout. Une telle société
serait intolérante, policière,
inhumaine. Mais à l'inverse, sans
morale, une société, en plus de

risquer la dissolution, est une
société ou la qualité de vie est
mediocre, (le stress né d'une
compétition sans frein gâchant
la vie de tous, des perdants
comme des gagnants-perdants
potentiels). Et ce qui fait la

valeur de l'homme, la civilisation,
y est oublie au profit d'une
agressivité caractérisant plutôt
certaines espèces animales.

C'est pourquoi nous pouvons sans
hésitation conclure que la morale
nous est utile.

Références
[1] J.S. Mill: «L'utilitarisme», trad.

G. Tayesse, éd. Flammarion
(coll. Champs), Pans, 1988, p.
48

[2] J.S. Mill: op. cit., p. 57
[3] J.S. Mill: op. cit., p. 58
[4] Marc-Aurèle: «Pensées pour

moi-même» trad. M. Meunier,
éd. Garnier-Flammarion, Pans,

1964, p. 43
[5] J.S. Mill: op. cit., p. 67

Ces lignes ont été rédigées sur la base d'un expose presente a l'occasion de la dernière assemblée générale de
la SIA Valais (Réd.).

4

IAS N° 1-2
7 janvier 1998


	L'éthique peut-elle nous être utile?

