Zeitschrift: Ingénieurs et architectes suisses

Band: 124 (1998)

Heft: 1/2

Artikel: L'éthique peut-elle nous étre utile?
Autor: Meilland, Jean-Marie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-79363

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-79363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Par Jean-Marie
Meilland, professeur
de philosophie,

rue du
Chemin-de-Fer 2,
1920 Martigny.

2

IAS N° 1-2
7 janvier 1998

L'éthique peut-elle nous

etre utile?

Mon propos prendra la forme
d'une réflexion nuancée, dénuée
d’a priori, sur I'importance et |'uti-
lité d'adopter dans I'existence un
comportement éthique (ou moral,
ces deux mots étant ici utilisés
indifféremment). Mon approche
présente |'avantage de proposer
des principes généraux applicables
a tous les niveaux, dans la vie quo-
tidienne comme dans |'exercice
des diverses professions.

Cet exposé comporte trois parties:
la premiere présente une défini-
tion de I'éthique, la deuxieme s'at-
tache au contenu d'un comporte-
ment éthique et la conclusion est
une proposition de réponse a la
question posée dans le titre.

L'éthique en vue du
bonheur général
Par éthique ou moral pris comme
adjectif, j'entends le caractere
d'une attitude qui se propose
comme but de promouvoir le
bonheur général, et non son seul
bonheur personnel ou le bonheur
de ses seuls parents et amis. Une
définition plus précise du bonheur
général interviendra dans la
deuxieme partie.

Cette approche s'inscrit dans la

tradition utilitariste. D'inspiration

majoritairement anglo-saxonne et
autrefois illustrée par Jemery Ben-
tham (1748-1832) et John Stuart

Mill  (1806-1873) notamment,

cette tradition est, au XXe siecle,

poursuivie par Richard B. Brandt et

John C. Harsanyi parmi beaucoup

d'autres. L'utilitarisme s’oppose a

une école représentée essentielle-

ment par Kant (1724-1804), pour
qui la morale est concue comme

I'obéissance a des devoirs absolus,

indépendamment des résultats. La

tradition utilitariste présente un
certain nombre d'avantages:

— du point de vue théorique, elle
enracine la morale dans les be-
soins, dans la nature humaine
concréte, et met 'accent sur la
nécessité de satisfaire effective-
ment ces besoins, par-dela les
bonnes intentions;

— du point de vue pratique, elle est
favorable a la prise de décision

réfléchie, lorsqu'il s'agit de ré-
soudre des conflits entre di-
verses exigences ou de modifier
des régles actuellement en vi-
gueur grace au recours a un cri-
tére extérieur a la pure moralité.

La méthode:

concrétiser le bonheur général
D'abord, précisons le sens de la
notion de «bonheur général». Je
me réfere a J.S. Mill: «Lutilita-
risme soutient... que la seule
chose désirable comme fin est le
bonheur, c'est-a-dire le plaisir et
I'absence de douleur» [1].
L'homme recherchera donc indivi-
duellement ce qui accroit son plai-
sir (et Mill affirme la primauté ob-
jective des plaisirs de qualité supé-
rieure, qui sont les plaisirs de
I'esprit) et évitera ce qui lui cause
de la souffrance (sous toutes ses
formes). Et ce qui est valable pour
I'individu, qui recherche son
propre bonheur, est aussi valable a
I'échelle de la société, qui n'est
constituée que d'individus: la so-
ciété (soit I'ensemble des individus
qui la composent) recherche son
propre bonheur. J.S. Mill, au
méme chapitre, écrit: «... cet idéal
(utilitariste) n'est pas le plus grand
bonheur de ['agent [lui-méme,
mais la plus grande somme de
bonheur totalisé» [2], la morale
pouvant étre définie «comme
I'ensemble des régles et des pré-
ceptes... par l'observation des-
quels une existence (heureuse)
pourrait étre assurée, dans la plus
large mesure possible, a tous les
hommes, et point seulement a
eux, mais, autant que la nature
des choses le comporte, a tous les
étres sentants de la création» [3].
Le bonheur général défini ici est
donc le bonheur de tous les indivi-
dus, étant donné que seuls les in-
dividus existent et sont capables
d'éprouver le plaisir et la douleur.
Le bonheur général implique bien
str des arbitrages entre les divers
bonheurs individuels, parce que le
plus grand bonheur de certains se

1 Les chiffres entre crochets renvoient aux
références en fin d'article.

paie souvent par la souffrance (ou
une trop faible quantité de bon-
heur) d'autres. Le souci du bon-
heur général implique donc qu‘on
soustraie a certaines formes de
bonheur de certains pour aug-
menter le bonheur d'autres.
Passons maintenant a une tache
plus concrete, la description du
contenu du bonheur. En termes
d’action morale, cela revient a in-
diquer les objets de préoccupation
d'un homme moral:

— pour tout individu, il y existe un
certain nombre de biens pre-
miers matériels qui sont indis-
pensables (nourriture, loge-
ment, soins en cas de maladie)
(voir tableau 1);

— il'y a aussi — et cette condition se
rappelle davantage a nous ac-
tuellement —, des biens néces-
saires non seulement aux indivi-
dus, mais aussi a la survie méme
de I'hnumanité: ce sont des biens
universels (ressources suffisantes
et utilisables, environnement vi-
vable);

— pour tout individu, il s’agit aussi
d'assurer des conditions non
matérielles, a travers des biens
(ou des valeurs). Sans ces der-
niers, les biens matériels servent
a entretenir une vie biologique,
mais non une vie spécifique-
ment humaine, ce sont les biens
non matériels: la sécurité (fait
de pouvoir vivre et travailler sans
étre sans cesse menacé), le res-
pect de la dignité (fait d'obtenir
une reconnaissance, manifestée
a travers certains comporte-
ments, de ce que l'on est et de
ce que l'on fait), la liberté jus-
qu’'a un certain point. Cette
question de liberté se pose trées
difféeremment dans les sociétés
occidentales individualistes et
dans les sociétés traditionnelles
ou l'individu tire sa valeur de son
intégration a la communaute.
En tous cas, doit étre garantie la
liberté de poursuivre ses projets
les plus chers, dont peut-étre le
projet de s‘intégrer a une com-
munauté. Cette liberté est celle
de se réaliser spirituellement, en



vivant selon une religion ou une
culture. Et pour terminer, I'acces
a I’éducation (selon la concep-
tion du savoir propre a la société
dans laquelle on vit) fait partie
de ces libertés.
Sans le souci d'assurer a I'individu
ces divers biens, le bonheur géné-
ral n'est en tout cas pas réalisable.
Chaque société (qu'elle soit tri-
bale, régionale, nationale, reli-
gieuse) cultive un certain nombre
de valeurs qui lui sont propres et
sans le respect de ces valeurs, les
individus relevant de ces sociétés
ne pourront pas accéder au bon-
heur. Ces valeurs, étant souvent
soit des valeurs directement reli-
gieuses, soit des valeurs séculari-
sées d'origine religieuse, sont trés
profondément inscrites dans les
esprits. Par exemple, certaines so-
ciétés accordent une grande im-
portance a la famille, d'autres ac-
cordent un grand prix au travail
comme moyen d'intégration so-
ciale et d'épanouissement person-
nel. Mais un souci du bonheur gé-
néral doit soigneusement évaluer
les effets du non-respect de tels
biens et valeurs, en rapport avec le
bonheur et la souffrance.
Enfin, comme les sociétés particu-
lieres ne sont constituées que d'in-
dividus et que le bonheur général
est constitué par les bonheurs des
individus, il s'agit aussi, dans I'at-
tention au bonheur général, de
considérer les divers biens valorisés
par chaque individu: I'homme
moral, dans son action, doit par

exemple tenir compte du désir
d'un employé tres religieux de
s'absenter pour un pélerinage.
Cependant, ne seront respectés
que les biens individuels «ration-
nels»: la morale ne demande pas
d'aider un individu a obtenir des
satisfactions qui lui seront préjudi-
ciables ou qui nuiront aux autres
(tableau 1).

Nuancons, pour clore ces considé-
rations, les remarques faites plus
haut sur le respect des valeurs
d'une société a un moment
donné. En effet, il est des cas ou
nous pouvons a bon droit penser
que les valeurs de la société ou
nous vivons sont nuisibles au bon-
heur général et ou nous avons a
proposer de nouvelles valeurs qui
seront favorables a tous. On peut
citer comme exemple le cas d'une
société ou la majorité défend des
valeurs racistes avec toutes les
conséquences négatives qui en dé-
coulent.

Utilité de I'éthique

Pourquoi un individu devrait-il étre
moral ? Pourquoi devrait-il se sou-
cier du bonheur de tous?

Je ne répondrai pas « par devoir » :
ce serait commode, mais contraire
a l'approche utilitariste. Je ne re-
courrai pas non plus a des prin-
cipes métaphysiques, si exaltants
soient-ils, comme le principe stoi-
cien selon lequel «nous sommes
nés pour coopérer», étant «pa-
rent(s)... (par la communauté) de
l'intelligence et d’une méme par-

Tableau 1 - Biens décrivant le contenu du bonheur

Biens et valeurs individuels résultant
des particularités individuelles
(ex. grande foi religieuse)

Proches (parents, amis,
collaborateurs)
Concitoyens

Biens et valeurs individuels résultant
de I'appartenance a une société
particuliere (ex. valeurs familiales)

celle de la divinité » [4]; une telle 3

justification est plus religieuse que
philosophique, et la philosophie,
par la raison, doit viser un accord
universel.

Je vais d'abord répondre d'une
maniéere négative et un peu dé-
courageante, car ceci ne flatte pas
notre nature: il faut étre moral par
égoisme. En effet, outre qu'il doit
soutenir I'application d‘une mo-
rale non égoiste (sous peine que
les autres, voués a leur propre
égoisme, le trompent et le volent),
le pur égoiste doit lui-méme adop-
ter un comportement relativement
non égoiste pour obtenir des
autres ce qu'il attend d’eux (il doit
aider les autres s'il veut que les
autres I'aident). Il doit aussi se sou-
cier du bonheur général parce que
la société forme un tout et que lé-
ser certaines parties, C'est léser le
tout et se léser soi-méme en tant
que partie de I'ensemble. Une so-
ciété ou /e souci du bonheur gé-
néral 'emporte est une société ca-
ractérisée par une bonne qualité
de vie: le sentiment de satisfaction
est majoritaire; la sécurité et une
prospérité suffisante pour tous re-
gnent; le climat est propice aux
initiatives; I'éducation, la culture,
la démocratie se développent.
Quel pur égoiste ne préférerait pas
un monde ou |'on peut se prome-
ner sans garde du corps, ou l'on
peut aller au cinéma ou au
théatre, ou l'on peut donner son
avis et défendre ses intéréts ? Il est
a noter aussi que dans une société

Biens premiers individuels
non matériels
(sécurité, respect de la dignité, etc.)

Biens premiers individuels matériels
(nourriture, soins en cas de maladie)

Totalité des étres
humains

Biens universels
(ressources, qualité de I'environnement)

Bien fondamental (vie)

Totalité des
étres sentants




ou une certaine morale est en vi-
gueur, le non-respect de ses régles
entraine pour le dissident des con-
séquences peu agréables: désap-
probation, critiques ouvertes, mé-
pris, rejet, voire condamnation pé-
nale si la regle est renforcée par
une loi. Il est a parier que, bien au
courant de tous ces facteurs, le
pur égoiste n'acceptera pas tant
d’entorses a sa satisfaction.

Mais, pour ne pas terminer sur
cette note pessimiste quant au
genre humain, je reviens a une
perspective plus encourageante
(et plus réaliste aussi). Il faut en ef-
fet reconnaitre que loin de la pure
bienveillance et du pur égoisme,
les individus sont le plus souvent
partiellement bienveillants. On le
voit spécialement dans I'attitude
des parents a I'égard de leurs en-
fants, des amis a I'égard de leurs
amis, mais, cultivée, cette bien-
veillance débouche assez aisément
sur la préoccupation du sort des
collegues ou compatriotes, et
méme du sort de tous les étres hu-
mains ou qu'ils vivent, ou méme
du sort des animaux.

Mais il est aussi sir que la bien-
veillance n’est jamais aussi solide
que lorsqu’elle rencontre I'intérét
individuel, comme le dit J.S. Mill:
«...les lois et les arrangements so-
ciaux devraient mettre autant que
possible le bonheur ou (comme on
pourrait I'appeler dans la vie cou-
rante) I'intérét de chaque individu
en harmonie avec l'intérét de la
société» [5]. Si faire du bien aux
autres n'entraine ni réponse exté-
rieure gratifiante, ni satisfaction
intérieure, nombreux sont ceux
que la morale découragera. Et il
est juste de penser que celui qui

montre le plus de bienveillance
peut légitimement comprendre
d'un point de vue supérieur que la
bienveillance et I'oubli de soi sont
les meilleurs moyens de satisfaire
I'intérét individuel véritable.

La qualité du plaisir né de la bien-
veillance peut en effet donner a
ceux qui développent leur person-
nalité dans un sens spirituel, I'as-
surance du plus grand bonheur in-
dividuel. Mais il est vrai que cet
état d'esprit (que I'éducation de-
vrait développer) n'est pas le plus
répandu. Il ne pourra au mieux
qu'accroitre son influence sans
triompher.

Conclusion

Deux remarques pour conclure :

1. On pourrait penser que tout ce
qui a été dit a peut-étre été vrai
dans une société plus ordon-
née, plus structurée, mais
qu’aujourd’hui on ne peut plus
raisonner ainsi. Le monde en ef-
fet semble actuellement régi
par la seule économie sans
souci éthique. Il semble évoluer
de plus en plus hors de tout
ordre et sans régles, et ceux qui
se soucient encore de morale
(de limites a respecter, de prin-
cipes a honorer) ne sont-ils pas
VOUés a se perdre dans un tel
systeme? N'est-il pas venu le
temps ou il ne sert plus a rien a
I'égoiste d'étre moral et ou seul
le saint peut encore songer a
I'étre? Cela me parait excessif.
Il me semble que si le monde
actuel, malgré son chaos, tient
encore ensemble, c'est parce
que la solidarité mise en place
durant des décennies du fait
notamment d'un souci éthique,
continue peu ou prou de fonc-

tionner. Et sans cet héritage
d'un temps plus moral, il me
semble que les égoistes non-
moraux ne pourraient méme
pas tenter de réaliser leurs pro-
jets. L'avenir est donc a I'éthi-
que, me semble-t-il, a condition
qu’on veuille la survie de nos
sociétés dans de bonnes condi-
tions.

2. Je ne défendrais pas une so-
ciété morale au sens ou les obli-
gations d'attention au bonheur
général de préférence aux inté-
réts individuels légitimes enva-
hiraient tout. Une telle société
serait intolérante, policiére, in-
humaine. Mais a l'inverse, sans
morale, une société, en plus de
risquer la dissolution, est une
société ou la qualité de vie est
médiocre, (le stress né d'une
compétition sans frein gachant
la vie de tous, des perdants
comme des gagnants-perdants
potentiels). Et ce qui fait la va-
leur de I'homme, la civilisation,
y est oublié au profit d'une
agressivité caractérisant plutot
certaines espéces animales.

C’est pourquoi nous pouvons sans

hésitation conclure que la morale

nous est utile.

Références

[1] J.S. MiLL: « L'utilitarisme », trad.
G. Tayesse, éd. Flammarion
(coll. Champs), Paris, 1988, p.
48

[2] J.S. Mie: op. cit., p. 57

[3] J.S. MiL: op. cit., p. 58

[4] MARC-AURELE: « Pensées pour
moi-méme » trad. M. Meunier,
éd. Garnier-Flammarion, Paris,
1964, p. 43

[5] J.S. MiLL: op. cit., p. 67

Ces lignes ont été rédigées sur la base d'un exposé présenté a I'occasion de la derniére assemblée générale de

la SIA Valais (Réd.).

4

IAS N° 1-2
7 janvier 1998




	L'éthique peut-elle nous être utile?

