
Zeitschrift: Ingénieurs et architectes suisses

Band: 109 (1983)

Heft: 1

Artikel: Science et foi: vers un nouvel horizon du problème?

Autor: Reymond, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-74913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-74913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCIENCE ET FOI Ingénieurs et architectes suisses n" 1 13 janvier 1983

Science et foi:
vers un nouvel horizon du problème?

par Bernard Reymond, Pully

L'ambiguïté des rapports entre religion et science n'est certes pas nouvelle.
Depuis que les prêtres ont cessé de détenir le monopole du savoir, les savants
ont été soumis à la tentation d'affranchir la science de l'influence de la
religion. Se sentant menacée, cette dernière est parfois intervenue avec une brutalité

allant à fins contraires — c'est du moins l'image donnée par exemple dans
le cas de Galilée.
La situation est aujourd'hui moins caricaturale, mais ses implications tout
aussi profondes. Ce n'est plus la découverte du mécanisme de l'univers qui est
en jeu, mais l'emprise de l'homme sur le phénomène de sa propre vie: les
progrès de la biologie démontrent que même affranchis des limites tracées par la
foi, les savants se heurtent durement à celles de la morale! Mais faut-il
atteindre ces nouvelles frontières pour réfléchir sur les rapports entre les
convictions religieuses (ou morales) et les activités scientifiques ou même
techniques?

Le passage d'une année à l'autre incite aux bilans, aux réflexions. C'est pourquoi

nous avons demandé à un théologien d'exposer dans ces colonnes son
point de vue sur les perspectives actuelles des relations entre la science et la foi,
qui ne sauraient intéresser que les seuls croyants: «Science sans conscience...»

Rédaction

Le problème science et foi semble
devoir renaître sans cesse de ses propres
cendres. On croit l'avoir réglé, ou lui
avoir pour le moins trouvé une issue
satisfaisante; mais l'apparition de
nouvelles hypothèses scientifiques ou
l'approfondissement de réflexions toutes
personnelles obligent déjà à le reprendre

pour en poser les termes un peu
autrement.
Sommairement dit, on peut distinguer
quatre grandes manières de le poser et
de le régler, qui correspondent grosso
modo à quatre étapes de son histoire:

a) les résultats de la science doivent
corroborer les affirmations de la foi;
b) les découvertes de la science annulent

les affirmations de la foi;
c) la foi doit s'adapter aux affirmations
de la science;

d) science et foi ne peuvent être en
conflit, car elles constituent chacune un
domaine étranger aux compétences de
l'autre.
On trouverait aisément aujourd'hui des

représentants de chacune de ces quatre
possibilités. Mais c'est incontestablement

la quatrième qui l'emporte, en
particulier du côté des théologiens. Son
succès remonte à Kant, qui écrivait entre

autres dans sa Critique de la raison

pure: «J'ai limité le savoir pour faire
place à la foi ».

Sur les traces de Kant

Sans remonter jusqu'à lui ni jouer les
historiens de la philosophie, contentons-
nous de rappeler comment la solution
Kantienne se répercute dans les termes

du problème qui retient ici notre attention:

a) la science (par quoi il faut entendre
l'activité scientifique et ses résultats) est
de l'ordre de la connaissance objective;
ses propositions doivent échapper
autant que faire se peut aux aléas
personnels du sujet qui les formule; elle
tente de définir ce qui est, sans se
prononcer ni sur sa valeur, ni sur sa destinée;

b) la foi est de nature éminemment
subjective; elle est de l'ordre de l'aveu; elle
suppose un engagement et une conviction

personnels de la part de celui qui la
confesse; son problème est celui de la
destinée et du sens.

Cette solution d'origine kantienne peut
être modulée de nombreuses manières,
en particulier quand il s'agit d'exprimer
au plus juste ce qui touche à la foi. Les

uns le feront sur un registre plutôt
romantique; d'autres se tourneront de
préférence vers un vocabulaire à conson-
nances psychologiques; ou bien on
profitera d'une étonnante parenté de
préoccupation entre les problèmes de la foi
(ou de la religion) et ceux de la philosophie

existentialiste. Mais quelle que soit
la modulation choisie, la solution
«kantienne» s'impose par sa simplicité et par
sa commodité. Contrairement à

certaines apparences, elle ne dissocie ni le

sujet qui pense, qui croit ou qui
examine, ni le réel dont il se préoccupe
et qui constitue son milieu de vie.
Elle se contente de distinguer deux
ordres de préoccupation, deux niveaux
de réalité.
Pour être distincts, ils n'en sont pas
moins complémentaires, en tout cas du

.-..'

a-

\.$e %jk
3*

¦7,~

yy by y'byy.;-- y.-- y

Vi y

setae***^ - -

côté du sujet (sinon on serait en pleine
paranoïa). Mais pour éviter tout conflit
entre eux, ou bien toute interférence
nocive de l'un dans l'autre, on s'efforce de
les maintenir le plus possible étrangers
l'un à l'autre.
En première approche, chacun y trouve
son compte: le scientifique parce qu'il
ne craint plus d'offusquer le croyant et

qu'il reste désormais libre d'être lui-
même croyant ou incroyant, sans que sa
compétence scientifique en soit touchée;
le croyant (ou le théologien) parce qu'il
est quitte de redouter les contradictions
du scientifique et se sent les coudées
franches (en particulier s'il est théologien)

dans ce qu'il estime être désormais
son champ de compétence.

Des questions embarrassantes

En seconde approche, on ne peut toutefois

s'empêcher de soulever quelques
questions ou de faire quelques remarques

susceptibles de troubler ce bel
arrangement. Du côté des scientifiques
d'abord. Laissons ici de côté le
problème, en soi si passionnant, du rôle
nécessaire de la subjectivité dans l'activité
la plus rigoureusement scientifique [I]1.
Contentons-nous d'une question devenue

très actuelle: la recherche scientifique,

fût-elle la plus théorique ou la plus
pure (on dit: la «science pure»), est-elle
réellement aussi neutre et innocente
qu'elle voudrait le rester? n'engage-t-elle
pas des valeurs et des options «existentielles»

(donc aussi «religieuses») beaucoup

plus importantes qu'elle ne veut
bien l'admettre quand elle entend
défendre toute son indépendance? A titre
d'exemple, les problèmes éthiques et

métaphysiques que soulèvent
aujourd'hui les recherches nucléaires ou
génétiques montrent bien que rien n'est
jamais aussi simple ni aussi dépourvu
d'incidences secondes et obvies qu'on
l'aurait voulu ou imaginé voilà peu.

1 Les chiffres entre crochets renvoient à la
bibliographie en fin d'article.



Science et foi Ingénieurs ei architectes suisses n" I 13 janvier 1983

Du côté ensuite de ces spécialistes de la
réflexion religieuse que sont les théologiens,

la solution la plus largement retenue

n'est pas non plus aussi intégralement

bonne et convaincante qu'il
semblait. Là aussi, contentons-nous d'une
question qui, pour être oblique, n'en est

que plus révélatrice ou déniaisante:
pourquoi les théologiens (et tous ceux
qui émettent sur le même registre
qu'eux) se sont-ils mis les uns après les

autres à souscrire toujours plus délibérément

à la distinction «kantienne» ou à

ses dérivés? Avant Kant, ils n'avaient en
matière de science ou de cosmologie ni
la prudence ni la retenue que nous leur
connaissons aujourd'hui. Ils n'hésitaient
pas à se prononcer es qualités sur la
structure du monde ou sur le fonctionnement

de l'univers. Kant est arrivé à

point nommé pour les tirer d'embarras:
non seulement leurs énoncés cosmologiques

ne tenaient plus le coup devant les
découvertes des hommes de science,
mais ils devenaient carrément incompétents

dans un domaine qui leur échappait

de plus en plus. Quel soulagement,
alors, de pouvoir renoncer absolument
à des préoccupations de cet ordre et se

retrancher dans un domaine où leur
compétence ne serait plus contestée, ou
ne le serait que dans une bien moindre
mesure!
Mais là aussi, la mentalité et l'innocence
(c'est-à-dire le non-savoir accepté et

voulu) des théologiens en matière de

cosmologie pourrait bien n'être qu'une
illusion. Les théologies occidentales de
ces dernières décennies, c'est un fait
patent, ont perdu pratiquement toute
incidence cosmologique. Elles se sont
préoccupées en priorité, voire uniquement,
des relations Dieu-homme, Dieu-moi,
Dieu-nous, moi/nous-les autres, mais
ont fait complètement abstraction des
relations que Dieu pourrait entretenir
avec l'univers des animaux, des plantes
ou des objets. Certains théologiens se

sont même ingéniés à démontrer que le
monde créé serait un donné neutre par
rapport à l'activité éthique de l'homme
[2], De là à justifier toute notre entreprise

technicienne, y compris le «bétonnage

de la nature», il n'y avait qu'un
pas, bien vite franchi. Résultat: les
théologiens sont restés trop longtemps
bouche cousue, faute de savoir qu'en
dire, devant la montée de la préoccupation

écologique.

Etsi Deus...

Faisons un pas de plus dans cette
interrogation: un monde «neutre», qu'est-ce
à dire, tant du côté des scientifiques que
de celui des théologiens? La réponse
peut s'énoncer dans les termes de la

mondanité scientifique la plus classique:

est «neutre», en l'occurrence, un
monde considéré etsi Deus non daretur,
«comme si Dieu n'existait pas».
4

«Comme si»: c'est une hypothèse de
travail. Elle était nécessaire en son
temps et elle l'est restée longtemps pour
soustraire la recherche scientifique à la

paresse intellectuelle des solutions données

d'avance, par « révélation surnaturelle».

Mais l'hypothèse s'est muée
progressivement en axiome pour aboutir à

une attitude implicite qui pourrait être
formulée ainsi: pour tout ce qui touche
au monde créé, Dieu n'existe pas.
Pratiquement, le « comme si » de l'hypothèse
de travail initiale a disparu. Et trop
contents de pouvoir se retrancher dans
le confort de la distinction
«kantienne», les théologiens n'ont rien dit!
Or tout cela est en train de changer de
manière probablement plus substantielle

qu'on ne l'aurait imaginé voilà
seulement quelques années. Il y a eu
d'illustres précédents; le plus connu est
évidemment Teilhard de Chardin, trop
vite relégué par ses pairs au purgatoire
de l'oubli. Sans entrer ici dans la
complexité d'une pensée aussi élaborée,
signalons deux questions qui ne pourront
plus être traitées longtemps par le
mépris. La première se pose aux théologiens:

est-il vraiment possible de
développer une réflexion thèologique qui ne
se préoccupe pas du monde ou de l'univers

dans lequel nous vivons? La
seconde va aux scientifiques: l'évacuation
de la dimension Dieu sur laquelle la
science moderne s'est fondée ne va-t-
elle pas bloquer le fonctionnement
même de l'activité scientifique?
Ces deux questions pourraient aussi se

muer en interpellations réciproques. Les

scientifiques aux théologiens: est-il normal

et pensable que vous ayez renoncé
si facilement à affirmer pleinement
Dieu dans l'horizon de notre réalité, y
compris l'horizon que dégage la

connaissance scientifique? Et les théologiens

aux scientifiques: n'est-il pas
arbitraire et peu scientifique de prétendre
examiner tous les aspects du réel et
d'évacuer d'entrée de jeu toute référence
à ce que les croyants appellent Dieu?

Dans la mouvance de la «gnose de
Princeton »

Pourquoi, enfin, de telles questions ne
se poseraient-elles pas d'elles-mêmes
aux uns et aux autres, par simple
élargissement de leur horizon de préoccupation

ou par approfondissement de
leur réflexion? C'est bel et bien ce qui
semble en train de se passer. Depuis
quelques années, on parle beaucoup de
la «gnose de Princeton» [3]. Le courant
d'idées qui affleurait sous cette désignation

fait maintenant tache d'huile,
même si ceux qu'il gagne n'ont pas
nécessairement été en contact avec cette

«gnose». Aux Etats-Unis d'abord, et

depuis peu timidement en Europe, des
hommes de science et des théologiens
de plus en plus nombreux (mais ce n'est
pas encore la foule) se posent des questions

du même ordre que celles des

«gnostiques».
Côté scientifique: l'horizon de réalité
délibérément agnostique, voire
pratiquement dépourvu de Dieu, qui sert de

contexte à l'énoncé de nos hypothèses
ne bloque-t-il pas le fonctionnement
même de la fonction hypothétique?
Pour sortir de l'impasse dont semblent
pâtir les hypothèses qui régissent notre
recherche, ne faudrait-il pas situer ces

hypothèses dans un autre horizon de
réalité? Un horizon de réalité qui, loin
de mettre Dieu entre parenthèses, l'in-
cluerait dans l'ensemble des relations
qui constituent le réel, ne donnerait-il
pas lieu à de nouvelles hypothèses
susceptibles de débloquer certains secteurs
de la recherche?

Côté théologiens: les égarements
cosmologiques d'hier ne justifient pas les

autocensures actuelles dans ce domaine.
Pour permettre aux croyants de se situer
vraiment dans l'univers des animaux,
des plantes et des objets, le moment
n'est-il pas venu de développer une
réflexion qui réinsère l'homme dans son
horizon de réalité, qui reprenne résolu-



Science et foi / SIA Ingénieurs et architectes suisses n" I 13 janvier 1983

ment en compte l'étroite solidarité de
l'homme avec la nature et le cosmos?
N'est-il pas temps que, comme les

«nouveaux gnostiques» le suggèrent,
l'homme prenne aussi en considération
une certaine et vraisemblable subjectivité

des choses (pourquoi l'électron
n'aurait-il pas, à sa manière, une
«intériorité»?) et, partant, leur relation à

Dieu? Ce type-là de réflexion, pour
aventureux qu'il soit, n'est-il pas nécessaire

pour rendre à notre réflexion éthique

son équilibre et la resituer dans son
véritable horizon de déploiement?

Point de convergence: Dieu?

Les réflexions des uns et des autres
pourraient ainsi converger beaucoup
plus qu'on ne s'y attendait, et les ordres
de préoccupation se recouper là où on
cherchait jusqu'ici à leur interdire de le
faire. Chat échaudé craint l'eau froide;
aussi théologiens et scientifiques se
méfient-ils beaucoup des interférences
malignes qui pourraient résulter du surgis-
sement et de la prise en compte de telles
questions. Mais le problème ne devient-
il pas intéressant dans l'exacte mesure
où il pourrait être périlleux? Et passé le
moment de ce premier frisson, son intérêt

réel ne tiendrait-il pas au fait que le

point de convergence des uns et des

autres pourrait justement être Dieu —
ce Dieu dont on avait tellement cherché
à ne pas tenir compte?
Si elle est sérieusement posée, si donc il
s'agit bien de lui, la question de Dieu ne
peut pas ne pas donner le vertige: ver¬

tige de ce qui ne sera jamais à la portée
ni de nos manipulations, ni de nos
investigations. Mais dans le contexte que
nous venons d'exprimer, elle prend un
relief auquel on ne s'attendait peut-être
pas: c'est que la notion de Dieu sur
laquelle se fondaient les préventions des

scientifiques comme celles des théologiens

demande à être révisée. Le Dieu
dont la recherche scientifique, par souci
de juste méthode, ne pouvait éviter
jusqu'ici de faire l'économie était-il bien
Dieu? Et celui que les théologiens se

sont ingéniés à restreindre à l'existentia-
lité humaine était-il suffisamment Dieu?
Ce n'est pas sans raisons que le courant
théologique actuellement le plus proche
du mode de pensée qui caractérise la

«gnose de Princeton » s'est assigné pour
premier programme un réexamen
fondamental de notre notion de Dieu. La
«Process Theology», comme elle s'intitule

elle-même, estime nécessaire de
définir les termes d'un «nouveau
théisme» [4]. Or l'une des caractéristiques

de ce «nouveau théisme» est
d'insister sur le fait, d'ailleurs parfaitement
évangélique, que ni la science ni la foi
ne sauraient que faire d'un Dieu impassible

et omnipotent, au sens mécanique
et non point imagé de cette expression.
Le seul Dieu que la science et la foi
puissent prendre également en considération

est un Dieu qui entre dans la
trame des relations constituant le réel
comme facteur décisif de novation
orientante, au gré d'une attirance qui est

aux antipodes des solutions totalitaires.
Pour développer ce type de réflexion, la
« Process Theology » se réfère entre

autres à la philosophie très
«scientifique» (mais non point laïcarde)
du mathématicien anglo-américain
Whitehead. Mais simultanément, elle
redécouvre ainsi quelques traits dominants

du Dieu de Jésus-Christ.
Cette allusion n'entend évidemment pas
expliquer ce qu'est cette théologie du

«process» (mot intraduisible en
français). Elle suffit à montrer que, si nous
voulons bien accepter de sortir un peu
de nos habitudes de pensée, le problème
« science et foi » peut ressurgir parmi
nous de manière moins lancinante que
ce ne fut trop souvent le cas.

Adresse de l'auteur:
Bernard Reymond
Avenue C.-F. Ramuz 100
1009 Pully

Bibliographie

[1] En français ce problème a été remar¬
quablement étudié par Bernard Morel

dans son livre L'autre et l'intime,
Lausanne, L'Age d'Homme, 1975.

[2] L'exemple le plus remarquable de
cette tendance est à notre sens le livre
de F. Gogarten, Destin et espoir du
monde moderne, Paris, Castermann,
1970.

[3] Voir en particulier le livre de
R. Ruyer, La gnose de Princeton, Paris,

Fayard, 1974.

[4] Sur la « Process Theology ». voir l'ex¬
cellente étude introductive d'André
Gounelle. Le dynamisme créateur de
Dieu, Montpellier, Etudes théologiques

et religieuses (cahier hors série).
1981.

Vie de la SIA

Marche des affaires dans les

bureaux d'études

Enquête d'octobre 1982

Pour la première fois depuis 1978, tous
les indicateurs dénotent une tendance
en baisse. Dans l'intervalle d'un semestre,

la situation économique s'est
sensiblement dégradée dans les bureaux
d'études. Même sans constituer un franc
repli, la tendance à la régression constatée

tout au long de l'année s'est accentuée

durant le 3e trimestre 1982. Seule
l'évaluation des perspectives d'occupation

rend une note légèrement optimiste
puisqu'elle est moins mauvaise qu'on ne
pouvait le craindre.
En confirmation, les prévisions concernant

la rentrée des commandes dans
toutes les branches sont nettement
pessimistes. Le 44% des bureaux
répondants annonce une rentrée des
mandats stationnaire sinon en baisse

par rapport au trimestre précédent. Les

mesures de compression des dépenses

Tableau 1. — Participation, par catégories professionnelles, aux 5 dernières enquêtes
(nombre de réponses)

Octobre Janvier
1981 1982

Architectes
Ingénieurs civils
Ingénieurs du génie rural/géomètres
Autres ingénieurs (mécaniciens,
électriciens, forestiers, etc.)
Total

472
284

56

30

842

522
281

50

25

878

Avril
1982

511

315
47

34

907

Juillet Octobre
1982 1982

511
295

52

41

899

523
328

52

45

948

Tableau 3. — Rentrée des mandats par professions

Répartition par professions (en %) Octobre Janvier Avril Juillet Octobre
1981 1982 1982 1982 1982

Architectes

En progression 15 18 17 18 12

Stationnaire 52 47 52 48 48
En baisse 33 35 31 34 40

Ingénieurs civils/bâtiment
En progression 14 13 21 16 14

Stationnaire 41 38 40 40 34
En baisse 45 49 39 44 52

Ingénieurs civils/travaux publics
En progression 12 10 15 12 11

Stationnaire 47 39 40 47 42
En baisse 41 51 45 41 47

Ingénieurs du génie rural/géomètre.
En progression 17 25 18 8 10

Stationnaire 59 45 54 55 52
En baisse 24 30 28 37 38


	Science et foi: vers un nouvel horizon du problème?

